
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Buchbesprechung: Literarische Buchbesprechung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76 Literarische Besprechungen

entspricht ganz den Ausführungen des Aquinaten, was Ma-
strius de Medulla1 (1673) geschrieben hat: Yirtus fortitudinis
in tota sua latitudine sumpta non tantum incumbit malis to-
lerandis, sed efciam propulsandis, quando recta ratio
id dictât. Denique hoc ipsum fatetur Arriaga (disp. 51 cit.
num. 19), ubi hoc ponit discrimen inter patientiam et forti-
tudinem, quod patientia non se extendit ad aggrediendas
difficultates malorum occurrentium, sed solum ad eas tole-
randas; at fortitudo utrumque praestat, quia non tantum

mala occurrentia strenue suffert, sed etiam
it eis obviametpericulaaggreditur, quando recta
ratio id dictât agendum2

(Fortsetzung folgt)

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. P. Beat Reiser 0. S. B.: System der Philosophie. 1. Bd.

Forrnalphilosophie oder Logik. XVI u. 492 p. Verlagsanstalt
Benziger, Einsiedeln 1920.

Der Verfasser spricht sich über sein Ziel mit aller Klarheit
aus: „In dem Werke, dessen erster Band hier vorliegt, habe ich mir
das Ziel gesteckt, das philosophische System der thomistischen Schule
zu entwickeln. Es soll reine thomistische Philosophie sein.
Dadurch unterscheidet sich das Buch von vielen Erscheinungen der letzten
Jahrzehnte, deren Verfasser Philosophie auf aristotelischer, thomisti-
scher, scholastischer Grundlage zu lehren vorgeben, aber gerade in der
Lösung entscheidender Fragen von den Bahnen des Aquinaten und
seiner Schule abweichen. Ich will ferner das System der thomistischen

Philosophie darlegen. Dem Leser soll nicht bloß eine Anzahl
von Lehrsätzen in ihrem Nach- und Nebeneinander, sondern gerade
der Zusammenhang aller wesentlichen Lehrsätze, ihr Aus- und Ineinander,

geboten werden" (Vorwort p. V). Und der Verfasser bietet die
thomistische Lehre unter einer Form, unter der sie auch für den
genießbar ist, der die Jahre des offiziellen Philosophiestudiums schon
hinter sich hat, seine philosophischen Kenntnisse aber auffrischen und
vertiefen möchte. Denn nicht für die Schule, sondern für das Selbst-

1 Barth. M a s t r i us de Medulla, Disputationes theologicae
in tertium librum Sententiarum, disp. VII, quaest. 9, art. 1, Venetiis
1676, 474.

2 Vgl. besonders den Apologeticus pro Christiana fortitudine bei
Th. Raynaud, De virtutibus et vitiis. Lib. V, sect. 2, c. 8, Lug-
duni 1665, 678—689, worin er contra Machiavelli impietatem den
Beweis erbringt, daß der Christ trotz der ihm vom Evangelium
vorgeschriebenen mititas et humanitas et iniuriarum immemoria jene ani-
mositas besitzen und üben kann, quae cos est bellicae fortitudinis.



Literarische Besprechungen 77

Studium ist das Buch, laut Vorwort, in erster Linie geschrieben. Daher

der analytische Vorgang und die durch diesen Vorgang bedingte
größere Ausführlichkeit, die vielen Beispiele. Es sollen nicht nur
absteigend aus den obersten Grundsätzen philosophische Lehrsätze
abgeleitet werden, sondern es soll auch aufsteigend gezeigt werden, wie
man zu den obersten, grundlegenden Begrilfen kommt. Für die Schule
soll trotzdem das Buch brauchbar gemacht werden durch die im
Anhang gegebenen Wiederholungsfragen, Daß trotz Festhalten an der
thomistischen Lehre der Verfasser sich nicht mit einer bloßen Wiedergabe

und Umschreibung der Worte des hl. Thomas begnügt, zeigt
schon ein oberflächlicher Blick. So behandelt der zweite Teil der Logik
die Methodik der einzelnen Wissenschaften in ganz moderner Weise
und auch unter besonderer Rücksichtnahme auf Wundt. Die
Philosophie teilt Reiser ein in Formalphilosophie (Logik). Realphilosophie
(Naturphilosophie und Metaphysik) und Moralphiloscphie (Ethik). Dem
ersten hier vorliegenden Bande, der die Logik enthält, sollen Real-
und Moralphilosophie als zwei weitere Bände folgen.

Logik und Ethik sollen die praktische Philosophie darstellen im
Gegensatze zur theoretischen Philosophie, die in der Naturphilosophie
und Metaphysik geboten wird. Diese Auflassung entspricht jedoch
nicht der thomistischen Lehre. In der Thomistenschule gilt allgemein
die Logik als eine spekulative Wissenschaft. Ja manche Thomisten,
und unter diesen Joh. vom hl. Thomas, sehen sogar die Ethik als eine
spekulative Wissenschaft an. Von der Philosophie heißt es (p. 18), sie
sei „wesentlich aposterioristisch." „Den Ausgangspunkt für die
Philosophie bilden die gesicherten Ergebnisse der Spezialwissenschaften"
(p. 19). Eine allzu große Furcht vor dem landläufigen Vorwurf des Aprioris-
mus und der Vernachlässigung der Erfahrungswissenschaften scheint
dem Verfasser diese Worte in den Mund gelegt zu haben, Ist doch
die Philosophie im Gegenteil wesentlich aprioristiscb, wesentlich
deduktiv, nicht induktiv. Und gerade in der Neuzeit hat die Philosophie
die Bedeutung einer aprioristischen, deduktiven Wissenschaft, nachdem

man von ihr die induktiven Wissenschaften losgelöst hat, die das
Altertum und das Mittelalter in die Philosophie bineinbezog. Rein
aprioristisch ist die Philosophie freilich nicht. Rein aprioristiscb ist
überhaupt keine menschliche Wissenschaft, da unsere Begriffe immer
•aus der Erfahrung gewonnen werden. Es ist auch sehr nützlich für
die Philosophie, daß sie die gesicherten Ergebnisse der Erfährungs-
wissenschaften benütze und von ihnen ausgehe. Jedoch muß man sich
auch hier vor Übertreibung hüten, so daß man die Philosophie ein-
f'aehhin von den Erfahrungswissenschaften abhängig machte. Auch
die gewöhnliche Erfahrung genügt als Untergrund für die
Philosophie, sonst müßte man der alten Philosophie, der diese wissenschaftliche

Erfahrung fehlte, jeden Wert absprechen. Freilich gewinnt die
Philosophie durch die geläuterte, wissenschaftliche Erfahrung vieles.
P. 71 wird der reflexe Begriff mit den Gedankendingen, mit den secundae
intentiones der Scholastiker verwechselt. Der reflexe Begriff geht auf
das reale Sein, das subjektiv im Geiste ist oder dieser Geist selbst i-1,
die Gedankendinge hingegen sind Dinge, die objektiv nur im denkenden

Geiste Sein haben. Später (p. I54ff.) wird durch die Abhandlung
über „das gedankliche Sein" diese Ungenauigkeit zwar richtig gestellt.
Immerhin bleibt auch hier eine mangelhafte Erklärung des wirkur-



78 Literarische Besprechungen

sächlichen Entstehens der Gedankendinge bestehen, indem das
wissenschaftliche Nachdenken über die Gedankendinge verwechselt wird mit
dem einfachen, direkten Vorgange durch den das Gedankending
gebildet wird (vgl. p. 163). Bei Erklärung des Unterschiedes zwischen
objektivem und formalem Begriff macht sich ein Herumschwanken
geltend. Im Text des Buches hatte es geheißen (p. 85f.): „Der objektive

Begriff ist das sich in den bestimmenden Merkmalen offenbarende
Wesen des Erkenntnisgegenstandes, so wie es in seinem wirklichen
Dasein außerhalb des Verstandes sich vorfindet. Der formale Begriff
ist das vom Verstände hervorgebrachte und im Verstände existierende
Nachbild des Wesens der Dinge. Mit anderen Worten: Der formale
Begriff ist das ideale Abbild des objektiven Begriffes. Der objektive
Begriff gehört der realen, der formale der idealen Ordnung an." In
den Nachträgen und Berichtigungen (p. X) wird jedoch gesagt: „Der
Begriff ist das vom Verstände hervorgebrachte und im Verstände
existierende Nachbild des Wesens der Dinge. Dieses geistige Bild läßt
sich von zwei verschiedenen Seiten aus betrachten, entweder insofern
es einen Gegenstand darstellt und dann heißt es objektiver
Begriff, oder insofern es eine vom übersinnlichen Erkenntnisvermögen
des Subjektes hervorgebrachte Eorm ist, und dann heißt es formaler
Begriff. Die Ausdrücke .objektiver' und ,formaler Begriff' bezeichnen
also eine und dieselbe Sache unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten."
Aber die Sache ist doch höchst einfach. Der formale Begriff ist der
Gedanke, durch den ich irgend etwas denke, der objektive Begriff
hingegen ist eben dieses Gedachte. Dieses Gedachte (der objektive Begriff)
ist objektiv im Geiste. Ob es aber außerdem noch in der Wirklichkeit

vorhanden sei, oder ein bloß Mögliches sei, oder gar nur ein
Gedankending, ist belanglos, Auch das Gedankending ist objektiv im
Geiste als dessen Gegenstand, es ist ein objektiver Begriff, obschon
es weder ein Wirkliches ist noch ein Mögliches, was ja Reiser selbst
in seiner Abhandlung über das Gedankending ganz richtig dargelegt hat.

Diese prüfenden Bemerkungen sollen natürlich in keiner Weiseden

Wert des Buches schmälern. Es ist erfreulich, daß doch endlich
einmal wieder ein Werk in deutscher Sprache erscheint, das das
philosophische Lehrgebäude in rein thomischer Weise darstellen will.
Und die Darstellung ist, soweit sie hier vorliegt, gewiß als gelungen
zu betrachten. Die vielen besonders im ersten Teile der Logik
vorkommenden Einteilungen sind musterhaft durchgeführt. Die Glieder,
die sich genau gegenseitig ausschließen, beweisen die Güte der
Einteilung. Die Beweisführungen sind durchwegs befriedigend. Um eines
noch besonders hervorzuheben, sei auf die gediegene Abhandlung über
die obersten Erkenntnisgrundsätze verwiesen. Reiser führt streng den
Gedanken des hl. Thomas durch, daß- in jedem selbstverständlichen
Satze das Prädikat die metaphysische Definition des Subjektes ist
oder ein Teil dieser Definition (praedicatum est de ratione subject!).
Damit also ein an sich selbstverständlicher Satz dies auch für einen
denkenden Geist sei, ist vonnöten, daß dieser Geist einen klaren und
deutlichen Begriff des Subjektes habe, der ihm die metaphysische
Definition ausdrücke. Vor allem ist dies dem Verfasser als Verdienst
anzurechnen, daß er es verstanden bat, in anregender Weise zu schreiben.
Sein Buch regt zum Denken an. Es lehrt nicht bloß die thomistische
Philosophie, sondern es lehrt auch philosophieren. Auch manche



Literarische Besprechungen 79

recht gute Verdeutschungen von lateinischen Schulausdrücken finden
sich bei Reiser. Dem Bande ist lateinisch-deutsches und ein
deutschlateinisches Verzeichnis der philosophischen Kunstausdrücke angefügt.

Rom (S. Anselmo) Jos. Gredt O. S. B.

2. Prof. Dr. C. Isenkrahe: Untersuchungen über das Endliche
und Unendliche mit Ausblicken auf die philosophische Apologetik

Heft 3, IX und 245 p. Bonn, Marcus & Weber 1920.

Das dritte und zugleich Schluß-Heft der „Untersuchungen" dient
der Veröffentlichung eines Briefwechsels Isenkrahes mitProf. Dr. Sawicki
„über eine Unendlichkeitsfrage, die für den apologetischen Entropiebeweis

grundlegend ist". Der Bonner Theologieprofessor hatte in den
beiden ersten Auflagen (1911 und 1913) seines Buches „Die Wahrheit
des Christentums" auch das physikalische Entropiegesetz, das eine
beständige Zunahme der Entropie und Entwertung der Energie
behauptet, als Grundlage eines Gottesbeweises angenommen. Prof.
Isenkrahe, der schon 1910 in seiner Broschüre „Energie, Entropie,
Weltanfang, Weltende" das Entropiegesetz, und zumal seine apologetische
Ausbeutung abgelehnt hatte, ersucht den Verfasser des genannten
apologetischen Werkes in ganz sokratiscl.er Weise um Belehrung in
der Kontroversfrage. So entstanden bald aus dem Briefwechsel förmliche

Disputationen, in denen schließlich der Theologe Sawicki dem
Mathematiker Isenkrahe das Feld räumte; in der 3. Auflage (1918)
seines Buches wird der Entropiebeweis bereits ausdrücklich
zurückgenommen.

Damit noch nicht zufrieden, veröffentlicht nun Isenkrahe gleich
den ganzen Briefwechsel, gewissermaßen mit „Haut und Haaren" und
erläutert ihn mit siegesbewußten Glossen.

Der Leser wird sehr bald von der Erudition und dem Scharfsinn
der beiden Verfasser überzeugt, weniger aber kann das Resultat
befriedigen. Vorerst braucht sich der Apologet um die Gültigkeit des
Entropiegesetzes „in einem unendlich großen Weitall" überhaupt nicht
zu kümmern, da ein solches „unendlich großes Weltall" ein Gedankending

ist und, wie der hl. Thomas lehrt (th. I, q. 7, a. 3) ', gar nicht
existieren kann. Dagegen scheint der apologetischen Verwertung des
Entropiesatzes von einer anderen Seite her ein Hindernis im Wege zu
stehen. Denn nach der modernen, auf Boltzmann zurückgehenden
Auffassung gilt der Entropiesatz nur für endliche Zeiträume2; nun aber
soll der Entropiesatz dem Apologeten die zeitliche Begrenztheit des
Weltgeschehens erst dartun. Ein Zirkel wäre dann schwer zu
vermeiden. Was wird aber dann anderes übrig bleiben, als doch die alten
Beweise wieder in Ehren zu halten, solange man nichts Besseres an
ihre Stelle zu setzen imstande ist?

Dr. D. 11. Rosmarin
Graz

' 1 Leider müssen wir bei Sawicki lesen: „Es wird in der Tat
zugestanden werden müssen, daß ein stringenter Beweis für die räumliche

Begrenztheit des Universums bis dahin nicht erbracht worden
ist (W. d. Chr. 4. Auflage, p. 60).

2 Man vergleiche die betreffenden Ausführungen bei Riecke-
Lecher, Lehrbuch der Physik, 6. Auflage, I. Bd., Berlin 1919.



80 Literarische Besprechungen

3. Die echten Schriften des hl. Thomas von Aquin. Auf Grund
der alten Kataloge und der handschriftlichen Überlieferung
festgestellt von Dr. Martin Grabmann.
Die Literatur über die Echtheitsfrage der thomistischen Schriften

erhält mit dem vorliegenden Buche Grabmanns eine weitere Bereicherung.
In vier Kapiteln behandelt das Werk, nach einleitenden Fragen im
ersten Kapitel (I—43), im zweiten „die alten Kataloge und die
Echtheit der thomistischen Schriften" (44—94); im dritten „die
handschriftliche Überlieferung der Opuscula des hl. Thomas" (95—187) ; im
vierten Kapitel gibt uns der Verfasser einen „kritischen Katalog der
Werke des hl. Thomas" (188—258). Mit einigen Nachklängen über
neueste Funde und Veröffentlichungen (259—267) schließt er das Werk
mit einem Personenverzeichnis und Sachregister ab.

Im Jahre 1910 veröffentlichte Mandonnet seihe Aufsehen
erregende Schrift: „Des écrits authentiques de S. Thomas
d'Aquin". Wenn auch sein einseitiges Pochen auf die Werkkataloge
und die ausschließliche Wertbetonung des sogenannten offiziellen
Katalogs von Bartholomeus von Oapua verfehlt war, so ist und bleibt
es doch das Verdienst Pierre Man donnets, daß er'mit der Publikation
•der ältesten Werkkataloge der eigentlichen Lösung des schwierigen
Problems einheitlichere und sicherere Wege aufgezeigt.hat.

Ich stelle mich damit nicht in G- gensatz zu Grabmann, wenn
er die Echtheitsfrage auf einer breiteren Basis: auf Grund beider
Faktoren der Kataloge und der handschriftlichen
Überlieferung gelöst wissen möchte (94). Gerade er hat neuerdings die
Bedeutung der alten Kataloge betont und Miohelitsch gewarnt
davor, wie wenn handschriftliche Zuweisungen von Werken immer
absolute Sicherheit für sich in Anspruch nehmen könnten (97). Weiter
hat Grabmann noch einen bisher nicht edierten Werkkatalog aus Cod.
Vat. lat. 813 publiziert, der in. die Zeit vor 1323, also vor die Kanoni-
sation des Aquinaten zurückreicht (71 — 75).

Trotzdem Grabmann von dem „glänzenden Versuch"
Mandonnets spricht (1), auf sein „hohes unbestrittenes
Verdienst" (44), „seine klare durchsichtige Darstellungsweise"

(45) hinweist, ist im Grunde genommen sein ganzes
Buch gegen Mandonnet geschrieben! Schon was er im ersten
Kapitel des Langen und Breiten Interessantes über die inneren
(5 — 10) und äußeren (10—12) Kriterien der Ausscheidung echter
und unechter Werke eines Autors sagt, zielt auf das ab. Klarer noch,
was er dann Oapreolus über die Echtheit und Unechtheit gewisser
von Mandonnet für apokryph gehaltener Thomasopuscula sagen
läßt (12—16). Die sich anschließende kurze und für den Zweck
dieses Werkes doch zu lange, aber selbstverständlich interessante
Literaturgeschichte des historischen Thomasstudiums erhält schließlich
dieselbe Zuspitzung (16—43). Das zweite Kapitel (44—94) richtet sich
seiner ganzen Ausdehnung nach direkt gegen Mandonnet, um mit
Zuzug anderer Kritiker, wie Hourcade (49), Michelitsch (51), Pelster (52)
Mandonnets Hauptthese von dem „offiziellen Kataloge" als unhaltbar
zu beweisen. Das dritte und wichtigste Kapitel (95—187) beginnt zwar
mit einer etwas breit geschlagenen Auseinandersetzung über die
Bestimmung des Handschriftenalters (95—109), will aber dann den
handschriftlichen Nachweis der Echtheit einer Anzahl Opuscula erbringen,



Literarische Besprechungen 81

die Mandonnet für apokryph erklärt hatte. Der kritische
Werkkatalog — viertes Kapitel — ist wertvoll durch seine Zusammenstellung.

enthält vereinzeinte Handschriftenbelege auch für andere
Werke, mehrere genauere Abmarkungen dessen, was in denselben von
Thomas selbst ist, von dem was entweder ßeportatum oder Fortsetzung
von Schülern ist. Aber wesentlich Neues außer dem, was er vorher
gegen Mandonnet bezüglich der Opuscula dargetan, enthält auch dieses
Kapitel nicht. So wuchs dem Verfasser seine anfänglich auf breiterer
Basis gestellte Arbeit, fast wie unter der Hand, zu einer ziemlich
beschränkten Polemik schritt aus, die eigentlich nur den handschriftlichen

Echtheitsbeweis einer zwar wichtigen, aber doch kleinen
Gruppe von Opuscula erbringt und die trotz dem noblen Ton und
der verblümten Polemikform jedenfalls ein temperamentvolles Echo
finden wird. Jedenfalls ist die Überschrift des Werkes: „Die echten
Schriften des hl. Thomas von Aquin auf Grund der alten
Kataloge und der handschriftlichen Überlieferung" zu
weit gestellt,

Ganz selbständigen und daher bedeutungsvollen Wert kommt
dem Kapitel „drei" zu. Für 12 Opuscula: de quattuor oppositis, de
propositionibus modalibus, do demonstratione, de falaciis, de natura
accidentis, natura generis, de natura verbi intellectus, de differentia
verbi divini et humani, de materia et dimensionibus interminatis, de
instantibus, de principio individuationis, Expositio de Ave Maria,
die nicht im offiziellen Kataloge sind, leistet Grabmann den
handschriftlichen Nachweis ihrer Echtheit. Schon Michelitsch hatte auf
Cod. 2B1 des Dominikanerklosters in Avignon gestützt, acht dieser
Opuscula für echt erklärt. Grabmann zieht 6 weitere Sammelhandschriften

heran, die alle aus der Zeit vor der Kanonisation die Echtheit

beweisen, allerdings nicht alle mit derselben überzeugenden Kraft.
Vielleicht hätte er Cod. 22B des Corporis Christi College in Oxford
(139—146) besser nicht herangezogen. Da er ganz wichtige Irrtümer
enthält, nur ganz wenige von den genannten Opuscula mit Namen dem
hl. Thomas zuerteilt und ihm zugleich andere sicher unechte ebenfalls
zuschreibt, ist seine beweisende Bedeutung wirklich schwer einzusehen
(139—146). Auch Cod. 238 der Genovefabibliothek in Paris, der nur
ein Opusculum nominell Thomas zuteilt, würde für sich wenig
überzeugen, wenn er auch andere Opuscula anonym mit sicher echten
Schriften aufzählt (182—139). Wichtiger ist Cod. 491 der Stadtbibliothek
Brügge (109 — 116), durchschlagende Bedeutung haben die beiden
Codices: 181 der Bibliothek in Bordeaux (125—132), und Vat. lat. 807, die
alle 12 Opuscula nominell dem Aquinaten mit anderen nur echten
Schriften zuteilen (146—160). Zu bedauern ist es, daß Grabmann
infolge der Kriegswirren mehrere dieser Handschriften nicht selber
einsehen konnte und sich daher, wie er selber klagt, auf Katalogangaben
verlassen mußte. Wir hätten seinem eigenen bekannten scharfen
Handschriftenkritiksinn weit mehr Vertrauen geschenkt.

Wir halten den Beweis für die Echtheit der 12 Opuscula für
erbracht. Allerdings wenn Grabmanns Prinzip: daß das „Fr. Thomas"
immer auf die Zeit vor 1323 in den Handschriften zurückweise (127),
über den Haufen-geworfen würde, dann würde bei der Unsicherheit
rein paläographischer Abgrenzungen die Altersbestimmung der
herangezogenen Handschriften vielleicht noch verschiedene Modifikationen

DIvub Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 6



82 Àd B. Virginem

erleben. Immerhin stände auch in diesem Falle noch das Zeugnis ganz
alter Kataloge zur Verfügung, auf das Grahmann sich mit Recht immer
zugleich auch berufen und gestützt hat. Seine Methode: Die Echtheitsfrage

des Schrifttums eines Autois auf Grund der alten "Werkkataloge
und handschriftlichen Zuweisungen zugleich zu lösen, scheint mir
die sicherste, zuverlässigste und daher richtigste zu sein!

Grabmanns Bedeutung ist auf dem Gebiete der Geschichte der
mittelalterlichen Scholastik in wenigen Jahren so greß geworden, daß
man auf seine oft zu breit geschlagene Darstellung und seine
vielfachen Wiederholungen hinweisen darf ohne Gefahr zu laufen, seinem
Rufe zu schaden. Sein neues Werk ist zwar noch keine erschöpfende
abschließende Lösung des viel umstrittenen Problems, aber ein neuer
sehr wertvoller Beitrag dazu.

G. M. Manser 0. P.

AD B. VIRGINEM
Sive tu mavis bona Nicopoeia
Maxima praesens Venetorum in aede,
Sive Messanae Siculis patrona
Itria dici,
Sive Picentum resides in agro
Laureo signis valida imperatis,
Seu placet templum tibi maius urbis
Liberianum,
Sive Taurinos opibus iuvabis,
Seu Gavi praestat revereri in antro:
Supplices audis gemitus ubique
Diva piatrix.
Omnibus confers opulenta dona,
Nam redundat vis tibi tota a Nato,
Qua tuum perstat sine fine regnum
Prodiga mater.

JE. Gommer


	Literarische Buchbesprechung

