Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Die Anschauung der katholischen Theologen tber das Martyrium des
Soldatentodes

Autor: Rackl, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Anschauung der katholischen Theologen bb

mas zugewiesen ist!, mit einem anderen Initium als den
beiden bekannten Salomon inspiratus und Sonet vox tua. Ein
Hoheliedkommentar des bhl. Thomas konnte nicht génzlich
uubeachtet und unbekannt bleiben.

Jedenfalls diirfte so viel aus dem Vorstehenden sich
ergeben, dafl man nicht mit voller Sicherheit sagen kann,
Thomas habe einen Kommentar zum Hohenliede geschrleben
Man wird vielmehr mit der Moglichkeit, ja Wahrscheinlich-
keit rechnen miissen, dafl er erst im Angesichte des Todes
die tiefen Geheimnisse dieses Buches enthiillte, so wie seine
grolle vou der Ewigkeit schon ganz erfiillte Seele sie schaute.

DIE ANSCHAUUNG DER KATHOLISCHEN THEO-
LOGEN UBER DAS MARTYRIUM DES SOLDATEN-
‘ TODES

Von Dr. MICHAEL RACKL

I

Die Begriffe ,Martyrium“ und ,Méartyrer“ haben in
der Auffassung des christlichen Glaubeuns und der kirch-
lichen Theologie im Laufe der Jahrhunderte interessante
Wandlungen durchgemacht. An und fiir sich bedeutet
pMartyrium¥, abzuleiten von dem griechischen Wort pag-
tbptov, nichts anderes als ,Zeugnis“; und ,Méartyrer“, stam-
mend von pdpruc, heiflt ,Zeuge¥, Miartyrer im allgemeinen
ist also — auch nach dem Sprachgebrauch der Heiligen
Schrift des Alten und Neuen Testamentes — derjenige der
Zeugnis ablegt fiir eine Wahrheit oder Tatsache, vor Gericht
oder anderswo, schriftlich oder miindlich. In der christ-
lichen Literatur erfihrt aber der Begriff ,Mértyrer® sehr
bald eine Kinengung, indem er mit Vorzug auf die
Zeugen der christlichen Wahrheit und weiterhin nur
auf diejenigen angewendet wird, die ihr Zeugnis fiir den
christlichen Glauben mit ihrem Tode besiegelten?:
Martyrium vi vocis idem est quod testimonium, gene-
ratim abstrahendo a materia, circa quam fertur., Ex usu

' P. 191.
* Die Belege hiefiir habe ich gesammelt in meinem Schriftchen:
»Ist der Tod furs Vaterland ein Martyrium?“ (Eichstitt 1917, 10—14),



56 Die Anschauung der katholischen Theologen

autem Hcclesiae strictius sumitur estque festimonium fidei
divinae vel in se vel in opere alicuius virtutis, morte firmatum . Dem
Urchristentum und ebenso dem christlichen Mittelalter ist
diese Begriffswandlung gar wohl zum Bewuftsein gekommen.
So bemerkt Origenes in seinem Kommentar zum Johannes-
evangelium 2: ,Kin jeder, der Zeugnis ablegt fiir die Wahr-
heit, mag er nun mit Worten oder durch Taten oder sonst-
wie fiir sie eintreten, kénnte mit vollem Rechte als Mér-
tyrer, als Zeuge bezeichnet werden. Die Ehrfurcht vor
denjenigen jedoch, die fiir Wahrheit oder Tugend bis zum
Tode heldenmiitig gelitten und gestritten haben, hat unter
den (laubensbriidern allm#hlich die Gewohnheit heraus-
gebildet, mit Vorzug als Martyrer nur jene zu
charakterisieren, die mit ihrem eigenen Blute
fiir das gottliche Geheimnis Zeugnis ablegten
(xvptws povovs ptdprupag dvopacay TodS T Exybost Tob EavTdY
afpazos paptupfoavras T Tis deooefelac pvorppie), obwohl
der Erloser einem Jeden den Namen Mértyrer, Zeuge, bei-
Jegt, der Zeugnis ablegt fiir das, was er verkiindet.“
Ahnlich spéter der hl. Antonin: Martyr est graecum, et
latine interpretatur festis. Per excellentiam autem dicuntur
martyres, idest testes, qui propter Deum sustinent
mortem violentam, quia non potest esse efficacius te-
stimonium eius, quod dicit quis vel fatur, quam pro con-
firmando, quod sit verum vel iustum, sustinere mortem sibi
illatam patienter. Sunt ergo martyres testes Christi per
excellentiam 3.

Wer mit dem Geiste des Christentums nur einiger-
maflen vertraut ist, wird sich nun nicht wundern diirfen,
dafl diese Blutzeugen Christi von jeher sich des héochsten

! Jac. Platelius, Synopsis cursus theol. (recogn. a Franc.
de Calonne). Tom. V, 93,

* 11, 34 (ed. Erwin Preus chen, Orlgenes Werke, 4. Bd. Leip-
zig 1903 93)

s 8. Antoninus, Summa theol Pars I1I, tit. 81, cap. 9, § 1.
Veronae 1740, 1594. Vgl. die schonen Ausfuhrungen bei S. Bona-
ventur a, De triplici testimonio sanctissimae Trinitatis (Opera
omnia, tom. V. Ad Claras Aquas, Quaracchi 1891, 685—538), n. 14: Huius
autem testimonii imitatores perfecti sunt martyres, qui et testes
dicuntur, quia testimonium Christi non tantum imitati sunt in vita
et doctrina, sed etiam in patientia, qua vicerunt omnem inimici
perfidiam. Vgl. auch Comment. in evang. Lucae, cap. 21, n, 20, vers. 13
(L. e. tom. VII, 528),



iiber das Martyrium des Soldatentodes 57

Ansehens innerhalb der Kirche erfreuten. Jesus Christus,
der pdproc xat’ éoyfv! und Konig der Martyrer, den
selbst glithende Sehnsucht nach dem Martyrium verzehrte
(Luk. 12, 50), hat auch seine Schiiler fiir Kreuz und Leiden
begeistert: ,Selig, welche Verfolgung leiden um der
Gerechtigkeit willen; denn ihrer ist das Himmelreich. Selig
seid ihr, wenn sie euch ldstern und verfolgen und alles
Bése liignerisch wider euch aussagen um meinetwillen:
Freuet euch und frohlocket; denn euer Lohn
ist grofl im Himmel% (Matth. 6, 10—12). Diese Aus-
saat des gottlichen Siemanns ging auf und trug reiche
Frucht. Die Apostel ,gingen freudig aus dem Angesichte
des Hohen Rates, weil sie gewiirdigt worden, fiir den Namen
Jesu Schmach zu leiden“ (Agg. b, 41). Paulus, der das
Bekenntnis ablegt: Omnem tribulationem passi sumus
(2. Kor. 7, b) fiigt das siegesfreudige Gesténdnis bei: Glo-
riamur in tribulationibus (Roém. b, 3). Ignatius von Antio-
chien hat die Ketten, die er um Christi willen trug, als
»geistige Perlen® (zobs mvevparxods popyapiras, Eph. 11, 2) be-
zeichnet und in einem rithrenden Sendschreiben die Christen-
gemeinde von Rom gebeten, doch ja keine Schritte_ zu
seiner Befreiung zu unternehmen., Der Mértyrerbischof
Polykarp von Smyrva nennt die Ketten der Martyrer ,die
den Heiligen geziemenden Fesseln, welche die Zierde sind
derjenigen, die von Gott und unserem Herrn wahrhaft aus-
erwiahlt sind“ (vofc dytompeméoy dsopoic, drivd €atev Grady-
pare @y dipdds dmo Jeod xai Tov xvpiov fudy Exdedeyudvoy,
Pol. ad Phil, 1, 1), Mit tberschwenglicher Begeisterung
feiert der sonst so niichterne Tertullian das Los der Mér-
tyrer: Quo vos benedicti de carcere in custodiarum si forte
translatos existimetis. Habet tenebras, sed lumen estis ipsi;

' Vgl. Apok. 1, b: 6 udorvs 6 mords. — In dem Bericht tiber
die Mirtyrer von Lyon heifit es: ,Gerne tiberlief3en sie die Benennung
,Mértyrer* Christus, dem treuen und wahrhaften Zeugen (udgrvg).¥
Eusebius, Hist. eccl. V, 2, 3 (ed. Schwartz, Eusebius’ Werke, 2. Bd,,
Leipzig 1908, 428). Jesus Christus ist in der Tat nicht blofi corona
martyrum, sondern auch forma martyrii (8. Bernardus Abb.,
Serm. 47 in Cant. Parisiis 1719, I, 1484). Vgl. besonders die zusammen-
fassende Darstellung bei Theophilus Raynaud, De attributis Christi.
Sect II, cap. 8 (Christus, martyr Dei). Lugduni 1665, 99—102. An-
regende Gedanken iiber das Verhidltnis von Kreuz Christi und Mar-
tyrium finden sich bei Jakobus Gretserus (Gretscher), De sancta
cruce. Ingolstadii 1616 (vgl. Index).



b8 Die Anschauung der katholischen Theologen

habet vincula, sed vos soluti Deo estis; triste illic exspirat,
sed vos odor estis suavitatis!. In &hnlicher Weise feiert
Cyprian die Fesseln der Méartyrer?: Ornamenta sunt ista,
non vincula, nec christianorum pedes ad infamiam copulant,
sed clarificant ad coronam. O pedes feliciter vincti, qui non
a fabro, sed a Domino resolvuntur! O pedes feliciter vincti,
qui itinere salutari ad paradisum diriguntur! O pedes in
saeculo ad praesens ligati, ut sint semper apud Deum liberi!
O pedes compedibus et traversariis interim cunctabundi,
sed celeriter ad Christum glorioso itinere cursuri! Diese
Auffassung zieht sich durch das ganze Urchristentum 3,
die Patristik und Scholastik und findet in der rellglosen
Gedankenwelt der Gegenwart ein getreues Echot Es sei
nur erinnert an das bekannte, viel zitierte Wort Mohlers:
pwenn wir jemals so undankbar wiirden, derjenigen zu
vergessen, die fiir Christus so mannhaft gestritten haben:
wir whren wiirdig, selbst vergessen zu werden von Christus
dem Krloser. Bei der Betrachtung der Mértyrer habe ich
gelernt, die Heiligen anzurufen. Ich bin oft weinend vor
ihren Akten gesessen, mitfiihlend ihre Leiden, bewundernd
ihre Taten, ergriffen von ihrer Grofle 5.“

! Tertullian, Ad martyres, c¢. 2, Migne, Patr. lat. 1.

? Ep. 16, ¢. 2.°Guil, Hartel, Th, Caecili Cypriani epistulae
{Corpus scrlptorum eccl, lat. Vol. III P.I1), Vindobonae 1871, 829,

® Sehr richtig bemerkt Ant. Bellotte in seinen Observationes
ad ritus Ecclesiae Laudunensis redivivos (Parisiis 1662, 867): Vix
olim alii in Sanctos adscripti, nisi qui proprio sanguine purpurati...
Quamdin persecutio efferbuit, non alia mors Sanctorum aestimata, nisi
purpurea. Pretiosa mors hacc est, ait Cyprlanus, quae emit immortalitatem
pretio sut sanguins.

* Die Theologen und G]aublgen aller Jahrhunderte haben an
dem Grundsatz festgehalten: Quamvis singulae istarum, quae dictae
sunt aureolae, alias merito superent et vicissim ab aliis alia ratione
superentur, simpliciter tamen martyrum aureola ceteris
antefertur, Dom. Soto in IV. Sent. dist. 49, q. b, art. 2. Venetiis
1698 (Vol, I1), 743. Sehr schdne Gedanken finden sich bei Jac. Alvarez
de Paz, De inquisitione pacis sive studio orationis, lib. 3, pars 2,
c. 8, med. 4. Parisiis 1876, V, 771: Martyrium enim est opus per-
fectissimae caritatis, quo martyres te ac veritatem tuam propriae vitae
praeposuerunt. -~ Thomas Bozius Eugubinus, De signis Ecclesiae Dei.
Lib. 22, Romae 1591, 1I, 436, — Cornelius a Lapide, Comm. in
1s. 12, 'l (Parisiis 1877 XTI, 273): Maxima Dei laus est martyrium,

* Man braucht deawegen nicht den Wert des Martyriums zu
tibertreiben, Der hl. Bernhard (Ep. 98, Opera omnia, Vol. I, Parisiis
1719, 104 s.) hat gewifl recht, wenn er sagt: Nec putemus solos. martyres
esse dilectos, cum recolamus dictum de Lazaro: Lazarus amicus noster



tiber das Martyrium des Soldatentodes 53]

Diese hohe Wertschitzung des Martyriums ist nun
die Veranlassung gewesen, dafl man dem Begriff ,Mértyrer®
nach und nach wieder eine weitere Fassung und
Ausdehnung zu geben sich bemiihte. Die Zeit der blu-
tigen Christenverfolgungen horte auf, aber nicht die Liebe
zu Christus und die Bereitwilligkeit, fiir ihn alles, selbst
das Leben hinzugeben. Viele eifrige Christen betrachteten
es nun als ein Ungliick, dafl ihnen dieser hichste Beweis
der Lisbe zu Christus versagt blieb. In dieser Situation
betonten die Kirchenviterl, man koénne auch durch das
Heldentum der gewissenhaften Pflichterfiillung ein unblu-
tiges Martyrium erdulden. Magnum quippe est mori pro
Christo, sed non est inferius vivere Christo . . . Quisquis
igitur amat martyrium, exhibeat se martyrio dignum, et
martyrii consequetur procul dubio praemium. Dieser Ge-
danke des hl. Petrus Damiani? beherrscht auch die Pa-
tristik: Secura esto, Eustochium, schreibt Hieronymus
an Kustochium 3, magna haereditate ditata es. Pars tua
Dominus: et quo magis gaudeas, mater tua longo mar-
tyrio coronata est. Non solumenim effusiosan-
guinis in confessione reputatur, sed devotae
‘quoque mentis servitus immaculata quotidia-
num martyrium est. Illa corona de rosis et violis
plectitur, ista de liliis. Gregor von Nazianz* bezeich-
net in seiner Trauerrede auf Basilius diesen seinen Freund

dornit (Joh. 11, 11). Denique: Beati mortui, qui in Domino moriuntur
(Apoc. 14, 18). Non soli, qui pro Domino, sicut martyres; sed et qui
in Domino, sicut moriuntur, sicut confessores, profecto beati sunt.
Trotz alledem bleibt aber — ceteris paribus — das Martyrium der
hochste Beweis der Liebe zu Christus, Duae proinde res mihi videntur
mortem facere pretiosam: vita et causa; sed amplius causa, quam vita.
Porro illa erit pretiosissima, quam et causa commendat et vita., —
Vgl. Epistola Liberii Papae ad Ursacium, Valentem et Germinium: ...
pro bono pacis et concordiae, quae martyrio praeponitur (Petrus
‘Coustant, Epistolae Romanorum Pontificum. Tom. I, Parisiis 1721, 444),
! Die dem hl. Cyprian zugeeignete Schrift De duplici martyrio
(ed. Hartel. a. a. O, P. IIl. Appendix, 220—247) ist allerdings eine
dreiste Félschung des ersten Herausgebers, D, Erasmus, wie Fr, Lezius
nachgewiesen hat. Vgl. Neue Jahrbiicher fiir deutsche Theo'ogie 1V
(1895) 95—110, 184248,
? Sermo 65, De S, Barbatiano. Migne, Patr. lat. 144, €81.
*Hieronymus, epist, 108 ad Eustochium, Epitaphium Paulae
matris, n. 81, Migne, Patr. lat. 22, 905. Vgl. ep. 180 ad Demetriadem,
1, 5 (Migne, a.a. Q. 1110): Habet et servata pudicitia martyrium suum,
* Or.48, n.57 (in laudem Basilii Magni). Migne, Patr. graec. 36, 569.



60 . Die Anschauung der katholischen Theologen

als ,unblutigen Mértyrer“ (¢ ywpic atparos pdorvs), der
»ohne Martyriumsleiden gekrént“ (ywpic miyydv orepavirys)
und nals Martyrer den Mértyrern beigesellt ward“ (7poori-
#craz 6 paprvc tois pdotver)l, — Mit rednerischer Breite
fithrt diesen Gedanken Chrysostomus in seiner dritten
Homilie 1iiber den ersten Thessalonicherbrief (Kap. 3,
Vers 3f)2 aus: ,Auch in unserer Zeit gibt es Kampfes-
und Siegeskronen (Sye: oregdvovs xai 6 Tapdy xapois) .
Du bist vielleicht in eine schwere Krankheit gefallen. Da.
kommen viele, die dich dréingen, du solltest das Ubel ver-
treiben durch Zauberspriiche, durch Amulette u, dgl. Du
aber ertrigst um Gottes willen starkmiitig und unentwegten
Sinnes die Leiden und bist entschlossen, eher alle Schmerzen
zu erdulden, als dich zu bequemen, etwas Gotzendiene-
risches zu tun; sei getrost, du verdienst dir die Krone des
Martyriums® (robté cor paorvpiov orégavov ¢épet). Gregor
d. Gr. 3 endlich hat den schonen Satz geschrieben: Quamvis
occasio persecutionis desit, habet tamen et pax nostra suum
martyrium; quia etsi carnis colla ferro non subdimus,
spirituali tamen gladio carnalia desideria in mente truci-
damus.

. Die mittelalterliche Theologie hat diese Ideen mit
grofler Freude aufgegriffen. Im Anschlufl an Joh. 12, 25:
Qui amat animam  suam, perdet eam, erklirt der hl. Bern-'
hard (Serm. 30 in Cant. Parisiis 1719. Vol. I, 1883):
Perdet eam, dixit, sive ponendo ut martyr, sive afﬂxgendo
ut poenitens. Quamquam genus martyrii est, spi-
ritu facta carnis mortificare; illo nimirum, quo
membra caedunter ferro, horrore quidem mitius, sed diu-
turnitate molestius+ An einer anderen Stelle 5 fithrt.

' Nr. 80. Migne, a. a. O., 601.

* Migne, Patr. graec. 62, 412. '

* Hom, 8 in Evaung. n, 4. Migne, Patr, lat. 76, 1089.

* Vgl.S. Bernardus, Sermo I in Octava Paschae n. 7 (Parisiis:
1719. Vol. I, 914): Jam vero quia baptismum aqua, martyrium diximus
sanguine designari: memento et unicum et quotidianum esse baptis-
mum, similiter et martyrium. Et est enim martyrii genus et
quaedam effusio sanguinis in quotidiana corporis afflic-
tione. Est et baptismus aliquis in compunctione cordis et lacrymarum.
assiduitate. Sic quippe infirmis et pusillis corde necesse est, ut quem
semel pro Christo ponere non sufficiunt, saltem mitiori quo-
dam, sed diuturniori martyriosanguinem fundant.

*S. Bernardus, Liber sententiarum, n. 148 (Parisiis 1719,
Vol, II, 800).



tiber das Martyrium des Soldatentodes 61

er aus: Martyrium sine sanguine triplex est: Parcitas in
ubertate, quam habuit David et Job; largitas in pauper-
tate, quam exercuit Tobias et vidua; castitas in iuventute,
qua usus est Joseph in Aegypto. -

Der selige Guerricus, Abt von Igny, Schiiler des
hl. Bernhard, bezeichnet den quotidianus vitiorum conflictus
als martyrium assiduum: assiduum, sed facile; facile sed
sublime 1, |

Alvarus Pelagius O, Min, (f 1352) bezeichnet als
Tugenden der martyres spirituales 2: temperantia in abun-
dantia; castitas maxime in adolescentia; largitas in penuria;
in iniuriis patientia; ad inimicos benevolentia; ad afflictos
cordis compassivi misericordia 3. Den Grund, warum man
bei diesen Tugendakten von einem Martyrium reden kann
gibt Berti folgendermaflen an: Apud veteres baptismats
appellantur calamitas, poenitentia, martyrium, ducta inde
comparatione, quod sicuti corpus aqua, ita animus mergitur
poenarum gurgite; aut quemadmodum in baptismate aquis,
ita in poenitentia lacrymis atque in martyrio sanguine
perfundimur 4.

! Sermo in die Ascensionis Domini, n. 8. S. Bernardi opera
-omnia, Vol. Il. Parisiis 1719, 1026,

2 Alvarus Pelagius. Summa de phanctu Ecclesiae. Lib. II,
art, 48.

*Vgl.CornelinsaLapide Comm:in Matth. 10, 17 (Parisiis
1877, XV, 268): Nemo ergo dicat: Infelix ego sum ac infausto tempore
natus; neque enim possum fieri martyr, quia cessat hominum perse-
cutio, nulius jam est Nero, nullus Decius. Nam quilibet fieri potest
martyr, si suis cupiditatibus, timoribus, tentationibus generose ex Dei
amore resistat, Tua cupiditas tuus est Decius; tuus timor tibi est Nero;
tua tentatio tibi est Julianus. Persequitur te socius, irridet, probris
afficit, calumniatur; cruciat te febris, catarrhus, asthma. Si haec Dei
amore patienter toleras, martyr es patientiae, uti fuit Job. Instigat
te gula, ut vino et deliciis te ingurgites? Repugna, et martyr es ab-
stinentiae, uti fuit Daniel. Sollicitat te ambitio, ut prae ceteris te ex-
tollas, dignitates primas ambias? Evelle illam e mente tua, et martyr
es humilitatis ac modestiae, uti fuit S, Franciscus. Superior tibi dura
tuisque sensibus repugnantia iubet? Obedi, vince teipsum, et martyr
es obedientiae, uti fuit Abraham, offerendo suum Isaac. Titillat te
luxuria? Illam ieiuniis mortifica et ciliciis crucia, erisque martyr
castitatis, uti fuit Joseph. Stude, doce, concionare, labora, ad Indos
proficiscere, ut tot animas pereuntes salves, et martyr es caritatis, uti
fuit B, Xaverius. — Vgl. auch Comm, in Sap. 8, b und 4, 2 (Tom. VIII,
838 und 858); In Tob 1, 20 und 21 (Tom. IV, 271).

* Joan. Laur. Berti, Theologia historico-dogmatico scholastica.
Tom. VI, Lib. 81, c. 1. Monachii 1749, 191. Vgl. noch Ansaldi, De



62 Die Anschauung der katholischen Theologen

Indes blieb man sich, namentlich bei theologisch-
wissenschaftlichen Erérterungen, immer bewuflt, dafl es sich
bei all diesen Tugendakten, mégen sie in noch so heroischem
Mafle geiibt werden, nur um ein Martyrium im wei-
teren oder unelgentllchen Sinne handeln konne.
Bei anderen Fillen dagegen lag und liegt der Unterschied
nicht so klar zutage. Hier konnten Zweifel auftauchen —
und tatsdchlich sind lebhafte Kontroversen dariiber gefiihrt
worden —, ob man an ein eigentliches oder uneigentliches
Martyrium denken miisse. Solche Zweifel wurden laut iiber
das Martyrium der Gottesmutter Maria, der unschuldigen
Kinder, des reumiitigen Schédchers am Kreuze und der
Krankenpfleger, die sich in Ausiibung ihres Dienstes den
Todeskeim holen 1.

Was zunidchst Maria anbelangt, die dle Kirche als
regina martyrum preist, so hat schon der hl. Hieronymus
gesagt: Recte dixerim, quod Dei genitrix virgo et martyr
fuit, quamvis in pace vitam finiverit 2. Mit besonderer
Begeisterung hat der hl. Bernhard ¢ das Martyrium Mariens
besungen: Martyrium sane Virginis tam in Simeo-
nis prophetia, quam in ipsa dominicae passionis historia

martyribus sine sanguine. Mailand 1744. Schone Gedanken finden sich
auch bei Theoph. Rayn aud, De sobria alterius sexus frequentatione
per sacros et religiosos hommes c. 5, Lugduni 1665, XII, 2566 {mar-
tyrium castitatis); De bono reglmme sacrorum coetuum, punct 1, Lug-
duni 1666, XIII, 293 (martyrium episcopatus et praefecturae); punct 2,
n. 12, L. ¢. 316 (martyrium obedientiae); Anagnostes ad ecclesiasticam
mensam, n. VIL. L. c. 639 —542 (De quotidiana per totum annum mar-
tyrologii lectione ad religiosai mensam; martyrium caritatis); Judae
posteri, apostatae a religiosis ordinibus, c. b, Lugduni 1665, 54 (mar-
tyrinm religiosorum). — Vgl. auch Franc, Suar ez Defensio fidei
catholicae adversus Anglicanae sectae errores, lib. 6, ¢, 11. Ed. Berton,
tom, 24, Parisiis 1859, 722—1730.

' Sogar den hl. Josef wollte man zu einem Mirtyrer stempeln,
Vgl. hiezu die guten Bemerkungen bei Th. Raynaud, Diptycha
Mariana, Punct. 4, n, 80, Lugduni 1665, VII, 49s.; Josef Seitz, Die
Verehrung des hl. "Jogef in ihrer geschlchthchen Entwicklung bis zum
Konzil von Trient. Freiburg in Br. 1908, 196f.

? Vgl. Joannes Viguerius, Institutiones ad christianam theo-
logiam, c. 6, § 1, ver. 1, Antverpiae 1658, 79: Dicitur ab aliquibus,
quod D. Virgo est vere martyr, quia tanta dolorum tormenta sustinuit,
ut nisi fuisset specialiter praeservata, mortua fuisset, Unde et aureo-
lam martyrii eidem tribuunt. Quia (ut dicunt) specialis Dei praeservatio
non tollit meritum neque praemium.

*S. Bernardus, Sermo Dominica infra Octavam Assumptio-
nis b, V. Mariae, n. 14s. (Parisiis 1719, 1017s).



~ iiber das Martyrium des Soldatentodes 63

commendatur. . . . Tuam ergo pertransivit animam vis
doloris, ut plus quam martyrem non immerito praedi-
cemus, in qua nimirum corporeae sensum passionis excesserit,
compassionis affectus . . . Quomodo non tuam affectuo-
sissimam animam pertra.nsnet haec auditio, quando et
nostra, licet saxea, licet ferrea pectora sola recordatio scin-
dit? Non miremini, fratres, quod Maria martyr in anima
fuisse dicatur . . . Alioquin quisnam tu, frater, aut unde
tibi haec saplentla., ut mireris plus Mariam compatlentem,
quam Mariae filium patientem? Ille etiam mori corpere
potuit, ista commori corde non potuit? Fecit 1llud
caritas, qua maiorem nemo habuit; fecit et hoc caritas, cui
post illam similis altera non fuit 1. Wahrend der Aquinate
(S. theol. II, 2 qu. 124, art. 4 ad 1) mit Bezug auf den eben
erwihnten Hieronymustext erklért: Illae auctoritates, et si
quae similes inveniuntur, loquuntur de martyrio per quam-
dam similitudinem, glaubt der gelehrte Benediktiner-
theologe Paul Mezger, der es als Ideal betrachtet sub signis
Angelici ducis militare, cuius doctrinam non tantum Vaticana
oracula, sed et ipsamet aeterna veritas de crucis cathedra com-
probavit, in seiner Theologia scholastica secundum viam et
doctrinam D, Tomas Aquinatis gleichwohl von der Liehre seines
Meisters abweichen zu miissen: Beatissimae Virgini competit
aureola martyrii, quia gladius compassionis sub cruce, quae
causabatur a summa dilectione, vivacissima fide, quam ipsa
profitebatur stans sub cruce, ita pertransivit animam ipsius,
ut, nisi fuisset miraculose servata, mori debuisset 2,
Betreffs des Martyriums der auf Befehl des Herodes
gemordeten unschuldigen Kinder glaubt Joannes
Viguerius$ sagen zu diirfen: Innocentes pro Christo
mortui infantes non sunt perfecte et complete martyres,
60 quod mortem voluntarie non sustinuerunt, cum non
haberent usum rationis. In etwas vorsichtiger Form erklirt
Thomas von Aquin ¢: Quidam dicunt, quod in Innocentibus

.1 Sehr schéne Gedanken tiber das Martyrium Mariens entwickelt.
Albertus Magnus, Lib. IIL. de laudibus B. M. V., ¢. 12 (Opera omn.
ed. Borgnet. Vol. 36. Parisiis 1898, 1566 —159).

' *P. Mezger, Theol. schol. Tom. II, tract. 4, disp. 4, art. 5, § 3.
Augustae Vind. 1695, 40.

® Institutiones ad christianam theologiam, c. 6, § 1, ver. 1. Ant-
verpiae 1558, 79.

+ 8, Thomas, 1V. Sent. dist. 49, qu. b, art. 3, qu. 3, sol. 2 ad.
12; Suppl. qu. 96, art, 6 ad 12; cfr. S. Theol, 11 2, qu 124, art. 1 ad 1.



64 Die Anschauung der katholischen Theologen

occisis pro Christo virtute divina acceleratus est usus ra-
tionis, sicut et in Joanne Baptista, dum adhuc esset in
materno. utero; et secundum hoc vere martyres
fuerunt et voluntate et actu, et aureolam habent,
Sed alii dicunt, quod fuerunt martyres actu tantum et non
voluntate; quod videter sentire Bernardus?, distinguens
tria genera martyrum, ut dictum est; et secundum hoc
Innocentes sicut non pertingunt ad perfectam ra-
tionem martyrii, sed aliquid martyrii, habent
ex hoe, quod passi sunt pro Christo; ita etiam aureolam
habent non quidem secundum perfectam rationem,
sed secundum aliquam participationem. Der hl. Bonaventura
(4. dist. 4, p. 2, dub. 1) duflert sich dariiber folgendermaflen:
Ad martyrium completum duo concurrunt, scilicet iusta vo-
luntas et iusta causa, Primum defecit in Innocentibus, se-
cundum vero in latrone; et ita de se nmeutrum fuit comple-
tum martyrium. Sed Dominus Innocentibus, quia simul cum
ipso nati sunt et propter hoc quod erat coaetaneus- illis,
supplevit quod deerat ex parte voluntatis; sic in latrone
quod deerat ex parte causae?,

! Vgl. 8, Bern, Serm. in nat. ss. Innocentium (Parisiis 1719.
Vol. I, 794): Habemus in beato Stephano martyrii simul et opus
et voluntatem; habemus solam voluntatem in beato Johanne;
solum in beatis Innocentibus opus. Biberunt omnes hi calicem
salutaris aut corpore simul et spiritu, aut solo spiritu, aut corpore
solo.... An vero de Innocentium coronis quis dubitet? Ille pro
Christo trucidatos infantes dubitet inter martyres coronari, qui
regeneratos in Christo non credit inter adoptionis filios numerari....
ut quemadmodum ceteris infantibus tunc quidem circumcisio, nunc
vero baptismus sine ullo propriae voluntatis usu sufficit ad salutem,
sic nihilo minus pro eo susceptum martyrium illis sufficeret ad sancti-
tatem... Sit ergo Stephanus martyr apud homines, cuius voluntaria
passio evidenter apparuit... Sit Joannes apud Angelos martyr, quibus
tamquam spiritualibus creaturis spiritualia devot onis eius signa certius
innotuerunt. Ceterum hi sunt plane martyres tui, Deus: ut in quibus
nec homo nec Angelus meritum invenit, singularis tuae praerogativa
gratiae evidentius commendetur... Sed et hoc quoque firmiter teneant,
prodesse quidem opus sine voluntate, non tamen contra
voluntatem. Vgl. S, Antoninus, Summa theol, Pars. IV, tit. 3, c. 3.
Veronae 1740, 77: Est autem triplex martyrium secundum Bernardum
in sermone sanctorum martyrum, scilicet martyrium voluntatis tantum,
martyrium operis tantum, martyrium operis et voluntatis simul.

? Vgl. Franc. Bonal, Christianus huius temporis, Pars II: De vo-
catione omnium hominum ad fidem christianam, c. 28, n. X, Augustae
Vind. (ed. Ud. Dirrbaimer) 1709, 821: Si enim Pericles aliquando dixit,
dum verba faceret ad Athenienses, teste Aristotele, quod qui privaret



tiber das Martyrium des Soldatentodes 6b

Dem reumiitigen Schiécher (latro) wurde von
den Kirchenvétern, z. B. Augustinus und Hieronymus?, viel-
fach der Martyriumscharakter zugebilligt. Doch verhielt
sich die spétere Theologie im allgemeinen — dafd auch Aus-
nahmen vorkamen, beweist der eben angefiihrte Bonaventura-
text — gegen diese Anschauung ablehnend. So erklért Albert
d. Gr.2: Dicendum, quod in rei veritate martyr non fuit,
Et quod dicit Hieronymus primo est intelligendum quoad
effectum quemdam martyrii, scilicet quoad deletionem
reatus culpae; quia poena temporalis informata caritate et
fidei confessione delevit sibi poenam illam, quam iam pati
debuit pro culpis suis; non tamen contulit cumulum gloriae
in aureola, quam habet. martyr., Weiterhin erklért er: Actus
martyrii ost unus in latrone et martyre; sed ille non facit
martyrem. — Ahnlich der hl. Antonin: Quando quis propter
furtum, homicidium vel aliud maleficium decapitatur, sus-
penditur, comburitur . . . Quia istud mon est propter te,
1dest propter Deum, non est proprie martyrium, etsi
mors violenta. Salvatur quidem talis, si poenitet ipsum, et
mors illa violenta patienter ferendo diminuit sibi poenam
debitam pro peccatis, non tamen aureola martyrii
coronatur; unde et latro cum Christo crucifixus, etsi
propter maximam sui contritionem subito post mortem cum
Christo fuit in paradiso, idest Dei clara visione, non tamen
martyr. Unde quod Hieronymus ait ... intelligendum
est hoc non quoad aureolam, sed quoad auream; idest
sicut per martyrium proprie quis subito consequitur gloriam,
ita et ille latro; et hoc ex magna compunctiones, Zutreffend

rempublicam iuveuntute, idem faceret ac si ex anni quattuor temporibus
ver amoveret, meliori nos ratione dicere possumus, privare infantes
aeterna salute, nil aliud fore, quam omnes flores tam militantis quam
triumphantis Ecclesiae exstirpare.

t Uber die Auffassung des hl. Augustinus vgl. Sermo 285,
¢c. 2 (Migne, Patr. lat. 83, 1293f.: causam mutavit, paradisum
comparavit); De bapt. 4, 29 (Migne 43, 173) und Retract. 2 18 (Migne
82, 638). Dazu Paul Schanz, Die Lehre von den hl. Sakramenten.
Freiburg i. Br. 1893, 269. — Der hl. Hieronymus (Op. 58, Migne,
Patr. lat. 22, 580) hat beziiglich des Schéchers erklirt: Latro crucem
mutat paradiso et facit h0m1c1d11 poenam martyrium,

? Albertus Magnus, In IV Sent., dist 4, art. 7 (Opera omn. ed.
Borgnet, Vol. 29, Parisiis 1894, 91).

8. Antonius, Summa theol. Pars III, tit. 81, ¢. 9, § L
Veronae 1740, 1593,

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXX V.) 5



66 Die Anschauung der katholischen Theologen

bemerkt der gelehrte Benediktinertheologe Paul Mezger!:
Ex his deduces primo bonum latronem non nisi improprie
appellari martyrem, siquidem non in odium Christi neque
propter fidei vel virtutis alicuius defensionem, sed ob
praeteritae vitaedelicta fuit punitus supplicio crucis.
— Sehr ausfiibrlich handelt iiber den Schicher Theophilus
Raynaud, Metamorphosis latronis in apostolum apostolique
in latronem, ubi splendent gratia victrix et libertas perire
volens. Lugduni 1665, IX, 461—594. In cap. 12, n. 12 (p. b46)
wird als These aufgestellb Martyrem tamen aio presse ac
proprie non fuisse reipsa et (ut ex scholae usu loqua.r}
formaliter, sed tantum aequivalenter,

Um endlich auf diejenigen iiberzugehen, die swh in
Ausiibung des Krankendienstes den Todeskeim holen,
so hat der hl. Alphons von Liguori? geglaubt, den
Satz wagen zu durfen De illis, qui in obsequio pestife-.
rorum ex caritate moriuntur, dlcit Martyrologium Romanum
(28. Februar): Quos velut martyres religiosa fides venerari con-
sucvit, BBt veros martyres esse tenent 12 Academiae, 13 Car-
dinales et plus quam 30 Awuctores, contra Hurtado et alios.
Die ausfiithrlichste Monographie iiber diesen Gregenstand hat
wiederum geschrieben der soeben erwihnte Theophilus Ra y-
naud: De martyrio per pestem, ad martyrium improprium
et proprium ecclesiasticum comparato, disquisitio theologica.
Lugduni 1665, XVIII, 361—5640. Es kann hier auf den
reichen Inhalt und die bewegte Geschichte dieser viel an-
gefeindeten, zum erstenmal im Jahre 1628 erschienenen Schrift
(vgl. die admonitio ad lectorem p. 362 wund die Schlufl-
bemerkung p. 540: occasio scribendi librum 1628) nicht
niher eingegangen werden, Hier mag es geniigen hervor-
zuheben, dafl wohl der schon erwiéhnte Paul Mezger (a. a. O.
p. 237) das Richtige getroffen hat, wenn er sagt: Martyrium
consistit in tolerantia mortis violenterabextrinseca
illatae ... Sed qui in obsequio pestiferorum morinntur, quam-
vis ex praestantissimae virtutis motivo et heroico fortitu-
dinis actu se ipsos morti offerant, illam tamen non vio-
lenter a tyranno illatam, sed ex naturalibus
causisprovenientem et a maligno aére haustam patiun-

' P. Mezger, Theologia thomistico-scholastica Salisburgensis.
Tom. IV, tract. 16, disp. 24, art. 5, § 2. Augustae Vind. 1695, 237.
* Alph. de Ligorio, Theologia moralis, lib. 6, tract. 2, ¢. 1, n, 100,



tiber das Martyrium des Soldatentodes 67
8 : )

tur, immo et antidotis praeservantibus adversus illam se
muniunt, Unde non est, quod eiusmodi caritatis servitium
ad baptlsmum sanguinis proprie accenseatur, quamvis propter
heroici actus praestantiam et meritum caritatis quoad prae-
mium essentiale parum absit a splendore martyrii.

1T

In die Kategorie derjenigen, bei denen die Theologen
schwanken?, ob sie als Mértyrer im eigentlichen oder nur
im weiteren, uneigentlichen Sinne anzusprechen sind, ge-
horen auch die christlichen Soldaten, die in christ-
licher Gesinnung auf dem Schlachtfeld sterben. Was Dio-
nysius der Karth&user? als charakteristisches Merkmal des
Martyriums bezeichnet, scheint sich auch auf den christ-
lichen Soldatentod anwenden zu lassen: Per martyrium est
homo usque ad mortem obediens. Infolgedessen wird man
es nicht gerade befremdlich finden diirfen, wenn zur Zeit
des Weltkrieges, da Hunderttausende und Millionen junger
Méanner auf den Schlachtfeldern verbluteten, da so viele
tranenumflorte Augen nach den Trostgriinden der Religion

' Dall es auch sonst roch manche SchWIerxgkmten gibt, vermag
folgender Satz Gottis zu illustrieren, iiber dessen FEinzelheiten unter
den Theologen gewiB keine volle Ubereinstimmung herrscht. Vere
martyr fuit S, Joannes Chrysostomus, cum obierit ex vexatione
et perpessionibus itineris et exilii, quamvis, ut honori Arcadii con-
suleretur, martyris nomen illi datum non fuerit. Martyres censendi
sunt tres pueri in fornacem missi, Daniel in lacum leonum de-
missus, S. Joannes Evangelista in olei ferventis dolium iniec-
tus, Aliique omnes, qui vel lethalia vulnera perpessi a Deo miraculose
fuerunt sanati, vel qui passi causam necessariam mortis a Deo in vita
conservati fuerunt, vere martyres dicendi sunt. Martyres quoque habendi
sunt, qui in carcere moriuntur, morte causata ab aerumnis carceris,
cum talis mors sit a persecutore illata; si vero moriantur in carcere
(uidem, sed non ex aerumnis, martyres non sunt. Similiter si quis
persecutionem fugiens ex laboribus itineris aut exilii confectus nioria-
tur, martyr erit; secus vero, si mors ex alia causa ipsi contingat (Vinec,
Lud. G otti, Theol. schol. Tom, III, tract. b, quaest. 2, dub. 2, § 1,
Venetiis 1750 227). Man larf Jedenfalls nicht ubersehen, daf der Be-
griff ,,Miirtyrer“ frither einen viel weiteren Umfang hatte: Appella-
bantur olim martyres etiam qui innoxii quacumque ex causa neca-
hantur. (Joan. Laur, Berti, Theologia historico-dogmatico-scholastica.
Tom. VI, Lib, 81, c. 24. Monachii 1749, 360.) Falsche Auffassungen be-
zliglich des Martyriums berichtigt Alplonsus a Castro Zamorensi, Ad-
versus haereses, lib. 7. Parisiis 1578, 634.

: D1onysms Cartusianus, Summa. fidei orthodoxae, lib. III, art.
187 (Opera omnia, tom. 18). Monstrolii 1899, 8.

5*



68 Die Anschauung der katholischen Theoiogen.

schmerzerfiillt und sehnsuchtsvoll Umschau hielten, wenn
da die Frage laut geworden ist: ,Was haben die Theo-
logen zum . Kriege zu sagen?* und wenn dann die Theo-
logen auf den Martyriumscharakter des christlichen Soldaten-
todes hingewiesen haben. ,Wiahrend ich dieses schreibe,
denke ich ofs an die Zeiten der heiligen Méartyrer®,
schrieb trostend Weihbischof Dr. Ig. Rieder. in einem
Kriegsbrief ,an die Hinterbliebenen des gefallenen Kriegers®
(Verlag von Georg Lorenz, Salzburg). ,Allgemein wird, wie
Dionysius der Karthéuser bezeugt, der Tod auf dem Schlacht-
felde mit dem Martyrertode verglichen. Zum Méartyrer-
tod wird gefordert, dafl jemand aus Liebe zu Gott fiir den
Glauben oder in Ausiibung einer christlichen Tugend sein
Leben opfert. Wird der gegenwirtige Krieg nicht auch fiir
den heiligen Glauben gefithrt und stirbt der Soldat nicht
auch in der Ausiibung der ersten christlichen Tugend, da
er in wahrer Néachstenliebe fiir das Vaterland, das heif$t fiir
die Seinen das Leben hingibt, in treuer Erfilllung der schwer-
sten Pflicht, nédmlich des Gehorsams gegen den Fahneneid,
den er seinem geliebten Kaiser geschworen? Den Mértyrern
aber ist, wie die Gottesgelehrten veraichern, eine besondere
Auszelchnung, eine besondere Krone im Himmel bereitet.“
Andere Theologen freilich waren vorsichtig zuriickhaltend,
zum Teil sogar scharf ablehnend und meinten, man hatte
von theologisch gebildeten Schriftstellern ,etwasmehr Zuriick-
haltung uad wissenschaftliche Genaunigkeit vielleicht im In-
teresse der Wahrheit und mit Riicksicht auf die praktischen
Konsequenzen der in Rede stehenden Frage erwarten diirfent¥.
Es diirfte aut katholischer Seite allgemein als richtig
anerkannt werden, was der Jesuitentheologe Josef Bieder-
lack gesagt hat: ,Kine Untersuchung iiber den iibernatiir-
lichen Wert des Todes fiir das Vaterland in einem gerechten
Kriege entbehrt nicht des wissenschaftlichen Interesses, ist
aber namentlich praktisch nicht ohne Belang? * Deswegen
wird man es nicht als tiberfliissig bezeichnen diirfen, wenn
neuerdings der Versuch gemacht wird, zur Kléirung dieser
Frage einen kleinen Beitrag zu liefern, Die bisherigen Er-
orterungen iiber unseren Gegenstand waren mehr systema-
tisch-dogmatischer Natur; es ist deswegen vielleicht eine

. ! Strafiburger Didzesanblatt 1915, 42 fff Zur sénstigen Literatur
vgl. Diekamp, in: Theologische Revue XVI (1917), 461.
? Zeitschrift tiir kathelische Theologie XLI (1917), 766.



iiber das Martyrium des Soldatentodes 69

gute und notwendige Ergédnzung, auch hlsto risch die
Frage zu wiirdigen.

Es wire kein gutes Zeichen fiir die religiose Unter-
weisung unseres Volkes gewesen, wenn man hétte fiirchten
miissen — leider schien aber diese Furcht nicht ganz unbe-
griindet — dafl sich.aus der Zubilligung des Martyriums-
charakters an den Soldatentod gefihrliche Konsequenzen
fiir das praktisch christliche Leben namentlich unserer Sol-
daten ergeben konnten. Die kirchliche Theologie schreibt
dem Martyrium #@hnliche Wirkungen zu wie der Taufe; seit
den ersten Jahrhunderten spricht man von einer Bluttaufe.
Wire nun der Soldatentod auf dem Schlachtfeld wirklich
ein Martyrium, dann miifiten — so schien man vielfach zu
meinen — alle auf dem Felde der Ehre gefallenen Soldaten
Mirtyrer sein; sie kémen alle unfehlbar in den Himmel,
und zwar sofort. Und dagegen'straubt sich naturgeméfl das
christliche Grefiihl, wenn man weif}, dal unter den gefallenen
Soldaten doch auch Ungldaubige und Gotteslasterer sich be-
finden. ,Offentliche Blatter wufiten zu.berichten, dafi ge-
wisse Krelse in Frankreich die Helden, welche fiir das Vater-
land ihr Leben lieflen, den Martyrern gleichstellten, so dafl
Kardinal Billet in Rom sich veranlaflt sah, in einem o6ffent-
lichen Vortrag dieser Auffassung seiner Landsleute ent-
gegenzutreten 2.“ Ich habe auf die Unrichtigkeit dieser An-

' Gerade diese Tatsache hat die Theologen stets vorsichtig und
zurtickhaltend gemacht, Namentlich die fritheren S&ldnerheere wiesen
in sittlicher Beziehung nicht immer einwandfreies Soldatenmaterial
auf. Vgl, Martinus Becanus (1561—1624), Theologia scholastica,
Pars. II, tom. II, tract. I, c. 26 (De bello). Moguntiae 1620, 316 — 348
Quaestlo XV: Quaenam soleant esse peccata militum et ducum) Uber
den hiéufig vorkommenden Aberglauben der Soldaten vgl. Ant.
Thom.Schiara, Additamentum ad theologiam bellicam. Lib, IV. diff,
pertin. ad milites privatos. Romae 1715, 815—826. Sehr interessant
liest sich, was Bellarmin tiber die Soldaten seiner Zeit zu berichten
weif}: Haec et alia permulta comprehenduntur in illo verbo: Neminem
concutiatis, id est neminem vi adigatis ad ea facienda vel toleranda,
quae nullo iure tenentur agere vel pati. Et haec iniuria tam frequens
est apud milites, ut ego ipse testis esse possir. Nam cum aliquando
iter facerem per regionem, ubi bellum gerebatur, et peterem a rusticis
vel etiam a c1v1bus, a qua parte starent, respondebant: & neutra;
Omneseniminimici nostri sunt et saepe nobis magis sunt
infesti, qui dicuntur amici, quam qui dicuntur hostes. (Rob. Bellar-
minus, De officio principis christiani. Lib. I, c. 20. Bellarmini opera
omnia. ed Vivés, tom. VIII -Parisiis 1873, 125)

* Biederlack a. a. O.



70 Die Anschauung der katholischen Theologen

schauung schon anderenorts hingewiesen und die Bedin-
gungen hervorgehoben, die zu jedem Martyrium und in-
folgedessen selbstverstindlich auch zum Soldatenmartyrium
unter allen Umstéinden notwendig sind!. Hier seien nur
einige Bemerkungen "gestattet. ‘

L. Ferraris? gibt folgende Definition: Martyrium
est voluntaria perpessio vel tolerantia mortis seu cruciatus
lethalis propter fidem Christi vel aliam virtutem christia-
nam. Die ausfiihrliche Erklirung dieser Definition fafit er
dann kurz zusammen: Ad martyrium tria potissimum re-
quiruntur: Primum est, ut quis mortem subeat vel saltem
cruciatus illativos mortis; secundum, ut eam vel eos volun-
tarie acceptet et sustineat; fertium, ut eam vel eos susti-
neat propter veritatem et confessionem fidei vel prop-
ter alium virtutis actum relatum in Deum, in quo
usque ad finem perseveret. Noch mehr ins Einzelne geht
B. Elbel s, der folgende Bedingungen angibt: Ad verum
martyrium requiruntur sequentes sex conditiones: 1. Ut
martyr habeat veram fidem; quia sine fide impossibile
est placere Deo. 2. Ut velit mori pro vera fide aut
virtute aliqua ., .. 3. Ut mors inferatur a tyranno
vel alio persecutore; quia nulli licet seipsum interficere.
4, Ut martyr volens subeat martyrium nec recalcitret .

5, Ut sit constans in tormentis usque in finem . . .
6. Praecipue necesse est, ut martyr non sit obnoxius
culpae mortali, aut certe, si se reum agnoscat, confi-
teatur prius vel, si id fierl nequeat, eliciat actum amoris
Dei super omnia aut contritionis. Censent tamen

! Non superbi vel arrogantes, sed humiles potius, qui de se prae-
sumere nesciunt, martyrio idonei sunt. S. Bern., Serm. 47 in Cant.
(Parisiis 1719, Vol. I, 1485). Vgl. Barth. Mastrius de Meldula, Dis-
putationes theologicae in IV. librum Sententiarum. Disp. II, qu. 7,
art. 3: Quae dispositio requiratur ad martyrium in adultis (Venetiis
1675, 117—119); Bened. Schmier, S. Theologia scholastico-polemico-
practica. Tract. 18, quaest. 4 (Augustae Vind. 1737, 12—-14); G. van
N oort, Tractatus de sacramentis Ecclesiae I. Amstelodami 1906, 170ss;
Ant. Gisler, Praelectionis dogmaticae III. Curiae Rhaetorum 1904,
155ss; Christ. P esch, Compendium theologiae dogmaticae IV, Fri-
burgi Brisg, 1914, 68ss; Herman Sc¢ hell, Katholische Dogmatik III,
2. Paderborn 1893 4771,

* Lucius Ferrarls, Prompta bibliotheca, Tom. V. Ed. Migne.
Parisiis 1865, 285 ss.

’ * Benjamin Elbel, O. 8. F.,, Theologia moralis (ed. Ir, Bier-
baum). Pars 8, conf. 4, § 1, n. 86. Paderbornae 1892, II1, 28.



liber das Martyrium des Soldatentodes 71

Suarez . . . aliique plures .. etiam attritionem suffi-
cere cum martyrio ad obtinendam iustificationis gratiam . . .
Quinimmo si martyr vel immemor suorum peccatorum, vel
memor quidem, ob vim tamen tormentorum non posset
concipere dolorem et detestationem, probabile existimat
Scotus . . . aliique multi, sufficere cum martyrio solam
voluntatem moriendi pro Christo.

Wenn wir nach diesen grundlegenden Darlegungen
in der Frage nach dem Martyriumscharakter des Soldaten-
todes zundchst versuchen, einen gemeinsamen Boden her-
zustellen, und uns die Frage vorlegen, inwieweit die ka-
tholischen . Theologen in ihren Amnschauungen iiber den
Soldatendienst und Soldatentod iibereinstimmen, so werden
alle den Satz des hl. Antonin 1 unterschreiben : Militia non
est ars seu status in se ab Ecclesia reprobatus. Desgleichen
werden zweifellos auf die Frage: Si morientis in bello sal-
vantur?, alle Theologen mit dem hl. Antonin ¢ die Anwort
geben: Morientes in bello Ecclesiae pro ipsius defensione
consequuntur coeleste regnum . .. Decedentes in aliis bellis,
sed iustis, etiam salvantur, dummodo decedant sine mortali 3.

'S. Antoninus, Summa theol. Pars III, tit. 4, ¢. 1, § 6,
Veronae 1740, 209. :

*A,a 0.c 2, § 10 (p. 222).

* Christiana religio bella non recusat nec damnat pro loco et
tempore opportuno. (S. Antoninus, Summa theol. Pars IV, tit. 3,
c. 2, § 8, Veronae 1740, 74). Vgl. Rob. Bellarminus, Controv. de
membris Ecclesiae, lib. 3, ¢, 14 (ed. Vivés, tom. III, Parvisiis 1870,
22): Nos autem, ut semper docuit Ecclesia tota et verbis et exemplis,
dicimus bellum ex natura sua non esse illicitum,- et non solum Judaeis,
sed etiam Christianis fas esse bellum gerere, modo conditiones ser-
ventur, de quibus postea dicemus. — Kardinal Franz Toletus 8. J.
(+ 1596) untersucht in seiner Enarratio in Summam theologiae S. Thomae
Aquinatis (Secundae secundae partis enarratio. Quaest. 84, art. 1.
Romae 1869. Tom. 1I, 225—232) und kommt zu dem Resultat: Bellum,
si necessariae conditiones adsint, licitum est, Er untersucht auch die
verschiedenen Anschauungen, welche die Erlaubtheit des XKrieges
leugneten: Prima (haeresis) fuit antiqua Manichaeorum, qui omne
damnabant bellum, dicentes esse peccatum mortale ... Secunda haeresis
est moderna Oecolampadii, qui non omne bellum damnat, immo probat
illa veteris Testamenti; damnat tamen bella Christianorum. Dicit enim,
post Christum iam non licere bellare. — Tertia haerésis est Lutheri,
qui non omnia bella etiam Christianorum damnat, sed ea, quae contra
Turcam geruntur. Vgl. auch Heinrich Finke, Der Gedanke des ge-
rechten und heiligen Krieges in Gegenwart und Vergangenheit. Frei-
burg i, Br, 1916. — DaB die Kirchenviiter (vgl. besonders Tertullian,
De corona militis ¢. 11) keine prinzipiellen Gegner des Krieges und



o "~ Die Anschauung der katholischen Theologen

Si autem in bello illicito et cum illo solum mortali dece-
dant, pereunt. — Ebenso werden alle Theologen darin {iber-
einstimmen, dafl der Tod fiirs Vaterland im christlichen
Sinne (wenn also die Bedingungen fiir eine christliche,
religios tibernatiirliche Tugendiibung vorhanden sind) ein
heroischer Tugendakt ist, der als christliches
Martyrium im welteren und uneigentlichen
Sinne bezeichnet werden kann. ,Wer stirbt, weil
er die von Gott ihm auferlegte Pflicht der Treue gegen
Vaterland und Fahneneid nicht verletzen will, der hat in
der Tat die rechte Mértyrergesinnung und kann vor Gott
des ganzen Ruhmes und Verdienstes eines Mértyrers teil-
haftig werden 1. — Wie verhélt sich nun nach der An-
schauung der Theologen der Soldatentod zum Martyrium
im eigentlichen Sinne?

Dafi es naheliegt, den Soldatentod mit dem Martyrium
in Parallele zu setzen, ergibt sich schon daraus, dafl man
von den ersten Zeiten des Christentums an die vielen Bilder
von den ,Kémpfen“ und ,Siegen* der Mértyrer dem Sol-
datenleben entnommen hat2 Die kirchlichen Gebete und
Hymnen liefern dafiir bis zur Stunde einen sprechenden
Beweis:

Deus tuorum militum
Sors et corona, pra.emlum,
Laudes canentes Martyris
Absolve nexu criminis,

(Commune unius Martyris ad Vesp.)

e

Soldatendienstes waren, hat besonders Kardinal Bellarmiu (a. a. O,
24—28) in ausfiithrlicher Weise dargetan unter Beniitzung ausgleblgen
Beweismaterials und sorgfiltiger Untersuchung und Widerlegung er-
hobener Einwinde.

' Christian Pesch 8. J., Tapferkeit, in: Stimmen der Zeit
LXXXIX (1916), 217f

? Vgl. Adolf Harn ac k, Militia Christi. Die christliche Religion
und der Soldatenstand in den ersten drei Jahrhunderten, Tiibingen 1905.
In den Briefen des hl. Cyprian ad martyres et confessores kommen be-.
stindig militdrische Wendungen vor: Fortissimi ac beatissimi
fratres... crevit pugna, crevit et pugnantium gloria.. ad aciem
provocati, fortes et stabiles ad maximi certaminis
praelium prompta devotione prodistis... sicut esse oportet. in
diviniscastrismilitesChristietc. Ep. 10, ed. Hartel (Corp.
seript. ecel. lat. Vol. 8, pars 2), Vindobonae 1871, 490—495, Vgl. auch
Ep. 16 (A. a. O. b131f).




iber das Martyrium des Soldatentodes 73

Invicte Martyr, unicum

Patris secutus Filium, .
Victis triumphas hostibus,
Victor fruens coelestibus,

' (Commune unius Martyris ad Laud.)

Te martyrum candidatus laudat exercitus:.
(Hymnus Te Deum laudamus.)

Thomassinus? macht in zutreffender Weise darauf
aufmerksam, wie der Soldatendienst eine Vorbe-
reitung auf das Martyrium sein kénne: Paulo di-
versa haec praeparatio fuit et adaptatio animi corporisque
ad edendam praeclarissimam nominis Christi confessionem.

' Vgl.Jac. Alvarez de Paz, Deinquisitione pacis sive studio
orationis, lib. 3, pars 2, c, 8, med. 4. Opera omnia Tom, V, Parisiis 1876,
771: Martyres sunt duces et milites exercitus tui. Duces quidem, quia
nos ad laborum tolerantiam provocant Nam passiones martyrum ex-
hortationes martyriorum sunt, ut imitari non pigeat, quos admirari
et laudare delectat. Milites vero, quoniam, ipsi pro fide sub vexillo
crucis pugparunt et vitam omnibus rebus cariorem, ne te perderent,
perdiderunt.

! Lud, Thomassinus, Dogmata theologica, lib. 10, ¢. 20, n. 1,
Parisiis 1865, Tom, II, 878. Er bezieht sich hiebei auf ein Wort des
hl. Bischofs Paulinus von Nola in einem Briefe an den Bischof und
Miartyrer Victricius (Ep. 19, n. 7. Migve, Patr. lat. 61, 240): Quibus te
itineribus Deus ad viam suae veritatis adduxit? Carnalibus muuiis ad
spiritualia suae virtutis instituens creavit initio militem, quem
postea elegit antistitem, et passus est militare te
Caesari, ut Deo disceres militare; ut dum labore
castrensi corporisrobur exerces, spiritualibus te
praeliis roborares, confessioni spiritum firmans
et passioni corpus indurans. Quod divinae providentiae circa
te fuisse consilium ingens, postea exitus tuus a militia et ingressus
ad fidem docuit. Besonders einlédBlich fithrt Tertullian in seiner
ergreifend schénen Exhortatio ad martyres (c. 3) die Parallele zwischen
Mértyrern und Soldaten durch: Vocati sumus ad militiam Dei vivi iam
tunc, cum in sacramenti verba respondimus. Nemo miles ad bellum
cum deliciis venit nec de cubiculo ad aciem procedit; sed de papilio-
nibus expeditis et substrictis, ubi omnis duritia et imbonitas et in-
suavitas constitit. Etiam in pace, labore et incommodis bellum pati iam
ediscunt: in armis deambulando, campum decurrendo, jossam moliendo,
testudinem densando. Sudore omnia constant, ne corpora atque animi
expavescant: de umbra ad solem, de sole ad coeltm, de tunica ad lori-
cam, de silentio ad clamorem, de quiete ad tumultum. Proinde vos,
benedicti, quodcumque hoc durum est, ad exercitationem virtutum
animi et corporis deputate. Bonum agonem subituri estis, in quo agono-
thetes Deus vivus est; Xystarches Spiritus sanctus ete.



74 - Die Anschauung der katholischen Theologen

Etsi enim ea demum Christi gratia longe maximam coelitus
vim et efficaciam sibi vindicet, quae ad confessionem et
martyrium conceditur, ei tamen praemuniebaturani-
mus Victricil et corpus 1psum saecularimilitia
et castrensi labore; gratiae enim ad audendum et pa-
tiendum pro Christo quldhbet adiuvanti, longe facilius ob-
secundabat et morigerabatur animus, militariiam tyro-
cinio insuefactus et induratus pericula contemnere,
dolores vulneraque constanter et aspernanter perferre.
Tatséchlich hat denn auch der Soldatenstand speziell
im christlichen Altertum auflerordentlich viele Mértyrer auf-
zuweisen, und zwar sind darunter alle Rargstufen vertreten
vom einfachen Soldaten bis zu den duces oder Generdlen!.
Interessant ist in dieser Hinsicht, was Eusebius? im 8. Buche
seiner Kirchengeschichte berichtet: ,Als der Fiirst dieser
Welt ... nach der Zwischenzeit, welche auf die Verfolgung
des Decius und Valerianus folgte, heimlich noch und ver-
steckt an die Gemeinden Hand anlegte, kiindigte er nicht
zugleich uns allen den Krieg an, sondern richtete seine
Versuche blofl gegen die im Kriegsdienste Stehenden; er
glaubte nimlich, wenn er diese zuerst im Kampfe tiiber-
wunden hétte, dann auch die i{ibrigen mit leichter Miihe
bewiltigen zu kénnen. Da konnte man nun sehr viele Kriegs-
minner sehen, welche sich mit der gréfiten Bereitwilligkeit
zum Privatleben entschlossen, um nicht die Religion des
Weltschopfers abschworen zv .miissen., Wie némlich vor
kurzem der Oberfeldherr, welchen Namen er auch hatte,
zuerst mit der Verfolgung gegen das Heer begann, die christ-
lichen Soldaten mit aller Strenge ausschied und ihnen die
Wahl liel, dem Befehle des Kaisers zu folgen und so in
Amt und Wiirde zu bleiben, oder im Falle des Ungehor-
sams dieselben zu verlieren, so zogen die meisten Streiter
des Reiches Christi sein Bekenntnis der scheinbaren Ehre
und dem Gliicke, in dem sie sich befanden, ohne Zaudern
und Bedenken vor. Bereits erlitt aber auch hie und da der
eine und der andere ob seines treuen Festhaltens am Glau-
ben nicht blofl den Verlust seiner Wiirde, sondern sogar den
Tod; denn schon damals wagte der Widersacher, wenn auch

' Vgl. besonders Anton de Waal, Soldatenvorbilder aus alt-
chrlsthcher Zeit. Freiburg i, Br. 1915,

> Eusebius, Hist. eccl. VIII, 4,2—3 (ed. Ed. thwartz Eusebius’
Werke, 2. Bd., 2, Teil. Leipzig 1908 744—746).



tiber das Martyrium des Soldatentodes D

nur mit Maf3, selbst bis zum Blutvergieflen bei einigen zu
schreiten.“ - '
Schliefllich ist es ja ein und dieselbe Tugend — die
Tapferkeit oder fortitudo — welche dep auf dem Schlacht-
feld kdmpfenden Soldaten und den fiir Christus sterbenden
Mértyrer (miles Christi) auszeichnet. Deswegen behandelt
Thomas von Aquin die das Martyrium berithrenden Pro-
bleme im unmittelbaren Anschlufi an den Traktat De fortitu-
dine (8. theol. II, 2 qu. 123 und 124). Qu. 123, art. 5 stellt
er sich die Frage: Utrum fortitudo proprie consistat circa
pericula mortis, quae sunt in bello und beantwortet sie fol-
gendermaflen: Fortitudo confirmat animum hominis contra
maxima pericula, quae sunt pericula mortis.... Pertinet
ergo ad fortitudinem firmitatem animi praebere contra peri-
cula mortis, non solum quae imminent in bello communi,
sed etiam quae imminent in particulari impugnatione, quae
ccmmuni nomine bellum dici potest. Et secundum hoc con-
cedendum est, quod fortitudo proprie est circa pericula
mortis, quae est in bello. Qu. 124, art. 2 wird dann auf
die Frage: Utrum martyrium sit actus fortitudinis folgen-
der Bescheid erteilt: Ad fortitudinem pertinet, ut confirmet
hominem in bono virtutis, et maxime contra pericula, et
praecipue contra pericula mortis, et maxime eius quae est
in bello. Manifestum est autem, quod in martyrio homo
firmiter confirmatur in bono virtutis, dum fidem et iusti-
tiam non deserit propter imminentia pericula mortis, quae
etiam in quodam certamine particulari a persecutoribus im-
minent ... Unde manifestum est, quod martyrium est for-
titudinis actus; et propter hoc de martyribus legit Ecclesia:
Fortes facti sunt in bello (vgl. auch qu. 123, art 5 ad 11).
Weiterhin fiihrt der Aquinate (qu. 123, art. 6) aus, daf}
zum Wesen der fortitudo zweierlei gehort: das Ertragen
(sustinere) und das Angreifen (aggredi), wobei aber ersterem,
dem sustinere, der Vorrang gebiihrt: Principalior actus forti-
tudinis est sustinere, idest immobiliter sistere in periculis,
quam aggredi?. Es wiirde also eine Kinseitigkeit bedeuten,
wollte man von dem actus fortitudinis des Martyriums das
aggredi férmlich und unter allen Umsténden ausschlieflen. Es

' Vgl. auch’ die schonen Ausfithrungen in der Summa theol. des
hl. Antonin, Pars IV, tit. 8, ¢, 2 u. 8, Veronae 1740, 72—80.

* Vgl. Joann. B, G on e t,§{Clypeus theol. thomisticae. Vol. V,
#ract. 11, disp. b, art, 2, Parisiis 1876, 876.



76 Literarische Besprechungen

entspricht ganz den Ausfilhrungen des Aquinaten, was Ma-
strius de Medulla1 (1673) geschrieben hat: Virtus fortitudinis
in tota sua latitudine sumpta non tantum incumbit malis to-
lerandis, sed etiam propulsandis, quando recta ratio
id dictat. Denique hoc ipsum fatetur Arriaga (disp. b1 cit.
num, 19), ubi hoc ponit diserimen inter patientiam et forti-
tudinem, quod patientia non se extendit ad aggrediendas
difficultates malorum occurrentium, sed solum ad eas tole-
randas; at fortitudo utrumque praestat, quia non tan-
tum malaoccurrentia strenue suffert, sed etiam
it eis obviam et periculaaggreditur, quando recta
ratio id dictat agendum 2

(Fortsetzung folgt)

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

Dr. P. Beat Reiser 0. S. B.: System der Philosephie. 1. Bd.
Formalphilosophie oder Logik. XVI u, 492 p. Verlagsanstalt
~Benziger, Einsiedeln 1920.

~ Der Verfasser spricht sich iiber sein Ziel mit aller Klarheit
aus: ,In dem Werke, dessen erster Band hier vorliegt, habe ich mir
das Ziel gesteckt, das philosophische System der thomistischen Schule
zu entwickeln. Es soll reine thomistische Philosophie sein. Da-
durch unterscheidet sich das Buch von vielen Erscheinungen der letzten
Jahrzehnte, deren Verfasser Philosophie auf aristotelischer, thomisti--
scher, scholastischer Grundlage zu lehren vorgeben, aber gelade in der
Losung entscheidender Fragen von den Bahnen des Aquinaten wund
seiner Schule abweichen. Ich will ferner das System der thomisti-
schen Philosophie darlegen. Dem Leser soll nicht blof3 eine Anzahl
von Lehrsitzen in ihrem Nach- und Nebeneinander, sondern gerade
der Zusammenhang aller wesentlichen Lehrsitze, ihr Aus- und lnein-
aader, geboten werden® (Vorwort p. V). Und der Verfasser bietet die
thomistische Lehre unter einer Form, unter der sie auch fiir den
genieBbar ist, der die Jahre des offiziellen Philosophiestudiums schon
hinter sich hat, seine philosophischen Kenntnisse aber auffrischen und.
vertiefen mochte. Deun nicht fiir die Schule, sondern fiir das Selbst-

' Barth, Mastrius de Medulla, Disputationes theologicae-
in tertium librum Sententiarum, dlSp VII, quaest. 9, art. 1, Venetiis
1676, 474,

? Vgl. besonders den Apologeticus pro. christiana fortitudine bei
Th., Raynaud, De virtutibus et vitiis. Lib. V, sect. 2, ¢. 8, Lug-
duni 1665, 678—689, worin er contra Machiavelli impietatem den Be-
weis erbrmgb daB der Christ trotz der ihm vom Evangelium vorge-
schriebenen mititas et humanitas et iniuriarum immemoria jene ani-
mositas besitzen und tben kann, quae cos est bellicae fortitudinis.



	Die Anschauung der katholischen Theologen über das Martyrium des Soldatentodes

