
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Die Anschauung der katholischen Theologen über das Martyrium des
Soldatentodes

Autor: Rackl, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anschauung der katholischen Theologen 55

mas zugewiesen ist1, mit einem anderen Initium als den
beiden bekannten Salomon inspiratus und Sonet vox tua. Ein
Hobeliedkommentar des hl. Thomas konnte nicht gänzlich
unbeachtet und unbekannt bleiben.

Jedenfalls dürfte so viel aus dem Vorstehenden sich
ergeben, daß man nicht mit voller Sicherheit sagen kann,
Thomas habe einen Kommentar zum Hohenliede geschrieben.
Man wird vielmehr mit der Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit

rechnen müssen, daß er erst im Angesichte des Todes
die tiefen Geheimnisse dieses Buches enthüllte, so wie seine
große von der Ewigkeit schon ganz erfüllte Seele sie schaute.

DIE ANSCHAUUNG DER KATHOLISCHEN
THEOLOGEN ÜBER DAS MARTYRIUM DES SOLDATEN¬

TODES

Von Dr. MICHAEL RACKL

I
Die Begriffe „Martyrium" und „Märtyrer" haben in

der Auffassung des christlichen Glaubens und der
kirchlichen Theologie im Laufe der Jahrhunderte interessante
Wandlungen durchgemacht. An und für sich bedeutet
„Martyrium", abzuleiten von dem griechischen Wort pap-
ruptov, nichts anderes als „Zeugnis"; und „Märtyrer",
stammend von pdpruç, heißt „Zeuge". Märtyrer im allgemeinen
ist also — auch nach dem Sprachgebrauch der Heiligen
Schrift des Alten und Neuen Testamentes — derjenige der
Zeugnis ablegt für eine Wahrheit oder Tatsache, vor Gericht
oder anderswo, schriftlich oder mündlich. In der christlichen

Literatur erfährt aber der Begriff „Märtyrer" sehr
bald eine Einengung, indem er mit Vorzug auf die
Zeugen der christlichen Wahrheit und weiterhin nur
auf diejenigen angewendet wird, die ihr Zeugnis für den
christlichen Glauben mit ihrem Tode besiegelten2:
Martyrium vi vocis idem est quod testimonium, gene-
ratim abstrahendo a materia, circa quam fertur. Ex usu

1 P. 191.
2 Die Belege hiefür. habe ich gesammelt in meinem Schriftchen :

„Ist der Tod fürs Vaterland ein Martyrium?" (Eichstätt 1917, 10—14).



56 Di0 Anschauung der katholischen Theologen

autem Ecclesiae strictius sumitur estque testimonium, Julei
divinae vel in se vel in opere alicuius virtutis, morte firmatum h Dem
Urchristentum und ebenso dem christlichen Mittelalter ist
diese Begriffswandlung gar wohl zum Bewußtsein gekommen.
So bemerkt Origenes in seinem Kommentar zum Johaunes-
evangelium 2: „Ein jeder, der Zeugnis ablegt für die Wahrheit,

mag er nun mit Worten oder durch Taten oder sonstwie

für sie eintreten, könnte mit vollem Rechte als
Märtyrer, als Zeuge bezeichnet werden. Die Ehrfurcht vor
denjenigen jedoch, die für Wahrheit oder Tugend bis zum
Tode heldenmütig gelitten und gestritten haben, hat unter
den Glaubensbrüdern allmählich die Gewohnheit
herausgebildet, mit Vorzug als Märtyrer nur jene zu
charakterisieren, die mit ihrem eigenen Blute
für das göttliche Geheimnis Zeugnis ablegten
fxupicoç pôvouç pdpzopaç wvopaaav zobç zjj kxpùoBi too éauzàiv

acpazoc papTupSjoavzo.ç roi zrjz î)so<rej3etaç poGz-qpicp), obwohl
der Erlöser einem jeden den Namen Märtyrer, Zeuge,
beilegt, der Zeugnis ablegt für das, was er verkündet."
Ahnlich später der hl. Antonin : Martyr est graecum, et
latine interpretatur testis. Per excellentiam autem dicuntur
martyres, idest testes, qui propter Deum sustinent
mortem violenta m, quia non potest esse efficacius
testimonium eius, quod dicit quis vel fatur, quam pro con-
firmando, quod sit verum vel iustum, sustinere mortem sibi
illatam patienter. Sunt ergo martyres testes Christi per
excellentiam 3.

Wer mit dem Geiste des Christentums nur einigermaßen

vertraut ist, wird sich nun nicht wundern dürfen,
daß diese Blutzeugen Christi von jeher sich des höchsten

1 Jac. Platelius, Synopsis cursus theol. (recogn. a Franc,
de Calonne). Tom. V, 93.

2 11,84 (ed. Erwin P r e u s che n, Origenes Werke, 4. Bd. Leipzig
1903, 93).

3 S. Antoninus, Summa theo!. Pars III, tit. 81, cap. 9, § 1.
Veronae 1740, 1594. Vgl. die schönen Ausführungen bei S.

Bonaventura, De triplici testimonio sanctissimae Trinitatis (Opera
omnia, torn. V. Ad Claras Aquas, Quaracchi 1891, 535—538), n. 14: Huius
autem testimonii imitaiores perfecti sunt martyres, qui et testes
dicuntur, quia testimonium Christi non tantum imitati sunt in vita
et doctrina, sed etiam in patientia, qua vicerunt omnem inimici
perfidiam. Vgl. auch Comment, in evang. Lucae, cap. 21, n. 20, vers. 13
(1. c. torn. VII, 528).



über das Martyrium des Soldatentodes 57

Ansehens innerhalb der Kirche erfreuten. Jesus Christus,
der pàpruç xo.z* e^oyvjv 1 und König der Märtyrer, den
selbst glühende Sehnsucht nach dem Martyrium verzehrte
(Luk. 12, 50), hat auch seine Schüler für Kreuz und Leiden
begeistert: „Selig, welche Verfolgung leiden um der
Gerechtigkeit willen ; denn ihrer ist das Himmelreich. Selig
seid ihr, wenn sie euch lästern und verfolgen und alles
Böse lügnerisch wider euch aussagen um meinetwillen :

Freuet euch und frohlocket; denn euer Lohn
ist groß im Himmel" (Matth. 5, 10—12). Diese Aussaat

des göttlichen Säemanns ging auf und trug reiche
Frucht. Die Apostel „gingen freudig aus dem Angesichte
des Hohen Rates, weil sie gewürdigt worden, für den Namen
Jesu Schmach zu leiden" (Agg. 5, 41). Paulus, der das
Bekenntnis ablegt: Omnem tribulationem passi sumus
(2. Kor. 7, 5) fügt das siegesfreudige Geständnis bei :

Gloriamur in tribulationibus (Rom. 5, 3), Ignatius von Antiochien

hat die Ketten, die er um Christi willen trug, als
„geistige Perlen" (z.obz nveupaztxobç papyapczaç. Eph. 11,2)
bezeichnet und in einem rührenden Sendschreiben die
Christengemeinde von Rom gebeten, doch ja keine Schritte^ zu
seiner Befreiung zu unternehmen. Der Märtyrerbischof
Polykarp von Smyrna nennt die Ketten der Märtyrer „die
den Heiligen geziemenden Fesseln, welche die Zierde sind
derjenigen, die von Gott und unserem Herrn wahrhaft
auserwählt sind" (roiç ay ionpensa iv deapocç, äzivd èartv diaoft-
para zwv àXvjiïibç und #eoû xai zou xupiou -rjpùiv èxksXeypévcov.
Pol, ad Phil. 1, 1). Mit überschwenglicher Begeisterung
feiert der sonst so nüchterne Tertullian das Los der
Märtyrer: Quo vos benedicti de carcere in custodiarum si forte
translates existimetis. Habet tcnebras, sed lumen estis ipsi ;

1 Vgl. Apok. 1, 5: o fj,aQTvç o Tiiazog. — In dem Bericht über
die Märtyrer von Lyon heißt es: „Gerne überließen sie die Benennung
,Märtyrer* Christus, dem treuen und wahrhaften Zeugen (udpius)."
Eusebius, Hist. eccl. V, 2, 3 (ed. Schwartz, Eusebius' Werbe, 2. Bd.,
Leipzig 1903, 428). Jesus Christus ist in der Tat nicht bloß corona
martyrum, sondern auch forma martyrii (S. B e r n a r d u s Abb.,.
Serm. 47 in Cant. Parisiis 1719, I, 1434). Vgl. besonders die zusammenfassende

Darstellung bei Theophilus Baynaud, De attributis Christi.
Sect II, cap. 8 (Christus, martyr Dei). Lugduni 1665, 99—102.
Anregende Gedanken über das Verhältnis von Kreuz Christi und
Martyrium ßnden sich bei Jakobus Gretserus (Gretscher), De sancta
cruce. Ingolstadii 1616 (vgl. Index).



58 D'e Anschauung der katholischen Theologen

habet vincula, sed vos soluti Deo estis ; triste illic exspirat,
sed vos odor estis suavitatis V In ähnlicher Weise feiert
Cyprian die Fesseln der Märtyrer2 : Ornamenta sunt ista,
non vincula, nec ehristianorum pedes ad infamiam çopulant,
sed clarificant ad coronam. 0 pedes féliciter vincti, qui non
a fabro, sed a Domino resolvuntur 0 pedes feliciter vincti,
qui itinere salutari ad paradisum diriguntur 0 pedes in
saeculo ad praesens ligati, ut sint semper apud Deum liberi
O pedes compedibus et traversariis interim cunctabundi,
sed celeriter ad Christum glorioso itinere cursuri! Diese
Auffassung zieht sich durch das ganze Urchristentum3,
die Patristik und Scholastik und findet in der religiösen
Gedankenwelt der Gegenwart ein getreues Echoi. Es sei
nur erinnert an das bekannte, viel zitierte Wort Möhlers:
„Wenn wir jemals so undankbar würden, derjenigen zu
vergessen, die für Christus so mannhaft gestritten haben :

wir wären würdig, selbst vergessen zu werden von Christus
dem Erlöser. Bei der Betrachtung der Märtyrer habe ich
gelernt, die Heiligen anzurufen. Ich bin oft weinend vor
ihren Akten gesessen, mitfühlend ihre Leiden, bewundernd
ihre Taten, ergriffen von ihrer Größe 6."

1 Tertullian, Ad martyres, c. 2. Migne, Patr. lat. 1.
2 Ep. 76, c. 2. Guil. Härtel, Th. Caecili Cypriani epistulae

(Corpus scriptorum eccl. lat. Vol. III, P.II), Vindobonae 1871, 829.
3 Sehr richtig bemerkt Ant, Bellotte in seinen Observationes

ad ritus Ecclesiae Laudunensis redivivos (Parisiis 1662, 867): Vix
olim alii in Sanctos adscripti, nisi qui proprio sanguine purpurati...
Quamdin persecutio efferbuit, non alia mors Sanctorum aestimata, nisi
purpurea. Pretiosa mors haec est, ait Cyprianus, quae emit immortalitatem
pretio sui sanguinis.

* Die Theologen und Gläubigen aller Jahrhunderte haben an
dem Grundsatz festgehalten: Quamvis singulae istarum, quae dictae
sunt aureolae, alias merito superent et vicissim ab aliis alia ratione
superentur, simpliciter tarnen martyrum aureola ceteris
antefertur. Dom. Soto in IV. Sent. dist. 49, q. 5, art. 2. Venetiis
1593 (Vol. II), 743. Sehr schöne Gedanken finden sich bei Jac. Alvarez
de Paz, De inquisitione pacis sive studio orationis, lib. 3, pars 2,
c. 8, med. 4. Parisiis 1876, V, 771 : Martyrium enim est opus per-
fectissimae caritatis, quo martyres te ac veritatem tuam propriae vitae
praeposuerunt. — Thomas Bozius Eugubinus, De signis Ecclesiae Dei.
Lib. 22, Romae 1591, II, 436. —Cornelius a Lapide, Comm. in
js. 12, 1 (Parisiis 1877, XI, 273): Maxima Dei laus est martyrium.

5 Man braucht deswegen nicht den Wert des Martyriums zu
übertreiben. Der hl. Bernhard (Ep. 98, Opera omnia, Vol. I, Parisiis
1719, 104s.) hat gewiß recht, wenn er sagt: Nec putemus solos martyres
esse dilectos, cum recolamus dictum de Lazaro: Lazarus amicus noster



über das Martyrium des Soldatentodes 59

Diese hohe Wertschätzung des Martyriums ist nun
die Veranlassung gewesen, daß man dem Begriff „Märtyrer"
nach und nach wieder eine weitere Fassung und
Ausdehnung zu geben sich bemühte. Die Zeit der
blutigen Christenverfolgungen hörte auf, aber nicht die Liebe
zu Christus und die Bereitwilligkeit, für ihn alles, selbst
das Leben hinzugeben. Viele eifrige Christen betrachteten
es nun als ein Unglück, daß ihnen dieser höchste Beweis
der Liebe zu Christus versagt blieb. In dieser Situation
betonten die Kirchenväter b man könne auch durch das
Heldentum der gewissenhaften Pflichterfüllung ein unblutiges

Martyrium erdulden. Magnum quippe est mori pro
Christo, sed non est inferius vivere Christo Quisquis
igitur amat martyrium, exhibeat se martyrio dignum, et
martyrii consequetur procul dubio praemium. Dieser
Gedanke des hl. Petrus Damiani2 beherrscht auch die Pa-
tristik: Secura esto, Eustochium, schreibt Hieronymus
an Eustochium 3, magna haereditate ditata es. Pars tua
Dominus: et quo magis gaudeas, mater tua longo
martyrio coronata est. Non solum enim effusio
sanguinis in confessione reputatur, sed devotae
quoque mentis sei'vitus immaculata quotidia-
num martyrium est. Ilia corona de rosis et violis
plectitur, ista de liliis. Gregor von Nazianz 4 bezeichnet

in seiner Trauerrede auf Basilius diesen seinen Freund

dornit (Job. 11, 11). Denique: Seati mortui, qui in Domino moriuntur
(Apoo. 14, 13). Non soli, qui pro Domino, sicut martyres; sed et qui
in Domino, sicut moriuntur, sicut confessores, profecto beati sunt.
Trotz alledem bleibt aber — ceteris paribus — das Martyrium der
höchste Beweis der Liebe zu Christus. Duae proinde res mihi videntur
mortem facere pretiosam : vita et causa; sed amplius causa, quam vita.
Porro illa erit pretiosissima, quam et causa commendat et vita. —
Vgl. Epistola Liberii Papae ad Ürsacium, Valentem et Germinium:
pro bono pacis et concordiae, quae martyrio praeponitur (Petrus
Cous tant, Epistolae Romanorum Pontiflcum. Tom. I, Parisiis 1721, 444).

1 Die dem hl. Cyprian zugeeignete Schrift De duplici martyrio
(ed. Härtel, a. a. O. P. III. Appendix, 220—247) ist allerdings eine
dreiste Fälschung des ersten Herausgebers, D. Erasmus, wie Fr. Lez ius
nachgewiesen hat. Vgl. Neue Jahrbücher für deutsche Theo'ogie IV
(1895) 95-110, 184-243.

2 Sermo 65, De S. Barbatiano. Migne, Patr. lat. 144, £81.
3 Hieronymus, epist. 108 ad Eustochium, Epitaphium Paulae

matris, n. 31. Migne, Patr. lat. 22, 905. Vgl, ep. 130 ad Demetriadem,
n, 5 (Migne, a. a. O. 1110): Habet et servata pudicitia martyrium suum.

4 Or. 43, n.57 (in laudem BasiliiMagni). Migne, Patr. graec.36, 569.



60 Di© Anschauung der katholischen Theologen

als „unblutigen Märtyrer" (6 ^wpiz aî'pazoç pâpzw;), der
„ohne Martyriumsleiden gekrönt" (^ojplç nlrj-fäiv oze<pavirrtz)-
und „als Märtyrer den Märtyrern beigesellt ward" (npoazi-
flsrac 6 pûpruç zoîç päpruoi) h — Mit rednerischer Breite
führt diesen Gedanken Chrysostomus in seiner dritten
Homilie über den ersten Thessalonicherbrief (Kap. 3,
Vers 3 f.) 2 aus: „Auch in unserer Zeit gibt es Kampfes-
und Siegeskronen (s/ei azeipdvouç xat u Tca.pojv xacpoôç)
Du bist vielleicht in eine schwere Krankheit gefallen. Da
kommen viele, die dich drängen, du solltest das Übel
vertreiben durch Zaubersprüche, durch Amulette u, dgl. Du
aber erträgst um Gottes willen starkmütig und unentwegten
Sinnes die Leiden und bist entschlossen, eher alle Schmerzen
zu erdulden, als dich zu bequemen, etwas Götzendienerisches

zu tun ; sei getrost, du verdienst dir die Ki'one des

Martyriums" (zoôzù am papzupioo azéipavov tfépei). Gregor
d. Gr. 3 endlich hat den schönen Satz geschrieben : Quamvis
occasio persecutionis desit, habet tarnen et pax nostra suum
martyrium; quia etsi carnis colla ferro non subdimus,
spiritual! tarnen gladio carnalia desideria in mente truei-
damus.

Die mittelalterliche Theologie hat diese Ideen mit
großer Freude aufgegriffen. Im Anschluß an Joh. 12, 25 :

Qui amat animam suam, perdet eam, erklärt der hl. Bernhard

(Serm. 30 in Cant. Parisiis 1719. Vol. I, 1383):
Perdet earn, dixit, sive ponendo ut martyr, sive affligendo
ut poenitens. Quamquam genus martyrii est, spi-
ritu facta carnis mortificare; illo nimirum, quo
membra caedunter ferro, horrore quidem mitius, s e d d i u-
turnitate molestius4. An einer anderen Stelle 5 führt

1 Nr. 80. Migne, a. a. 0., 601.
2 Migne, Patr. graec. 62, 412,
3 Horn. 3 in Evang. n. 4. Migne, Patr. lat. 76, 1089.
4 Vgl. S. Bern ardus, Sermo I in Octava Paschae n. 7 (Parisiis

1719. Vol. I, 914): Jam vero quia baptismum aqua, martyrium diximus
sanguine designari: memento et unicum et quotidianum esse baptismum,

similiter et martyrium. Et est enim martyrii genus et
quaedam effusio sanguinis in quotidiana corporis af'flic-
tione. Est et baptismus aliquis in compunctione cordis et lacrymarum,
assiduitate. Sic quippe infirmis et pusillis corde necesse est, ut quem
semel pro Christo ponere non sufficiunt, saltern mitiori quo-
dan, sed diuturniori martyr io sanguinem fundant.

5 8. Bernardus, Liber sententiarum, n. 148 (Parisiis 1719,.
Vol. II, 800).



über das Martyrium des Soldatentodes 61

er aus: Martyrium sine sanguine triplex est: Parcitas in
nbertate, quam habuit David et Job; largitas in pauper-
tate, quam exercuit Tobias et vidua; castitas in iuventute,
qua usus est Joseph in Aegypto.

Der selige Guerricus, Abt von Igny, Schüler des
hl. Bernhard., bezeichnet den quotidianus vitiorum conflictus
als martyrium assiduum: assiduum, sed facile; facile sed
sublime 1.

Alvarus Pelagius 0. Min. (f 1352) bezeichnet als
Tugenden der martyres spirituales 2 : temperantia in abun-
dantia; castitas maxime in adolescentia ; largitas in penuria;
in iniuriis patientia; ad inimicos benevolentia ; ad afflictos
cordis compassivi misericordia 3. Den Grund, warum man
bei diesen Tugendakten von einem Martyrium reden kann
gibt Berti folgendermaßen an: Apud veteres baptismus
appellantur calamitas, poenitentia, martyrium, ducta inde
comparatione, quod sicuti corpus aqua, ita animus mergitur
poenarum .gurgite ; aut quemadmodum in baptismate aquis,
ita in poenitentia lacrymis atque in martyrio sanguine
perfundimur *.

1 Sermo in die Ascensionis Domini, n. 3. S. Bernardi opera
omnia, Vol. II. Parisiis 1719, 1026.

2 Alvarus Pelagius. Summa de phanctu Ecclesiae. Lib. II,
art. 48.

3 Vgl. CorneliusaLapide Comml in Matth. 10,17 (Parisiis
1877, XV, 268): Nemo ergo dioat: Infelix ego sum ac infausto tempore
natus; neque enim possum fieri martyr, quia cessât hominum persecute,

nullus jam est Nero, nullus Decius. Nam quilibet fieri potest
martyr, si suis cupiditatibus, titnoribus, tentationibus generöse ex Dei
amore résistât. Tua cupiditas tuus est Decius; tuus timor tibi est Nero :

tua tentatio tibi est Julianus. Persequitur te socius, irridet, probri»
afficit, calumniatur; cruciat te febris, catarrhus, asthma. Si haec Dei
amore patienter toléras, martyr es patientiae, uti fuit Job. Instigat
te gula, ut vino et deliciis te ingurgites? Répugna, et martyr es ab-
stinentiae, uti fuit Daniel. Sollicitât te ambitio, ut prae ceteris te
exfolias, dignitates primas ambias? Evelle illam e mente tua, et martyr
es humilitatis ac modestiae, uti fuit S. Franciscus. Superior tibi dura
tuisque sensibus repugnantia iubet? Obedi, vince teipsum, et martyr
es obedientiae, uti fuit Abraham, offerendo suum Isaac. Titillât te
luxuria? Illam ieiuniis mortifica et ciliciis crucia, erisque martyr
castitatis, uti fuit Joseph. Stüde, doce, concionare, labora, ad Indos
proficiscere, ut tot animas pereuntes salves, et martyr es caritatis, uti
fuit B. Xaverius. — Vgl. auch Comm. in Sap. 3, 5 und 4, 2 (Tom. VIII,
333 und 358); In Tob 1, 20 und 21 (Tom. IV, 271).

4 Joan. Laur. Berti, Theologia liistorico-dogmatico scholastica.
Tom, VI, Lib. 31, c. 1. Monachii 1749, 191. Vgl. noch A n s a 1 d i, De



62 Die Anschauung der katholischen Theologen

Indes blieb man sich, namentlich bei
theologischwissenschaftlichen Erörterungen, immer bewußt, daß es sich
bei all diesen Tugendakten, mögen sie in noch so heroischem
Maße geübt werden, nur um ein Martyrium im
weiteren oder uneigentlichen Sinne handeln könne.
Bei anderen Fällen dagegen lag und liegt der Unterschied
nicht so klar zutage. Hier konnten Zweifel auftauchen —
und tatsächlich sind lebhafte Kontroversen darüber geführt
worden —, ob man an ein eigentliches oder uneigentliches
Martyrium denken müsse. Solche Zweifel wurden laut über
das Martyrium der Gottesmutter Maria, der unschuldigen
Kinder, des reumütigen Schachers am Kreuze und der
Krankenpfleger, die sich in Ausübung ihres Dienstes den
Todeskeim holen L

Was zunächst Maria anbelangt, die die Kirche als
regina martyrum preist, so hat schon der hl. Hieronymus
gesagt: Recte dixerim, quod Dei genitrix virgo et martyr
fuit, quamvis in pace vitam finiverit2. Mit besonderer
Begeisterung hat der hl, Bernhard 3 das Martyrium Mariens
besungen: Martyrium sane Yirginis tarn in Sinieo-
nis prophetia, quam in ipsa dominicae passionis historia

martyribus sine sanguine. Mailand 1744. Schöne Gedanken finden sich
auch bei Theoph. E a y n a u d, De sobria alterius sexus fréquentation©
per sacros et religiosos# homines, c. 5, Lugduni 1665, XII, 256 ;mar-
tyrium castitatis); De bono regimine sacrorum coetuum, punct. 1, Lugduni

1665, XIII, 293 (martyrium episcopatus et praefecturae); punct. 2,
n. 12, L. c. 316 (martyrium obedientiae) ; Anagnostes ad ecclesiasticam
mensam, n. VII. L. c. 539—542 (De quotidiana per totum annum mar-
tyrologii lectione ad religios&ru mensam; martyrium caritatis); Judae
posteri, apostatae a religiosis ordinibus, c. 5, Lugduni 1665, 54
(martyrium religiosorum). — Vgl. auch Franc. S u a r e z, Defensio fidei
catholicae adversus Anglicanae sectae errores, lib. 6, c. 11. Ed. Berton,
torn. 24, Parisiis 1859, 722—730.

1 Sogar den hl. Josef wollte man zu einem Märtyrer stempeln.
Vgl. hiezu die guten Bemerkungen bei Th. Eaynaud, Diptycha
Mariana, Punct. 4, n. 30, Lugduni 1665, VII, 49s.; Josef Seitz, Die
Verehrung des hl. Josef in ihrer geschichtlichen Entwicklung bis zum
Konzil von Trient. Freiburg in Br. 1908, 196f.

2 Vgl. Joannes Viguerius, Institutiones ad christianam
theologian), c. 6, § ], ver. 1, Antverpiae 1558, 79: Dicitur ab aliquibus,
quod D. Virgo est vere martyr, quia tanta dolorum tormenta sustinuit,
ut nisi fuisset specialiter praeservata, mortua fuisset. Unde et aureo-
lam martyrii eidem tribuunt. Quia (ut dicunt) specialis Dei praeservatio
non to] lit meritum neque praemium.

3 S. Bernardus, Sermo Dominica infra Octavam Assumptions
b. V. Mariae, n. 14s. (Parisiis 1719, 1017s).



über das Martyrium des Soldatentodes 63

commendatur. Tuam ergo pertransivit animam vis
doloris, ut plus quam martyrem non immerito praedi-
cemus, in qua nimirum oorporeae sensum passionis excesserit
compassionis affectus Quomodo non tuam affectuo-
sissimam animam pertransiret haec auditio, quando et
nostra, licet saxea, licet ferrea pectora sola recordatio scin-
dit? Non miremini, fratres, quod Maria martyr in anima
fuisse dicatur Alioquin quisnam tu, frater, aut unde
tibi haec sapientia, ut mireris plus Mariam compatientem,
quam Mariae filium patientem? Ille etiam mori corpere
potuit, ista commori corde non potuit? Fecit illud
Caritas, qua maiorem nemo habuit ; fecit et hoc Caritas, cui
post illam similis altera non fuitl. Während der Aquinate
(S. theol. II, 2 qu. 124, art. 4 ad 1) mit Bezug auf den eben
erwähnten Hieronymustext erklärt: Illae auctoritates, et si
quae similes inveniuntur, loquuntur de martyrio perquam-
dam similitudinem, glaubt der gelehrte Benediktinertheologe

Paul Mezger, der es als Ideal betrachtet sub signis
Angelici ducis militare, cuius doctrinaux non tantum Yaticana
oracula, sed et ipsamet aeterna Veritas de crucis cathedra com-
probavit, in seiner Theologia scholastica secundum viam et
doctrinam D. Tomas Aquinatis gleichwohl von der Lehre seines
Meisters abweichen zu müssen: Beatissimae Yirgini competit
aureola martyrii, quia gladius compassionis sub cruce, quae
causabatur a summa dilectione, vivacissima fide, quam ipsa
profitebatur stans sub cruce, ita pertransivit animam ipsius,
ut, nisi fuisset mii-aculose servata, mori debuisset2.

Betreffs des Martyriums der auf Befehl des Herodes
gemordeten unschuldigen Kinder glaubt Joannes
Yiguerius3 sagen zu dürfen: Innocentes pro Christo
mortui infantes non sunt perfecte et complete martyres,
eo quod mortem voluntarie non sustinuerunt, cum non
haberent usum rationis. In etwas vorsichtiger Form erklärt
Thomas von Aquin 4 : Quidam dicunt, quod in Innocentibus

.1 Sehr schöne Gedanken über das Martyrium Mariens entwickelt.
Albertus Magnus, Lib. III. de laudibus B. M. V., c. 12 (Opera omn.
ed. Borgnet. Vol. 3G. Parisiis 1898, 156—159).

2 P. Mezger, Theol. schol. Tom. II, tract. 4, disp. 4, art. 5, § 3.
Augustae Vind. 1695, 40.

3 Institutiones ad christianam theologiain, c. 6, § 1, ver. 1. Ant-
verpiae 1558, 79.

4 S. Thomas, IV. Sent. dist. 49, qu. 5, art. 3, qu. 3, sol. 2 ad
12; Suppl, qu. 96, art. 6 ad 12; cfr. S. Theol, II, 2, qu. 124, art. 1 ad 1.



<34 Die Anschauung der katholischen Theologen

occisis pro Christo virtute divina acceleratus est usus ra-
tionis, sicut et in Joanne Baptista, dum adhuc esset in
materno utero; et secundum hoc vere martyres
fuerunt et voluntate et actu, et aureolam habent.
Sed alii dicunt, quod fuerunt martyres actu tantum et non
voluntate; quod videter sentire Bernardus h distinguons
tria genera martyrum, ut dictum est; et secundum hoc
Innocentes sicut non pertingunt ad perfectam ra-
tionem martyrii, sed aliquid martyrii, habent
ex hoc, quod passi sunt pro Christo ; ita etiam aureolam
habent non quidem secundum perfectam rationem,
sed secundum aliquam participationem. Der hl. Bonaventura
(4. dist. 4, p. 2, dub. 1) äußert sich darüber folgendermaßen:
Ad martyrium completum duo concurrunt, scilicet iusta
voluntas et iusta causa. Primum defecit in Innocentibus,
secundum vero in latrone; et ita de se neutrum fuit completum

martyrium. Sed Dominus Innocentibus, quia simul cum
ipso nati sunt et propter hoc quod erat coaetaneus illis,
supplevit quod deerat ex parte voluntatis; sic in latrone
quod deerat ex parte causae2.

1 Vgl. S. Bern., Serm. in nat. ss. Innocentium (Parisiis 1719.
Vol. I, 794): Habemus in beato Stephano martyrii simul et opus
et voluntatem; habemus solam voluntatem in beato Johanne;
solum in beatis Innocentibus opus. Biberunt omnes hi calicem
salutaris aut corpore simul et spiritu, aut solo spiritu, aut corpore
solo.... An vero de Innocentium coronis quis dubitet? Ille pro
Christo trucidatos infantes dubitet inter martyres coronari, qui
regenerates in Christo non credit inter adoptionis Alios numerari...
ut quemadmodum ceteris infantibus tunc quidem circumcisio, nunc
yero baptismus sine ullo propriae voluntatis usu sufAcit ad salutem,
sie nihilo minus pro eo susceptum martyrium illis sufßceret ad sancti-
tatem Sit ergo Stephanus martyr apud homines, cuius voluntaria
passio evidenter apparuit. Sit Joannes apud Angelos martyr, quibus
tamquam spiritualibus creaturis spiritualia devot onis eius signa certius
inuotuerunt. Ceterum hi sunt plane martyres tui, Deus : ut in quibus
nec homo nec Angelus meritum invenit, singularis tuae praerogativa
gratiae evidentius commendetur Sed et hoc quoque Armiter teneant,
p rodesse quidem opus sine voluntate, non tarnen contra
voluntatem. Vgl. S. Antoninus, Summa theol. Pars. IV, tit. 3, c. 3.
Veronae 1740, 77: Est autem triplex martyrium secundum Bernardum
in sermone sanctorum martyrum, scilicet martyrium voluntatis tantum,
martyrium operis tantum, martyrium operis et voluntatis simul.

2 Vgl. Franc. Bona), Christianus huius temporis. Pars II: De vo-
catione omnium hominum ad Adern christianam, c. 28, n. X. Augustae
Viiid. (ed. Ud. Dirrhaimer) 1709, 321: Si enim Pericles aliquando dixit,
•dum verba faceret ad Athenienses, teste Aristotele, quod qui privaret



über das Martyrium des Soldatentodes 65

Dem reumütigen Schacher (latro) wurde von
den Kirchenvätern, z. B. Augustinus und Hieronymus1, vielfach

cfer Martyriumscharakter zugebilligt. Doch verhielt
sich die spätere Theologie im allgemeinen — daß auch
Ausnahmen vorkamen, beweist der eben angeführte Bonaventuratext—gegen

diese Anschauung ablehnend. So erklärt Albert
d. Gr.2: Dicendum, quod in rei veritate martyr non fuit,
Et quod dicit Hieronymus primo est intelligendum quoad
effectum quemdam martyrii, scilicet quoad deletionem
reatus culpae ; quia poena temporalis informata caritate et
fidei confessione delevit sibi poenam illam, quam iam pati
debuit pro culpis suis; non tarnen contulit cumulum gloriae
in aureola, quam habet martyr. "Weiterhin erklärt er: Actus
martyrii est unus in latrone et martyre; sed ille non facit
martyrem. — Ahnlich der hl. Antonin : Quando quis propter
furtum, homicidium vel aliud maleficium decapitatur, sus-
penditur, comburitur Quia istud non est propter te,
idest propter Deum, non est proprie martyrium, etsi
mors violenta. Salvatur quidem talis, si poenitet ipsum, et.

mors illa violenta patienter ferendo diminuit sibi poenam
debitam pro peccatis, non tarnen aureola martyrii
coronatur; unde et latro cum Christo crucifixus, etsi
propter maximam sui contritionem subito post mortem cum
Christo fuit in paradiso, idest Dei clara visione, non tarnen
martyr. Unde quod Hieronymus ait intelligendum
est hoc non quoad aureolam, sed quoad auream; idest
sicut per martyrium proprie quis subito consequitur gloriam,
ita et ille latro; et hoc ex magna compunetione3. Zutreffend

retnpublicam iuventute, idem faceret ac si ex anni quattuor temporibus
ver amoveret, meliori nos ratione dicere possumus, privare infantes
aeterna salute, nil aliud fore, quam omnes flores tarn militantis quam
triumphantis Ecclesiae exstirpare.

1 Über die Auffassung des hl. Augustinus vgl. Sermo 285,
c. 2 (Migne, Patr. lat. 33, 1293f.: causam mutavit, paradisuni
comparavit) : De bapt. 4, 22 (Migne 43, 173) und Betract. 2, 18 (Migne
32, 638). Dazu Paul Schanz, Die Lehre von den hl. Sakramenten.
Freiburg i. Br. 1893, 269. — Der hl. Hieronymus (Op. 58, Migne,
Patr. lat. 22, 580) hat bezüglich des Schachers erklärt: Latro crucem
mutat paradiso et facit homicidii poenam martyrium.

2 Albertus Magnus, In IV Sent., dist 4, art. 7 (Opera omn. ed.

Borgnet, Vol. 29. Parisiis 1894, 91).
3 S, Antonius, Summa theol. Pars III, tit. 31, c. 9, § 1.

Veronae 1740, 1593.

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 5



66 Die Anschauung der katholischen Theologen

bemerkt der gelehrte .Benediktinertheologe Paul Mezger1:
Ex his deduces primo bonum latronem 11011 nisi improprie
appellari martyrem, siquidem non in odium Christi neque
propter fidei vel virtutis alicuius defensionem, sed ob
praeteritae vitae delicta fuit punitus supplicio crucis.
— Sehr ausführlich handelt über den Schächer Theophilus
Raynaud, Metamorphosis latronis in apostolum apostolique
in latronem, ubi splendent gratia victrix et libertas perire
volens. Lugduni 1665, IX, 451—594. In cap. 12, n. 12 (p. 546)
wird als These aufgestellt: Martyrem tarnen aio presse ac
proprie non fuisse reipsa et (ut ex scholae usu loquar)
formaliter, sed tantum aequivalenter.

Um endlich auf diejenigen überzugehen, die sich in
Ausübung des Krankendienstes den Todeskeim holen,
so hat der hl. Alphons von Liguori2 geglaubt, den
Satz wagen zu dürfen: De illis, qui in obsequio pestife-
rorum ex caritate moriuntur, dicit Martyrologium ßomanum
(28. Februar) : Quos velut martyres rèligiosa fides venerari ron-
sucvit. Et veros martyres esse tenent 12 Academiae, 13
Cardinales et plus quam 30 Auetores, contra Hurtado et alios.
Die ausführlichste Monographie über diesen Gegenstand hat
wiederum geschrieben der soeben erwähnte Theophilus
Raynaud: De martyrio per pestem, ad martyrium improprium
et proprium ecclesiasticum comparato, disquisitio theologica.
Lugduni 1665, XVIII, 361—540. Es kann hier auf den
reichen Inhalt und die bewegte Geschichte dieser viel
angefeindeten, zum erstenmal im Jahre 1628 erschienenen Schrift
(vgl. die admonitio ad lectorem p. 362 und die
Schlußbemerkung p. 540: oecasio scribendi librum 1628) nicht
näher eingegangen werden. Hier mag es genügen
hervorzuheben, daß wohl der schon erwähnte Paul Mezger (a. a. 0.
p. 237) das Richtige getroffen hat, wenn er sagt: Martyrium
consistit in tolerantia mortis violenter ab extrinseca
illatae. Sed qui in obsequio pestiferorum moriuntur, quam-
vis ex praestantissimae virtutis motivo et heroico fortitu-
dinis actu se ipsos morti offerant, illam tarnen non
violenter a tyranno illatam, sed ex naturalibus
causis provenientem et a maligno aëre haustam patiun-

1 P. Mezger, Theologia thomistico-scholastica Salisburgensis.
Tom. IV, tract. 16, disp. 24, art. 5, § 2. Augustae Vind. 1695, 237.

s Alph. de Ligorio, Theologia moralis, lib. 6, tract. 2, c, 1, n. 100.



über das Martyrium des Soldatentodes 67

tur, immo et antidotis praeservâiitibus adversus illam se
muniunt. Unde non est, quod eiusmodi caritatis servitium
ad baptismum sanguinis proprie accenseatur, quamvis propter
heroici actus praestantiam et meritum caritatis quoad prae-
mium essentials parum absit a splendore martyrii.

II
In die Kategorie derjenigen, bei denen die Theologen

schwanken1, ob sie als Märtyrer im eigentlichen oder nur
im weiteren, uneigentlichen Sinne anzusprechen sind,
gehören auch die christlichen Soldaten, die in christlicher

Gesinnung auf dem Schlachtfeld sterben. "Was
Dionysius der Karthäuser2 als charakteristisches Merkmal des
Martyriums bezeichnet, scheint sich auch auf den christlichen

Soldatentod anwenden zu lassen: Per martyrium est
homo usque ad mortem obediens. Infolgedessen wird man
es nicht gerade befremdlich finden dürfen, wenn zur Zeit
des Weltkrieges, da Hunderttausende und Millionen junger
Männer auf den Schlachtfeldern verbluteten, da so viele
tränenumflorte Augen nach den Trostgründen der Religion

1 Daß es auch sonst noch manche Schwierigkeiten gibt, vermag
folgender Satz Gottis zu illustrieren,^über dessen Einzelheiten unter
den Theologen gewiß keine volle Übereinstimmung herrscht. Vere
martyr fuit S.Joannes Chrysostomus, cum obierit ex vexatione
et perpessionibus itineris et exilii, quamvis, ut lionori Arcadii con-
suleretur, martyris nomen illi datum non fuerit. Martyres censendi
sunt très pueri in fornacem missi, Daniel in lacum leonum de-
missus, S, Joannes Evangelista in olei ferventis dolium iniec-
tus. Aliique omnes, qui vel lethalia vulnera perpessi a Deo miraculose
fuerunt sanati, vel qui passi causam necessariam mortis a Deo in vita
conservati fuerunt, vere martyres dicendi sunt. Martyres quoque habendi
sunt, qui in carcere moriuntur, morte causata ab aerumnis carceris,
cum talis mors sit a persecutore illata; si vero moriantur in carcere
quidem, sed non ex aerumnis, martyres non sunt. Similiter si quis
persecutionem fugiens ex laboribus itineris aut exilii confectus moria-
tur, martyr erit ; secus vero, si mors ex alia causa ipsi contingat (Vine.
Lud. Gotti, Theol. schol. Tom. III, tract. 5, quaest. 2, dub. 2, § 1,
Venetiis 1750, 227). Man darf jedenfalls nicht übersehen, daß der
Begriff „Märtyrer" früher einen viel weiteren Umfang hatte: Appella-
bantur olim martyres etiam qui innoxii quacumque ex causa neca-
bantur. (Joan. Laur. Berti, Theologia historico-dogmatico-scholastica.
Tom. VI, Lib. 31, c. 24. Monachii 1749, 360.) Falsche Auffassungen
bezüglich des Martyriums berichtigt Alphonsus a Castro Zamorensi,
Adversus haereses, lib. 7. Parisiis 1578, 634.

2 Dionysius Cartusianus, Summa fidei orthodoxae, lib. III, art.
187 (Opera omnia, torn, 18). Monstrolii 1899, 8.

5*



68 Die Anschauung der katholischen Theologen^

schmerzerfüllt und sehnsuchtsvoll Umschau hielten, wenn
da die Frage laut geworden ist: „Was haben die Theologen

zum Kriege zu sagen?" und wenn dann die Theologen

auf den Martyriumscharakter des christlichen Soldatentodes

hingewiesen haben. „Während ich dieses schreibe,
denke ich oft an d i e Z ei t e n derheiligenMärtyrer",
schrieb tröstend Weihbischof Dr. Ig. Ried er in einem
Kriegsbrief ,,an die Hinterbliebenen des gefallenen Kriegers"
(Verlag von Georg Lorenz, Salzburg). „Allgemein wird, wie
Dionysius der Karthäuser bezeugt, der Tod auf dem Schlachtfelde

mit demMärtyrertode verglichen. Zum Märtyrertod
wird gefordert, daß jemand aus Liehe zu Gott für den

Glauben oder in Ausübung einer christlichen Tugend sein
Leben opfert. Wird der gegenwärtige Krieg nicht auch für
den heiligen Glauben geführt und stirbt der Soldat nicht
auch in der Ausübung der ersten christlichen Tugend, da
er in wahrer Nächstenliebe für das Vaterland, das heißt für
die Seinen das Leben hingibt, in treuer Erfüllung der schwersten

Pflicht, nämlich des Gehorsams gegen den Fahneneid,
den er seinem geliebten Kaiser geschworen? Den Märtyrern
aber ist, wie die Gottesgelehrten versichern, eine besondere
Auszeichnung, eine besondere Krone im Himmel bereitet."
Andere Theologen freilich waren vorsichtig zurückhaltend,
zum Teil sogar scharf ablehnend und meinten, man hätte
von theologisch gebildeten Schriftstellern „ etwas mehr
Zurückhaltung uad wissenschaftliche Genauigkeit vielleicht im
Interesse der Wahrheit und mit Rücksicht auf die praktischen
Konsequenzen der in Rede stehenden Frage erwarten dürfen1".

Es dürfte auf katholischer Seite allgemein als richtig
anerkannt werden, was der Jesuitentheologe Josef Biederlack

gesagt hat: „Eine Untersuchung über den übernatürlichen

Wert des Todes für da-s Vaterland in einem gerechten
Kriege entbehrt nicht des wissenschaftlichen Interesses, ist
aber namentlich praktisch nicht ohne Belang2 " Deswegen
wird man es nicht als überflüssig bezeichnen dürfen, wenn
neuerdings der Versuch gemacht wird, zur Klärung dieser
Frage einen kleinen Beitrag zu liefern. Die bisherigen.
Erörterungen über unseren Gegenstand waren mehr
systematisch-dogmatischer Natur; es ist deswegen vielleicht eine

1 Straßburger Diözesanblatt 1915, 42 ff. Zur sonstigen Literatur
vgl. D i e k a m p, in: Theologische Revue XVI (1917), 401.

2 Zeitschrift für katholische Theologie XLI (1917), 766.



über das Martyrium des Soldatentodes 69

gute und notwendige Ergänzung, auch historisch die
Frage zu würdigen.

Es wäre kein gutes Zeichen für die religiöse
Unterweisung unseres Volkes gewesen, wenn man hätte fürchten
müssen — leider schien aber diese Furcht nicht ganz
unbegründet — daß sich aus der Zubilligung des Martyriumscharakters

an den Soldatentod gefährliche Konsequenzen
für das praktisch christliche Leben namentlich unserer
Soldaten ergeben könnten. Die kirchliche Theologie schreibt
dem Martyrium ähnliche "Wirkungen zu wie der Taufe ; seit
den ersten Jahrhunderten spricht man von einer Bluttaufe.
Wäre nun der Soldatentod auf dem Schlachtfeld wirklich
ein Martyrium, dann müßten — so schien man vielfach zu
meinen — alle auf dem Felde der Ehre gefallenen Soldaten
Märtyrer sein ; sie kämen alle unfehlbar in den Himmel,
und zwar sofort. Und dagegen'sträubt sich naturgemäß das
christliche Gefühl, wenn man weiß, daß unter den gefallenen
Soldaten doch auch Ungläubige und Gotteslästerer sich
befinden1. „Öffentliche Blätter wußten zu.berichten, daß
gewisse Kreise in Frankreich die Helden, welche für das Vaterland

ihr Leben ließen, den Märtyrern gleichstellten, so daß
Kardinal Billot in Rom sich veranlaßt sah, in einem öffentlichen

Vortrag dieser Auffassung seiner Landsleute
entgegenzutreten2." Ich habe auf die Unrichtigkeit dieser An-

1 Gerade diese Tatsache hat die Theologen stets vorsichtig und
zurückhaltend gemacht. Namentlich die früheren Söldnerheere wiesen
in sittlicher Beziehung nicht immer einwandfreies Soldatenmaterial
auf. Vgl. Martinüs Be can us (1561—1624), Theologia scholastica,
Pars. II, torn. II, tract. I, c. 25 (De bello). Moguntiae 1620, 316 — 348
(Quaestio XV : Quaenam soleant esse peccata militum et ducum). Über
den häufig vorkommenden Aberglauben der Soldaten vgl. Ant.
Thom. S c h i a r a, Additamentum ad theologiam bellicam. Lib. IV. difî.
pertin. ad milites privatos. Romae 1715, 315—326. Sehr interessant
liest sich, was Bellarmin über die Soldaten seiner Zeit zu berichten
weiß: Haec et alia permulta comprehenduntur in illo verbo: Neminem
concutiatis, id est neminem vi adigatis ad ea facienda vel toleranda,
quae nullo iure tenentur agere vel pati. Et haec iniuria tarn frequens
est apud milites, ut ego ipse testis esse possiir. Nam cum aliquando
iter facerem per regionem, ubi bellum gerebatur, et peterem a rusticis
vel etiam a civibus, a qua parte starent, respondebant: a neutra;
omnes enim inimici nostri sunt; et saepe nobis magis sunt
infesti, qui dicuntur amici, quam qui dicuntur hostes. (Rob. B e 11 a r-
minus, De officio principis christiani. Lib. I, c. 20. Bellarmini opera
omnia, ed Vivès, torn. VIII. Parisiis 1873, 125.)

2 Biederlack a. a. 0.



70 Die Anschauung der katholischen Theologen

schauung schon anderenorts hingewiesen und die
Bedingungen hervorgehoben, die zu jedem Martyrium und
infolgedessen selbstverständlich auch zum Soldatenmartyrium
unter allen Umständen notwendig sind1. Hier seien nur
einige Bemerkungen gestattet.

L. Ferraris2 gibt folgende Definition: Martyrium
est voluntaria perpessio vel tolerantia mortis seu cruciatus
lethalis propter fidem Christi vel aliam virtutem christia-
nam. Die ausführliche Erklärung dieser Definition faßt er
dann kurz zusammen : Ad martyrium tria potissimum re-
quiruntur : Primum est, ut quis mortem subeat vel saltern
cruciatus illativos mortis ; secundum, ut earn vel eos volun-
tarie acceptet et süstineat; tertium, ut earn vel eos susti-
neat propter veritatem et confessionem fidei vel propter

alium virtutis actum relatum in Deum, in quo
usque ad finem perseveret. Noch mehr ins Einzelne geht
B. Elbel3, der folgende Bedingungen angibt: Ad verum
martyrium requiruntur sequentes sex conditiones: 1. Ut
martyr habeat veram fidem; quia sine fide impossibile
est placere Deo. 2. Ut velit mori pro vera fide aut
virtute aliqua... 3. Ut mors inferatur a tyranno
vel alio persacutore ; quia nulli licet seipsum interficere.
4. Ut martyr volens subeat martyrium nec recalcitret
5. Ut sit con s tan s in tormentis usque in finem
6. Praecipue necesse est, ut martyr non sit obnoxius
culpae mortali, aut certe, si se reum agnoscat, confi-
teatur prius vel, si id fieri nequeat, eliciat actum amoris
Dei super omnia aut contritionis. Censent tamen

1 Non superbi vel arrogantes, sed humiles potius, qui de se prae-
sumere nesciunt, martyrio idonei sunt. S. Bern., Serm. 47 in Cant.
(Parisiis 1719, Vol. I, 1435). Vgl. Barth. Mastrius de Meldula, Dis-
putationes theologicae in IV. librum Sententiarum. Disp. II, qu. 7,
art. 3: Quae dispositio requiratur ad martyrium in adultis (Venetiis
1675, 117—119); Bened. S c h m i e r, S. Theologia scholastico-polemico-
practica. Tract, 18, quaest. 4 (Augustae Vind. 1737, 12 — 14); G. van
Noort, Tractatus de sacramentis Ecclesiae I. Amstelodami 1905, 170ss ;

Ant. Gis 1er, Praelectionis dogmaticae III. Curiae Rhaetorum 190),
155ss; Christ. Pesch, Compendium theologiae dogmaticae IV, Fri-
burgi Brisg. 1914, 58ss; Herman S c h e 11, Katholische Dogmatik III,
2. Paderborn 1893, 4771ï.

2 Lucius Ferraris, Prompta bibliotheca. Tom. V. Ed. Migne.
Parisiis 1865, 285 ss.

2 Benjamin Elbel, O. S. F., Theologia moralis (ed, Ir. Bier-
baum). Pars 8, conf. 4, § 1, n. 86. Paderbornae 1892, III, 28.



über das Martyrium des Soldatentodes 71

Suarez aliique plures etiam attritionem suffi-
cere cum martyrio ad obtinendam iustificationis gratiam
Quinimmo si martyr vel immemor suorum peccatorum, vel
memor quidem, ob vim tarnen tormentorum non posset
eoncipere dolorem et detestationem, probabile existimat
Scotus aliiqne multi, sufficere cum martyrio sol am
voluntatem moriendi pro Christo.

Wenn wir nach diesen grundlegenden Darlegungen
in der Frage nach dem Martyriumscharakter des Soldatentodes

zunächst versuchen, einen gemeinsamen Boden
herzustellen, und uns die Frage vorlegen, inwieweit die
katholischen Theologen in ihren Anschauungen über den
Soldatendienst und Soldatentod übereinstimmen, so werden
alle den Satz des hl. Antonin 1 unterschreiben : Militia non
est ars seu status in se ab Ecclesia reprobatus. Desgleichen
werden zweifellos auf die Frage: Si morientis in bello sal-
vantur?, alle Theologen mit dem hl. Antonin 2 die Anwort
geben : Morientes in bello Ecclesiae pro ipsius defensione
consequuntur coeleste regnum Decedentes in aliis bellis,
sed iustis, etiam salvantur, dummodo décédant sine mortali^.

1 S. Antoninus, Summa theol. Pars III, tit. 4, c. 1, § 6,
Veronae 1740, 209.

s A. a. 0. c, 2, § 10 (p. 222).
3 Christiana religio bella non récusât nec damnat pro loco et

tempore opportuno. (S. Antoninus, Summa theol, Pars IV, tit. 3,
c. 2, § 3, Veronae 1740, 74). Vgl. Eob. Bellarminus, Controv. de
membris Ecclesiae, lib. 3, c. 14 (ed. Vivès, torn. III, Pavisiis 1870.
22): Nos autem, ut semper docuit Ecclesia tota et verbis et exemplis,
dicimus bellum ex natura sua non esse illicitum, et non solum Judaeis,
sed etiam Christianis fas esse bellum gerere, modo conditiones ser-
ventur, de quibus postea dicemus. — Kardinal Franz Toletus S. J.
(t 1596) untersucht in seiner Enarratio in Summam theologiae S. Thomae
Aquinatis (Secundae secundae partis enarratio. Quaest. 34, art. 1.
Bomae 1869. Tom. II, 225—232) und kommt zu dem Resultat: Bellum,
si necessariae conditiones adsint, licitum est. Er untersucht auch die
verschiedenen Anschauungen, welche die Erlaubtheit des Krieges
leugneten: Prima (haeresis) fuit antiqua Manichaeorum, qui omne
damnabant bellum, dicentes esse peccatum mortale Secunda haeresis
est moderna Oecolampadii, qui non omne bellum damnat, immo probat
illa veteris Testamenti; damnat tarnen bella Christianorum. Dicit enim,
post Christum iam non licere hellare. — Tertia haerésis est Lutheri.
qui non omnia bella etiam Christianorum damnat, sed ea, quae contra
Turcam geruntur. Vgl. auch Heinrich Finke, Der Gedanke des
gerechten und heiligen Krieges in Gegenwart und Vergangenheit. Freiburg

i. Br. 1915. — Daß die Kirchenväter (vgl. besonders Tertullian,
Decoronamilitisc.il) keine prinzipiellen Gegner des Kriegesund



72 Die Anschauung der katholischen Theologen

Si autem in bello illicito et cum illo solum mortali décédant,

pereunt. — Ebenso werden alle Theologen darin
übereinstimmen, daß der Tod fürs Vaterland im christlichen
Sinne (wenn also die Bedingungen für eine christliche,
religiös übernatürliche Tugendübung vorhanden sind) ein
heroischer Tugendakt ist, der als christliches
Martyrium im weiteren und uneigentlichen
Sinne bezeichnet werden kann. „Wer stirbt, weil
er die von Gott ihm auferlegte Pflicht der Treue gegen
Vaterland und Fahneneid nicht verletzen will, der hat in
der Tat die rechte Märtyrergesinnung und kann vor Gott
des ganzen Ruhmes und Verdienstes eines Märtyrers
teilhaftig werden1." — Wie verhält sich nun nach der
Anschauung der Theologen der Soldatentod zum Martyrium
im eigentlichen Sinne?

Daß es naheliegt, den Soldatentod mit dem Martyrium
in Parallele zu setzen, ergibt sich schon daraus, daß man
von den ersten Zeiten des Christentums an die vielen Bilder
von den „Kämpfen" und „Siegen" der Märtyrer dem
Soldatenleben entnommen hat2. Die kirchlichen Gebete und
Hymnen liefern dafür bis zur Stunde einen sprechenden
Beweis:

Deus tuorum m i 1 i t u m
Sors et corona, praemium,
Laudes canentes Martyris
Absolve nexu criminis.

(Commune unius Martyris ad Vesp.)

Soldatendienstes waren, hat besonders Kardinal Bellarmin (a. a. O.,
24 — 28) in ausführlicher Weise dargetan unter Benützung ausgiebigen
Beweismaterials und sorgfältiger Untersuchung und Widerlegung
erhobener Einwände.

1 Christian Pesch S. J., Tapferkeit, in: Stimmen der Zeit
LXXXIX (1915), 217 f.

2 Vgl, Adolf H a r n a c k, Militia Christi. Die christliche Religion
und der Soldatenstand in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 1805.
In den Briefen des hl. Cyprian ad martyres et confessores kommen
beständig militärische Wendungen vor: Fortissimi ac beatissimi
fratres crevit p u gn a, crevit et pugnantium gloria ad a c i e m
provocati, fortes et stabiles ad maximi certaminis
praelium prompta devotione prodistis. sicut esse oportet i n
divinis castris militesChristi etc. Ep. 10, ed. Härtel (Corp.
script, eccl. lat. Vol. 3, pars 2), Vindobonae 1871, 490—495. Vgl. auch
Ep. 15 (A. a. 0. 613 ff.).



über das Martyrium des Soldatentodes 73

Invicte Martyr, unieum
Patris secutus Filium,
Yictis triumphas hostibus,
Victor fruens coelestibus,

(Commune unius Martyris ad Laud.)

Te martyrum caudidatus laudat exercitus1.
(Hymnus Te Deum laudamus.)

Thomassirius2 macht in zutreffender Weise darauf
aufmerksam, wie der Soldat en dienst eine
Vorbereitung auf das Martyrium sein könne: Paulo di-
versa haec praeparatio fuit et adaptatio animi corporisque
ad edendam praeclarissimam nominis Christi confessionem.

1 Vgl. Jac. Alvarez dePaz, De inquisitione pacis sive studio
orationis, lib. 8, pars 2, c, 8, med, 4. Opera omnia Tom. V, Parisiis 1876,
771: Martyres sunt duces et milites exercitus tui. Duces quidem, quia
nos ad laborum tolerantiam provocant Nam passiones martyrum ex-
hortationes martyriorum sunt, ut imitari non pigeat, quos admirari
et laudare delectat. Milites vero, quoniam, ipsi pro fide sub vexillo
crucis pugnarunt et vitam omnibus rebus cariorem, ne te perderent,
perdiderunt.

2 Lud. Thomassinus, Dogmata theologica, lib. 10, c. 20, n. 1,
Parisiis 1865, Tom. II, 373 Er bezieht sich hiebei auf ein Wort des
hl. Bischofs Paulinus von Nola in einem Briefe an den Bischof und
Märtyrer Victricius (Ep. 19, n. 7. Migne, Patr. lat. 61, 210): Quibus te
itineribus Deus ad viam suae veritatis adduxit? Carnalibus muuiis ad
spiritualia suae virtutis instituens creavit initio milite m, quem
postea elegit antistitem, et passus est militare te
Caesari, ut Deo disceres militare; ut dum labor e

castrensi corporis robur exerces, spiritualibuste
praeliis roborares, confessioni spiritum firmans
et passioni corpus indurans. Quod divinae providentiae circa
te fuisse consilium ingens, postea exitus tuus a militia et ingressus
ad fidem docuit. Besonders einläßlich führt Tertuliian in seiner
ergreifend schönen Exhortatio ad martyres (c. 3) die Parallele zwischen
Märtyrern und Soldaten durch: Vocati sumus ad militiam Dei vivi iam
tunc, cum in sacramenti verba respondimus. Nemo miles ad bellum
cum deliciis venit nec de cubiculo ad aciera procedit; sed de papilio-
nibus expeditis et substrictis, ubi omnis duritia et imbonitas et in-
suavitas constitit. Etiam in pace, labore et incommodis bellum pati iam
ediscunt: in armis deambulando, campum decurrendo, iossam moliendo,
testudinem densando. Sudore omnia constant, ne corpora atque animi
expavescant: de umbra ad solem, de sole ad coelcm, de tunica ad lori-
cam, de silentio ad clamorem, de quiete ad tumultum. Proinde vos,
benedicti, quodcumque hoc durum est, ad exercitationem virtutum
animi et corporis deputate. Bonum agonem subituri estis, in quo agono-
thetes Deus vivus est ; xystarches Spiritus sanctus etc.



74 Die Anschauung der katholischen Theologen

Etsi enim ea demum Christi gratia longe maximam coelitus
vim et effieaciam sibi vindicet, quae ad confessionem et
martyrium conceditur. ei tarnen praemu 11 iebatur
animus Victricii et corpus ipsumsaecularimilitia
et castrensi labore; gratiae enim ad audendum et pa-
tiendum pro Christo quidlibet adiuvanti, longe facilius ob-
secundabat et morigerabatur animus, militari iam tyro-
cinio insuefaetus et induratus pericula contemnere,
dolores vulneraque constanter et aspernanter perferre.

Tatsächlich hat denn auch der Soldatenstand speziell
im christlichen Altertum außerordentlich viele Märtyrer
aufzuweisen, und zwar sind darunter alle Rangstufen vertreten
vom einfachen Soldaten bis zu den duces oder Generälen1.
Interessant ist in dieser Hinsicht, was Eusebius2 im 8. Buche
seiner Kirchengesehichte berichtet: „Als der Fürst dieser
Welt... nach der Zwischenzeit, welche auf die Verfolgung
des Decius und Valerianus folgte, heimlich noch und
versteckt an die Gemeinden Hand anlegte, kündigte er nicht
zugleich uns allen den Krieg an, sondern richtete seine
Versuche bloß gegen die im Kriegsdienste Stehenden; er
glaubte nämlich, wenn er diese zuerst im Kampfe
überwunden hätte, dann auch die übrigen mit leichter Mühe
bewältigen zu können. Da konnte man nun sehr viele
Kriegsmänner sehen, welche sich mit der größten Bereitwilligkeit
zum Privatleben entschlossen, um nicht die Religion des
Weltschöpfers abschwören zu müssen. Wie nämlich vor
kurzem der Oberfeldherr, welchen Namen er auch hatte,
zuerst mit der Verfolgung gegen das Heer begann, die christlichen

Soldaten mit aller Strenge ausschied und ihnen die
Wahl ließ, dem Befehle des Kaisers zu folgen und so in
Amt und Würde zu bleiben, oder im Falle des Ungehorsams

dieselben zu verlieren, so zogen die meisten Streiter
des Reiches Christi sein Bekenntnis der scheinbaren Ehre
xmd dem Glücke, in dem sie sich befanden, ohne Zaudern
und Bedenken vor. Bereits erlitt aber auch hie und da der
eine und der andere ob seines treuen Festhaltens am Glauben

nicht bloß den Verlust seiner Würde, sondern sogar den
Tod ; denn schon damals wagte der Widersacher, wenn auch

1 Vgl. besonders Anton de Waal, Soldatenvorbilder aus
altchristlicher Zeit. Freiburg i. Br. 1915.

2 Eusebius, Hist. eccl. VIII, 4, 2—3 (ed. Ed. Schwartz, Eusebius'
Werke, 2. Bd., 2. Teil. Leipzig 1908, 744—746).



über das Martyrium des Soldatentodes 75

nur mit Maß, selbst bis zum Blutvergießen bei einigen zu
schreiten."

Schließlich ist es ja ein und dieselbe Tugend — die
Tapferkeit oder fortitude — welche dep auf dem Schlachtfeld

kämpfenden Soldaten und den für Christus sterbenden
Märtyrer (miles Christi) auszeichnet. Deswegen behandelt
Thomas von Aquin die das Martyrium berührenden
Probleme im unmittelbaren Anschluß an den Traktat De fortitu-
dine (S. theol. II, 2 qu. 123 und 124). Qu. 123, art. 5 stellt
er sich die Frage: Utrum fortitudo proprie consistât circa
pericula mortis, quae sunt in bello und beantwortet sie
folgendermaßen : Fortitudo confirmât animum hominis contra
maxima pericula, quae sunt pericula mortis Pertinet
ergo ad fortitudinem firmitatem animi praebere contra pericula

mortis, non solum quae imminent in bello communi,
sed etiam quae imminent in particulari impugnatione, quae
ccmmuni nomine bellum diei potest. Et secundum hoc con-
cedendum est, quod fortitudo proprie est circa pericula
mortis, quae est in bello. Qu.' 124, art. 2 wird dann auf
die Frage: Utrum martyrium sit actus fortitudinis folgender

Bescheid erteilt : Ad fortitudinem pertinet, ut confirmet
hominem in bono virtutis, et maxime contra pericula, et
praeeipue contra pericula mortis, et maxime eius quae est
in bello. Manifestum est autem, quod in martyrio homo
firmiter confirmatur in bono virtutis, dum fidem et iusti-
tiam non deserit propter imminentia pericula mortis, quae
etiam in quodam certamine particulari a persecutoribus
imminent Unde manifestum est, quod martyrium est
fortitudinis actus; et propter hoc de martyribus legit Ecclesia:
Fortes facti sunt in bello (vgl. auch qu. 123, art 5 ad 11).
Weiterhin führt der Aquinate (qu. 123, art. 6) aus, daß
zum Wesen der fortitudo zweierlei gehört: das Ertragen
(sustinere) und das Angreifen (aggredi), wobei aber ersterem,
dem sustinere, der Vorrang gebührt: Principalior actus
fortitudinis est sustinere, idest immobiliter sistere in periculis,
quam aggredi2. Es würde also eine Einseitigkeit bedeuten,
wollte man von dem actus fortitudinis des Martyriums das
aggredi förmlich und unter allen Umständen ausschließen. Es

1 Vgl. auch die schönen Ausführungen in der Summa theo), des
hl. Antonin, Pars IV, tit. 3, c, 2 u. 3, Veronae 1740, 72—80.

* Vgl. Joann. B. G o n e t,f;Clypeus theol. thomisticae. Vol. V,
4ract. 11, disp. 5, art, 2, Parisiis 1876, 376.



76 Literarische Besprechungen

entspricht ganz den Ausführungen des Aquinaten, was Ma-
strius de Medulla1 (1673) geschrieben hat: Yirtus fortitudinis
in tota sua latitudine sumpta non tantum incumbit malis to-
lerandis, sed efciam propulsandis, quando recta ratio
id dictât. Denique hoc ipsum fatetur Arriaga (disp. 51 cit.
num. 19), ubi hoc ponit discrimen inter patientiam et forti-
tudinem, quod patientia non se extendit ad aggrediendas
difficultates malorum occurrentium, sed solum ad eas tole-
randas; at fortitudo utrumque praestat, quia non tantum

mala occurrentia strenue suffert, sed etiam
it eis obviametpericulaaggreditur, quando recta
ratio id dictât agendum2

(Fortsetzung folgt)

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. P. Beat Reiser 0. S. B.: System der Philosophie. 1. Bd.

Forrnalphilosophie oder Logik. XVI u. 492 p. Verlagsanstalt
Benziger, Einsiedeln 1920.

Der Verfasser spricht sich über sein Ziel mit aller Klarheit
aus: „In dem Werke, dessen erster Band hier vorliegt, habe ich mir
das Ziel gesteckt, das philosophische System der thomistischen Schule
zu entwickeln. Es soll reine thomistische Philosophie sein.
Dadurch unterscheidet sich das Buch von vielen Erscheinungen der letzten
Jahrzehnte, deren Verfasser Philosophie auf aristotelischer, thomisti-
scher, scholastischer Grundlage zu lehren vorgeben, aber gerade in der
Lösung entscheidender Fragen von den Bahnen des Aquinaten und
seiner Schule abweichen. Ich will ferner das System der thomistischen

Philosophie darlegen. Dem Leser soll nicht bloß eine Anzahl
von Lehrsätzen in ihrem Nach- und Nebeneinander, sondern gerade
der Zusammenhang aller wesentlichen Lehrsätze, ihr Aus- und Ineinander,

geboten werden" (Vorwort p. V). Und der Verfasser bietet die
thomistische Lehre unter einer Form, unter der sie auch für den
genießbar ist, der die Jahre des offiziellen Philosophiestudiums schon
hinter sich hat, seine philosophischen Kenntnisse aber auffrischen und
vertiefen möchte. Denn nicht für die Schule, sondern für das Selbst-

1 Barth. M a s t r i us de Medulla, Disputationes theologicae
in tertium librum Sententiarum, disp. VII, quaest. 9, art. 1, Venetiis
1676, 474.

2 Vgl. besonders den Apologeticus pro Christiana fortitudine bei
Th. Raynaud, De virtutibus et vitiis. Lib. V, sect. 2, c. 8, Lug-
duni 1665, 678—689, worin er contra Machiavelli impietatem den
Beweis erbringt, daß der Christ trotz der ihm vom Evangelium
vorgeschriebenen mititas et humanitas et iniuriarum immemoria jene ani-
mositas besitzen und üben kann, quae cos est bellicae fortitudinis.


	Die Anschauung der katholischen Theologen über das Martyrium des Soldatentodes

