
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Hat der hl. Thomas einen Kommentar zum Hohenliede geschrieben?

Autor: Schumpp, Meinrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hat der hl. Thomas einen Kommentar 47

bringt als das Geschöpf. Deshalb kann man auch nicht
sagen, daß die motio der prima causa durch die causa se-
cunda als Materialursache determiniert, modifiziert,
spezifiziert werde, das heißt die causa secunda über die causa
prima stellen. Man kann nur sagen, der influxus divinus
werde durch die causa secunda gewissermaßen
determiniert, wie denn auch Thomas entweder die Wörtchen
quasi, quodam modo hinzufügt oder ausdrücklich bemerkt,
daß die in der geschöpflichen Potenz wirkende göttliche
Kraft sich schon von selbst nach dieser richte.

Es ist also, um das Ergebnis dieser Studie präzis
zusammenzufassen, das Geschöpf durch seine
spezifische Natur dazu da und fähig, daß bei seinen Wirken
der actus essendi so oder so konkret sich zeige, in dieser
oder jener Unterlage, in diesem oder jenem Subjekte, bei
einer Substanz oder bei einem Akzidens. Das ist der Sinn
des zitierten Wortes von Thomas: „Secunda agentia, quae
sunt quasi particularia et determinantia actionem primi
agentis, agunt, sicut proprios eflfectus, alias perfectiones,
quae determinant esse." Hingegen kommt der Kreatur als
proprius effectus das „esse" nicht zu; gewiß erstreckt
sich seine Kausalität direkt darauf, aber nur ut creatura
agit virtute eius, qui est ipsum esse.

HAT DER HL. THOMAS EINEN KOMMENTAR ZUM
HOHENLIEDE GESCHRIEBEN?

Von P. MEINRAD SCHÜMPP O. P.

Die Forschung über die echten Thomasschriften hat
durch das Werk Grabmanns „Die echten Schriften
des hl. Thomas von Aquin" (Münster i. W. 1920)
einen neuen Anstoß erhalten. Seine unvergleichliche Kenntnis
der handschriftlichen Bestände, seine ausgedehnte Belesenheit

in der einschlägigen Literatur, sein kritischer Sinn
haben in vielen Punkten neue sichere Ergebnisse zutage
gefördert. Auch die exegetischen Schriften des hl. Thomas
haben eine liebevolle Behandlung erfahren. Es ist ein
Verdienst Grabmanns, bzw. der beiden in den Thomasausgaben
enthaltenen Kommentare zum Hohenlied e Salomon inspiratur
divino spiritu und Sonet vox tua auf die gründliche Unter-



48 Hat der hl. Thomas einen Kommentar

suchung von WilhelmVrede, die beid^endemhl. Thomas

von Aquin zugeschriebenen Kommentare
zum Hohenliede (Berlin 1903) hingewiesen zu haben.
Diese Untersuchung war bisher für die Feststellung der
echten Thomasschriften nicht berücksichtigt worden. Es darf
als vollkommen sicher gelten, daß der Kommentar zum
Hohenliede, beginnend mit den Worten Salomon inspiratur,
nicht von Thomas herrühren kann, da er handschriftlich
schon früher vorkommt. Ebenso sicher darf gesagt werden,
daß auch der zweite Kommentar, beginnend mit Sonet vox
tua, den noch Mandonnet1 als echte Thomasschrift bezeichnet,
nicht von Thomas stammt, sondern von seinem Schüler
Agidius von Rom. Dafür hat Vrede vollkommen ausreichendes

handschriftliches Beweismaterial beigebracht.
Aberhatde nn wirklich der hl. Thomas einen

K o mm entar zum Höhenlied e geschrieben? Grabmann

bemerkt (p. 190): „Nun berichten die alten Kataloge
von Bartholomäus von Capua, Tolomeo von Lucca, Bernard
Guidonis und Johannes von Colonna sowie der Stamser
Katalog mit einer solchen Deutlichkeit und Einmütigkeit,
daß Thomas einen Kommentar zum Hohenliede verfaßt hat,
daß wir daran nicht wohl zweifeln dürfen." Grabmann
schließt seine Untersuchung mit der Feststellung: „Thomas

hat einen Kommentar zum Hohenliede geschrieben,
doch ist derselbe uns nicht bekannt" (p. 191).

In einer Besprechung des Grabmannschen Buches sagt
Bernhard Jansen S. J. (Theol. Revue 1921, Sp. 16): „Einer
entscheidenden Lösung harren noch folgende Punkte: Ob-
schon sich in den Druckausgaben zwei Kommentare zum
Hohenliede finden, ist doch der einzig echte noch nicht
gefunden." Vrede, der dieselbe Frage behandelt, drückt sich
vorsichtiger aus. Nachdem er die ihm erreichbaren alten
Kataloge und Biographen befragt, kommt er zu dem Schluß :

„Ziehen wir nun das Resultat aus dieser Übersicht, so finden
wir, daß allerdings die der Zeit unseres Heiligen am nächsten
stehenden Geschichtsschreiber, wie Ptolomäus de Lucca,
Nikolaus Trivetus, Guillelmus de Thocco und der Katalog
des Johannes de Columna (in seiner Originalpartie) einen
Kommentar des hl. Thomas zum Hohenliede nicht kennen.

1 Mandonnet: Des écrits authentiques de S. Thomas d'Aquin,
2. ed. Fribourg 1910.



zum Hohenliede geschrieben? 49

Jedoch schon um 1320 tauchen die Nachrichten über einen
solchen auf — zuerst bei Bartholomäus de Capua — und
die späteren Chronisten wissen sämtlich von einem
Kommentar zum Canticum zu berichten. Da es nun feststeht,
daß die ältesten Verzeichnisse in manchen Punkten
unvollständig sind, so ist aus der Tatsache, daß in denselben
ein Kommentar zum Hohenliede nicht erwähnt wird, kein
strikter Beweis gegen die Echtheit eines solchen zu führen.
Immerhin ist volle Sicherheit aus den Nachrichten bei den
alten Autoren nicht zu erlangen" (a. a. 0., p. 8).

Demgegenüber glauben wir, daß man
gerade auf Grund der ältesten Nachrichten über
die echten Thomasschriften mit der Möglichkeit,

ja mit der Wahrscheinlichkeit rechnen
muß, daß Thomas überhaupt keinen Kommentar
zum Hohenliede geschrieben hat.

Dem Beweise dieses Satzes seien die nachfolgenden
Zeilen gewidmet.

Einer der ältesten und wichtigsten Kataloge ist
derjenige des Tholomeus von Lucca, dem Grabmann selbst
einen sehr hohen Zeugniswert beilegt. Tholomeus war ja
Beichtvater und Schüler des hl. Thomas und stand lange
Zeit mit ihm in vertrautem Verkehr, so daß er wohl
imstande war, genaue Angaben zu machen. Als Historiker
werden ihm mit Recht Gewissenhaftigkeit und Sorgfalt
nachgerühmt, wie dies insbesondere B. Schmeidler dargetan
hat1. Tholomeus nun weiß trotz der gegenteiligen Behauptung

Grabmanns (p. 190) nichts von einem
Hoheliedkommentar des hl. Thomas. Und das ist um so auffallender,
als wir gewiß bei dem Verfasser des Exaëmeron? ein
gewisses Interesse für die exegetischen Arbeiten des hl. Thomas

voraussetzen dürfen. Hat er doch bezüglich des
Jobkommentars die Bemerkung hinzugefügt: Sed raro invenitur.
Würde er nicht auch, so dürfen wir wohl fragen, sorgfältig
und gewissenhaft den Kommentar zum Hohenliede vermerkt
haben, da doch dieses Buch im ganzen Mittelalter sich
besonderer Wertschätzung erfreute?

1 Studien über Tholomäus von Luoca (Neues Archiv der Gesellschaft

für ältere deutsche Geschichtskunde XXIII, 1908).
2 Fr. Tholomaei de Lucca Ord. Praed. S. Thomae Aq. olim disci-

puli deinde episcopi Torceilani Exaëmeron Ed. Pius Thomas Masetti
Senis 1880.

Divas Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXX V.) 4



50 Hat der hl. Thomas einen Kommentar

Es muß ferner als auffallend bezeichnet werden, daß
der englische Dominikaner Nikolaus Trevet, der seinen
Katalog zwischen 1319 und 1323 geschrieben, einen
Hoheliedkommentar des hl. Thomas nicht erwähnt. Mandonnet
meint zwar: „Le catalogue de Nicolas Trevet n'est autre
que celui du procès de canonisation c'est à dire l'Officiel1."
Infolge einer anderen Gruppierung und Anordnung seien
dann einige Nummern in Wegfall gekommen oder vielleicht
von den Schreibern ausgelassen worden, darunter auch der
Kommentar zum Hohenlied. Sollte die Annahme nicht
näherliegen, Nikolaus habe in Paris, wo er seine Studien
gemacht, sich über die Werke des hl. Thomas genaue
Informationen besorgt? Nikolaus war nicht nur ein wirklicher
Historiker, wie seine Annales beweisen, sondern auch ein
Exeget, wie seine unveröffentlichten Kommentare dartun 2.

Dem entspricht es vollkommen, daß er in seinem Katalog
nicht eine bloße Abschrift anderer Kataloge gibt, sondern
eine Arbeit, die sich mit anderen berühren mag, aber
dennoch selbständigen Wert besitzt3. So hat er beispielsweise
den Jobkommentar aufgenommen, den Bartholomäus von
Capua ausgelassen hat. Èerner bietet er über die Quodlibeta.
eigene Angaben. Demnach dürfen wir wohl auch seinem
Schweigen über einen Kommentar des hl. Thomas zum
Hohenliede einige Bedeutung beimessen.

Desgleichen fehlt in dem sogenannten Ambrosianischen
Katalog die Bezeugung des Hoheliedkommentars. Nach
Mandonnet geht auch dieser Katalog auf denjenigen des Bartholomäus

von Capua zurück und wäre die Auslassung des „In
Cantica" entweder ein Beweis für die geringe Sorgfalt des
Verfassérs oder den schlechten Zustand der Handschrift, die
er benützte. Wenngleich die Bedeutung dieses Kataloges
nicht sehr groß sein mag, so können wir ihm doch wohl
eine Bestätigung unserer.Ansicht entnehmen, daß man eben
nicht in allen Kreisen davon überzeugt war, daß der hl. Thomas
wirklich einen Kommentar zum Hohenliede geschrieben habe.

Diesen drei Katalogen schließen sich zwei alte
Lebensbeschreibungen des hl. Thomas an, in denen sich Verzeichnisse

seiner Werke finden, die Vita des Wilhelm von Tocco

1 A. a. O., p. 47.
2 Cf. Quetif-Echard Scriptores Ord. Praed. I, p. 561.
3 Auch Grabmann und Pelster haben sich für die Selbständigkeit

des Nikolaus Trivetus ausgesprochen.



zum Hohenliede geschrieben? 51

lind die Yita des Peter Calo, Pelster hat unlängst eine
Untersuchung über die ältesten Biographien des hl. Thomas
angestellt, deren Ergebnis er in den Worten zusammenfaßt1:
„Das Werk Wilhelms von Tocco ist und bleibt mit den
Angaben des Chronisten Tholomeus von Lucca die zeitlich
erste und sachlich wichtigste zusammenhängende
Lebensbeschreibung des Aquinaten ; die stilistisch weit mehr
vollendete Arbeit des Bernard Gui dagegen hängt in fast allen
Teilen von Wilhelm von Tocco ab, während der Legende
des Petrus Calo beinahe ausschließlich ein gewisser
textkritischer Wert zukommt." Die Streitfrage nach dem
Abhängigkeitsverhältnis dieser alten Yiten soll hier nicht weiter
verfolgt werden ; wie man sie auch lösen mag, man wird
der Biographie des Wilhelm von Tocco eine ganz
hervorragende Bedeutung nicht absprechen können. Wilhelm nun
weiß von einem geschiiebenen Kommentar des hl. Thomas
zum Hohenliede nichts, da er in seinem Katalog nur die
Werke nennt: „Catena aurea super quatuor Evangelia, Postilla
in Ev. St. Johannis, in epistola St. Pauli, in Isaiam, super
magnam partem Psalterii, super Job ad literam." Dagegen
berichtet uns Wilhelm von Tocco aus den letzten Lebenstagen

des hl. Thomas, daß er, obwohl schon sehr leidend, auf
den Wunsch der Mönche von Fossanova ihnen kurz das
Hohenlied erklärt habe („breviter eis exposuit Cantica Canti-
corum"). Schon Echard und de Rubeis2 hat erkannt, daß
Thomas unmöglich einen der ihm zugeschriebenen Kommentare

auf dem Sterbebette verfaßt haben könne, daß es sich
hier überhaupt nicht um einen Kommentar im eigentlichen
Sinne handeln könne, und sowohl Yrede wie Grabmann
haben sich dieser Meinung mit Recht angeschlossen. „Seine
Worte werden vielmehr dahin zu deuten sein, daß der Heilige
in den letzten Tagen seiner Krankheit, wo seine Seele mit
Sehnsucht die Ankunft des himmlischen Bräutigams erwartete,
das Hohenlied voq der himmlischen Liebe zum Gegenstand

1 Pelster: „Die älteren Biographien des hl. Thomas von Aquino",
Zeitschrift für katholische Theologie 1921, p. 242ff, 336ff.

2 De Rubeis: Dissertationes Criticae in S. Thomam Aq. Diss. II.
Cap. II. „Hinc etiam superiora. Guillelmi de Tocco verba sic intelligenda
censet Echardus, ut nonnisi versiculos quosdam libri Canticorum
monacliis petentibus quoad permittebat aliquando morbus, quibusdam
collationibus oxposuerit S. Doclor; quas ex eius ore exceptas monachi
illi sibi privatim scripserint, sed non ediderint."

4*



52 Hat der hl. Thomas einen Kommentar

seiner erbaulichen Betrachtung machte. Dabei hat er den
Mönchen, die an seinem Lager weilten, die dunklen und
geheimnisvollen Stellen desselben kurz erklärt1," Wenn man
bedenkt, daß Wilhelm von Tocco sich mehrere Monate in
Fossanova aufhielt und dort Gelegenheit hatte, im täglichen
Verkehr mit den Mönchen sich über alle Ereignisse der
letzten Lebenstage des hl. Thomas aufs genaueste zu
unterrichten, so wird man keinen vernünftigen Grund finden, an
der Wahrheit seiner Mitteilungen zu zweifeln, zumal auch
Peter Calo sich ganz ähnlich ausdrückt und von einem eigentlichen

Hoheliedkommentar nichts berichtet2.
Wir dürfen demnach sagen, daß nach dem ältesten und

zuverlässigsten Biographen der hl. Thomas wohl eine
Erklärung des Hohenliedes gegeben hat, aber erst auf seinem
Krankenlager und nur mündlich im vertrauten Gespräch
mit den um sein Leben treubesorgten Mönchen, gewissermaßen

als eine Vorbereitung zum Tode.
Von hier aus begreift sich leicht, wie in weniger gut

unterrichteten Kreisen die Meinung aufkommen konnte, der
hl. Thomas habe einen eigentlichen Kommentar zum Hohën-
liede geschrieben. Die Kunde verbreitete sich schnell, der
große Meister habe das Höchste gewagt und noch vor seinem
Tode jenes Lied erklärt, das in seiner allegorischen
Ausdeutung dem Mittelalter vor allem lieb und teuer war. Dabei
wurde wohl nicht immer scharf geschieden zwischen einer
strengen fortlaufenden Erklärung eines Kommentars, und
einer mündlichen unvollständigen Erklärung einzelner Stellen,
wie sie Thomas auf seinem Krankenlager gab. Viel leichter
läßt sich auf Grund dieser von Wilhelm von Tocco und
Peter Calo mitgeteilten Erinnerung aus den letzten Lebenstagen

des hl. Thomas die Aufnahme eines Hoheliedkommentars

in einige Kataloge erklären, als die Auslassung
desselben in den anderen, insbesondere demjenigen des
Tholomeus de Lucca, der einer der ersten und zuverlässigsten

ist.
Auch in den Katalogen, die einen Hoheliedkommentar

aufgenommen haben, schimmert zuweilen noch der eigentliche

Ursprung dieser Überlieferung durch, insofern sie
diesen Kommentar außer der Reihe der Schriftkommentare

1 Vrede a. a. O., p. 5.
2 Prümmer, Fontes vitae S. Thomae Aquinatis I, Tolosae 1911



zum Hohenlieds geschrieben? 53

ansetzen. So hat schon de Rubeis bemerkt, daß der Katalog
des Johannes de Colonna später überarbeitet sein müsse —
jedenfalls gilt das von der Notiz, die die Kanonisation des
hl. Thomas erwähnt — und es insbesondere als
unwahrscheinlich bezeichnet, daß Johannes de Colonna die
Aufzählung der exegetischen Schriften des hl. Thomas mit der
Bemerkung geschlossen hätte : Ista superius scripsit super
libros veteris testamenti, um dann ganz gegen Ende seines
Kataloges wiederum hinzuzufügen: In Cantica Canticorum.
Diese Angabe ist nach de Rubeis, dem Yrede gefolgt ist,
ein späterer Zusatz. Grabmann hat auf Grund der
Forschungen Sabbadinis dem Katalog des Johannes de Colonna
einen besonders hohen Zeugniswert beigelegt und ich
bedauere deshalb nicht feststellen zu können, ob die
Forschungen Sabbadinis die scharfsinnige Annahme de Rubeis
bestätigt haben oder nicht. Im ersteren Falle tritt sein
Zeugnis entscheidend dem Zeugnis des Tholomeus de Lucca,
Nikolaus Trivetus, Wilhelm von Tocco zur Seite. Im letzteren
Falle läßt es wenigstens erkennen, daß der Hoheliedkommentar

des hl. Thomas außerhalb der Reihe seiner
exegetischen Schriften steht und in die letzte Zeit seines Lebens
verlegt wurde. Dasselbe läßt die Bemerkung des hl. Antonin
erkennen1: Et super Cantica Canticorum multum tarnen
breviter et ad literam. Circa finem vitae scripsit.

Auch die Fassung der Legende von Sixtus von Sie na,
die so viel Verwirrung angerichtet hat, läßt noch den
ursprünglichen Tatbestand erkennen. Darnach hätte Thomas
auf dem Sterbebette die zweite Erklärung des Hohenliedes
gegeben, nämlich den ihm zugeschriebenen Kommentar Salomon

inspiratus2. Die älteste und zuverlässigste Tradition,
wie sie bei Tholomeus von Lucca, Wilhelmus von Tocco,
Nikolaus Trivetus, Johannes de Colonna sich findet, wußte
nichts von einem geschriebenen Hoheliedkommentar, sondern
nur von einer mündlichen Erklärung auf dem Sterbebett.
Dieser Tradition ging gleichzeitig eine andere zur Seite,
weniger genau und zuverlässig, die aus der mündlichen
Erklärungeinen eigentlichen geschriebenen Kommentar machte.
Und Sixtus von Siena vereinigte diese beiden Traditionen,

1 S. Antoninus Chronicorum tertia pars, Titulus 18, c. 11. Ed.
Lugdun. 1586, t. III, p. 84—86.

2 Sixtus von Siena: Bibliotheca sancta, Venetiis 1566, p. 478.



54 Hat der hl. Thomas einen Kommentar

indem er dem hl. Thomas die beiden Kommentare zuwies,
die bis heute unter seinem Namen in den Thomasausgaben
stehen.

Will man diesen Argumenten gegenüber auf die
Tatsache hinweisen, daß der Hoheliedkommentar doch in einer
großen Zahl alter Kataloge enthalten ist, z B. der Tabula
(Stamser Katalog), dem Katalog des Bartholomäus von Capua,
des Bernard Guidonis u. a., so sei zur Erwiderung auf ein
interessantes Gegenstück hingewiesen. Der Katalog des
Bartholomäus von Capua, Katalog des Nikolaus Trivetus,
die Tabula, der Katalog Harley erwähnen außer der Catena
aurea super IV Evangelia und der Lectura super Matthaeum
und super Johannem noch eine Expositio super 4 Evangelia.
also eigentliche Kommentare über die vier Evangelien und
Mandonnet1 hält diese Angabe für richtig und hofft, es könnten
diese vollkommen unbekannt gebliebenen Kommentare eines
Tages wieder gefunden werden. Grabmann erwidert darauf
sehr gut2: „Nach meiner Uberzeugung ist es auch nicht
denkbar, daß so umfassende exegetische Arbeiten des hl. Thomas

den Katalogen eines Tolomeo und Bernard Guidonis
gänzlich hätten unbekannt bleiben können. Ebensowenig
ist es auch einzusehen, wie von diesen exegetischen Werken
jegliche Spur in der handschriftlichen Überlieferung
verloren gegangen sein kann. Bis dieser zweite Evangelienkommentar

nicht in einer unanfechtbaren Handschrift
aufgefunden ist, steht nach dem Gesagten die Präsumption
dafür, daß Thomas eine solche zweite Evangeliumerklärung
überhaupt nicht geschrieben hat." Dasselbe Argument nehmen
wir auch für den Hoheliedkommentar in Anspruch. Daß
dieser einer Anzahl von Katalogen, insbesondere dem des
Tholomeus von Lucca, unbekannt geblieben ist, erweckt von
vornherein Bedenken. Daß er von den übrigen aufgenommen
worden ist, erklärt sich leicht und zwanglos als eine
naheliegende Erweiterung der von Wilhelm von Tocco berichteten

Tatsache aus den letzten Tagen des hl. Thomas. Das
stärkste Argument aber bildet das Fehlen jeglicher
handschriftlicher Bezeugung. Wenn ein Mann wie Grabmann
nur eine Handschrift kennt von einem nicht ausschlaggebenden

Beweisalter, in der ein Hoheliedkommentar Tho-

• P. 1431.
2 P. 82 f.



Die Anschauung der katholischen Theologen 55

mas zugewiesen ist1, mit einem anderen Initium als den
beiden bekannten Salomon inspiratus und Sonet vox tua. Ein
Hobeliedkommentar des hl. Thomas konnte nicht gänzlich
unbeachtet und unbekannt bleiben.

Jedenfalls dürfte so viel aus dem Vorstehenden sich
ergeben, daß man nicht mit voller Sicherheit sagen kann,
Thomas habe einen Kommentar zum Hohenliede geschrieben.
Man wird vielmehr mit der Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit

rechnen müssen, daß er erst im Angesichte des Todes
die tiefen Geheimnisse dieses Buches enthüllte, so wie seine
große von der Ewigkeit schon ganz erfüllte Seele sie schaute.

DIE ANSCHAUUNG DER KATHOLISCHEN
THEOLOGEN ÜBER DAS MARTYRIUM DES SOLDATEN¬

TODES

Von Dr. MICHAEL RACKL

I
Die Begriffe „Martyrium" und „Märtyrer" haben in

der Auffassung des christlichen Glaubens und der
kirchlichen Theologie im Laufe der Jahrhunderte interessante
Wandlungen durchgemacht. An und für sich bedeutet
„Martyrium", abzuleiten von dem griechischen Wort pap-
ruptov, nichts anderes als „Zeugnis"; und „Märtyrer",
stammend von pdpruç, heißt „Zeuge". Märtyrer im allgemeinen
ist also — auch nach dem Sprachgebrauch der Heiligen
Schrift des Alten und Neuen Testamentes — derjenige der
Zeugnis ablegt für eine Wahrheit oder Tatsache, vor Gericht
oder anderswo, schriftlich oder mündlich. In der christlichen

Literatur erfährt aber der Begriff „Märtyrer" sehr
bald eine Einengung, indem er mit Vorzug auf die
Zeugen der christlichen Wahrheit und weiterhin nur
auf diejenigen angewendet wird, die ihr Zeugnis für den
christlichen Glauben mit ihrem Tode besiegelten2:
Martyrium vi vocis idem est quod testimonium, gene-
ratim abstrahendo a materia, circa quam fertur. Ex usu

1 P. 191.
2 Die Belege hiefür. habe ich gesammelt in meinem Schriftchen :

„Ist der Tod fürs Vaterland ein Martyrium?" (Eichstätt 1917, 10—14).


	Hat der hl. Thomas einen Kommentar zum Hohenliede geschrieben?

