
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Göttliche und geschöpfliche Kausalität

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44 Göttliche und geschöpfliche Kausalität

hat G-redt zuerst die Streitfrage präzis gestellt, seine Gegner
ruhig zum Worte kommen lassen, dann die Beweisvoraus-
setzungen zugrunde gelegt, daraus die Beweise für seine
These mit logischer Strenge verkettet und endlich dem
Gegner noch einmal das Wort gegeben, um ihm Punkt für
Punkt auf seine Einwände zu antworten, Gewiß wird auch
Gredt nicht jedermann überzeugen. Aber kein objektiv
denkender Kritiker wird das Werk ohne den Eindruck auf
die Seite legen, daß hier zielbewußt, stofïbeherrschend und
gründlich gearbeitet worden ist.

Freiburg (Schweiz), 27. April 1921.

GÖTTLICHE UND GESCHÖPFLICHE KAUSALITÄT
Von P. Dr. GKEGOft VON HOLTUM 0. S. B.

Im göttlichen Intellekt steht zuerst, insofern die göttliche

Wesenheit als Exemplarursache sich bietet, die
Konzeption aller einzelnen Wesenheiten, die aus der realen
und einzigen Wesenheit Gottes ihre Ableitung haben. Und
weil die göttliche Wesenheit die mit dem actus essendi
identische Wesenheit ist, ergibt sich für die Konzeption des

göttlichen Intellektes die Konzeption aller einzelnen Wesenheiten

nur als die Konzeption von Wesenheiten, die mit
der Existenz nicht realidentisch sind. Daraus ist mit aller
Evidenz folgerichtig, daß die Exemplar ursächlichkeit

formell auf das Begriffliche der Wesenheiten geht,
der actus essendi nur indirekt (in obliquo) sich uns zeigt.
Anders, umgekehrt, verhält es sich mit der effizienten
Ursächlichkeit des Schöpfers; sie geht offenbar direkt —
formell auf den actus essendi; nur indirekt wird von ihr
das berührt, was Träger des actus essendi in unzähligen
Fällen ist. Nur in dem esse und durch das esse wird bei
der göttlichen schöpferischen Tätigkeit auch das Begriffliche,

die Wesenheit, erfaßt.
Daß daraus sich mit aller Evidenz der reale Unterschied

von Wesenheit und Dasein in den Geschöpfen
ergibt, sollte doch nicht geleugnet werden.

Worauf bezieht sich nun formell die geschöpfliche
Kausalität? Auch auf den actus essendi, soweit sich das
Geschöpf in seiner Kausalität auf ihn beziehen kann? Dafür
scheint zu sprechen, daß alle effiziente Kausalität der Ge-



Göttliche und geschöpfliche Kausalität 45

schöpfe doch der göttlichen nachgebildet ist. Bezieht sich
also die göttliche Kausalität formell auf den actus essendi,
so muß dasselbe auch für das G-eschöpf zutreffen, insoweit
das Geschöpf als Geschöpf die Produktion des actus essendi
sein Eigen nennen kann. Das würde also ergeben, daß das
Geschöpf formell sich auf die Hervorbringung des actus
essendi in Abhängigkeit von Gott bezieht. Ferner ist
der actus essendi nicht der Ab s c hluß im Prozeß der
Kausalität? Dient nicht ihm alles andere? Also muß doch auch
die Kausalität auf ihn als den „finis formalis" gerichtet
sein; er unterordnet sich das andere. Demgemäß würde
sich also die Kausalität der Geschöpfe nur indirekt auf
die Produktion dessen beziehen, was dem actus essendi als
Träger dient. Das wäre z. B. bei den immanenten Akten
des Menschen das im Akte, was durch die Spezies der
Potenz bestimmt ist, der der Akt entfließt. Dagegen
spricht aber, möchte man meinen, folgende Stelle aus Thomas,

S. c. Gent. III, c. 66, ratione 5: „Item, secundum
ordinem causarum est ordo eflectuum. Primum autem in
omnibus effectibus est esse, nam omnia alia sunt deter-
minationes ipsius. Igitur esse est poprius effectus primi
agentis, et omnia alia agunt ipsum, in quantum agunt in
virtute primi agentis; secunda autem agentia, quae sunt
quasi particulares et déterminantes actionem primi agentis,
agunt sicut proprios effectus alias perfectiones, quae
determinant ipsum esse." Es scheint also, daß, nach dieser Stelle
zu urteilen, Thomas die geschöpfliche Kausalität sich formell
auf die spezifische Entität — die perfectiones specifieae —
erstrecken läßt, entsprechend dem, was er qu. 3 de Pot. a. 1

lehrt: „In nulla re includuntur actus et perfectiones omnium
eorum, quae sunt in actu ; sed quaelibet illarum habet actum
determinatum ad unum genus et ad unam speciem, et inde
est, quod nulla earum est activa entis secundum quod est
ens, sed eius entis secundum quod est hoc ens, determinatum

in hac velilla specie: nam agens agit sibi simile. Et
ideo agens naturale non producit simpliciter ens, sed ens
praeexistens et determinatum ad hoc vel ad aliud, utpote
ad speciem ignis vel ad albedinem vel ad aliquid huiusmodi."
Aber der zitierten Stelle (S. c. Gent. III, c. 66) widerspricht
wieder ganz offenbar eine andere Stelle, in der er als die
Wirkung, zu der die Geschöpfe unter Unterordnung unter die
prima causa hinanreichen, das „esse" nennt; und diese



46 Göttliche und geschöpfliche Kausalität

Stelle geht der unmittelbar vorher zitierten direkt voraus?
sie lautet : „Ultimum in bonitate et perfeetione inter ea, in
quae potest agens secundum, est illud, in quod potest ex
virtute agentis primi; nam complementum virtutis agentis
secundi est ex virtute agentis primi, Quod autem est in
omnibus perfectissimum, est esse ; quaelibet enim natura vel
forma perficitur per hoc, quod est actu, et comparatur ad
esse in actu sicut potentia ad actum ipsum. Tgitur esse est,,
quod agentia secunda agunt in virtute primi agentis." Daraus
ergibt sich mit aller Deutlichkeit, daß Thomas die perfectiones,
qua6 determinant ipsum esse, von der Kreatur nur um
dessentwillen hervorgebracht werden läßt, weil sie bis
zur Produktion des actus essendi selber hinanreicht, nämlich

in Abhängigkeit von der prima causa, was, wie gesagt,
einen vernünftigen Sinn nur bei der Annahme hat, Themas
habe den realen Unterschied zwischen Wesenheit und
Dasein gelehrt. Es geht also direkt auch die geschöpfliche
Kausalität auf den actus essendi in Abhängigkeit von der
prima causa, indirekt aber geht sie auf das Substrat des
actus essendi. Insofern dann die auf das Substrat gerichtete
Kausalität des Geschöpfes ins Auge gefaßt wird, trifft zu,
was Gredt (Elementa philos. Tom. II, p. 229) lehrt: „In-
eipienda a gradu specific©, quem per se primo attingit causa
secunda, attingit omnes gradus in se contentos. "

Wichtig ist es, noch folgendes hervorzuheben: Es ist
wahr, daß das an sich unbestimmte esse zu einem bestimmten
actus essendi durch das bestimmte spezifische Substrat wird,
sei dieses nun Substanz oder Akt, Deshalb hat die Entität
unzweifelhaft eine bestimmte Macht der Determination
beziehungsweise des actus essendi, ähnlich wie auch die materia
prima quantitate signata eine Determinationsmacht für die
Form hat, insofern diese im allgemeinen erscheint ; sie läßt
dieselbe zu dieser numerischen Form werden. Ferner: die
Causa materialis hat wahren Einfluß auf das „esse", nicht
zwar der Form, wohl aber des Ganzen, und so durch das
Ganze auoh auf das „esse" der Form; so hat auch das spezifische

Substrat des actus essendi zwar keinen direkten Einfluß

auf diesen, wohl aber auf das Ganze dieses bestimmte
Seiende und so hat es auch Einfluß auf den actus essendi.
Vor allem muß aber hervorgehoben werden, daß das
Geschöpf keinerlei Einfluß auf die motio divina hat, unter deren
Kraft es das „esse" hervorbringt und die dasselbe hervor-



Hat der hl. Thomas einen Kommentar 47

bringt als das Geschöpf. Deshalb kann man auch nicht
sagen, daß die motio der prima causa durch die causa se-
cunda als Materialursache determiniert, modifiziert,
spezifiziert werde, das heißt die causa secunda über die causa
prima stellen. Man kann nur sagen, der influxus divinus
werde durch die causa secunda gewissermaßen
determiniert, wie denn auch Thomas entweder die Wörtchen
quasi, quodam modo hinzufügt oder ausdrücklich bemerkt,
daß die in der geschöpflichen Potenz wirkende göttliche
Kraft sich schon von selbst nach dieser richte.

Es ist also, um das Ergebnis dieser Studie präzis
zusammenzufassen, das Geschöpf durch seine
spezifische Natur dazu da und fähig, daß bei seinen Wirken
der actus essendi so oder so konkret sich zeige, in dieser
oder jener Unterlage, in diesem oder jenem Subjekte, bei
einer Substanz oder bei einem Akzidens. Das ist der Sinn
des zitierten Wortes von Thomas: „Secunda agentia, quae
sunt quasi particularia et determinantia actionem primi
agentis, agunt, sicut proprios eflfectus, alias perfectiones,
quae determinant esse." Hingegen kommt der Kreatur als
proprius effectus das „esse" nicht zu; gewiß erstreckt
sich seine Kausalität direkt darauf, aber nur ut creatura
agit virtute eius, qui est ipsum esse.

HAT DER HL. THOMAS EINEN KOMMENTAR ZUM
HOHENLIEDE GESCHRIEBEN?

Von P. MEINRAD SCHÜMPP O. P.

Die Forschung über die echten Thomasschriften hat
durch das Werk Grabmanns „Die echten Schriften
des hl. Thomas von Aquin" (Münster i. W. 1920)
einen neuen Anstoß erhalten. Seine unvergleichliche Kenntnis
der handschriftlichen Bestände, seine ausgedehnte Belesenheit

in der einschlägigen Literatur, sein kritischer Sinn
haben in vielen Punkten neue sichere Ergebnisse zutage
gefördert. Auch die exegetischen Schriften des hl. Thomas
haben eine liebevolle Behandlung erfahren. Es ist ein
Verdienst Grabmanns, bzw. der beiden in den Thomasausgaben
enthaltenen Kommentare zum Hohenlied e Salomon inspiratur
divino spiritu und Sonet vox tua auf die gründliche Unter-


	Göttliche und geschöpfliche Kausalität

