Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Gottliche und geschopfliche Kausalitat
Autor: Holtum, Gregor von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

44 : Gottliche und geschoptliche Kausalitit

hat Gredt zuerst die Streitfrage prézis gestellt, seine Gegner
ruhig zum Worte kommen lassen, dann die Beweisvoraus-
setzungen zugrunde gelegt, daraus die Beweise fiir seine
These mit logischer Strenge verkettet und endlich dem
Gegner noch einmal das Wort gegeben, um ihm Punkt fiir
Punkt auf seine Einwinde zu antworten. Gewifl wird auch
Gredt nicht jedermann iiberzeugen. Aber kein objektiv
denkender Kritiker wird das Werk ohne den Eindruck auf
die Seite legen, daff hier zielbewufit, stoftbeherrschend und
griindlich gearbeitet worden ist, |

Freiburg (Schweiz), 27. April 1921,

GOTTLICHE UND GESCHOPFLICHE KAUSALITAT
Von P. Dr. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

Im goéttlichen Intellekt steht zuerst, insofern die gott-
liche Wesenheit als Exemplarursache sich bietet, die Kon-
zeption aller einzelnen Wesenheiten, die aus der realen
und einzigen Wesenheit Gottes ihre Ableitung haben. Und
weil die gottliche Wesenheit die mit dem actus essendi
identische Wesenheit ist, ergibt sich fiir die Konzeption des
gottlichen Intellektes die Konzeption aller einzelnen Wesen-
heiten nur als die Konzeption von Wesenheiten, die mit
der Existenz nicht realidentisch sind. Daraus ist mit aller
Evidenz folgerichtig, dafl die Exemplarurséchlich-
keit formell auf das Begriffliche der Wesenheiten geht,
der actus essendi nur indirekt (in obliquo) sich uns zeigt.
Anders, umgekehrt, verhilt es sich mit der effizienten
Urséchlichkeit des Schopfers; sie geht offenbar direkt —
formell auf den actus essendi; nur indirekt wird von ihr:
das beriihrt, was Tréager des actus essendi in unzihligen
Fallen ist, Nur in dem esse und durch das esse wird bei
der gottlichen schopferischen Tétigkeit auch das Begriff-
liche, die Wesenheit, erfaflt..

Da daraus sich mit aller Evidenz der reale Unter--
schied von Wesenheit und Dasein in den Geschopfen er-
gibt, sollte doch nicht geleugnet werden.

Worauf bezieht sich nun formell die geschépfliche
Kausalitit? Auch auf den actus essendi, soweit sich das.
Geschopf in seiner Kausalitat auf ihn beziehen kann? Dafiir-
scheint zu sprechen, dafl elle effiziente Kausalitit der Ge-



Gottliche und geschopfliche Kausalitit 45

schopfe doch der gottlichen nachgebildet ist, Bezieht sich
also die géttliche Kausalitdt formell auf den actus essendi,
so mufd dasselbe auch fiir das Geschdpf zutreffen, insoweit
das Geschopf als Geschopf die Produktion des actus essendi
sein Kigen nennen kann, Das wiirde also ergeben, daff das
Geschopf formell sich auf die Hervorbringung des actus
essendi in Abhangigkeit von Gott bezieht. Ferner ist
der actus essendi nicht der Abschlufd im Prozefl der Kau-
galitit? Dient nicht ihm alles andere? Also mufd doch auch
die Kausalitdt auf ihn als den ,finis formalis“ gerichtet
sein; er unterordnet sich das andere. Demgemild wiirde
sich also die Kausalitdt der Geschépfe nur indirekt auf
die Produktion dessen beziehen, was dem actus essendi als
Trager dient. Das wire z. B, bei den immanenten Akten
‘des Menschen das im Akte, was durch die Spezies der
Potenz bestimmt ist, der der Akt entflieft. Dagegen
spricht aber, mdéchte man meinen, folgende Stelle aus Tho-
was, 8. c¢. Gent. III, c. 66, ratione 5: ,Item, secundum
ordinem causarum est ordo effectuum. Primum autem in
omnibus effectibus est esse, nam omnia alia sunt deter-
minationes ipsius. Igitur esse est poprius effectus primi
agentis, et omnia alia agunt ipsum, in quantum agunt in
virtute primi agentis; secunda autem agentla., quae sunt
quasl particulares et determinantes actionem primi agentis,
agunt sicut proprios effectus alias perfectiones, quae deter-
minant ipsum esse.“ KEs scheint also, dafl, nach dieser Stelle
zu urteilen, Thomas die geschopfliche Kausalitét sich formell
auf die spezifische Entitit — die perfectiones specificae —
erstrecken léfit, entsprechend dem, was er qu. 3 de Pot. a, 1
lehrt: ,In nulla re includuntur actus et perfectiones omnium
eorum, quae sunt in actu; sed quaelibet illarum habet actum
determinatum ad unum genus et ad unam speciem, et inde
est, quod nulla earum est activa entis secundum quod est
ens, sed eius entis secundum quod est hoc ens, determina-
tum in hac vel illa specie: nam agens agit 51b1 simile. Et
ideo agens naturale non producit simpliciter ens, sed ens
Praeexistens et determinatum ad hoc vel ad aliud, utpote
ad speciem 1gn1s vel ad albedinem vel ad aliquid humsmoch

Aber der zitierten Stelle (S. c. Gent. III, c. 66) widerspricht
wieder ganz offenbar eine andere Stelle, in der er als die
erkung, zu der die Geschopfe unter Unterordnung unter die
prima causa hinanreichen, das ,esse“ nennt; und diese



46 Gottliche und geschdptliche Kausalitit

Stelle geht der unmittelbar vorher zitierten direkt voraus;
sie lautet: ,Ultimum in bonitate et perfectione inter ea, in
quae potest agens secundum, est illud, in quod potest ex
virtute agentis prlml, nam complementum virtutis agentis
secundi est ex virtute agentis primi, Quod autem est in
omnibus perfectissimum, est esse; quaelibet enim natura vel
forma perficitur per hoc, quod est actu, et comparatur ad
esse in actu sicut potentia ad actum 1plum Tg1tur esse est,
quod agentia secunda agunt in virtute primi agentis, * Daraus
ergibt sich mit aller Deutlichkeit, dafd Thomas die perfectiones,
quae determinant ipsum esse, von der Kreatur nur um
dessentwillen hervorgebracht werden 1dfit, weil sie bis
zur Produktion des actus essendi selber hlnanrelcht nim-
lich in Abhéingigkeit von der prima causa, was, wie gesagt
einen verniinftigen Sinn nur bei der Annshme hat, Thomas
habe den realen Unterschied zwischen Wesenhelt und Da-
sein gelehrt. Es geht also direkt auch die geschépfliche
Kausalitit auf den actus essendi in Abhéingigkeit von der
prima causa, indirekt aber geht sie auf das Substrat des
actus essendi. Insofern dann die auf das Substrat gerichtete
Kausalitit des (Geschopfes ins Auge gefallt wird, trifft zu,
was Gredt (Elementa philos. Tom. II p. 229) lehrt: In-
cipienda a gradu specifico, quem per se primo attingit causa
secunda, attingit omnes gradus in se contentos.“

Wichtig ist es, noch folgendes hervorzuheben: Es ist
wahr, dafl das an sich unbestimmte esse zu einem bestimmten
actus essendi durch das bestimmte spezifische Substrat wird,
sei dieses nun Substanz oder Akt. Deshalb hat die Entitit
unzweifelhaft eine bestimmte Macht der Determination be-
ziehungsweise des actus esgsendi, &hnlich wie auch die materia
prima quantitate signata eine Determinationsmacht fiir die
Form hat, insofern diese im allgemeinen erscheint; sie 1laft
dieselbe zu dieser numerischen Form werden., Ferner: die
Causa materialis hat wahren Einfluf} auf das ,esse“, nicht
zwar der Form, wohl aber des Ganzen, und so durch das
Ganze auch auf das ,esse* der Form; so hat auch das spezi-
fische Substrat des actus essendi zwar keinen direkten Bin-
flufl auf diesen, wohl aber auf das Ganze dieses bestimmte
Seiende und so hat es auch Einfluf auf den actus essendi,
Vor allem mufl aber hervorgehoben werden, dafd das Ge-
schopf keinerlei Einfluf auf die motio divina hat, unter deren
Kraft es das ,esse“ hervorbringt und die dasselbe hervor-



Hat der hl. Thomas einen Kommentar AT

bringt als das @eschopf. Deshalb kann man auch nicht
sagen, dafl die motio der prima causa durch die causa se-
cunda als Materialursache determiniert, modifiziert, spezi-
fiziert werde, das heift die causa secunda. iiber die causa
prima stellen. Man kann nur sagen, der influxus divinus
werde durch die causa secunda gewissermafien deter-
miniert, wie denn auch Thomas entweder die Wortchen
quasi, quodam modo hinzufiigt oder ausdriicklich bemerkt,
dafl die in der geschopflichen Potenz wirkende gottliche
Kraft sich schoa von selbst nach dieser richte.

Es ist also, um das Ergebnis dieser Studie prézis
zusammenzufassen, das Geschépf durch seine spezi-
fische Natur dazu da und féhig, dafl bei seinen Wirken
der actus essendi so oder so konkret sich zeige, in dieser
oder jener Unterlage, in diesem oder jenem Subjekte, bei
einer Substanz oder bei einem Akzidens. Das 1st der Sinn
des zitierten Wortes von Thomas: ,Secunda agentia, quae
sunt quasi particularia et determinantia actionem primi
agentis, agunt, sicut proprios effectus, alias perfectiones,
quae determinant esse. Hingegen kommt der Kreatur als
proprius effectus das ,esse® nicht zu; gewild erstreckt
sich seine Kausalitit direkt darauf, aber nur ut creatura
agit virtute eius, qui est ipsum esse.

HAT DER HL. THOMAS EINEN KOMMENTAR ZUM
HOHENLIEDE GESCHRIEBEN?

Von P. MEINRAD SCHUMPP O, P.

Die Forschung iiber die echten Thomasschriften hat
durch das Werk Grabmanns ,Die echten Schriften
des hl. Thomas von Aquin“ (Minster i. W. 1920)
einen neuen Anstof} erhalten, Seine unvergleichliche Kenntnis
der handschriftlichen Bestinde, seine ausgedehnte Belesen-
heit in der einschligigen Literatur, sein kritischer Sinn
haben in vielen Punkten neue sichere Krgebnisse zutage
gefordert. Auch die exegetischen Schriften des hl, Thomas
haben eine liebevolle Behandlung erfahren. Es ist ein Ver-
dienst Grabmanns, bzw. der beiden in den Thomasausgaben
enthaltenen Kommentare zum Hohenliede Salomon inspiratur
divino spiritu und Sonet vox tua auf die griindliche Unter-



	Göttliche und geschöpfliche Kausalität

