Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Unsere Aussenwelt

Autor: Manser, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unsere Auflenwelt , 39

beobachten, in der Offentlichkeit nicht beobachten? Daf sie
die Weihe ihrer Familien an das heiligste Herz Jesu nicht
zugeben? Dafl sie sich weigern, offen katholischen Vereinen
beizutreten? Die jungen Neger von Uganda haben da einen
ganz anderen Mut gezeigt. Moge ihr Beispiel fiir keinen
unserer Sohne unniitz sein, denn: '

Heischt die Stunde auch nicht Mértyrerblut,
So heischt sie doch Mirtyrermut?,

UNSERE AUSSENWELT
Von Dr, G. M. MANSER O. P.

Unter diesem Titel hat P. Gredt O. S. B., der rithm-
lich bekannte Professor der Philosophie am Anselmianum
in Rom, im Verlag der Tyrolia, Innsbruck 1921, einen Band
von mehr als 300 Seiten veroffentlicht, der allen wahren
Thomisten Freude bereiten wird und dessen eingehendere.
Besprechung in keinem Organe am richtigeren Platze ist
als im ,Divus Thomas“, dessen Schriftleiter im tapferen
Kampfe fiir den echten Thomismus grau geworden ist.

Wir haben selten ein wissenschaftlich " spekulatives
Werk gelesen, das uns von Anfang bis zu Ende so in
Spannung versetzt hitte wie das vorliegende. Schuld daran
ist jedenfalls auch die klare, flielende, getillige und inter-
essante Darstellung der trockensten Fragen. Am meisten
aber packt der Gegenstand selbst und seine griindliche Be-
handlung: es handelt sich hier um die brennendste philo-
sophische Frage unserer Zeit, die Realité&t unserer
Erkenntnis, aufgebaut auf dem bewufltseinsjenseitigen
Wert unserer Sinneserkenntnis. '

Gredt ist durch seine Schriften zu einem der hervor-
ragendsten Verteidiger der unmittelbaren realen
Sinneserkenntnis geworden. Schon 1913 hat er in diesem
Sinne eine Schrift ,De cognitione sensuum externorum*
verdffentlicht. Aber das neue Werk tiiberragt jenes Opus-
kulum nicht allein an Ausdehnung, sondern durch den

! Wer sich eingehender i{iber die erbaulichen Mirtyrerakten
unterrichten will, greife zu den ,Negerméirtyrern von Uganda®,
K1.-8°, 70 p., zu beziehen durch das Missionshaus der Weiflen Viter,
Trier (2 Mk.).



40 Unsere Auflenwelt

Reichtum des Dargebotenen, die Griindlichkeit des behan-
delten Problems und die Anordnung und Gestaltung des
groflen Stoffes. |

Wir sprachen -soeben von der Anordnung des
Stoffes. In dem ersten kiirzesten Teile (3—34) lafit er
zuerst die Gegner der Erkenntnisrealitdt ihre Position be-
ziehen: Die Idealisten, welche entweder vollstéindige
oder teilweise Agnostiker sind (3—b); der kritische
Realismus, der mit Kiilpe, Mercier, Gemelli, Geyser, Ostler
und anderen nur eine mittelbare Kenntnis — durch Schlufi
aus dem Bewufdtseinsdiesseitigen auf das Bewul’tseinsjensei-
tige — der #ufleren Realwelt zugibt (6 —15); jene Scho-
lastiker und Nichtscholastiker, die mit Berufung auf die
moderne Physik und Physiologie den sogenannten sekun-
ddren Qualitédten, den sensibilia propria den &ufberlich
gegensténdlichen Wert abstreiten (156—23). Einst selbst ein
Anhéinger der letzteren Amnsicht, stellt sich nun Gredt auf
den Boden des altaristotelisch-thomistischen natirlichen
Realismus, den auch aufler den meisten Scholastikern
namhafte moderne Physiker vertreten (23—34) und dessen
Grundthese lautet: Unsere Sinne erkennen unmittel-
bar bewufitseinsjenseitige Gegenstinde, so wie
sie an sich sind (III). Damit ist der Fragepunkt klar
und genau prizisiert, |

Und ganz natiirlich und erwartet schliefit sich der
lingere zweite Teil an: Die positive Darlegung und
Begriindungdesnatiirlichen Realismus (36—236).
Das ist der Hauptteil. Das Lob, das ich oben der Anord-
nung des Stoffes gespendet, bezieht sich hier sicherlich
nicht auf die Einteilung in ,erste und zweite Abteilung
und erste und zweite und dritte Unterabteilung!“ -Solche
Einteilungen kommen mir immer schrecklich fad und tiber-
sichtslos vor. Aber sachlich sind die Teile auch hier
wohl begriindet und logisch gut miteinander verbunden.
Die Abhandlung iiber die Sinne und ihr Gegenstand
(86—114) im aligemeinen (35—66) und der #ufleren Sinne
im besonderen (67 - 114) ist grundlegend und bereitet durch
die klare Ausscheidung dessen, was ,per se“ und ,per acci-
dens“, von den #ufleren und inneren Sinnen erfafit wird,
die Losung einer Reihe von Schwierigkeiten schon vor, wie
das dann auch aus dem dritten Teile (252, 263, 2656, 270)
ersichtlich ist. Die folgenden Auseinandersetzungen: Uber



Unsere Aufienwelt 41

das tiefere Wesen der Erkenntnis in seinen ver-
schiedenen Arten (114—150), tiber die Wahrheit und
Falschheit der Sinneserkenntnis und ihre Sicherheits-
grade (160—193) bereiten die Losung der Frage weiter vor
und sind vor allem durch die scharfe Unterscheidung zwi-
schen positivem und negativem  Irrtum der Schliissel
vieler Einwénde, wie ebenfalls wieder aus dem dritten Teil
erhellt (261, 263, 2566, 258, 260, 262, 266, 269, 272). Eigent-
lich ist alles Bisherige nur Vorarbeit fiir das, was nun als
Abschlufl des zweiten Teiles folgt: Die ausfithrliche
Begriindungdesnatiirlichen Realismus (193—236),
die er in drei Thesen durchfiihrt: 1. Durch die Sinne er-
kennen wir bewufitseinsjenseitige Gegenstéinde
(193—207), 2. unmittelbar (207—226), 3. auch die so-
genannte secundae qualitates sind als solche bewufit-
seinsjenseitig (226—236). ' p
Die Beweisfithrung 1st aufgebaut auf die leider nur zu
oft vergessene altthomistische Lehre: die 4uflere Sinnes-
erkenntnis ist unmittelbare Anschauung des
tatséichlich Gegenwértigen mit Ausschluf jeder
species expressa, so zwar, dall der Gegenstand der
dufleren Sinne nach Inhalt, Form und Gegenwart ge-
geben ist, d. h. von den Sinnen selbst unabhingig ist
(202—203). Eine kleine Einschrinkung scheint mir hier am
Platze zu sein. Auch die #ufleren Sinne nehmen die Gegen-
stinde psychisch auf durch species impressae, deren Exi-
stenzweise vom erkennenden Subjekte ist. Also die ,Form*
ist nicht schlechterdings gegeben. Ohne ein vitales Auf-
nehmen des Gegenstandes wire ein Erkennen ' gar nicht
moglich, Uberhaupt ist ja in der ganzen stufenweise auf-
steigenden aristotelischen Erkenntnistheorie die Existenz-
weise des Gegenstandes etwas vom Subjekte Hervorgebrachtes
und wer in diesem subjektiven Teile unserer Erkenntnis eine
Filschung der Erkenntnis betrachtete, miifite auf mensch-
liches Erkennen iiberhaupt verzichten. Wiederholt spricht
Gredt dem Altthomismus gegeniiber im Gegensatz zu
Augustin einen leisen Tadel aus, daB er ein errare per acci-
dens auch bei #ufleren Sinnen angenommen hitte (27— 29,
189). Ich will iiber Augustin mit dem Verfasser nicht rechten.
Ein Ordensbruder desselben hat in einer soeben erschienenen
tichiigen Arbeit die’ Frage tiefer untersucht. Aber hinzu-
tigen mochte ich hier, daft Thomas von Aquin in bezug



49 Unsere AuSenwelt

auf die sensibilia propria nicht einmal die M6glich-
keit eines Irrtums zugibt ,circa quod non potest errare®
(De Anima 1. II. lect. 13).,unde sicut visus nunquam deci-
pitur in primo obiecto, ita neque intellectus in cognoscendo
quod quid est“ (ib. 1. IIL lect. 11). Die Auffassung ,die
einfache Empfindung des #ufleren Sinnes ist wohl durch sich
selbst bewuflt — wenigstens dunkel — (36, 302) vermag
ich nicht zu teilen. Der Erkennende wird sich der Emp-
findungen nur durch den G emeinsinn bewufdt, Uber-
haupt halte ich den Satz: jede Erkenntnis mufi ein Bewuist-
seinsvorgang sein, fiir anfechtbar, Er ist fiir mich ein Aus-
fluf} der modernen Immanenzphilosophie. Meist ist es erst
Sache der wissenschaftlichen Erkenntnis, sich das
bewufit zu machen, was ehedem unbewuf’t war. Auch an
der Begriffshestimmung der Erkenntnis, wie wenn sie gegen-
stdndliche Aufnahme ,fremder“ Bestimmtheiten ,als frem-
der® wire (119), habe ich mich gestofen. Tatséichlich muf}
dann der Verfasser diesen Begriff bei der Selbsterkennt-
nis modifizieren (144). Ich habe mich auch daran gestoflen,
wie der Verfasser p. 124 unser Erkennen einseitig nur
als Aktivitdt charakterisiert, ,das Erkennen ist daher keine
leidende Aufnahme von Bestimmtheiten, sondern T &t1g-
keit und das Entstehen des Erkennens ist Wirk-
ursidchlichkeit des Erkenntnistrigers. Das Erkennen
wird verursacht durch den Erkennenden“ (124). Nein,
es ist beides: ,actio“ und ,passio!“ Und esist ein ,Leiden®
fir den Verstand nicht blof in seinem Entstehen durch
die species impressae, sondern auch in actu cognitionis, wo
der Verstand aktiv titig erkennt, ist er zugleich von seiten
des Objektes, das er erkennt, leidend, weil er den Inhalt
der Erkenntnis in keiner Weise schafft, sondern als ihm
gegeben erkennt. Hierin liegt ja gerade die tiefste Garantie
der Erkenntnisrealitit! Wie kann ein Aristoteliker, der den
Satz kennt: alle Erkenntnisfiahigkeiten sind
primo passiv, und der weil, wie Gredt, daB das grofle
Problem von der KErkenntnisrealitdit nur letztinstanzlich
durch Zuriickfithrung auf die fundamentalste aristotelische
Lehre von Actus und Potentia gelost werden kann, den
Begriff des Erkennens so einseitig darstellen? Noch
andere Awuslassungen sind hier zweideutig, z. B. ,das
eingepragte Krkenntnisbild ist eine Bestimmtheit des
Vermoégens..“ (132). ’



Unsere Auflenwelt . 43

Mit direkter Bezugnahme auf die hochsten transzenden-
talen Begrifte und die aus ihnen sich ergebenden prima
principia sagt Gredt: ,Und zwar leuchtet die bewufdt-
seinsjenseitige Geltung der Verstandeskategorien ein auch
unabhéngig von der bewuflitseinsjenseitigen Gel-
tung der dufleren Sinneserfahrung“ (198—199).
Was soll das besagen? Gewifl leuchtet die innere Not-
wendigkeit der ersten Prinzipien unmittelbar ein. Aber
gilt das etwa auch von ihrem realen Wert, und zwar ohne
Voraussetzung der Realitéit der #uferen Sinneserkenntnis?
‘Offenbar nicht. Das wiirde dem widersprechen, was Autor an
zahlreichen anderen Stellen sagt, z. B. p. 212, 236—236, 231,

Meine Aussetzungen beziehen sich zumeist auf Un-
klarheiten oder Zweideutigkeiten. Jedenfalls wollen und
kénnen sie keine Bresche schlagen in die vortrefflich ge-
gliederte und logisch streng verkettete Beweisfiilhrung der
aufgestellten These. Und wie zutreffend bemerkt Gredt
gegen den kritischen Realismus, dafl ein SchliefSen von dem
Bewufitseinsdiesseitigen auf eine bewufitseinsjenseitige Welt
schon die Realitédt der ersten Beweisprinzipien voraussetzt
(211—212). Wie richtig ist es, wenn er darauf hinweist und
die Greschichte dafiir als Zeugin anruft, daf aus dem sub-
Jjektiven Charakter der sensibilia propria — secundae qua-
“litates — schliefBlich auch die Leugnung der Realitdt der
primae qualitates folgen muf’, da diese durch jene erkannt
‘werden (231—23D). ,

Der dritte Teil: ,Lésung der Einwénde gegen den natiir-
lichen Realismus* (237—3824) ist ein wahres Spezimen feiner
Kritikarbeit. Die Hauptschwierigkeit wird dem natiirlichen
Realismus immer aus der naturwissenschaftlichen mechani-
schen Energielehre erwachsen. Dessen war sich P. Gredt
bewuflt. Er hat diese Theorie sehr eingehend und vom natur-
wissenschaftlichen Standpunkt aus wohlwollend gewiirdigt
(272—284), aber mit Recht betont, dafi kraft der Methode,
die hier angewandt wird, es nur eine rein quantitative
Betrachtungsweise der Dinge ist (273). In der Tat konnten
wir it dieser Methode und Betrachtungsweise allein nicht
einmal die Existenz des Lebens konstatieren, das doch fiir
Jedes Erkennen notwendig vorausgesetzt wird!

P. Gredts' Buch verdient es, mehr als einmal gelesen
zu werden., Manches tritt erst bel einer zweiten Lektiire
ins richtige Licht. Als klarer, logischer, tiefgriindiger Denker



44 : Gottliche und geschoptliche Kausalitit

hat Gredt zuerst die Streitfrage prézis gestellt, seine Gegner
ruhig zum Worte kommen lassen, dann die Beweisvoraus-
setzungen zugrunde gelegt, daraus die Beweise fiir seine
These mit logischer Strenge verkettet und endlich dem
Gegner noch einmal das Wort gegeben, um ihm Punkt fiir
Punkt auf seine Einwinde zu antworten. Gewifl wird auch
Gredt nicht jedermann iiberzeugen. Aber kein objektiv
denkender Kritiker wird das Werk ohne den Eindruck auf
die Seite legen, daff hier zielbewufit, stoftbeherrschend und
griindlich gearbeitet worden ist, |

Freiburg (Schweiz), 27. April 1921,

GOTTLICHE UND GESCHOPFLICHE KAUSALITAT
Von P. Dr. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

Im goéttlichen Intellekt steht zuerst, insofern die gott-
liche Wesenheit als Exemplarursache sich bietet, die Kon-
zeption aller einzelnen Wesenheiten, die aus der realen
und einzigen Wesenheit Gottes ihre Ableitung haben. Und
weil die gottliche Wesenheit die mit dem actus essendi
identische Wesenheit ist, ergibt sich fiir die Konzeption des
gottlichen Intellektes die Konzeption aller einzelnen Wesen-
heiten nur als die Konzeption von Wesenheiten, die mit
der Existenz nicht realidentisch sind. Daraus ist mit aller
Evidenz folgerichtig, dafl die Exemplarurséchlich-
keit formell auf das Begriffliche der Wesenheiten geht,
der actus essendi nur indirekt (in obliquo) sich uns zeigt.
Anders, umgekehrt, verhilt es sich mit der effizienten
Urséchlichkeit des Schopfers; sie geht offenbar direkt —
formell auf den actus essendi; nur indirekt wird von ihr:
das beriihrt, was Tréager des actus essendi in unzihligen
Fallen ist, Nur in dem esse und durch das esse wird bei
der gottlichen schopferischen Tétigkeit auch das Begriff-
liche, die Wesenheit, erfaflt..

Da daraus sich mit aller Evidenz der reale Unter--
schied von Wesenheit und Dasein in den Geschopfen er-
gibt, sollte doch nicht geleugnet werden.

Worauf bezieht sich nun formell die geschépfliche
Kausalitit? Auch auf den actus essendi, soweit sich das.
Geschopf in seiner Kausalitat auf ihn beziehen kann? Dafiir-
scheint zu sprechen, dafl elle effiziente Kausalitit der Ge-



	Unsere Aussenwelt

