
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Unsere Aussenwelt

Autor: Manser, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsere Außenwelt 39

beobachten, in der Öffentlichkeit nicht beobachten? Daß sie
die Weihe ihrer Familien an das heiligste Herz Jesu nicht
zugeben? Daß sie sich weigern, offen katholischen Vereinen
beizutreten? Die jungen Neger von Uganda haben da einen
ganz anderen Mut gezeigt." Möge ihr Beispiel für keinen
unserer Söhne unnütz sein, denn:

Heischt die Stunde auch nicht Märtyrerblut,
So heischt sie doch Märtyrermut1.

UNSERE AUSSENWELT
Von Dr. G. M. MANSER O. P.

Unter diesem Titel hat P. Gredt O. S. B., der rühmlich

bekannte Professor der Philosophie am Anselmianum
in Rom, im Verlag der Tyrolia, Innsbruck 1921, einen Band
von mehr als 300 Seiten veröffentlicht, der allen wahren
Thomisten Freude bereiten wird und dessen eingehendere,
Besprechung in keinem Organe am richtigeren Platze ist
als im „Divus Thomas", dessen Schriftleiter im tapferen
Kampfe für den echten Thomismus grau geworden ist.

Wir haben selten ein wissenschaftlich spekulatives
Werk gelesen, das uns von Anfang bis zu Ende so in
Spannung versetzt hätte wie das vorliegende. Schuld daran
ist jedenfalls auch die klare, fließende, gefällige und
interessante Darstellung der trockensten Fragen. Am meisten
aber packt der Gegenstand selbst und seine gründliche
Behandlung: es handelt sich hier um die brennendste
philosophische Frage unserer Zeit, die Realität unserer
Erkenntnis, aufgebaut auf dem bewußtseinsjenseitigen
Wert unserer Sinneserkenntnis.

Gredt ist durch seine Schriften zu einem der
hervorragendsten Verteidiger der unmittelbaren realen
Sinneserkenntnis geworden. Schon 1913 hat er in diesem
Sinne eine Schrift „De cognitione sensuum externorum"
"veröffentlicht. Aber das neue Werk überragt jenes Opus-
kulum nicht allein an Ausdehnung, sondern durch den

1 Wer sich eingehender über die erbaulichen Märtyrerakten
unterrichten will, greife zu den „N eg er märty r er n von Uganda",
K1.-80, 70 p.. zu beziehen durch das Missionshaus der Weißen Väter,
Trier (2 Mk.j.



40 Unsere Außenwelt

Reichtum des Dargebotenen, die Gründlichkeit des behandelten

Problems und die Anordnung und Gestaltung des
großen Stoffes.

"Wir sprachen soeben von der Anordnung des
Stoffes. In dem ersten kürzesten Teile (8—84) läßt er
zuerst die Gegner der Erkenntnisrealität ihre Position
beziehen: Die Idealisten, welche entweder vollständige
oder teilweise Agnostiker sind (3 — 5); der kritische
Realismus, der mit Külpe, Mercier, Gemelli, Geyser, Ostler
und anderen nur eine mittelbare Kenntnis — durch Schluß
aus dem Bewußtseinsdiesseitigen auf das Bewußtseinsjenseitige

— der äußeren Realwelt zugibt (5—15); jene
Scholastiker und Nichtscholastiker, die mit Berufung auf die
moderne Physik und Physiologie den sogenannten sekundären

Qualitäten, den sensibilia propria den äußerlich
gegenständlichen Wert abstreiten (15—23). Einst selbst ein
Anhänger der letzteren Ansicht, stellt sich nun Gredt auf
den Boden des altaristotelisch-thomistischen natürlichen
Realismus, den auch außer den meisten Scholastikern
namhafte moderne Physiker vertreten (23—34) und dessen
Grundthese lautet: Unsere Sinne erkennen unmittelbar

bewußtseinsjenseitige Gegenstände, so wie
sie an sich sind (III). Damit ist der Fragepunkt klar
und genau präzisiert.

Und ganz natürlich und erwartet schließt sich der
längere zweite Teil an: Die positive Darlegung und
Begrüadung desnatürlichenRealismns (35 — 236).
Das ist der Hauptteil. Das Lob, das ich oben der Anordnung

des Stoffes gespendet, bezieht sich hier sicherlich
nicht auf die Einteilung in „erste und zweite Abteilung
und erste und zweite und dritte Unterabteilung!" Solche
Einteilungen kommen mir immer schrecklich fad und üb
ersieht s los vor. Aber sachlich sind die Teile auch hier
wohl begründet und logisch gut miteinander verbunden..
Die Abhandlung über die Sinne und ihr Gegenstand
(35—114) im allgemeinen (35 — 66) und der äußeren Sinne
im besonderen (67 - 114) ist grundlegend und bereitet durch
die klare Ausscheidung dessen, was „per se" und „per acci-
dens", von den äußeren und inneren Sinnen erfaßt wird,
die Lösung einer Reihe von Schwierigkeiten schon vor, wie
das dann auch aus dem dritten Teile (252, 253, 265, 270)
ersichtlich ist. Die folgenden Auseinandersetzungen: Uber



Unsere Außenwelt 41

das tiefere Wesen der Erkenntnis in seinen
verschiedenen Arten (114—150), über die Wahrheit und
Falschheit der Sinneserkenntnis und ihre Sicherheitsgrade

(150—193) bereiten die Lösung der Frage weiter vor
und sind vor allem durch die scharfe Unterscheidung
zwischen positivem und negativem Irrtum der Schlüssel
vieler Einwände, wie ebenfalls wieder aus dem dritten Teil
erhellt (251, 253, 256, 258, 260, 262, 266, 269, 272), Eigentlich

ist alles Bisherige nur Vorarbeit für das, was nun als
Abschluß des zweiten Teiles folgt: Die ausführliche
Begründung des natürlichen Realismus (193—236),
die er in drei Thesen durchführt: 1. Durch die Sinne
erkennen wir bewußtseinsjenseitige Gegenstände
(193—207), 2. unmittelbar (207—226), 3. auch die
sogenannte secundae qualitates sind als solche
bewußtseinsjenseitig (226—236).

Die Beweisführung ist aufgebaut auf die leider nur zu
oft vergessene altthomistische Lehre : die äuß er e

Sinneserkenntnis ist unmittelbare Anschauung des
tatsächlich Gegenwärtigen mit Ausschluß jeder
species express a, so zwar, daß der Gegenstand der
äußeren Siune nach Inhalt, Form und Geg e n war t
gegeben ist, d. h. von den Sinnen selbst unabhängig ist
(202—203). Eine kleine Einschränkung scheint mir hier am
Platze zu sein. Auch die äußeren Sinne nehmen die Gegenstände

psychisch auf durch species impressae, deren
Existenzweise vom erkennenden Subjekte ist. Also die „Form"
ist nicht schlechterdings gegeben. Ohne ein vitales
Aufnehmen des Gegenstandes wäre ein Erkennen gar nicht
möglich. Überhaupt ist ja in der ganzen stufenweise
aufsteigenden aristotelischen Erkenntnistheorie die Existenzweise

des Gegenstandes etwas vom Subjekte Hervorgebrachtes
und wer in diesem subjektiven Teile unserer Erkenntnis eine
Fälschung der Erkenntnis betrachtete, müßte auf menschliches

Erkennen überhaupt verzichten. Wiederholt spricht
Gredt dem Altthomismus gegenüber im Gegensatz zu
Augustin einen leisen Tadel aus, daß er ein errare per acci-
dens auch bei äußeren Sinnen angenommen hätte (27—29,
189). Ich will über Augustin mit dem Verfasser nicht rechten.
Ein Ordensbruder desselben hat in einer soeben erschienenen
tüchtigen Arbeit die- Frage tiefer untersucht. Aber hinzufügen

möchte ich hier, daß Thomas von Aquin in bezug



42 Unsere Außenwelt

auf die sensibilia propria nicht einmal die Möglichheit
eines Irrtums zugibt „circa quod non potest errare"

(De Anima 1. II. lect. 13) „unde sicut visus nunquam deci-
pitur in primo obiecto, ita neque intellectus in cognoscendo
quod quid est" (ib. 1. III. lect. 11). Die Auffassung „die
einfache Empfindung des äußeren Sinnes ist wohl durch sich
selbst bewußt" — wenigstens dunkel — (36, 302) vermag
ich nicht zu teilen. Der Erkennende wird sich der
Empfindungen nur durch den Gemeinsinn bewußt.
Überhaupt halte ich den Satz : jede Erkenntnis muß ein
Bewußtseinsvorgang sein, für anfechtbar. Er ist für mich ein Ausfluß

der modernen Immanenzphilosophie. Meist ist es erst
Sache der wissenschaftlichen Erkenntnis, sich das
bewußt zu machen, was ehedem unbewußt war. Auch an
der Begriffsbestimmung der Erkenntnis, wie wenn sie
gegenständliche Aufnahme „fremder" Bestimmtheiten „als fremder"

wäre (119), habe ich mich gestoßen. Tatsächlich muß
dann der Yerfasser diesen Begriff bei der Selbsterkenntnis

modifizieren (144). Ich habe mich auch daran gestoßen,
wie der Verfasser p. 124 unser Erkennen einseitig nur
als Aktivität charakterisiert, „das Erkennen ist daher keine
leidende Aufnahme von Bestimmtheiten, sondern Tätigkeit

und das Entstehen des Erkennens ist Wirk-
ursächlichkeit des Erkenntnisträgers. Das Erkennen
wird verursacht durch den Erkennenden" (124). Nein,
es ist beides : „actio" und „passio!" Und es ist ein „Leiden"
für den Verstand nicht bloß in seinem Entstehen durch
die species impressae, sondern auch in actu cognitionis, wo
der Verstand aktiv tätig erkennt, ist er zugleich von Seiten
des Objektes, das er erkennt, leidend, weil er den Inhalt
der Erkenntnis in keiner Weise schafft, sondern als ihm
gegeben erkennt. Hierin liegt ja gerade die tiefste Garantie
der Erkenntnisrealität Wie kann ein Aristoteliker, der den
Satz kennt: alle Erkenntnisfähigkeiten sind
primo passiv, und der weiß, wie Gredt, daß das große
Problem von der Erkenntnisrealität nur letztinstanzlich
durch Zurückführung auf die fundamentalste aristotelische
Lehre von Actus und Potentia gelöst werden kann, den
Begriff des Erkennens so einseitig darstellen? Noch
andere Auslassungen sind hier zweideutig, z. B. „das
eingeprägte Erkenntnisbild ist eine Bestimmtheit des
Vermögens.." (132).



Unsere Außenwelt 48

Mit direkter Bezugnahme auf die höchsten transzendentalen

Begrifle und die aus ihnen sich ergebenden prima
principia sagt Gredt: „Und zwar leuchtet die bewußt-
seinsjenseifige Geltung der Yerstandeskategorien ein auch
unabhängig von der bewußtseinsjenseitigen
Geltung der äußeren Sinneserfahrung" (198—199).
"Was soll das besagen? Gewiß leuchtet die innere
Notwendigkeit der ersten Prinzipien unmittelbar ein. Aber
gilt das etwa auch von ihrem realen Wert, und zwar ohne
Voraussetzung der Realität der äußeren Sinneserkenntnis?
Offenbar nicht. Das würde dem widersprechen, was Autor an
zahlreichen anderen Stellen sagt, z, B. p. 212, 28B—236, 231.

Meine Aussetzungen beziehen sich zumeist auf
Unklarheiten oder Zweideutigkeiten. Jedenfalls wollen und
können sie keine Bresche schlagen in die vortrefflich
gegliederte und logisch streng verkettete Beweisführung der
aufgestellten These. Und wie zutreffend bemerkt Gredt
gegen den kritischen Realismus, daß ein Schließen von dem
Bewußtseinsdiesseitigen auf eine bewußtseinsjenseitige Welt
schon die Realität der ersten Beweisprinzipien voraussetzt
(211—212). Wie richtig ist es, wenn er daraufhinweist und
die Geschichte dafür als Zeugin anruft, daß aus dem
subjektiven Charakter der sensibilia propria — secundae qua-
litates — schließlich auch die Leugnung der Realität der
primae qualitates folgen muß, da diese durch jene erkannt
werden (231—235).

Der dritte Teil: „Lösung der Einwände gegen den
natürlichen Realismus" (237—324) ist ein wahres Spezimen feiner
Kritikarbeit. Die Hauptschwierigkeit wird dem natürlichen
Realismus immer aus der naturwissenschaftlichen mechanischen

Energielehre erwachsen. Dessen war sich P. Gredt
bewußt. Er hat diese Theorie sehr eingehend und vom
naturwissenschaftlichen Standpunkt aus wohlwollend gewürdigt
(272—284), aber mit Recht betont, daß kraft der Methode,
die hier angewandt wird, es nur eine rein quantitative
Betrachtungsweise der Dinge ist (273). In der Tat könnten
wir mit dieser Methode und Betrachtungsweise allein nicht
einmal die Existenz des Lebens konstatieren, das doch für
jedes Erkennen notwendig vorausgesetzt wird!

P. Gredts Buch verdient es, mehr als einmal gelesen
zu werden. Manches tritt erst bei einer zweiten Lektüre
ins richtige Licht. Als klarer, logischer, tiefgründiger Denker



44 Göttliche und geschöpfliche Kausalität

hat G-redt zuerst die Streitfrage präzis gestellt, seine Gegner
ruhig zum Worte kommen lassen, dann die Beweisvoraus-
setzungen zugrunde gelegt, daraus die Beweise für seine
These mit logischer Strenge verkettet und endlich dem
Gegner noch einmal das Wort gegeben, um ihm Punkt für
Punkt auf seine Einwände zu antworten, Gewiß wird auch
Gredt nicht jedermann überzeugen. Aber kein objektiv
denkender Kritiker wird das Werk ohne den Eindruck auf
die Seite legen, daß hier zielbewußt, stofïbeherrschend und
gründlich gearbeitet worden ist.

Freiburg (Schweiz), 27. April 1921.

GÖTTLICHE UND GESCHÖPFLICHE KAUSALITÄT
Von P. Dr. GKEGOft VON HOLTUM 0. S. B.

Im göttlichen Intellekt steht zuerst, insofern die göttliche

Wesenheit als Exemplarursache sich bietet, die
Konzeption aller einzelnen Wesenheiten, die aus der realen
und einzigen Wesenheit Gottes ihre Ableitung haben. Und
weil die göttliche Wesenheit die mit dem actus essendi
identische Wesenheit ist, ergibt sich für die Konzeption des

göttlichen Intellektes die Konzeption aller einzelnen Wesenheiten

nur als die Konzeption von Wesenheiten, die mit
der Existenz nicht realidentisch sind. Daraus ist mit aller
Evidenz folgerichtig, daß die Exemplar ursächlichkeit

formell auf das Begriffliche der Wesenheiten geht,
der actus essendi nur indirekt (in obliquo) sich uns zeigt.
Anders, umgekehrt, verhält es sich mit der effizienten
Ursächlichkeit des Schöpfers; sie geht offenbar direkt —
formell auf den actus essendi; nur indirekt wird von ihr
das berührt, was Träger des actus essendi in unzähligen
Fällen ist. Nur in dem esse und durch das esse wird bei
der göttlichen schöpferischen Tätigkeit auch das Begriffliche,

die Wesenheit, erfaßt.
Daß daraus sich mit aller Evidenz der reale Unterschied

von Wesenheit und Dasein in den Geschöpfen
ergibt, sollte doch nicht geleugnet werden.

Worauf bezieht sich nun formell die geschöpfliche
Kausalität? Auch auf den actus essendi, soweit sich das
Geschöpf in seiner Kausalität auf ihn beziehen kann? Dafür
scheint zu sprechen, daß alle effiziente Kausalität der Ge-


	Unsere Aussenwelt

