Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Der Gemeinschaftsgedanke in den papstlichen Erlassen und
Kundgebungen Uber die Seligsprechung der Negermartyrer von
Uganda

Autor: Hallfell, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gemeinschaftsgedanke in den pipstlichen Erlissen etc. 15

DER GEMEINSCHAFTSGEDANKE IN DEN PAPST-
LICHEN ERLASSEN UND KUNDGEBUNGEN UBER
DIE SELIGSPRECHUNG DER NEGERMARTYRER
VON UGANDA: -
Von P. Dr. M. HALLFELL (Weifle Viter)

Die Seligsprechung der in Zentralafrika im Jahre 1886
fiir ihren Glauben gestorbenen Diener Gottes Karl Luanga,
Matthias Murumba und Gefshrten wurde am 6. Juni 1920
in der hohen Peterskirche zu Rom mit einem religidsen
Familienfest, wie es nur innerhalb der katholischen
Kirche moglich ist, feierlichst begangen. Die Teilnehmer
zéhlten nach Tausenden. Von Nord und Siid, von Ost und
West waren sie herbeigeeilt, um von der lehramtlichen
Autoritéat die Freudenbotschaft entgegenzunehmen, dafl
die genannten Ehrwiirdigen Diener Gottes ,tatstichlich als
Martyrer gestorben und somit der Ehre der Seligen teil-
haftig sind“. Diese Freudenbotschaft aus dem Himmel trug
ibr Echo in die ganze katholische Welt und wurde auch
auflerhalb Roms vielerorts durch religiose Veranstaltungen
gefeiert. L |

KEs waren Auflerungen echt katholischen Familien-
sinnes, Der Wurzel- und Néahrboden dieses Familiensinnes
aber liegt in denf®Einheits- und Gemeinschaftsgedanken,
der Gott und Mensch, das Diesseits und Jenseits, Natur
und Ubernatur umspannt. Um das hohe Gut des katholi-
schen Familiensinnes in uns und anderen zu pflegen, wollen
wir unter Fithrung des hl. Thomas den Gemeinschafts-
gedanken in dem pépstlichen Erlasse und Kundgebungen
liber die Seligsprechung der Negermértyrer nachgehen.

kenut es und erwihnt es kurz bei der MiéBigkeit. Bei den theo-
logischen Tugenden will er ebenfalls durch eine schirfere Distinktion
als Thomas es getan, den Gedanken der Mitte hervorheben und unter-
scheidet zwischen ihrem Objekte und ihrem Akte (S. III, d. 83, q. uu.).
Hinsichtlich des Objektes, das Gott ist, gebe es keine Mitte bei ihnen,
wohl aber hinsichtlich des Aktes, der den menschlichen Verhiltnissen
angepaft sein mufl. Eine spitere Fortsetzung der Untersuchung soll
den aristotelischen Gedanken durch die weitere Scholastik verfolgen.

! Es kommen in Betracht die pdpstlichen Dekrete: Cum a summo
vom 14, August 1912, Act. Ap. 8. 1912, 567—570; Studiose simul vom
29. Februar 1920, ib, 1920, 82—84; Sancta mater vom 11. April 1920,
ib, 1920, 168—170; In Africam vom 6. Juni 1920, 272—281; sodann
die Ansprache des Papstes im ,Osservatore Romano“, 2 marzo 1920.



16  Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlissen ete.

Auf diesem Gange -werden -wir iiberall auf das unab-
#nderliche Hausgesetz der groflen Gottesfamilie stofden,
dafl wir mit Christus und untereinander in einer
Ziel- und Arbeitsgemeinschaft verbunden sein und
bleiben miissen.

I. Ziel- und Interessengemeinschaft

Die allgemeine Richtung fiir unsere Untersuchung wird
uns durch einen Ausspruch des hl. Thomas gegeben. ,Gott
vollbringt unsere Heilswirkung durch z wei Faktoren, den
Hauptfaktor: seine eigene Tétigkeit, insofern er Wirk-
ursache unseres Heiles ist und auch durch unsere Tétig-
keit, insofern er das von uns erkannte Ziel und Ende ist.“
Deus dupliciter nos iustificare dicitur, principaliter scilicet
per actionem suam, inquantum est causa efficlens nostrae
salutis et etiam per operationem nostram, inquantum est finis
a nobis cognitus {De Veritate, qu. 29 a. 4 ad 1).

Der Ausdruck ,finis“ — Endziel — kann ein Zwei-
faches bedeuten: Gott, als Gegenstand betrachtet, deu
wir in unseren Besitz bringen mochten, weil er uns be-
kommlich und erstrebenswert erscheint und dann die T#bi g-
keit, durch die wir ihn in unseren Besitz bringen, um-
fangen halten und genieflen!. Beide Bedeutungen. bean-
spruchen eine liebevolle Aufmerksamkeit,

1. Gott, das ubmnaturhche Gesellschaftsgut
des ewigen Lebens

Die Ordnung der Natur verlangt, dafd das Einzel-
wohl des’ Individuums seine KErginzung finde in dem
Gemeinwohl oder Gesellschaftsgut der Familie, das
Gesellschaftsgut der Familie in dem des Staates, das des
Staates in dem der ganzen menschlichen Gesellschaft, Ohne
das - Gesellschaftsgut der ganzen groflen Menschenfamilie
ist das vegetative, das Sinnes- und Vernunftleben (intellek-
tuelle, moralische und religiése) in den einzelnen Staaten
entweder unmoglich oder doch stark gefihrdet, wie es der
Woeltkrieg in so erschreckender Weise dargetan hat. Ohne
die -Annahme dieses natiirlichen Gemeingutes der ganzen
menschlichen Gesellschaft wire das Voélkerrecht ein Wider-
sinn. Im Hinblick auf dieses Gemeingut mahnt Papst Bene-

'1,29g.1a.8;1,2.q.2a.7; 1.2 q.8a 1



Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlissen ete. 17

&

dikt in seiner Friedensnote vom 1. August 1917, ,man solle
die besonderen Interessen mit dem Geméinwohl der
grolenmenschlichen Gesellschaft in Einklang
bringen® Und in seiner Friedensenzyklika vom 23. Mai
1920 sagt er: ,Nicht nur Griinde der Néchstenliebe, sondern
auch die Forderungen der Notwendigkeit dringen offen-
sichtlich auf eine allgemeine Verstéindigung der Voélker hin.
Sind dieselben ja nach Ausweis der Natur durch gegen-
seitige Hilfsbedtirftigkeit auf gegenseitiges Wohlwollen an-
gewlesen, zumal in der Jetztzeit bei der verfeinerten Lebens-
weise und der wundersam gesteigerten Verkehrsmoghchkmt ¥
‘ Infolge der Erhebung des Menschengeschlechtes zur
Ubernatur wurde der Mensch auf Gott, als das tiber-
natiirliche Gemeinwohl und Gesellschafbsgut, hingeordnet,
in welchem er seine endgiiltige Vollendung und Beseligung
finden soll. Dieser tbernatiirliche finis ultimus erfafit das
ganze Menschenwesen, dem es sich in allem, in seinen Einzel-
giitern wie auch in den Gesellschaftsgutern der Familie
und des Staates, unterzuorden hat.

,Totum, quod homo est et quod potest et quod habet
ordinandum est ad Deum® (1. 2. q. 21 a. 4 ad 31).

Es ist eine Lieblingserwihnung des hl. Thomas, Gott
als das beseligende Gemeingut des iibernatiirlichen Ge-
sellschaftsverbandes der Engel und Heiligen des Himmels
der communio Sanctorum zu betrachten. ,In Gott ist die
Gliickseligkeit als gemeinsames Quellprinzip fir
alle, die an der Gliickseligkeit Anteil nehmen koénnen
(2. 2. q. 26 a. 3). ,Die beseligende Gutheit Gottes ist
Gemeingut aller je nach dem Mafle der Empfinglichkeit,
die sie fiir die Beseligung haben* (De Caritate a. 4 ad 2).
Das ist namlich das unverduflierliche Vorrecht Gottes, dafd
er sich ungezihlt vielen verniinftigen Geschopfen zur Be-
seligung zu eigen geben kann, ohne darum aufzuhdren, jedem
einzelnen so voll und ganz zu eigen zu sein, als ob er sich
nur ihm allein- geschenkt hitte. Wer dichte da nicht an
die liebliche Analogie des hl. Thomas: Non diminuitur in
individuo species, licet ipsam participent plures; nec ple-
nius individuo species inesset, si sola inesset (Opusc. b4
{Parisiis] c. 18). Weil der betrachtende Blick des Aquinaten
mit Vorliebe auf Gott, der Substanz des beseligenden

' Siehe die herrliche Quaestio de caritate, g. 7.

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch fir Philosophie ete. XXXV.) 2



18 Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlédssen etc.

Glemeingutes ruht, umfaft er auch den ganzen Komplex der
akzidentellen Gesellschaftsgiiter, die durch die Engel und Hei-
ligen des Himmels diesem iibernatiirlichen Gesellschaftsver-
band zugetragen werden. Welches Gliick, zu dieser uner-
mefllichen Gemeinschaft der Heiligen zu gehoren
und darin alles mitzubesitzen, was die unzéhligen
Scharen der Heiligen an Herrlichkeit und Seligkeit haben.
Denn wenn in einem Korper jedes Glied seine besonderen
Vorziige hat, so gehoren diese doch dem ganzen und dadurch
allen iibrigen Gliedern mit an. Versetzen wir uns in Ge-
danken in den Gesellschaftsverband der Auserwihlten, so
freuen wir uns iiber die Weisheit der Cherubim, iiber die
Liebe .der Seraphim, die Wiirde der Apostel, die Tapfer-
keit der Miurtyrer, die Weissagungsgabe der Propheten, die
Wunder der Bekenner, die Reinheit der Jungfra.uen, kurz,
iiber die Gaben und Taten unseter Mitbiirger im himm-
lischen Jerusalem, die mit uns die ,Hausgenossen Gottes®
sind (Eph. 2, 1912),

Aber was wir einstweilen nur in Gedanken und der
Sehnsucht nach tun konnen, das ist fiir die seligen Neger-
mirtyrer bereits Wirklichkeit. Durch die beseligende Gott-
schauung (visio beatifica) haben sie den Mitbesitz, die Teil-
nahme an den iibernatiirlichen Gesellschaftsgutern des Him-
mels angetreten. Das verkiindet triumphierend das Breve
vom 6. Juni 1920 ,In Africam® mit dem Worten:

Castissimos fortissimosque heroes ignis unus omnes
simul consumpsit, una patria simul omnes caelestibus sedi-
bus excepit. ,Es wurden die Tugend- und Glaubenshelden
alle mitsammen von einem Feuer verzehrt und alle mit-
sammen von einem Vaterlande in die himmlischen
Wohnungen aufgenommen,*

Von dieser himmlischen Heimst#tte, nach deren Vor-
bilde und um deretwillen jeder einzelne Gesellschaftsver-
band unter Menschen hienieden ins Dasein treten sollte,
entwirft der hl. Thomas ein entziickendes Bild, ,Es sei der
Zusammenschlufl der triumphierenden Kirche, die von der
Schrift Stadt Gottes genannt werde, ein Vielverband,
in dem die denkbar beste und entsprechendste Regierung
herrsche* — Multitudo, quae convenientissimo modo guber-
natur, est collegium Ecclesiae triumphantis, quae civitas

! Schéeben, Herrlichkeiten der géttlichen Gnade'’, 269, 407.



Der Gemeinschaftsgedanke in den pﬁpstlichen Erldssen ete. 19

Dei vocatur in Scripturis (De Verlt + q. 7 a 1), ;Der Mensch
ist¥, so fithrt der hl. Thomas des weiteren aus, ,nicht nur
Biirger eines irdischen Staates, sondern hat auch teil am
Biirgertumdeshimmlischen Jerusalem, dessen Lenker
der Herr ist und dessen Biirger die Engel und alle Heiligen
sind, ob sie nun schon in der Glorie herrschen und sich der
Zielruhe im Vaterland erfreuen, oder ob sie noch in der
Pilgerschaft hieniedenauf Erden begriffen sind!.“
Das Wort des hl. Paulus behilt n#wmlich seine Geltung
Nostra autem conversatio — wodirevua — in coelis est (Phil. 3,
20) ,Unser Biirgertum ist im Himmel, ihr (Christen)
seid Mitbiirger der Heiligen und Hausgenossen Gottes
(Eph. 2, 1 q.).

Das nquiescere in patria“ und ,perigrinari in terris“
sind demnach nur als zwei verschiedene Zusténde der
wesentlich einen Gottesfamilie anzusprechen. Hier wie dort
ist es dasselbe Gesellschaftsgut, das den Biirgern geboten
wird, nur die jeweilige Art und Weise, wie es geboten
und wie es entgegen- und in Besitz genommen wird, ist
verschieden. Diese Erwigung lenkt unsere Aufmerksamkeit
zunéchst auf: :

2. Das iibernatiirliche Gesellschaftsgut‘auf
Erden

hin, Mit Anlehnung an den hl. Johannes Damaszenus nennt
der Aquinate dieses unser Gemeingut auf Erden ,Deus hu-
manatus 2¢ Gott, der durch die Menschwerdung unwider-
ruflich dem Menschengeschlecht fiir das diesseitige Leben
zu eigen gegeben ist. In dem Ausdruck: ,Deus humana-
tus® haben wir die Gewéhr, daf} er die humanatlo oder
incarnatio vornehmlich in ihrem Ergebnis, ihrer Wir-
kung betrachtet und den Vorgang als solchen weniger in
Erwigung ziehts. Folgen wir ihm hierin, um uns unseres
Reichtums in etwa bewuft zu werden, -

Indem der eingeborene Sohn Gottes durch die Mensch—
werdung sich zum Teilhaber und Mitbesitzer der mensch-
lichen Natur und des menschlichen Lebens machte, bereicherte
er das ganze Menschengeschlecht mit dem Geschenke seiner

' De Virt. 9.
? Opuse. b3, c. 1. -
. Incarnatio non solum dicit operatlonem’ sed etmm terminum
operationis (Opusc. 53, c. 1).

Q%



90  Der Gemeinschaftsgedanke in den pipstlichen Erlissen ete.

selbst und alles dessen, was er sein nennt. Deus (incar-
natione Filii) tibi communicans et dat sua et se!. Christus
hat sich, weil er der Deus humanatus, der menschgewordene
Gott 1st ind bleibt, dem begluckten Menschengeschlechte
gum unveriuferlichen Gemein- und Gesellschaftsgute ge-
geben mit all dem seinen, nimlich den Geheimnissen seines
vorweltlichen Lebens im Schofle des Vaters. Unser
ist er in dem unbegreiflichen Geheimnisse seiner Gottes-
sohnschaft, deren Teilhaber und Mitbesitzer alle Menschen
werden sollen. Was er durch Natur ist, ndmlich Gottessohn,
das sollen wir durch Gnade werden, ndmlich Gotteskinder.
Unser ist er in den Geheimnissen seines historischen
Lebens auf Frden und denen seines verklidrten Lebens
im Himmel; unser ist er in den Geheimnissen der heiligen
Eucharistie; unser endlich in seiner geheimnisvollen
Einheit mit der heiligen Kirche und deren einzelnen
Gliedern2.

Um Eingang und Zutritt zum Gesellschaftsverband
der Gottesfamilie mit solchen Gesellschaftsgiitern zu finden,
dazu ist der Mensch seiner Natur nach nicht imstande.
Hierzu ist eine Erhebung durch die Gnade Gottes vonnéten,
sdenn es ist offenkundig, daf die Tugendausstattung, die
dem Teilhaber und Besitzer jenes Biirgertums eigen ist,
nicht durch die naturhafte Veranlagung des Menschen er-
langt werden kann. Sie wird uns durch géttliches Gnaden-
geschenk zuteil* (De Virt. q. 1 a. 9).

Mit dieser Erwigung lenkt, der hl. Thomas unsere
Aufmerksamkeit aufdie Arbeitsgemeinschaft im iiber-
na,tmhchen Gesellschaftsverband der Gottesfamilie.

II. Die Arbeitsgememschaﬂ

»Quae a Deo sunt, ordinata sunt“, sagt der hl. Thomas
mit Anlehnung an Rom. 13, 1 und belehrt uns, dafi alles,
was irgendwie von Gott ins Dasem gerufen ist, seiner ganzen
Seins- und Téatigkeitsanlage nach auch auf G‘rott hingeordnet
und eingestellt sei, um in ihm Ziel und Ende, Vollendung
und Krénung zu findens. ,Der Mensch hat nun vor der
vernunftlosen Kreatur den emz1ga.rt1gen Vorzug, in un-
mittelbarer Hinordnung auf Gott zu stehen. Durch seine

! Opusc. 54, c. 11.
? Marmion, Lo Christ dans ses mystéres, Maredsous 1919, p. 3—24.
* 1 q. 22' @, B




Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erldssen ete. 921

geistige Erkenntnis iiber die Einzel- und Teilgiiter empor-
getragen, erhebt er sich néamlich durch eben diese Erkennt-
nis in unmittelbarer Hinordnung zu ihm, dem gemein-
samen Quellprinzip alles Seins® (2. 2. q. 2 a. 3). Diese
objektive Hinordnung und Beziehung des Menschen zu
Gott findet in der Seele des Menschen durch deren Gott-
erkennen und Gottersehnen im Verlangen nach
Gottvereinigung ihre subjektive Auswirkung und schafft
damit die Voraussetzung, die natiirliche Empfinglichkeit
und Unterlage im Sinne einer potentia obedientialis fiir die
ungleich erhabenereiibernatiirlic he Hinordnung zu Gott,
die dem Menschen durch die Erlangung der heiligmachenden
Gnade zuteil wird.

1. In diesem Zusammenhange diirfen wir an ein Wort
des hl, Augustinus erinnern, das sich der Aquinate zu eigen
macht: ,Spiritus rationalis ex dono creationis habilis est
ad cognoscendum verum et amandum bonum; tamen nisi
radio interioris lucis perfusus et calore accensus, numquam
consequetur sapentiae sive caritatis effectuml. Der iiber-
natiirlichen Weisheit und Liebe Ergebnis und Wirkung ist.
das Gtesellschaftsgut des Gnadenzustandes fiir das dies-
seitige, sowie dasjenige der Seligkeit fiir das jenseitige
Leben. Der soziale Charakter dieser Heilsgiiter bringt es
mit sich, dafl sich Gott bei der Erteilung derselben fiir
gewdhnlich der vermittelnden Mitarbeit der Kirche be-
dient. Aber wenn er das auch nicht tut, sondern unmittel-
bar durch den Gnadenstrahl der Verstandeserleuchtung und
Willensbewegung den Gnadenzustand in die Seele einfiihrt,
so ordnet und disponiert er damit die begnadete Seele doch
auf die Vereinigung mit der Kirche hin.

' Hochst lehrreich ist in dieser Richtung, was die Mértyrer-
akten iiber den Vater des seligen Matthias Murumba be-
richten 2, Dieser war der Sohn eines Heiden, der sich durch

' Opusec. 53, c. 1.

* Matthias Murumba wurde einer der glorreichsten Blutzeugen
aus der grcfen Mirtyrerschar, welche die junge Ugandakirche wihrend
der Verfolgung der Jahre 1885/86 zum Himmel entsandte. Die #ufsren
Umstiinde seines Mirtyrertodes erinnern lebhaft an jene, unter denen
der Heidendiakon Laurentius sein Leben fir den Glauben dahin-
gab, Noch iiberraschender wirkt es, daf das Licht und die Glut seines
Glaubens ihn dem Henker gegeniiber fust dieselben Worte finden lic8,
mit denen der hl. Laurentius in seinen Qualen den rémischen Prifekten
in Erstaunen setzte (vgl.: Die Negermirtyrer von Uganda, p. 53ff, Trier),



992  Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlissen etc,

eine seltene Rechtschaffenheit hervortat und wahrhaft christ-
lich lebte, ohne das Christentum zu kennen. Wihrend den
60 Jahren seines Ehestandes hatte er stets nur eine einzige
Frau. Als er hochbetagt sein Ende herannahen fiihlte, sprach
er zu seinem Sohne: ,Mein Kind, du wirst Dinge sehen,
die ich nicht gesehen habe. Von weit her werden weifle
Minner in unser Land kommen und eine neue Religion
lehren, Wenn du sie siehst, so nimm sie gut cuf bei dir
und hore auf ihre Worte.* Kinige Jahre spéter kamen von
der Kiiste her arabische Mohammedaner nach Uganda.
Murumba hielt die Ankémmlinge fiir die weiflen Ménner,
die sein Vater sterbend geschaut hatte und nahm den Islam
an. Doch er fand darin keineswegs die Ruhe in Gott, nach
der er so sehnsiichtig verlangte. Es kamen sodann pro-
testantische Prediger. Er ging zu ihnen und das Evan-
gelium gefiel ihm. Schon bereitete er sich vor, sich taufen zu
lassen, da erschienen in Uganda Ménner, sowohl mit weifder
Gesichtsfarbe als auch mit weilem Kleide. Es waren die
katholischen Missionire, die Weiflen Viter. Er eilte zu
ithnen, wohnte zweimal ihrem Unterrichte bei und hatte
eine Unterredung mit dem Obern, dem P. Livinhac (dem
jetzigen Bischof und Generalobern der Weifien Viter). Ein
grofies Licht erhellte seinen Geist und ein bis dahin nie
gekannter Friede durchstromte seine Seele. Das waren gewif3,
daran war nicht zu zweifeln, die ganz weiflen Ménner, deren
Ankunft sein alter Vater vorausgesagt hatte. Mit ihnen
hatte er zugleich die Religion der Wahrheit gefunden. So-
bald er dieselbe erkannt hatte, umfafite er sie mit der ganzen
Glut seiner Seele, wurde ihr unermiidlicher Apostel und
iibte sie heldenmiitig bis zum Martertode (Mario Cardinali:
I 22 Beati Martini dell’'Uganda, Roma, 1920, p. 58).

Hier haben wir die Wirkung jenes sensus spiritualis,
die Wirkung jenes iibernatiirlichen Ginadeneinflusses, von
dem der hl. Thomas (in 3, q. 8 a. 2) sagt, dafl er die
Seelen berithre; eine Bestﬁtigung seiner Auffassung iiber
die Heilswirkung der Heiden: ,Es ist der gottlichen Vor-
sehung eigen, jeden Menschen, der guten Willens ist, mit
den notigen Heilsmitteln auszustatten. So wiirde Gott bei-
spielsweise einen Menschen, der in der Wildnis aufwiichse,
aber dem Leitstern der natiirlichen Erkenntnis zur Voll-
bringung des Guten und Meidung des Bosen fulgte, ohne
jeden Zweifel entweder durch unmittelbare Erleuch-



Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlidssen ete, 23

tung selber iiber das zum Glauben Notwendige belehren
oder durch einen eigens entsandten Glaubens-
boten unterrichten lassen, wie er den Hauptmann
Kornelius durch den hl. Petrus besuchen und belehren lief,
(De Verit,, q. 14 a. 11 ad 1).

2. Mit der Entsendung eines Glaubensboten aber nimmt
Gott — und es ist der gewohnliche und ordentliche
‘Weg, den er bei der Heilswirkung des Menschen geht —
die werkzeugliche Hilfsarbeit der Kirche in seinen
Dienst. Diese aber ist bereits in ihren Tréagern wesent-
lich Gemeinschafts- oder Gesellschaftsarbeit, Denn der
Glaubensbote zieht nicht als Privatperson, die mit Pri-
vatmitteln Privat- oder Sonderziele verfolgte, zu den
Heiden hinaus, er geht vielmehr hinaus im Auftrage des
Apostolischen Stuhlesl Im Namen der Gesamtkirche
bringt er der Heidenwelt im Glauben und in der Liebe das
hehre Gesellschaftsgut, Christum, Die pépstlichen Krlasse
iber die Seligsprechung der Negermértyrer heben diesen
Charakter der Missiondre immer wieder hervor. ,Es fanden
sich Missionédre“, so heifit es beispielsweise in dem Breve
Benedikts ,In Africam‘ vom 6. Juni 1920, ,die hoch-
und edelgemuten Sinnes, im Geiste der Apostel, in jene ent-
legenen Linderstreifen Afrikas zogen. Ihre Waffe war einzig
das Kreuz, ihre Stirke einzig das unbesiegliche Vertrauen
auf Gott. Unter diesen Glaubenskiindern nehmen einen sehr
hervorragenden Platz die ,Missioniire von Afrika‘, gewshn-
lich Weifle Vidter geheiflen, ein. Thnen wurde gleich im
Anfang ihrer Griindung vom Apostolischen Stuhle
das Gebiet an den Quellen des Nil zur Missionierung iiber-
tragen.“ Anders empfingt der Engel die iibernatiirlichen
Heilsgiiter und anders der Mensch. Weil Artindividuum
und kein gesellschaftliches Wesen empfingt sie der Engel
persénlich und direkt von Gott; der Mensch dagegen als
soziales Wesen durch die ubernaturhche Gesellschaft der
Kirche?,

Da diirfen wir erwarten, daf der Gemeinschaftsgedanke
auch dem diesseitigen Arbei bsz iel der Kirche sein Geprige

' Vgl. den herrlichen Aufsatz im Divus Thomas II (1915) ,Der
Apostolische Stuhl¥, von Dr. E. Commer, p. 399—476.
* * Dr. Baldegger in seiner beachtenswerten Studie yKirchliche
Autoritit und persénliche Freiheit im {ibernatiirlichen Leben“ Olten
(Schweiz), p. 80,



24  Der Gemeinschaftsgedanke in den p#pstlichen Erlissen etc.

aufdriickt. Das diesseitige, alles beherrschende Arbeitsziel
aber ist die Grundlegung des ewigen Lebens in den Seelen
der Menschen durch die heiligmachende Gnade. Dieser
aber ist eine soziale Tendenz, ein gewisser Zug der Gemein-
schaftlichkeit und Mitteilsamkeit innerlichst eigen. Denn
gratia divina est influentia divinae bonitatis in animam,
per quam assimilata Deo, fit ei grata et vitae aeternae digna
(Opusc. b1,-c. b). Weil nun die géttliche Giite wesentlich
communlcatwa, diffusiva sui ist, so muB auch ihrer Ein-
fl6flung, ihrer Ein- nnd Welterfuhrung, ithrer Teilnahme in
der menschlichen Seele, der Gnade némlich, der soziale Zug
und Charakter anhaften. Darum gibt ihr der hl. Thomas
die lieblichen Attribute gratia fraterna, gratia crescens
in mundo (2. 2. q. 14 a. 2); gratia tendens in alios
(1, Sent. d. 16 q. 1 a. 2 ad 1)1, Infolgedessen trégt die
(tnade als Prinzip ,eines geistigen und gottlichen Seins und
‘Wurzel der eingegossenen Tugenden® (De virt. q. 1 a. 2
ad 21) ir das gesamte {iibernatiirliche Leben des Christen
oin soziales Grundelement hinein, Wir brauchen nur die
Betétigung des christlichen Lebens in Augenschein zu
nehmen und wir werden uns davon tiberzeugen.

a) Justus autem ex fide vivit (Rom. 1, 17). — , Der Ge-
rechte aber lebt aus dem Gtlauben.“ Es ist nun gerade der
G laube, der eine starke sozial einigende Kraft dem christ-
lichen Leben zuteil werden laBt. ,Der Glaube hat nimlich,
wie Jede andere Erkenntnis, eine doppelte Materie: eine
Materie in qua, in der er lebt und wirkst, die Glaubigen
selbst und ferner eine Materie de qua, Worﬁber_ er sich er-
streckt und die er umfafit, die Glaubensgegenstinde nim-
lich“ (In lib. Boetii de Trin. a. 3)2. Sowohl in der einen,
wie in der anderen Richtung kommt der Einheits- und
Gemeinschaftsgedanke machtvoll zur Geltung. Die Materie

nde qua est fides“ eint und verbindet der iibernatiirliche
Glaube in und durch die veritas prima, die Gott selbst ist.
Denn das ist das Wundersame am christlichen Glauben,
,dafd er den Menschen der g6ttlichen Erkenntnis bei-
und ‘zugesellt, ihm Anteil und Mitbesitz an derselben gibt.
Mit der der gottlichen Erkenntnis eigenen Wahrheit aber
hat es folgende Bewandtnis: Dem Vorrang nach erster

! Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von A quin von der Kirche,
Iwwenqbu'g 1903, p. 79.
*2.2.q.1a, 7ad3.



Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erldssen ete. 25

Wahrheitsgegenstand ist der unerschaffene Gott, Ge-
wissermafien anschlufiweise ist auch die Kreatur Wahr-
heitsgegenstand der gottlichen Erkenntnis. In der Erkenntnis
seiner selbst erkennt Gott némlich alles andere. Und so
gibt der Glaube der menschlichen Erkenntnis Gott zum
Hauptobjekt, alles andere aber gleichsam zum nachfolgenden
Beiobjekt“ (De Verit.,, q. 14 a. 8)1. So fiigen sich im und
durch den Glauben die vielen und verschiedengearteten
Weltdinge natiirlicher und tibernatiirlicher Ordnung zu
einem harmonischen Weltbilde zusammen, von dem beispiels-
weise P, Wasmann in seinem ,,Christlichen Monismus“,
Herder, Freiburg, S. 29—33, eine herrliche Schilderung
entwirft,

In dem Glauben besitzt der Christ das Prinzip zu
einem untriiglichen Werturteil iiber alles Weltgeschehen?
Es ordnet alles Weltgeschehen in die unendlich weise
und giitige Vorsehung Gottes ein, die wegen ihrer Universali-
tdt nicht um jeden Preis das Bose verhindert, aber das ein-
mal zugelassene Bose zum Guten und Besten wendet. Ohne
die Bosheit der Verfolger wire ein Martyrium nicht mdg-
lichs, Aber wenn Gott ein Martyrium zuldflt, so gibt er
damit der Welt ein Werturteil der Tat, das der Heilige
Vater mit dem hl. Hieronymus als einen unWlderstehhchen
Beweis fiir die Wahrheit unserer Religion anspricht: ,Wer
Zeuge gewesen ist, dafl die Martyrer ungebeugten Sinnes
10 den Martern standha.ft blieben und in den Qualen eine
Ehrung erblickten, der wird der stillen Erwigung Raum
geben, dafi niemand mit seinem Blut und Leben
fiir das Evangelium eintréite, wenn es mnicht
lautere Wahrheit wéres Ein solches W erturteil der
Tat wird noch eindrucksvoller, wenn die Mértyrer ihren
Verfolgern Rede und Antwort stehen miissen, und nun in
der Kraft und Weisheit eines hl. Stephanus reden, wie es
die Negermértyrer tatsiichlich getan haben. ,Bei der Lesung
der Mirtyrerakten dieser Blutzeugen ist man von Be-
wunderung ergriffen. Mit solcher Weisheit, mit solcher
Seelenruhe, mit solchem Glaubensgeiste stehen sie dem

! Lib, Boetii de Trin. a. 2.

* S. Thomas in Hebr. 5, 14,

*l.q. 22 a, 2 ad 2; Opusc 66; c. 1.

¢ Ep. 120 ad Hedlbmm, c. 10, angefuhrt im Dekret Sancta Mater
Ecclesia iiber die Negermiirtyrer vom 11. April 1920.



26  Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlissen etc.

Konige, dem ersten Minister und den Henkern Rede und
Antwort, daf sich an ihnen die VerheiBung Christi buch-
stiblich erfiillt hat: ,KEs wird euch eingegeben werden in
Jener Stunde, was ihr sagen sollet“ (Breve: ,In Africam*
vom 6. Juni 1920).

‘Wir diirfen erwarten, daf} der im Glauben wirksame Ein-
heits- und Gemeinschaftsgedanke auch die Materie ,in qua
est fides“ erfaldt und die Gldubigen zu einer Seins- und
Arbeitsgemeinschaft zusammenfiihrt, die in derjenigen des
himmlischen Vaterlandes ihr Urbild und Ziel hat. Und wir
werden in unserer Erwartung nicht getiuscht. Denn der Glaube
trigt den menschlichen Geist iiber die eigene Erkenntnis-
sphére und Erkenntnissicherheit hinaus, um ihn an den
Geist Gottes anzulehnen und ihm damit eine unabénderliche
und untriigliche Norm zu geben. Es ist ja suum (scl. Dei) in-
telligere mensura omnis alterius intellectus (1. q. 16 a. 5).
Mit der- Anlehnung an diese Norm gibt der Glaube dem
Menschen eine durchaus theozentrische Orientierung,
in die er das gesamte Denken und Wollen, Tun und Lassen
des Menschen einbezieht. Ipsa (fides) enim docet Deum esse
colendum non solum propter aeterna, sed etiam propter
temporalia beneficia; nec solum in spiritualibus, sed etiam
in usu corporalium hominem dirigit et beatitudinem animae
et corporis. repromittit. Et ideo regulae eius universales
dicuntur, utpote, totam vitam hominis et omne quod ad
ipsam quolibet modo pertinet, continentes et ordinantes
(In lib. Boetii de Trin. c. 8). Dieser theozentrischen Orien-
tierung ,darf sich der Mensch weder in seinem durch die
Anordnung der Eigenvernunft geleiteten Privatleben
entziehen, noch in seinem gesellschaftlichen Leben
entschlagen, das fiir die geistigen, zeitlichen, politischen,
wirtschaftliichen Angelegenheiten der Leitung einer Fremd-
vernunft unterstellt ist* (1. 2. q. 87 a. 1). '

Durch diese entschiedene allseitige Hinordnung des
Menschen auf Gott bewahrt der Glaube vor den wunheil-
vollen Verirrungen der anthropozentrischen Orien-
tierung, auf die man das Wort des hl. Thomas anwenden
mufS: non eligit ea, quae sunt vere a Christo tradita,  sed
ea, quae sibi propria mens suggerit (2. 2. q. 11 a. 1),
behiitet den Menschen vor dem Ungliicke sich selbst
zum Mafl und Ziel aller Dinge zu machen und beseitigt
die Gefahren des alles zerriittenden Individualismus. Im



Der Gemeinschaftsgedanke in den pipstlichen Erlissen etc. 27

Martyrium vollends feiert er den entscheidensten Sieg iiber
diesen gréfiten Feind Gottes und des Menschen, einen Triumph,
der um so ehrenvoller ist, je leichter es dem Mairtyrer ge-
macht wurde, sich dem Tode zu entziehen. ,Mbaga Tu-
zind e¥, S0 feiert das bereits ofters erwahnte Breve ,In
Africam“ einen aus der Heldenschar der Negermartyrer
,war koniglicher Page und Sohn des grausamen Ober-
scharfrichters Mkadjanga. Der Vater wollte ihn um
jeden Preis vor dem Tode bewahren, und darum bat und
beschwor er ihn immer wieder, dall er der katholischen
Religion abschwore oder doch wenigstens einwillige, sich
verbergen zu lassen und verspreche, nicht mehr beten zu
wollen. Sage, dafl du nicht mehr beten willst und du bist
gerettet. — Nein, Vater, ich kann das nicht sagen; denn ich
bete und werde immer beten. — So mache dich auf die
Seite und verstecke dich daheim in unserem Hause. — Nein,
mein, ich mag nicht flichen, ich will mit meinen Freunden
sterben! — So trat Mbaga mit seinen Gefihrten den Todes-
gang an. Auf dem Richtplatze selbst machte der Vater
einen letzten Versuch. Mbaga war wie die anderen in eine
Schilfgarbe eingebunden worden, um auf dem Scheiter-
haufen verbrannt zu werden. Mkadjanga befahl, ihn her-
auszunehmen und ihm die Fiifle loszubinden und lief} ihn
«dann zu sich kommen. Mbaga kam mit gebundenen Hénden
heran und kniete vor seinem Vater nieder. Dieser redete
ithm leise zu, so dafd ihn keiner der Umstehenden verstehen
konnte. Aber was alle Augenzeugen hérten und was sie
nie vergessen werden, war die Antwort des Sohnes: ,Der
Konig hat dir befohlen, mich zu téten, so tote
mich denn, Ich will sterben fiir Jesus Christus!“
Da machte der ungliickliche Vater eine Gebé#rde der Ver-
zweiflung. Um seinem Sohne, der kaum 16 Jahre zihlte,
die Feuerqualen zu ersparen, gab er einem der Henker den
Befehl, Mbaga mit einem Keulenschlag auf den Kopf zu
toten und den entseelten Korper zum Verbrennen zu den
anderen ins Feuer zu legen“,

Durch die entschiedene und ausschheﬁhch theozen-
trische Orientierung vereinigt der Glaube die Menschen
in der unitas ordinis. Manifestum est, quod quaecumque
continentur sub aliquo ordine, sunt quodammodo unum in
-ordine ad principium ordinis (1 2.q. 87 a. 1). Das ruhige
Beharren in der rechten Ordnung aber zeitigt die

L



28  Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlissen ete.

Edelfrucht des Friedens. Denn nach Vorgang des hl. Au-
gustinus beschreibt der hl. Thomas das hohe Gut des F'rie-
dens als die Tranquillitas ordinis. Mag diese tranquillitas
ordinis auch in Anbetracht der menschlichen Unzulinglich-
keit und Gebrechlichkeit hienieden wihrend der irdischen
Pilgerschaft manchen Storungen und Erschiitterungen unter-
worfen sein, so besitzen wir doch in ihr das Unterpfand
und die Gewihr fiir den vollkommenen Dauerfrieden, der
im Jenseits in der beseligenden Gottschauung die voll-
kommenste Einheit und Ordnung aller Begehrungsvermdogen,
aller Begehrungsobjekte und Begehrungssubjekte unterein-
ander verwirklichen wird (Comp. theol. c¢. 10).

b) Der Gemeinschaftsgedanke muf sich im christlichen
Leben vor allem durch die Ubung der Liebe wirksam er-
weisen. Denn das verlangt das Objekt der christlichen
Liebe. Mit auflerordentlichen Nachdrucke betont der hl. Tho-
mas, dafl das Objekt der christlichen Liebe auf Erden Gott
als Allgemein- und Gesellschaftsgut aller Menschen
sel, Seine eigenen Worte werden uns davon iiberzeugen:
»s erlangt der Mensch durch die géttliche Gnade Zutritt
zum Mitbesitz der himmlischen Seligkeit, die in der Gott-
schauung und dem Gottgenufd besteht und wird in etwa
bereits jener gliickseligen Gtemeinschaft eingebiirgert und
zugesellt, die das himmlische Jerusalem heif}t, gem#f der
Schriftworte: IThr seid Mitbiirger der Heiligen und
Hausgenossen Gottes (Eph. 2, 19). Weil dem so ist,
besitzt der also einer himmlischen Bestimmung verschrie-
bene Mensch die Ausstattung gewisser Gnadenkrafte, die
eingegossenen Tugenden., Sollen diese aber nach Gebiihr
arbeiten, so muB vorerst die Liebe zum allgemeinen
Gesellschaftswohle und -gute vorhanden sein, dem
gottlichen Wohl und Gute namlich, das ja das Objekt der
Beseligung ist. Man kann nun das Wohl und Gut einer
biirgerlichen Gemeinde (alicuius civitatis) auf zweifache
Weise lieben: einmal, dafl man es selber gern habe und
dann, dafl es (der Biirgerschaft) erhalten bleibe. Das
Gesellschaftswohl und -gut nur deshalb lieben, um es
selber zu haben und zu besitzen, macht nicht den guten
Biirger aus. Denn so handelt ja auch der Tyrann, der das
Allgemeinwohl und -gut nur deshalb liebt, um es in seiner

12, 2. q.2a. 2.



Der Gemeinschaftsgedanke in den pipstlichen Erlissen etc. 929

Gewalt zu haben. Aber das heifit, sich selber mehr lieben,
als den Gesellschaftsverband; denn sein Eigenwohl ist es,
das er ersehnt, nicht das der Gemeinschaft. Das Gesell-
schaftswohl und -gut aber deshalb lieben, damit es fiir alle
erhalten bleibe und in Schutz genommen werde, das heifit
den biirgerlichen Gresellschaftsverband wahrhaft lieben. Der
Erhaltung und Mehrung des Gesellschaftswohles und -gutes
zuliebe das Privatwohl zuriickstellen und sich Todesgefahr
aussetzen, das macht den guten Biirger aus.

DaBl nun jemand das Wohl und Gliick der Seligen
liebt und gern hat, um es selber auch zu besitzen, das gibt
thm noch kelneswegs die richtige Hinordnung auf die Sehg
keit. Es wiinschen sich das ja auch die Bésen. Jenes Wohl
und Gut aber seiner selbst willen lieben, auf dal es dauern-
den Bestand habe und sich ausbreite und nichts dagegen
geschehe, das bringt den Menschen in die richtige Stellung
und Hinordnung zu der Gemeinschaft der Seligen. Das ist
die Liebe der Caritas. Sie liebt Gott seiner selbst willen
und die Néchsten, die der Beseligung fihig sind, wie sich
selbst, Gegen alles, was der Seligkeit in sich selber und
in anderen widerstreitet, kdmpft sie an. Darum kann sie
nie mit der Todsiinde, der Behinderung der Seligkeit, zu-
sammen bestehen® (De Carit. a: 2).

Mit dieser Erwigung hat uns der hl. Thomas zu einem
Stand- und Gesichtspunkte gefiihrt, von dem aus wir den
in der Liebe t#tigen Gemeinschaftsgedanken weiter ver-
folgen kénnen. Er erfafit in einander- und zusammenfiithren-
der Wirkung alle, die bereits im beseligenden Besitze und
Genusse des einen Gemeinschaftswohles und -gutes des
ewigen Lebens sind oder doch wenigstens noch die Besitz-
und GenuBfaihigkeit fiir dasselbe haben. Und da es im
Besitze und Genusse desselben eine vierfache Abstufung
gibt, so folgt die Liebe dieser vierfachen Abstufung, ,Ein
Wesen ist ndmlich®, sagt der hl. Thomas, ,im Besitze der
ewigen Seligkeit durch die eigene Wesenheit, Gott; ein
anderes durch Anteilnahme, die vernunftbegabte Kreatur.
Die vernunftbegabten Geschdpfe sind nun als Einzelwesen
Jeweils sich selbst, aber auch ihren Mitgeschopfen, die ihnen
im Besitze der Seligkeit beigesellt werden konnen, in Liebe
zugetan. KEndlich gibt es ein Wesen, dem der Mitbesitz der
ewigen Seligkeit nur nach Art eines Uberstromens (per
solam redundantiam quandam) zukommt. Es ist unser Leib.



30  Der Gemeinschaftsgedanke in den pipstlichen Erlissen etc.

Er wird durch die von der Seele in ihn ein- und iiber-
stromende Glorie mitverherrlicht. Somit mufi der Mensch
Gott in Liebe zugetan sein, weil er Ursprung und Quelle
der gemeinsamen Seligkeit ist; sich selbst aber muf} er
lieben, auf daf} er selber Anteil an der Seligkeit erhalte;
den Nichsten aber als Gefshrten und Genossen im Mit-
besitze der Seligkeit; den eigenen Leib endlich, weil die
Sehgkelt auf ihn tdberstromt“ (De Caritate, 9, 71)

Uber die in der Liebe geeinten Personen hinweg-
greifend, erfallt sodann der Gremeinschaftsgedanke der Cari-
tas alle Giter, Gegenstinde und Sachen, Einrichtungen
und Beziehungen, die irgendwie dem Menschen wahrhaft
gut, d. h. zur Erlangung des endgiiltigen Gemein- und Ge-
sellschaftsgutes der ewigen Seligkeit forderlich sein kénnen.
Nur eines ist mit ihr unvereinbar: Die Stinde und alles,
was in ihr Ursprung oder Ziel hat. Und warum? — Non
est ordinabile in beatitudinem — weil sie in ihrem Wesen
Abkehr von Gott ist, ist sie unselig und kann nur Un-
seligkeit wirken 2.

Die Mitteilungen aus dem Leben der Blutzeugen von
Uganda klingen zu einem einzigen Hochgesange auf die
einende Kraft der Liebe zusammen, Einmal durch die Wasser-
oder Begierdetaufe in den iibernatiirlichen Haushalt und die
tibernatiirliche Lebensgemeinschaft mit Gott eingefiihrt, tun
sie alles, um sich immer inniger mit Gott zu verbinden,
Von Pontianus Ngondwe sagt das Dekret: ,Noch als
Katechumene liefS er sich so vom christlichen Geiste durch-
dringen, daf} er seine rauhe und bittere Gemiitsart in hoch-
herziger Selbstbezwingung ablegte.“ Vom seligen Matthias
Murumba bezeugen die Mértyrerakten: ,Selten sah man
eine so durchgreifende Verdnderung wie die, die sich in
Matthias nach seiner Taufe vollzog. Von Natur aus hoch-
fahrend und heftig, ging er entschlossen bei dem in die
Schule, der gesagt hat: Lernet von mir, dennich bin
sanftmiitig und demiitig von Herzen. Und in dieser
Schule machte er in kurzer Zeit wunderbare Fortschritte.
Bald drang die Ubung der Demut in die kleinsten Einzel-
heiten seines téaglichen Lebens hinein, In Uganda war die
Feldarbeit die ausschliefiliche Beschéftigung der Frauen.

1 8. c. G, IIT, 117.
?* De Car. 9, 7.



Der Gemeinschaftsgedanke in den pdpstlichen Erlidssen ete. 31

Ein freier Mann hielt es fiir eine Schande, die Hacke zu
schwingen. Matthias aber wollte den arbeitenden Jesus
nachahmen und bearbeitete eigenhéindig seinen Bananenhain
und seine Siifikartoffelfelder. Anstatt auf seinen Reisen sein
Gepéck von den Dienern allein tragen zu lassen, half er
selber mit. Denen, die dariiber spotteten oder ihm vor-
warfen, dafl er nicht genug auf seine Wiirde halte, ant-
wortete er: Bin ich nicht ein Sklave, ein Sklave Jesu
Christi ?# ‘
Im Hinblick auf jene Lebensgemeinschaft mit Gott
vermeiden sie alles, was mit ihr unvereinbar ist oder
sie beeintrichtigen konnte. Im 1. Teile des Dekretes (,In
Africam“) begegnen wir 6fters Stellen, wie diesen: ,Mgagga,
koniglicher Page und noch Katechumene, widerstand mit
Entschiedenheit ‘den Verfithrungsversuchen des Konigs.“
»Gyavira hatte ein gewinnendes und einnehmendes Auflere
und war darum der besondere Liebling des Konigs, aber
ganz und gar nicht zu bewegen, auf dessen schamlose
Absichten einzugehen. ,Kizit o, eine schéne Seele, war der
Jingste von allen. Zahlte er doch erst 13 Jahre, als er des
Martertodes starb. Dem reinen und glaubensstarken Knaben
waren mehr noch -als allen anderen vom wolliistigen Konige
Nachstellungen bereitet worden. Doch vergebens.* Ja selbst
das, was der Vereinigung und Gemeinschaft mit Gott weniger
forderlich war oder hitte werden kénnen, lehnen sie in der
Kraft ihrer Gottesliebe ab: ,Matthias Murumba bekleidete
ein Richteramt. Besorgend, dafl er als Richter jemand un-
recht tun konnte, legte er sein Richteramt nieder.“ ,Ana-
tolius Kiriggwajjo war von den Grundsétzen des christ-
lichen Lebens so durchdrungen, daf er eine ihm vom Kénige
angetragene Wiirde ohne Zaudern ablehnte, weil sie ihm
zur Erreichung des ewigen Heiles nachteilig zu sein schien,“
In und mit dieser machtvoll wirkenden Gottesliebe
umfalRten sie auch ihre Mitmenschen, um ihnen wahrhaft
gut zu sein, d, h, um ihnen die unverginglichen Giiter
des goéttlichen Lebens zuzuwenden oder zu erhalten und
zu vermehren. Mit beredten Worten schildert das oOfters
erwihnte Dekret ,In Africam¥ den sorgenden Eifer, mit
dem sich Matthias Murumba miihte, das eigene Glaubens-
gut auch anderen mitzuteilen. Seine H#uptlingschaft Ki-
rumba, von der er den Beinamen ,Murumba® fithrte, war
gegen 80 km von Rubaga, der Residenz der - Missionire



82  Der Gemeinschaftsgedanke in den pipstlichen Erlissen ete.

entfernt. Er hatte eine Katechumenengruppe von mehr als
200 Mitgliedern, deren Lehrer und viterlicher Berater er
war, um sich geschart. Zweimal im Monat entsandte er
einen der begabtesten Christen oder Katechumenen zu den
Missiondéren nach Rubaga. Der Bote mufite sich genau ins
Gediachtnis einprigen, was der Missiondr am Sonntag bei
der Predigt und dem Unterricht gelehrt hatte. Dann kam
er in Eilmérschen nach Kirumba zuriick, um iiber alles zu
berichten. Die religiosen Unterweisungen und Neuigkeiten,
von denen Murumba auf diese Weise Kunde erhielt, bildeten
die Grundlage fiir den eigenen katechetischen Unterricht
fiir die folgenden 14 Tage. Ziige dieser Art fiilhrt das Dekret
eineReihe auf, denen wir im einzelnen nicht nachgehen kénnen.
‘Nur das sei noch zum Lobe der nie versagenden Liebe bei-
gefiigt, dafl sie mit hilfsbereiter Hand auch die leibliche
Not des Nebenmenschen zu beheben suchte. Das besagte
Dekret riihmt beispielsweise dem Blutzeugen Johannes
Maria Muzei nach: ,Verstindig, sanft und liebevoll, mild-
tatig gegen Arme und Kranke, sparte er weder Geld noch
Miihe, Sklaven loszukaufen und in der christlichen Religion
zu unterrichten.“ Andreas Kagwa war von allen, die ihn
kannten, geliebt und geehrt. Bei der Pest, die seinerzeit
die Gregend verheerte, wurde er allen alles, nahm sich mit
aufdergewohnlicher Liebe der Kranken an, gewann eine grofie
Anzahl durch Spendung der heiligen Taufe fiir Christus
und bestattete viele Tote.“

Das ist die Liebe der Negermértyrer. Alles, was
dem Nebenmenschen wahrhaft frommt, will und tut sie
ihm, um ihn dauernd in und mit Gott gluckhch zu machen.
Niemanden nimmt sie aus, selbst den drgsten Feind, den
‘Wiiterich Muanga, nicht. ,Auf dem Richtplatze angekommen,
lief Josef Mkaja dem Konig melden, dafl er fiir ihn
bete, ihm verzeihe und ihm rate, sich zu bekehren und
Bufle zu tun.*

Voll heiliger Ergriffenheit folgen wir der Liebe zu
ihrer Grofitat, der Hingabe des eigenen Lebens im Mar-
tyrium, In ihm gelangt der Einheits- und Gemeinschafts-
gedanke zu seiner Vollendung und Kronung. Abgesehen
davon, dafi die Liebe in und durch das Martyrium alle
Tugenden zur gemeinsamen Hochstentfaltung und zum ge-
meinsamen Triumphe fiihrtl, ist ihr im Martyrium eine

12,2 q 124 a. 2, 8, b,




Der Gemeinschaftsgedanke in den pidpstlichen Erldssen etec. 33

einigende und zusammenfiithrende Wirkung besonderer Art
beschieden. Die Kraft dazu flieit ihr aus der geheimnis-
vollen Einheit und Solidaritiat, in welche das Leiden
und Sterben der Mértyrer, mit dem Leiden und Sterben
Christi, dem Konig der Mértyrer aufgenommen ist. Der
hl. Thomas verweilt mit Vorliebe bei diesem Gemeinschafts-
gedanken, der das Martyrium der Christen mit dem Christi
verbindet. Bei der Erklérung des paulinischen Ausspruches:
Adimpleo ea, quae desunt passionum Christi in carne mea —
Ich ergénze das an meinem Fleische, was an den Leiden
Christi noch mangelt (Col. 1, 24), fubhrt er aus: ,Christus
und die Kirche sind eine mystlsche Person, deren Haupt
Christus, deren Leib aber die Gesamtheit der Gerechten
ist. In seiner Vorherbestimmung traf Gott die Wahl und
bestimmte das Mafl der Verdienste fiir die Gesamtkirche
in Haupt und Gliedern, wie er auch die Zahl der Auser-
wihlten in seiner Vorherbestimmung bemessen hat:. Unter
diesen Verdiensten haben eine iiberragende Bedeutung die
Leiden der heiligen Mi#rtyrer. Christi, des Hauptes Ver-
dienste sind unbegrenzt und ungemessen, wohingegen jeder
Heilige et welche Verdienste, dem .ihm gewordenen Mafie
entsprechend, aufweist., Daher sagt der Apostel: ,Ich er-
ginze, was noch mangelt an den Leiden Christi“, d. h. des
mystischen Christus, der Kirche, deren Haupt Chnstus ist,

nAdimpleo® ich fille auf, d. h, ich trage und bringe das
mir gewordene Maf hinzu. Und zwar tue ich das in meinem
Fleische — in carne mea — das da Leiden und Schmerzen
unterworfen ist. Denn das ermangelte nach Christo, dafl er
so in Paulus, seinem Gliede und in gleicher Weise in allen
anderen, litt, wie er in seinem eigenen Leibe gelitten hatte
(hoc enim deerat, quod sicut Christus passus erat in cor-
pore suo, ita pateretur in Paulo membro suo, et similiter
e aliis).

Christus Jesus erhebt nun gerade sein Lieiden und
Sterben zum Einigungs- und Verbindungsprinzip,
um die Menschen mit sich und Gott zu verbinden. Et
ego, si exaltatus fuero aterra, omnia traham ad
meipsum (Joe. 12, 32). Denn durch sein Leiden und
Sterben gliederte er sich seinen geheimnisvollen Leib, die
Kirche, an, um die also mit sich vereinigte Menschheit zu

' Vgl. Fr. W, Faber, Bethlehem, Regensburg, 2, Aufl.,, 43,
Divus Thomas VIII. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXV.) 8



34  Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erlissen etc.

Gott zuriickzufithren. ,Christus hat sich die Kirche erworben
durch sein Blut“ (act. Ap. 20, 25). ,Das Sterben des phy-
sischen Leibes Christi 1st der Lebensbeginn seines mysti-
schen Leibes!.“ Dieser ergreifende Gedanke befruchtet die
ganze Sakramenten- und Kirchenlehre des hl. Thomas:®.

Christus hat nun bei der Vereinigung und Verbindung
der Menschen zu seinem mystischen Leibe, der Kirche, die
Leiden seiner Glieder, insonderheit die Leiden der Mir-
tyrer als sekundire, werkzeugliche Wirkursache mit
aufgenommen. , Wie Christus (in seinem Leiden und Sterben)
sich selbst fiir dle Kirche dahlngegeben hat“ (Eph. 5, 25),
so freut sich der hl. Paulus in seinen Leiden, weil sie eine
Ergiinzung der Leiden Christi sind, pro corpore eius, quod
est Ecclesia (Col. 1, 24) fir dessen Leib die Kirche, ,In
gleicher Weise“, so bemerkt der hl. Thomas zu der Stelle,.
,leiden alle Heiligen zu Nutz und Frommen der Kirche,
die an ihrem Beispiele erstarkt.* Diese Erstarkung (robo-
ratio) aber ist eine zweifache: eine extensiv-quantitative
und eine intensiv-qualitative.

Die extensiv-quantitative Erstarkung, welche die Kirche
durch das Leiden und Sterben der seligen Negermértyrer
erfuhr, wird mehrfach ausdriicklich hervorgehoben: , Unsere
heilige Mutter, die Kirche“, sagt das Dekret vom 11, Apri11920,
,hahm damals ihren gliickbringenden Anfang, als ihr gott-
licher Stifter am Kreuze starb und sein unendlich kost-
bares Blut zur Erlésung der Welt vergofl, Da darf sie
billigerweise auch nur inmitten von Verfolgungen und Wider-
wirtigkeiten so ihren Fortgang nehmen, von Tag zu Tag
immer mehr ,den Raum ihres Gezeltes erweitern
und die Decken ihrer Gezelte ausbreiten“ (Is. 54,
2), daB die Feindseligkeiten, Kampfe, Widerspriiche und
Bedriickungen, die sie gleich vom Anfang an zu erdulden
hatte und fortgesetzt zu erdulden haben wird, gerade dazu
dienen, ihr Wachstum zu fordern, sieghafte Erfolge zu
erringen und immer neue Triumphe zu feiern. Das findet
sich in den verschiedenen Jahrhunderten wundersam durch
die Geschichte bestitigt, deren Zeugnis der hl. Hilarius
ebenso wahr, wie schon beschreibt, wenn er sagt: ,Das ist

! M. Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von der Kirche, Regens-

burg 1903, 229,
2 C. G. IV, 5b6; de verit. 29 a. 7 ad 8; in Joan. 19, lect. 5; 8.

q. 64 a. 2 ad 3.



Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erldssen etc. 35

eigenartig an der Kirche, dafl sie zu Siegen schreitet, wenn
sie im Kampfe verwundet wird; dafl sie die Wahrheit ent-
hiillt, wenn ihr widersprochen wird; daf} sie ihren Besitz-
stand mehrt, wenn man von ihr abfillt; in der Verfolgung
gedeiht sie, in der Bedriickung wéchst sie, in der Verachtung
gewinnt sie an Kraft, sie steht aufrecht da, wenu sie zu
unterliegen scheint* (De Trinit. lib. IV). Diese Erwdgung
der Ritenkongregation bewegt sich ganz in dem Gedanken
des hl. Thomas: Omnis res per quascumque et ex quibus-
cumque causis generatur, ex iisdem si est nutribilis nutri-
tur, si augmentabilis augetur?, Bei der Wirksamkeit dieses
Prinzips ,mufite man*, so fihrt das Dekret fort, ,auf ein
dhnliches Los auch in Uganda gefafit sein“. Und wirklich,
wenn wir die Missionsgeschichte Ugandas befragen, so gibt
sie uns recht. ,Gleich nach dem Martertode eben dieser
22 Neger erfuhr der Bekehrungseifer eine solche Steigerung,
dafl er dem vergossenen Mértyrerblute zuzuschreiben ist.
Die Eingeborenen selber bezeugen es, dafl es ihm zu danken
sel, dafd ein Umschwung der 6ffentlichen Meinung eintrat,
dafy sich die Religion von Tag zu Tag weiter ausbreitete
und zur Stunde noch weiter ausbreitet. In der Tat: 34 Jahre
liegen hinter jenen Ereignigsen und die Getauften und Tauf-
bewerber zdhlen in jener Gtegend nach mehreren Hundert-
tausend“ (Dekret: ,In Africam® 6. Juni 1920).

Die intensiv-qualitative Erstarkung der Kirche durch
den Martertod der Heldenschar von Uganda macht sich nicht
weniger bemerkbar. Fiir die engere Heimat kirche der Blut-
zeugen wird dieselbe ausdriicklich bezeugt: Als erstes Opfer
der Verfolgung wurde Joseph Mkasa vom Henker ent-
hauptet und dann ins Feuer geworfen am 15. November 1885.
Die Wirkung auf die Christengemeinde war eine ganz andere,
als es sich der Blutherrscher gedacht hatte. Keiner der
Christen oder Katechumenen wurde entmutigt oder auch
nur eingeschiichtert. Zwar vermieden sie es auf Anraten
der Missionire, vorab offen am hellen Tage zum Unter-
richt zu gehen. Aber am Abend wanderten unter dem Schutze
der Finsternis Neugetaufte oder Taufbewerber einzeln und
in Gruppen hinaus zur Hiitte der Missioniire. Alle paar
Minuten hérten diese im Innern einen leisen Schlag an der
Schilfwand und dann eine Stimme fliistern: , Pater, ich bin’s%,

' Opusec. b4, ¢, 17.

8%:



33  Der Gemeinschaftsgedanke in den pépstlichen Erldssen ete.

und die Tiire tat sich auf. Was ging aber in diesen nicht-
lichen Zusammenkiinften vor sich? Die Missiondre lief3en
sich die Tagesereignisse mitteilen. Dann hielten sie Unter-
richt und bereiteten sich und die Anwesenden auf das heilige
Meflopfer vor, das nach Mitternacht gefeiert wurde, wobei
die Christen kommunizierten. Lieblingsgegenstand fiir die
Unterweisungen und Unterhaltungen waren die Leiden Jesu,
seiner gebenedeiten Mutter und der Martyrer, die Eitelkeit
der Welt und das Glick des Himmels. Die Geister wurden
erleuchtet, die Herzen erwérmt, und iiber die Lippen kamen
von selbst Gebete und Anmutungen, wie folgende, die man
oft hérte: ,0, wenn Jesus Christus mich doch wolite! Wie
gliicklich wére ich, fiir ihn zu sterben!1“

Um das opferfreudige Glaubens- und Tugendleben der
Ugandamértyrer zum Gemeingut der Gesamtkirche zu
machen, hielt der Papst am 29. Februar 1920 seine herr-
liche Ansprache iiber die Negerméartyrer2 Mit Anlehnung
un den hl, Thomas: ,Wenn die Not dringt und der Glaube
gefahrdet ist, soll jeder Christ fiir seinen Glauben offen
vor anderen elnstehen einesteils um andere Glaubige zu
unterweisen und zu bestarken, andernteils um den Uber-
mut der Unglaubigen zurtickzuweisen“ (2. 2. q. 3 a. 2 ad 2),
fihrt der Heilige Vater den Nachweis, dafl der christ-
liche Starkmut in dem Bekenntnis des katholischen
Glaubens durch Wort und Tat die Allgemelnverpfhch-
tung aller ist.

Gibt es eine Klasse von Personen, fiir die eine
Mahnung zu christlicher Standhaftigkeit nicht angebracht
wire? Oder wer vermdchte auch nur eine Person anzu-
zeigen, die nicht verpflichtet wire, diese Tugend zu iiben,
die in Mértyrern von Uganda so herrlich erstrahlt? Um
sich der Pflicht zu entziehen, den Mut und die Standhaftig-
keit dieser Helden nachzuahmen, kann sich niemand auf
sein jugendliches Alter berufen, denn viele von jenen Neu-
bekehrten hatten noch nicht das sechzehnte Lebensjahr er-
reicht. Noch viel weniger diirfte man sich auf das reife
Alter berufen; denn es ist undenkbar, dafd ein Erwachsener
oder ein Grels weniger Mut zeigen diirfe als ein bartloser
Jungling, Auch die feinere Erziehung und die Gewohn-

' 1 22 beati Martiri dell’Uganda, p. 28,
? Ogservatore Romano, 2 marzo 1920,



~ Der Gemeinschaftsgedanke in den papstlichen Erldssen etc. 87

heiten des Wohllebens berechtigen keineswegs das Wider-
streben unserer heutigen Christen gegen die Martern, die
die Pflicht der Verteidigung des Glaubens etwa mit sich
bringen kénnte ; denn die Mértyrer von Uganda entstammten
zum grofiten Teil den hoheren Sténden, viele von ihnen
gehorten sogar zum Hof des Souverins. S

Ja wir mochten euch zu bedenken geben, dafl die
Christen von heute eine noch strengere Pflicht haben als
die Mértyrer von Uganda, den Glauben Jesu Christi zu
bekennen, Jene armen Kinder Afrikas waren erst vor kurzem
aus der Finsternis des Heidentums gekommen, sie waren
noch nicht erleuchtet vomr jener Fiille des Lichtes, das den
in einem katholischen Lande von katholischen Eltern ge-
borenen der theoretische und praktische Unterricht der Reli-
gion bietet; auch die Riicksicht auf diese minder bevor-
zugte Lage der armen- Neger zeigt uns, wie das Beispiel
ihrer Standhaftigkeit ganz besonders zur rechten Zeit kommt,
Denn wer Selbstachtung hat, der wird doch nicht wiinschen,
geringer zu'erscheinen als derjenige, welcher sich in einer
ungiinstigeren Lage befindet als er selbst.

Oder solite man etwa Riicksichten der Klugheit an-
rufen, die es verbieten, eine glénzende Zukunft aufs Spiel
zu setzen? Kine solche Klugheit ware Torheit, sie wiirde
die Interessen der Ewigkeit den zeitlichen Vorteilen opfern.
Aber auch abgesehen von der Torheit einer solchen mensch-
lichen Klugheit, so belehrt uns heute das Beispiel der Pagen
des Konigs Mwanga recht zur Zeit, dafl wir verpflichtet
sind, weder vor den Drohungen der Michtigen der Welt
noch vor der Gefahr des Verlustes irdischen Reichtumes
zuriickzuschrecken, wenn es gilt, den Glauben Jesu Christi
zu bekennen oder zu verteidigen. Jene jungen Pagen wufiten
wohl, dafi der Zorn des Konigs gegen sie entbrennen wiirde,
falls sie weiter die Schule des Missiondrs besuchen wiirden.
Aber sie verlieBen dieselbe mnicht. Sie holten sich vielmehr
aus dem Unterricht dieser Schule den Mut zum Widerstand
gegen die unreinen Liiste des Konigs,

' An diesem letzten Satze wollen wir nicht achtlos vor-
ibergehen. Er gibt das Mittel an, die Tugend der Lauter-
keit und Reinheit wieder zum Gemeingut des christlichen
Volkes zu machen, Es liegt in der Belebung des Glaubens
durch ernsthaftes Studium und liebevolles Betrachten
der ewigen Wahrheiten, ein Mittel, das der hl. Thomas in



38  Der Gemeinschaftsgedanke in den plipstlichen Erlissen etc.

seiner theologischen Summa (2. 2. q. 82 a. 3) eindringlichst
anempfiehlt. ,Betrachte Gott, deinen Nichsten und dich
selbst, so wie alle Verhiltnisse, in welchen du zu jenen
stehst und alle deine Pflichten im Lichte des Glaubens.
Betrachte Gott. als deinen Vater durch die Gnade, deinen
Nichsten als deinen Bruder durch die Gnade, dich selbst
als Kind Gottes, ein Glied Christi und einen Tempel des
Heiligen Geistes durch die Gnade. Dann wirst du Gott
anbeten mit kindlicher Ehrfurcht, dann wirst du deinen
Néchsten achten als deinen Mitbirger im Reiche des
Himmels und Hausgenossen Gottes, dann wirst du auch
dich selbst ehren und heilig halten als ein iibernatiirliches
Ebenbild Gottes, als ein erhabenes Heiligtum .“

Damit nehmen wir Abschied von den herrlichen Er-
lassen und Kundgebungen des Heiligen Vatersiiber dieseligen
Negermartyrer Der Einheits- und Gemeinschaftsgedanke,
der in diesen Kundgebungen walvet, hat uns unser Gemein-
und Gesellschaftsgut im J enselts, Gott in seiner Selig-
keit, aufgezeigt. Was aber im Jenseits seine Vollendung
und Kronung erhalten soll, mufl bereits im Diesseits
grundgelegt worden sein und angefangen haben. Und
so miissen denn die Menschen bereits im Diesseits in den
gemeinsamen Besitz Gottes treten durch die Gnade und im
Glauben und in der-Liebe Gottes untereinander eine Gottes-
familie bilden, in der die Neger keine minderwertigen
Familienmitglieder, sondern gleichberechtigte Hausgenossen
sind. ,Grofle Trostungen“, gestand Benedikt XV. einem
zentralafrikanischen Missionsbischof bei einer Audienz am
1. Dezember 1920, ,sind mir aus Afrika zugetragen worden.
Wie froh war ich, die Negermértyrer selig sprechen zu
dirfen! Mir war viel daran gelegen. Ich wollte sie der christ-
lichen Welt zum Vorbilde echter Glaubensstirke geben, deren
sie so sehr bedarf.“ ,Man darf wohl annehmen*, sagte der
Papst in seiner Ansprache am 29. Februar 1920, ,,dafl heut-
zutage den allermeisten Christen weder Feuer noch Schwert
als Marterwerkzeug bevorsteht. Wohl aber mufl man sich
auf den Hohn und Spott der Schlechten und Gottlosen ge-
fat machen. Werden die Christen unserer Zeit dieselben so
sehr fiirchten, dafl sie die Gebote Gottes, die sie im Geheimen

' Scheeben-Weif, Die Herrlichkeiten der gotthchen Gnade, Frei-
burg ', p. B77.



	Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen und Kundgebungen über die Seligsprechung der Negermärtyrer von Uganda

