
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen und
Kundgebungen über die Seligsprechung der Negermärtyrer von
Uganda

Autor: Hallfell, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 15

DER GEMEINSCHAFTSGEDANKE IN DEN PÄPSTLICHEN

ERLÄSSEN UND KUNDGEBUNGEN ÜBER
DIE SELIGSPRECHUNG DER NEGERMÄRTYRER

VON UGANDA1
Von P. Dr. M. HALLFELL (Weiße Väter)

Die Seligsprechung der in Zentralafrika im Jahre 1886
für ihren Glauben gestorbenen Diener Gottes Karl Luanga,
Matthias Murumba und Gefährten wurde am 6. Juni 1920
in der hohen Peterskirche zu Rom mit einem religiösen
Familienfest, wie es nur innerhalb der katholischen
Kirche möglich ist, feierlichst begangen. Die Teilnehm er
zählten nach Tausenden. Von Nord und Süd, von Ost und
West waren sie herbeigeeilt, um von der lehramtlichen
Autorität die Freudenbotschaft entgegenzunehmen, daß
die genannten Ehrwürdigen Diener Gottes „tatsächlich als
Märtyrer gestorben und somit der Ehre der Seligen
teilhaftig sind". Diese Freudenbotschaft aus dem Himmel trug
ihr Echo in die ganze katholische Welt und wurde auch
außerhalb Roms vielerorts durch religiöse Veranstaltungen
gefeiert.

Es waren Äußerungen echt katholischen Familiensinnes.
Der Wurzel- und Nährboden dieses Familiensinnes

aber liegt in denfEinheits- und Gemeinschaftsgedanken,
der Gott und Mensch, das Diesseits und Jenseits, Natur
und Ubernatur umspannt. Um das hohe Gut des katholischen

Familiensinnes in uns und anderen zu pflegen, wollen
wir unter Führung des hl. Thomas den Gemeinschaftsgedanken

in dem päpstlichen Erlasse und Kundgebungen
über die Seligsprechung der Negermärtyrer nachgehen.

kennt es und erwähnt es kurz bei der Mäßigkeit. Bei den
theologischen Tugenden will er ebenfalls durch eine schärfere Distinktion
als Thomas es getan, den Gedanken der Mitte hervorheben und
unterscheidet zwischen ihrem Objekte und ihrem Akte (S. III, d. 33, q. un.).
Hinsichtlich des Objektes, das Gott ist, gebe es keine Mitte bei ihnen,
wohl aber hinsichtlich des Aktes, der den menschlichen Verhältnissen
angepaßt sein muß. Eine spätere Fortsetzung der Untersuchung soll
den aristotelischen Gedanken durch die weitere Scholastik verfolgen.

1 Es kommen in Betracht die päpstlichen Dekrete: Cum a summo
vom 14. August 1912, Act. Ap. S. 1912, 567—570; Studiose simul vom
29. Februar 1920, ib. 1920, 82—84; Sancta mater vom 11. April 1920,
ib. 1920, 168—170; In Africam vom 6. Juni 1920, 272—281; sodann
die Ansprache des Papstes im „Osservatore Bomano", 2 marzo 1920.



16 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

Auf diesem Gauge werden wir überall auf das
unabänderliche Hausgesetz der großen Gottesfamilie stoßen,
daß wir mit Christus und untereinander in einer
Ziel- und Arbeitsgemeinschaft verbunden sein und
bleiben müssen.

I. Ziel- und Interessengemeinschaft
Die allgemeine Richtung für unsere Untersuchung wird

uns durch einen Ausspruch des hl. Thomas gegeben. „Gott
vollbringt unsere Heilswirkung durch z w e i Faktoren, den
Hauptfaktor: seine eigene Tätigkeit, insofern er Wirk-
ursache unseres Heiles ist und auch durch unsere Tätigkeit,

insofern er das von uns erkannte Ziel und Ende ist."
Deus dupliciter nos iustificare dicitur, principaliter scilicet
per actionem suam, inquantum est causa efificiens nostrae
salutis et etiam per operationem nostram, inquantum est finis
a nobis cognitus (De Yeritate, qu. 29 a. 4 ad 1).

Der Ausdruck „finis" —Endziel — kann ein
Zweifaches bedeuten : Gott, als Gegenstand betrachtet, den
wir in unseren Besitz bringen möchten, weil er uns
bekömmlich und erstrebenswert erscheint und dann die Tätigkeit,

durch die wir ihn in unseren Besitz bringen,
umfangen halten und genießen1. Beide Bedeutungen
beanspruchen eine liebevolle Aufmerksamkeit.

1. Gott, das übernatürliche Gesellschaftsgut
des ewigen Lebens

Die Ordnung der Natur verlangt, daß das Einzelwohl
des Individuums seine Ergänzung finde in dem

Gemeinwohl oder Gesellschaftsgut der Familie, das
Gesellschaftsgut der Familie in dem des Staates, das des
Staates in dem der ganzen menschlichen Gesellschaft. Ohne
das Gesellschaftsgut der ganzen großen Menschenfamilie
ist das vegetative, das Sinnes- und Yernünftleben (intellektuelle,

moralische uud religiöse) in den einzelnen Staaten
entweder unmöglich oder doch stark gefährdet, wie es der
"Weltkrieg in so erschreckender Weise dargetan hat. Ohne
die Annahme dieses natürlichen Gemeingutes der ganzen
menschlichen Gesellschaft wäre das Yölkerrecht ein Widersinn.

Im Hinblick auf dieses Gemeingut mahnt Papst Bene-

1 1. 2. q. 1 a, 8; 1. 2. q. 2 a. 7; 1. 2. q. 8 a. 1.



Der G-emeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 17

dikt in seiner Friedensnote vom 1. August 1917, „man solle
die besonderen Interessen mit dem Gemeinwohl der
großen menschlichen Gesellschaft in Einklang
bringen". Und in seiner Friedensenzyklika vom 23. Mai
1920 sagt er: „Nicht nur Gründe der Nächstenliebe, sondern
auch die Forderungen der Notwendigkeit drängen
offensichtlich auf eine allgemeine Verständigung der Völker hin.
Sind dieselben ja nach Ausweis der Natur durch
gegenseitige Hilfsbedürftigkeit auf gegenseitiges Wohlwollen
angewiesen, zumal in der Jetztzeit bei der verfeinerten Lebensweise

und der wundersam gesteigerten Verkehrsmöglichkeit."
Infolge der Erhebung des Menschengeschlechtes zur

Übernatur wurde der Mensch auf Gott, als das
übernatürliche Gemeinwohl und Gesellschaftsgut, hingeordnet,
in welchem er seine endgültige Vollendung und Beseligung
finden soll. Dieser übernatürliche finis ultimus erfaßt das

ganze Menschenwesen, dem es sich in allem, in seinen Einzelgütern

wie auch in den Gesellschaftsgütern der Familie
und des Staates, unterzuorden hat.

„Totum, quod homo est et quod potest et quod habet
ordinandum est ad Deum" (1. 2. q. 21 a. 4 ad 3J).

Es ist eine Lieblingserwähnung des hl. Thomas, Gott
als das beseligende Gemeingut des übernatürlichen
Gesellschaftsverbandes der Engel und Heiligen des Himmels
der communio Sanctorum zu betrachten. „In Gott ist die
Glückseligkeit als gemeinsames Quellprinzip für
alle, die an der Glückseligkeit Anteil nehmen können"
(2. 2. q. 26 a. 3). „Die beseligende Gutheit Gottes ist
Gemeingut aller je nach dem Maße derEmpfänglichKeit,
die sie für die Beseligung haben" (De Caritate a. 4 ad 2).
Das ist nämlich das unveräußerliche Vorrecht Gottes, daß
er sich ungezählt vielen vernünftigen Geschöpfen zur
Beseligung zu eigen geben kann, ohne darum aufzuhören, jedem
einzelnen so voll und ganz zu eigen zu sein, als ob er sich
nur ihm allein geschenkt hätte. Wer dächte da nicht an
die liebliche Analogie des hl. Thomas: Non diminuitur in
individuo species, licet ipsam participent plures ; nec ple-
nius individuo species inesset, si sola inesset (Opusc. 54
{Parisiis] c. 13). Weil der betrachtende Blick des Aquinaten
mit Vorliebe auf Gott, der Substanz des beseligenden

1 Siehe die herrliche Quaestio de caritate, q, 7.

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 2



18 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

Gemeingutes ruht, umfaßt er auch den ganzen Komplex der
akzidentellen Gesellschaftsgüter, die durch die Engel und
Heiligen des Himmels diesem übernatürlichen Gesellschaftsverband

zugetragen werden. Welches Glück, zu dieser
unermeßlichen Gemeinschaft der Heiligen zu gehören
und darin alles mitzubesitzen, was die unzähligen
Scharen der Heiligen an Herrlichkeit und Seligkeit haben.
Denn wenn in einem Körper jedes Glied seine besonderen
Vorzüge hat, so gehören diese doch dem ganzen und dadurch
allen übrigen Gliedern mit an. Versetzen wir uns in
Gedanken in den Gesellschaftsverband der Auserwählten, so
freuen wir uns über die Weisheit der Cherubim, über die
Liebe der Seraphim, die Würde der Apostel, die Tapferkeit

der Märtyrer, die Weissagungsgabe der Propheten, die
Wuncfer der Bekenner, die Reinheit der Jungfrauen, kurz,
über die Gaben und Taten unserer Mitbürger im
himmlischen Jerusalem, die mit uns die „Hausgenossen Gottes"
sind (Eph. 2, 191).

Aber was wir einstweilen nur in Gedanken und der
Sehnsucht nach tun können, das ist für die seligen
Negermärtyrer bereits Wirklichkeit. Durch die beseligende Gott-
schauung (visio beatifica) haben sie den Mitbesitz, die
Teilnahme an den übernatürlichen Gesellschaftsgütern des Himmels

angetreten. Das verkündet triumphierend das Breve
vom 6. Juni 1920 „In Africain" mit dem Worten:

Castissimos fortissimosque heroes ignis unus omnes
simul consumpsit, una patria simul omnes caelestibus sedi-
bus excepit. „Es wurden die Tugend- und Glaubenshelden
alle mitsammen von einem Feuer verzehrt und alle
mitsammen von einem Vaterlande in die himmlischen
Wohnungen aufgenommen."

Von dieser himmlischen Heimstätte, nach deren
Vorbilde und um deretwillen jeder einzelne Gesellschaftsverband

unter Menschen hienieden ins Dasein treten sollte,
entwirft der hh Thomas ein entzückendes Bild. „Es sei der
Zusammenschluß der triumphierenden Kirche, die von der
Schrift Stadt Gottes genannt werde, ein Vielverband,
in dem die denkbar beste und entsprechendste Regierung
herrsche" — Multitudo, quae convenientissimo modo guber-
natur, est collegium Ecclesiae triumphantis, quae civitas

1 Scheeben, Herrlichkeiten der göttlichen Gnade10, 269, 407.



Der Gemeinsehaftsgedanfce in den päpstlichen Erlässen etc. 19

Dei vocatur in Scripturis (De Verit., q. 7 a. 1). „Der Mensch
ist", so führt der hl. Thomas des weiteren aus; „nicht nur
Bürger eines irdischen Staates, sondern hat auch teil am
Bürgertum des himmlischen Jerusalem, dessen Lenker
der Herr ist und dessen Bürger die Engel und alle Heiligen
sind, ob sie nun schon in der Glorie herrschen und sich der
Zielruhe im Vaterland erfreuen, oder ob sie noch in der
Pilgerschaft hienieden auf Erden begriffen sind1."
Das Wort des hl. Paulus behält nämlich seine Geltung:
Nostra autem conversatio — noXirsufxa — in coelis est (Phil. 3,
20) „Unser Bürgertum ist im Himmel, ihr (Christen)
seid Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes
(Eph. 2, 1 q.).

Das „quiescere in patria" und „perigrinari in terris"
sind demnach nur als zwei verschiedene Zustände der
wesentlich einen Gottesfamilie anzusprechen. Hier wie dort
ist es dasselbe Gesellschaftsgut, das den Bürgern geboten
wird, nur die jeweilige Art und Weise, wie es geboten
und wie es entgegen- und in Besitz genommen wird, ist
verschieden. Diese Erwägung lenkt unsere Aufmerksamkeit
zunächst auf:

2. Das übernatürliche Gesellschaftsgut'auf
Erden

hin. Mit Anlehnung an den hl. Johannes Damaszenus nennt
der Aquinate dieses unser Gemeingut auf Erden „Deus hu-
manatus2'' Gott, der durch die Menschwerdung unwiderruflich

dem Menschengeschlecht für das diesseitige Leben
zu eigen gegeben ist. In dem Ausdruck : „Deus humana-
tus" haben wir die Gewähr, daß er die humanatio oder
incarnatio vornehmlich in ihrem Ergebnis, ihrer
Wirkung betrachtet und den Vorgang als solchen weniger in
Erwägung zieht3. Folgen(wir ihm hierin, um uns unseres
Reichtums in etwa bewußt zu werden,

Indem der eingeborene Sohn Gottes durch die
Menschwerdung sich zum Teilhaber und Mitbesitzer der menschlichen

Natur und des menschlichen Lebens machte, bereicherte
er das ganze Menschengeschlecht mit dem Geschenke seiner

1 De Virt. 9.
2 Opusc. 53, c. 1.
3 Incarnatio non solum dicit Operationen)',' sed etiam terminum

operationis (Opusc. 53, c. 1).

2*



20 lier Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

selbst und alles dessen, was er sein nennt. Deus (incar-
natione Filii) tibi communicans et dat sua et se1. Christus
hat sich, weil er der Deus humanatus, der menschgewordene
Gott ist und bleibt, dem beglückten Menschengeschlechte
zum unveräußerlichen Gemein- und Gesellschaftsgute
gegeben mit all dem seine n, nämlich den Geheimnissen seines
vorweltlichen Lebens im Schöße des Vaters. Unser
ist er in dem unbegreiflichen Geheimnisse seiner
Gottessohnschaft, deren Teilhaber und Mitbesitzer alle Menschen
werden sollen. Was er durch Natur ist, nämlich Gottessohn,
das sollen wir durch Gnade werden, nämlich Gotteskinder.
Unser ist er in den Geheimnissen seines historischen
Lebens auf Erden und denen seines verklärten Lebens
im Himmel; unser ist er in den Geheimnissen der heiligen
Eucharistie; unser endlich in seiner geheimnisvollen
Einheit mit der heiligen Kirche und deren einzelnen
Gliedern2.

Um Eingang und Zutritt zum Gesellschaftsverband
der Gottesfamilie mit solchen Gesellschaftsgütern zu finden,
dazu ist der Mensch seiner Natur nach nicht imstande.
Hierzu ist eine Erhebung durch die Gnade Gottes vonnöten,
„denn es ist offenkundig, daß die Tugendausstattung, die
dem Teilhaber und Besitzer jenes Bürgertums eigen ist,
nicht durch die naturhafte Veranlagung des Menschen
erlangt werden kann. Sie wird uns durch göttliches
Gnadengeschenk zuteil" (De Virt. q. 1 a. 9).

Mit dieser Erwägung lenkt, der hl. Thomas unsere
Aufmerksamkeit auf die Arbeitsgemeinschaft im
übernatürlichen Gesellschaftsverband der Gottesfamilie.

II. Die Arbeitsgemeinschaft
„Qüae a Deo sunt, ordinata sunt", sagt der hl. Thomas

mit Anlehnung an Horn. 13, 1 und belehrt uns, daß alles,
was irgendwie von Gott ins Dasein gerufen ist, seiner ganzen
Seins- und Tätigkeitsanlage nach auch auf Gott hingeordnet
und eingestellt sei, um in ihm Ziel und Ende, Vollendung
und Krönung zu finden3. „Der Mensch hat nun vor der
vernunftlosen Kreatur den einzigartigen Vorzug, in
unmittelbarer Hinordnung auf Gott zu stehen. Durch seine

1 Opusc. 54, c. 11.
2 Marmion, Le Christ dans ses mystères, Maredsous 1919, p. 3—24.
3 1. q. 22 a. 2.



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 21

geistige Erkenntnis über die Einzel- und Teilgüter
emporgetragen, erhebt er sich nämlich durch eben diese Erkenntnis

in unmittelbarer Hinordnung zu ihm, dem gemeinsamen

Quellprinzip alles Seins" (2. 2. q. 2 a. 3). Diese
objektive Hinordnung und Beziehung des Menschen zu
Gott findet in der Seele des Menschen durch deren Gott-
erkennen und Gott er sehn en im Verlangen nach
Gottvereinigung ihre subjektive Auswirkung und schafft
damit die Voraussetzung, die natürliche Empfänglichkeit
und Unterlage im Sinne einer potentia obedientialis für die
ungleich erhabenere übernatürliche Hinordnung zu Gott,
die dem Menschen durch die Erlangung der heiligmachenden
Gnade zuteil wird.

1. In diesem Zusammenhange dürfen wir an ein Wort
des hl. Augustinus erinnern, das sich der Aquinate zu eigen
macht: „Spiritus rationalis ex dono creationis habilis est
ad cognoscendum verum et amandum bonum ; tarnen nisi
radio interioris lucis perfusus et calore accensus, numquam
consequetur sapentiae sive caritatis effectum1. Der
übernatürlichen Weisheit und Liebe Ergebnis und Wirkung ist
das Gesellschaftsgut des Gnadenzustandes für das
diesseitige, sowie dasjenige der Seligkeit für das jenseitige
Leben. Der soziale Charakter dieser Heilsgüter bringt es
mit sich, daß sich Gott bei der Erteilung derselben für
gewöhnlich der vermittelnden Mitarbeit der Kirche
bedient. Aber wenn er das auch nicht tut, sondern unmittelbar

durch den Gnadenstrahl der Verstandeserleuchtung und
Willensbewegung den Gnadenzustand in die Seele einführt,
so ordnet und disponiert er damit die begnadete Seele doch
auf die Vereinigung mit der Kirche hin.

Höchst lehrreich ist in dieser Richtung, was die Märtyrerakten

über den Vater des seligen Matthias Murumba
berichten 2. Dieser war der Sohn eines Heiden, der sich durch

1 Opusc. 53, c. 1.
2 Matthias Murumba wurde einer der glorreichsten Blutzeugen

aus der großen Märtyrerschar, welche die junge Ugandakirche während
der Verfolgung der Jahre 1885/86 zum Himmel entsandte. Die äußeren
Umstände seines Märtyrertodes erinnern lebhaft an jene, unter denen
der Heidendiakon Laurentius sein Leben für den Glauben dahin-
gab. Noch überraschender wirkt es, daß das Licht und die Glut seines
Glaubens ihn dem Henker gegenüber fast dieselben Worte finden litß,
mit denen der hl. Laurentius in seinen Qualen den römischen Präfekten
in Erstaunen setzte (vgl.: Die Negermärtyrer von Uganda, p. 53ff,Trier),



22 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

eine seltene Rechtschaffenheit hervortat und wahrhaft christlich

lebte, ohne das Christentum zu kennen. Während den
60 Jahren seines Ehestandes hatte er stets nur eine einzige
Frau. Als er hochbetagt sein Ende herannahen fühlte, sprach
er zu seinem Sohne: „Mein Kind, du wirst Dinge sehen,
die ich nicht gesehen habe. Von weit her werden weiße
Männer in unser Land kommen und eine neue Religion
lehren. Wenn du sie siehst, so nimm sie gut auf bei dir
und höre auf ihre Worte." Einige Jahre später kamen von
der Küste her arabische Mohammedaner nach Uganda.
Murumba hielt die Ankömmlinge für die weißen Männer,
die sein Vater sterbend geschaut hatte und nahm den Islam
an. Doch er fand darin keineswegs die Ruhe in Gott, nach
der er so sehnsüchtig verlangte. Es kamen sodann
protestantische Prediger. Er ging zu ihnen und das
Evangelium gefiel ihm. Schon bereitete er sich vor, sich taufen zu
lassen, da erschienen in Uganda Männer, sowohl mit weißer
Gesichtsfarbe als auch mit weißem Kleide. Es waren die
katholischen Missionäre, die Weißen Väter. Er eilte zu
ihnen, wohnte zweimal ihrem Unterrichte bei und hatte
eine Unterredung mit dem Obern, dem P. Livinhac (dem
jetzigen Bischof und Generalobern der Weißen Väter). Ein
großes Licht erhellte seinen Geist und ein bis dahin nie
gekannter Friede durchströmte seine Seele. Das waren gewiß,
daran war nicht zu zweifeln, die ganz weißen Männer, deren
Ankunft sein alter Vater vorausgesagt hatte. Mit ihnen
hatte er zugleich die Religion der Wahrheit gefunden.
Sobald er dieselbe erkannt hatte, umfaßte er sie mit der ganzen
Glut seiner Seele, wurde ihr unermüdlicher Apostel und
übte sie heldenmütig bis zum Martertode (Mario Cardinali:
I 22 Beati Martini dell'Uganda, Roma, 1920, p. 58).

Hier haben wir die Wirkung jenes sensus spiritualis,
die Wirkung jenes übernatürlichen Gnadeneinflusses, von
dem der hl. Thomas (in 3, q. 8 a. 2) sagt, daß er die
Seelen berühre; eine Bestätigung seiner Auffassung über
die Heilswirkung der Heiden: „Es ist der göttlichen
Vorsehung eigen, jeden Menschen, der guten Willens ist, mit
den nötigen Heilsmitteln auszustatten. So würde Gott
beispielsweise einen Menschen, der in der Wildnis aufwüchse,
aber dem Leitstern der natürlichen Erkenntnis zur
Vollbringung des Guten und Meidung des Bösen folgte, ohne
jeden Zweifel entweder durch unmittelbare Erleuch-



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 23

tun g selber über das zum G-lauben Notwendige belehren
oder durch einen eigens entsandten Glauben s-
boten unterrichten lassen, wie er den Hauptmann
Kornelius durch den hl. Petrus besuchen und belehren ließ.
{De Verit., q. 14 a. 11 ad 1).

2. Mit der Entsendung- eines Glaubensboten aber nimmt
Gott — und es ist der gewöhnliche und ordentliche
Weg, den er bei der Heilswirkung des Menschen geht —
die werkzeugliche Hilfsarbeit der Kirche in seinen
Dienst. Diese aber ist bereits in ihren Trägern wesentlich

Gemeinschafts- oder Gesellschaftsarbeit. Denn der
Glaubensbote zieht nicht als Privatperson, die mit
Privatmitteln Privat- oder Son der ziele verfolgte, zu den
Heiden hinaus, er geht vielmehr hinaus im Auftrage des

Apostolischen Stuhles1. Im Namen der Gesamtkirche
bringt er der Heidenwelt im Glauben und in der Liebe das
hehre Gesellschaftsgut, Christum. Die päpstlichen Erlässe
über die Seligsprechung der Negermärtyrer heben diesen
Charakter der Missionäre immer wieder hervor. „Es fanden
sich Missionäre", so heißt es beispielsweise in dem Breve
Benedikts ,In Africam' Vom 6. Juni 1920, „die hoch-
und edelgemuten Sinnes, im Geiste der Apostel, in jene
entlegenen Länderstreifen Afrikas zogen. Ihre Waffe war einzig
das Kreuz, ihre Stärke einzig das unbesiegliche Vertrauen
auf Gott. Unter diesen Glaubenskündern nehmen einen sehr
hervorragenden Platz die ,Missionäre von Afrika', gewöhnlich

Weiße Väter geheißen, ein. Ihnen wurde gleich im
Anfang ihrer Gründung vom Apostolischen Stuhle
das Gebiet an den Quellen des Nil zur Missionierung
übertragen." Anders empfängt der Engel die übernatürlichen
Heilsgüter und anders der Mensch. Weil Artindividuum
und kein gesellschaftliches Wesen empfängt sie der Engel
persönlich und direkt von Gott; der Mensch dagegen als
soziales Wesen durch die übernatürliche Gesellschaft der
Kirchea.

Da dürfen wir erwarten, daß der Gemeinschaftsgedanke
auch dem diesseitigen Arbeitsziel der Kirche sein Gepräge

1 Vgl. den herrlichen Aufsatz im Divus Thomas II (1915) „Der
Apostolische Stuhl", von Dr. E. Commer, p. 399—476.

2 Dr. Baldegger in seiner beachtenswerten Studie „Kirchliche
Autorität und persönliche Freiheit im übernatürlichen Leben", Ölten
(Schweiz), p. 80.



24 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

aufdrückt. Das diesseitige, alles beherrschende Arbeitsziel
aber ist die Grundlegung des ewigen Lebens in den Seelen
der Menschen durch die h e ili gm a ch en d e Gnade. Dieser
aber ist eine soziale Tendenz, ein gewisser Zug der Gemein-
schaftlichkeit und Mitteilsamkeit innerlichst eigen. Denn
gratia divina est influentia divinae bonitatis in animam,
per quam assimilata Deo, fit ei grata et vitae aeternae digna
(Opusc. 51, c. 5). Weil nun die göttliche Güte wesentlich
communicativa, diffusiva sui ist, so muß auch ihrer
Einflößung, ihrer Ein- und Weiterführung, ihrer Teilnahme in
der menschlichen Seele, der Gnade nämlich, der soziale Zug
und Charakter anhaften. Darum gibt ihr der hl. Thomas
die lieblichen Attribute gratia fraterna, gratia crescens
in mundo (2. 2. q. 14 a. 2); gratia tendens in alios
(1. Sent. d. 16 q. 1 a. 2 ad l)1. Infolgedessen trägt die
Gnade als Prinzip „eines geistigen und göttlichen Seins und
Wurzel der eingegossenen Tugenden" (De virt. q. 1 a. 2
ad 21) in das gesamte übernatürliche Leben des Christen
ein soziales Grundelement hinein. Wir brauchen nur die
Betätigung des christlichen Lebens in Augenschein zu
nehmen und wir werden uns davon überzeugen.

a) Justus autem ex fide vivit (Rom. 1, 17), — „Der
Gerechte aber lebt aus dem Glauben." Es ist nun gerade der
Glaube, der eine starke sozial einigende Kraft dem christlichen

Leben zuteil werden läßt. „Der Glaube hat nämlich,
wie jede andere Erkenntnis, eine doppelte Materie: eine
Materie in qua, in der er lebt und wirkt, die Gläubigen
selbst und ferner eine Materie de qua, worüber er sich
erstreckt und die er umfaßt, die Glaubens gegen stände nämlich"

(In lib. Boetii de Trin. a. 8)2. Sowohl in der einen,
wie in der anderen Richtung kommt der Einheits- und
Gemeinschaftsgedanke machtvoll zur Geltung. Die Materie
„de qua est fides" eint und verbindet der übernatürliche
Glaube in und durch die Veritas prima, die Gott selbst ist.
Denn das ist das Wundersame am christlichen Glauben,
„daß er den Menschen der göttlichen Erkenntnis bei-
und zugesellt, ihm Anteil und Mitbesitz an derselben gibt.
Mit der der göttlichen Erkenntnis eigenen Wahrheit aber
hat es folgende Bewandtnis: Dem Vorrang nach erster

1 Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von A quin von der Kirche,
Itegensburg 1903, p. 79.

2 2. 2. q. 1 a. 7 ad 3.



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 25

Wahrheitsgegenstand ist der unerschaffene Gott.
Gewissermaßen anschlußweise ist auch die Kreatur
Wahrheitsgegenstand der göttlichen Erkenntnis. In der Erkenntnis
seiner selbst erkennt Gott nämlich alles andere. Und so
gibt der Glaube der menschlichen Erkenntnis Gott zum
Hauptobjekt, alles andere aber gleichsam zum nachfolgenden
Beiobjekt" (De Verit., q. 14 a. 8)1. So fügen sich im und
durch den Glauben die vielen und verschiedengearteten
Welt dinge natürlicher und übernatürlicher Ordnung zu
einem harmonischen Weltbilde zusammen, von dem beispielsweise

P. Wasmann in seinem „Christlichen Monismus",
Herder, Freiburg, S. 29—88, eine herrliche Schilderung
entwirft.

In dem Glauben besitzt der Christ das Prinzip zu
einem untrüglichen Werturteil über alles Weltgeschehen2.
Es ordnet alles Weltgeschehen in die unendlich weise
und gütige Vorsehung Gottes ein, die wegen ihrer Universalität

nicht um jeden Preis das Böse verhindert, aber das einmal

zugelassene Böse zum Guten und Besten wendet. Ohne
die Bosheit der Verfolger wäre ein Martyrium nicht
möglich8. Aber wenn Gott ein Martyrium zuläßt, so gibt er
damit der Welt ein Werturteil der Tat, das der Heilige
Vater mit dem hl. Hieronymus als einen unwiderstehlichen
Beweis für die Wahrheit unserer Religion anspricht: „Wer
Zeuge gewesen ist, daß die Märtyrer ungebeugten Sinnes
iu den Martern standhaft blieben und in den Qualen eine
Ehrung erblickten, der wird der stillen Erwägung Raum
geben, daß niemand mit seinem Blut und Leben
für das Evangelium einträte, wenn es nicht
lautere Wahrheit wäre4. Ein solches W er turteil der
Tat wird noch eindrucksvoller, wenn die Märtyrer ihren
Verfolgern Rede und Antwort stehen müssen, und nun in
der Kraft und Weisheit eines hl. Stephanus reden, wie es
die Negermärtyrer tatsächlich getan haben. „Bei der Lesung
der Märtyrerakten dieser Blutzeugen ist man von
Bewunderung ergriffen. Mit solcher Weisheit, mit solcher
Seelenruhe, mit solchem Glaubensgeiste stehen sie dem

1 Lib. Boetii de Trin. a. 2.
1 S. Thomas in Hebr. 5, 14.
3 1. q. 22 a. 2 ad 2; Opusc. 56, c. 1.
4 Ep. 120 ad Hedibiam, c. 10, angeführt im Dekret Sancta Mater

Ecclesia über die Negermärtyrer vom 11. April 1920.



26 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

Könige, dem ersten Minister und den Henkern ßede und
Antwort, daß sich an ihnen die Verheißung Christi
buchstäblich erfüllt hat: „Es wird euch eingegeben werden in
jener Stunde, was ihr sagen sollet" (Breve: „In Africain"
vom 6. Juni 1920).

"Wir dürfen erwarten, daß der im Glauben wirksame Ein-
heits- und Gemeinschaftsgedanke auch die Materie „in qua
est fides" erfaßt und die Gläubigen zu einer Seins- und
Arbeitsgemeinschaft zusammenführt, die in derjenigen des
himmlischen Vaterlandes ihr Urbild und Ziel hat. Und wir
werden in unsererErwartung nicht getäuscht. Denn der Glaube
trägt den menschlichen Geist über die eigene Erkenntnis-
Sphäre und Erkenntnis Sicherheit hinaus, um ihn an den
Geist Gottes anzulehnen und ihm damit eine unabänderliche
und untrügliche Norm zu geben. Es ist ja suum (sei. Dei) in-
telligere mensura omnis alterius intellectus (1. q. 16 a. 5).
Mit der Anlehnung an diese Norm gibt der Glaube dem
Menschen eine durchaus theozentrische Orientierung,
in die er das gesamte Denken und Wollen, Tun und Lassen
des Menschen einbezieht. Ipsa (fides) enim docet Deum esse
col endum non solum propter aeterna, sed etiam propter
temporalia bénéficia; nec solum in spiritualibus, sed etiam
in usu corporalium hominem dirigit et beatitudinem animae
et corporis repromittit. Et ideo regulae eius universales
dicuntur, utpote, to tarn vitam hominis et omne quod ad
ipsam quolibet modo pertinet, continentes et ordinantes
(In lib. Boetii de Trin. c. 3). Dieser theozentrischen
Orientierung „darf sich der Mensch weder in seinem durch die
Anordnung der Eigen Vernunft geleiteten Privatleben
entziehen, noch in seinem gesellschaftlichen Leben
entschlagen, das für die geistigen, zeitlichen, politischen,
wirtschaftlichen Angelegenheiten der Leitung einer
Fremdvernunft unterstellt ist" (1. 2. q. 87 a. 1).

Durch diese entschiedene allseitige Hinordnung des
Menschen auf Gott bewahrt der Glaube vor den unheilvollen

Verirrungen der anthropozentrischen
Orientierung, auf die man das Wort des hl. Thomas anwenden
muß: non eligit ea, quae sunt vere a Christo tradita, sed

ea, quae sibi propria mens suggerit (2. 2. q. 11 a. 1),
behütet den Menschen vor dem Unglücke sich selbst
zum Maß und Ziel aller Dinge zu machen und beseitigt
die Gefahren des alles zerrüttenden Individualismus. Im



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 27

Martyrium vollends feiert er den entscheidensten Sieg über
diesen größten Feind Gottes und des Menschen, einen Triumph,
der um so ehrenvoller ist, je leichter es dem Märtyrer
gemacht wurde, sich dem Tode zu entziehen. „Mbaga Tu-
zinde", so feiert das bereits öfters erwähnte Breve „In
A fr i cam" einen aus der Heldenschar der Negermärtyrer,
.„war königlicher Page und Sohn des grausamen Ober-
scharfrichters Mkadjanga. Der Yater wollte ihn um
jeden Preis vor dem Tode bewahren, und darum bat und
beschwor er ihn immer wieder, daß er der katholischen
Beligion abschwöre oder doch wenigstens einwillige, sich
verbergen zu lassen und verspreche, nicht mehr beten zu
wollen. Sage, daß du nicht mehr beten willst und du bist
gerettet. — Nein, Vater, ich kann das nicht sagen; denn ich
bete und werde immer beten. — So mache dich auf die
Seite und verstecke dich daheim in unserem Hause. — Nein,
nein, ich mag nicht fliehen, ich will mit meinen Freunden
sterben — So trat Mbaga mit seinen Gefährten den Todesgang

an. Auf dem Bichtplatze selbst machte der Yater
einen letzten Versuch. Mbaga war wie die anderen in eine
Schilfgarbe eingebunden worden, um auf dem Scheiterhaufen

verbrannt zu werden. Mkadjanga befahl, ihn
herauszunehmen und ihm die Füße loszubinden und ließ ihn
•dann zu sich kommen. Mbaga kam mit gebundenen Händen
heran und kniete vor seinem Vater nieder. Dieser redete
ihm leise zu, so daß ihn keiner der Umstehenden verstehen
konnte. Aber was alle Augenzeugen hörten und was sie
nie vergessen werden, war die Antwort des Sohnes; „Der
König hat dir befohlen, mich zu töten, so töte
mich denn. Ich will sterben für Jesus Christus!"
Da machte der unglückliche Vater eine Gebärde der
Verzweiflung. Um seinem Sohne, der kaum 16 Jahre zählte,
die Feuerqualen zu ersparen, gab er einem der Henker den
Befehl, Mbaga mit einem Keulenschlag auf den Kopf zu
töten und den entseelten Körper zum Verbrennen zu den
anderen ins Feuer zu legen".

Durch die entschiedene und ausschließlich theozen-
t ris che Orientierung vereinigt der Glaube die Menschen
in der unitas ordinis. Manifestum est, quod quaecumque
continentur sub aliquo ordine, sunt quodammodo unumin
ordine ad principium ordinis (1. 2. q. 87 a. 1). Das ruhige
-Beharren in der rechten Ordnung aber zeitigt die



28 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

Edelfrucht desFriedens. Denn nach Vorgang des hl.
Augustinus beschreibt der hl. Thomas das hohe Gut des Friedens

als die Tranquillitas ordinis1. Mag diese tranquillitas
ordinis auch in Anbetracht der menschlichen Unzulänglichkeit

und Gebrechlichkeit hienieden während der irdischen
Pilgerschaft manchen Störungen und Erschütterungen
unterworfen sein, so besitzen wir doch in ihr das Unterpfand
und die Gewähr für den vollkommenen Dauerfrieden, der
im Jenseits in der beseligenden Gottschauung die
vollkommenste Einheit und Ordnung aller Begehrungsvermögen,
aller Begehrungsobjekte und Begehrungssubjekte untereinander

verwirklichen wird (Comp, theol. c. 10).
&) Der Gemeinschaftsgedanke muß sich im christlichen

Leben vor allem durch die Übung der Liebe wirksam
erweisen. Denn das verlangt das Objekt der christlichen
Liebe. Mit außerordentlichen Nachdrucke betont der hl. Thomas,

daß das Objekt der christlichen Liebe auf Erden Gott
als Allgemein- und Gesellschaftsgut aller Menschen
sei. Seine eigenen Worte werden uns davon überzeugen:
„Es erlangt der Mensch durch die göttliche Gnade Zutritt
zum Mitbesitz der himmlischen Seligkeit, die in der
Gottschauung und dem Gottgenuß besteht und wird in etwa
bereits jener glückseligen Gemeinschaft eingebürgert und
zugesellt, die das himmlische Jerusalem heißt, gemäß der
Schriftworte: Ihr seid Mitbürger derHeiligenund
Hausgenossen Gottes (Eph. 2, 19). Weil dem so ist,
besitzt der also einer himmlischen Bestimmung verschriebene

Mensch die Ausstattung gewisser Gnaden k r ä f t e, die
eingegossenen Tugenden. Sollen diese aber nach Gebühr
arbeiten, so muß vorerst die Liebe zum allgemeinen
Gesellschaftswohle und -gute vorhanden sein, dem
göttlichen Wohl und Gute nämlich, das ja das Objekt der
Beseligung ist. Man kann nun das Wohl und Gut einer
bürgerlichen Gemeinde (alicuius civitatis) auf zweifache
Weise lieben: einmal, daß man es selber gern habe und
dann, daß es (der Bürgerschaft) erhalten bleibe. Das
Gesellschaftswohl und -gut nur deshalb lieben, um es
selber zu haben und zu besitzen, macht nicht den guten
Bürger aus. Denn so handelt ja auch der Tyrann, der das

Allgemeinwohl und -gut nur deshalb liebt, um es in seiner

1 2. 2. q. 2 a. 2.



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 29

Gewalt zu haben. Aber das heißt, sich selber mehr lieben,
als den Gesellschaftsverband ; denn sein Eigenwohl ist es,
das er ersehnt, nicht das der Gemeinschaft. Das
Gesellschaftswohl und -gut aber deshalb lieben, damit es für alle
erhalten bleibe und in Schutz genommen werde, das heißt
den bürgerlichen Gesellschaftsverband wahrhaft lieben. Der
Erhaltung und Mehrung des Gesellschaftswohles und -gutes
zuliebe das Privatwohl zurückstellen und sich Todesgefahr
aussetzen, das macht den guten Bürger aus.

Daß nun jemand das Wohl und Glück der Seligen
liebt und gern hat, um es selber auch zu besitzen, das gibt
ihm noch keineswegs die richtige Hinordnung auf die Seligkeit.

Es wünschen sich das ja auch die Bösen. Jenes Wohl
und Gut aber seiner selbst willen lieben, auf daß es dauernden

Bestand habe und sich ausbreite und nichts dagegen
geschehe, das bringt den Menschen in die richtige Stellung
und Hinordnung zu der Gemeinschaft der Seligen. Das ist
die Liebe der Caritas. Sie liebt Gott seiner selbst willen
und die Nächsten, die der Beseligung fähig sind, wie sich
selbst. Gegen alles, was der Seligkeit in sieh selber und
in anderen widerstreitet, kämpft sie an. Darum kann sie
nie mit der Todsünde, der Behinderung der Seligkeit,
zusammen bestehen" (De Carit. a. 2).

Mit dieser Erwägung hat uns der hl. Thomas zu einem
Stand- und Gesichtspunkte geführt, von dem aus wir den
in der Liebe tätigen Gemeinschaftsgedanken weiter
verfolgen können. Er erfaßt in einander- und zusammenführender

Wirkung alle, die bereits im beseligenden Besitze und
Genüsse des einen Gemeinschaftswohles und -gutes des

ewigen Lebens sind oder doch wenigstens noch die Besitz-
und Genußfähigkeit für dasselbe haben. Und da es im
Besitze und Genüsse desselben eine vierfache Abstufung
gibt, so folgt die Liebe dieser vierfachen Abstufung. „Ein
Wesen ist nämlich", sagt der hl. Thomas, „im Besitze der
ewigen Seligkeit durch die eigene Wesenheit, Gott; ein
anderes durch Anteilnahme, die vernunftbegabte Kreatur.
Die vernunftbegabten Geschöpfe sind nun als Einzelwesen
jeweils sich selbst, aber auch ihren Mitgeschöpfen, die ihnen
im Besitze der Seligkeit beigesellt werden können, in Liebe
zugetan. Endlich gibt es ein Wesen, dem der Mitbesitz der
ewigen Seligkeit nur nach Art eines Uberströmens (per
solam redundantiam quandam) zukommt. Es ist unser Leib.



30 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

Er wird durch die von der Seele in ihn ein- und
überströmende Glorie mitverherrlicht. Somit muß der Mensch
Gott in Liebe zugetan sein, weil er Ursprung und Quelle
der gemeinsamen Seligkeit ist; sich selbst aber muß er
lieben, auf daß er selber Anteil an der Seligkeit erhalte ;

den Nächsten aber als Gefährten und Genossen im
Mitbesitze der Seligkeit; den eigenen Leib endlich, weil die
Seligkeit auf ihn überströmt" (De Caritate, 9, 71).

Über die in der Liebe geeinten Personen
hinweggreifend, erfaßt sodann der Gemeinschaftsgedanke dèr Caritas

alle Güter, Gegenstände und Sachen, Einrichtungen
und Beziehungen, die irgendwie dem Menschen wahrhaft
gut, d. h. zur Erlangung des endgültigen Gemein- und
Gesellschaftsgutes der ewigen Seligkeit förderlich sein können.
Nur eines ist mit ihr unvereinbar: Die Sünde und alles,
was in ihr Ursprung oder Ziel hat. Und warum? — Non
est ordinabile in beatitudinem — weil sie in ihrem Wesen
Abkehr von Gott ist, ist sie unselig und kann nur Un-
seligkeit wirken 2.

Die Mitteilungen aus dem Leben der Blutzeugen von
Uganda klingen zu einem einzigen Hochgesange auf die
einende Kraft der Liebe zusammen. Einmal durch die Wasseroder

Begierdetaufe in den übernatürlichen Haushalt und die
übernatürliche Lebensgemeinschaft mit Gott eingeführt, tun
sie alles, um sich immer inniger mit Gott zii verbinden.
Von Pontianus Ngondwe sagt das Dekret: „Noch als
Katechumene ließ er sich so vom christlichen Geiste
durchdringen, daß er seine rauhe und bittere Gemütsart in
hochherziger Selbstbezwingung ablegte." Yom seligen Matthias
Murumba bezeugen die Märtyrerakten: „Selten sah man
eine so durchgreifende Veränderung wie die, die sich in
Matthias nach seiner Taufe vollzog. Von Natur aus
hochfahrend und heftig, ging er entschlossen bei dem in die
Schule, der gesagt hat: Lernet von mir, denn ich bin
sanftmütig und demütig von Herzen. Und in dieser
Schule machte er in kurzer Zeit wunderbare Fortschritte.
Bald drang die Übung der Demut in die kleinsten Einzelheiten

seines täglichen Lebens hinein. In Uganda war die
Feldarbeit die ausschließliche Beschäftigung der Frauen.

1 S. c. G. III, 117.
2 De Car. 9, 7.



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 31

Ein freier Mann hielt es für eine Schande, die Hacke zu
schwingen. Matthias aber wollte denarbeitendenJesus
nachahmen und bearbeitete eigenhändig seinen Bananenhain
und seine Süßkartoffelfelder. Anstatt auf seinen Reisen sein
Gepäck von den Dienern allein tragen zu lassen, half er
selber mit. Denen, die darüber spotteten oder ihm
vorwarfen, daß er nicht genug auf seine Würde halte,
antwortete er: Bin ich nicht ein Sklave, ein Sklave Jesu
Christi?"

Im Hinblick auf jene Lebensgemeinschaft mit Gott
vermeiden sie alles, was mit ihr unvereinbar ist oder
sie beeinträchtigen könnte. Im 1. Teile des Dekretes („In
Africain") begegnen wir öfters Stellen, wie diesen : „Mgaggaf
königlicher Page und noch Katechumene, widerstand mit
Entschiedenheit den Yerführungsversuchen des Königs."
„Gyavira hatte ein gewinnendes und einnehmendes Außere
und war darum der besondere Liebling des Königs, aber
ganz und gar nicht zu bewegen, auf dessen schamlose
Absichten einzugehen." „Kizito, eine schöne Seele, war der
Jüngste von allen. Zählte er doch erst 18 Jahre, als er des
Martertodes starb. Dem reinen und glaubensstarken Knaben
waren mehr noch als allen anderen vom wollüstigen Könige
Nachstellungen bereitet worden. Doch vergebens." Ja selbst
das, was der Vereinigung und Gemeinschaft mit Gott weniger
förderlich war oder hätte werden können, lehnen sie in der
Kraft ihrer Gottesliebe ab: „Matthias Murumba bekleidete
ein Richteramt. Besorgend, daß er als Richter jemand
unrecht tun könnte, legte er sein Richteramt nieder." „Ana-
tolius Kiriggwajjo war von den Grundsätzen des christlichen

Lebens so durchdrungen, daß er eine ihm vom Könige
angetragene Würde ohne Zaudern ablehnte, weil sie ihm
zur Erreichung des ewigen Heiles nachteilig zu sein schien."

In und mit dieser machtvoll wirkenden Gottesliebe
umfaßten sie auch ihre Mitmenschen, um ihnen wahrhaft
gut zu sein, d. h. um ihnen die unvergänglichen Güter
des göttlichen Lebens'zuzuwenden oder zu erhalten und
zu vermehren. Mit beredten Worten schildert das öfters
erwähnte Dekret „In Africam" den sorgenden Eifer, mit
dem sich Matthias Murumba mühte, das eigene Glaubensgut

auch anderen mitzuteilen. Seine Häuptlingschaft Ki-
rumba, von der er den Beinamen „Murumba" führte, war
gegen 80 km von Rubaga, der Residenz der Missionäre



32 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

entfernt. Er hatte eine Kateehumenengruppe von mehr als
200 Mitgliedern, deren Lehrer und väterlicher Berater er
war, um sich geschart, Zweimal im Monat entsandte er
einen der begabtesten Christen oder Katechumenen zu den
Missionären nach Rubaga. Der Bote mußte sich genau ins
Gedächtnis einprägen, was der Missionär am Sonntag bei
der Predigt und dem Unterricht gelehrt hatte. Dann kam
er in Eilmärschen nach Kirumba zurück, um über alles zu
berichten. Die religiösen Unterweisungen und Neuigkeiten,
von denen Murumba auf diese Weise Kunde erhielt, bildeten
die Grundlage für den eigenen katechetischen Untemcht
für die folgenden 14 Tage, Züge dieser Art führt das Dekret
eineReihe auf, denen wir im einzelnen nicht nachgehen können.
Nur das sei noch zum Lobe der nie versagenden Liebe
beigefügt, daß sie mit hilfsbereiter Hand auch die leibliche
Not des Nebenmenschen zu beheben suchte. Das besagte
Dekret rühmt beispielsweise dem Blutzeugen Johannes
Maria Muzei nach: „Verständig, sanft und liebevoll, mildtätig

gegen Arme und Kranke, sparte er weder Geld noch
Mühe, Sklaven loszukaufen und in der christlichen Religion
zu unterrichten." Andreas Kagwa war von allen, die ihn
kannten, geliebt und geehrt. Bei der Pest, die seinerzeit
die Gegend verheerte, wurde er allen alles, nahm sich mit
außergewöhnlicher Liebe der Kranken an, gewann eine große
Anzahl durch Spendung der heiligen Taufe für Christus
und bestattete viele Tote."

Das ist die Liebe der Negermärtyrer. Alles, was
dem Nebenmenschen wahrhaft frommt, will und tut sie
ihm, um ihn dauernd in und mit Gott glücklich zu machen.
Niemanden nimmt sie aus, selbst den ärgsten Feind, den
Wüterich Muanga, nicht. „Auf dem Richtplatze angekommen,
ließ Josef Mkaja dem König melden, daß er für ihn
bete, ihm verzeihe und ihm rate, sich zu bekehren und
Buße zu tun."

Voll heiliger Ergriffenheit folgen wir der Liebe zu
ihrer Großtat, der Hingabe des eigenen Lebens im
Martyrium. In ihm gelangt der Einheits- und Gemeinschaftsgedanke

zu seiner Vollendung und Krönung. Abgesehen
davon, daß die Liebe in und durch das Martyrium alle
Tugenden zur gemeinsamen Höchstentfaltung und zum
gemeinsamen Triumphe führt1, ist ihr im Martyrium eine

1 2. 2. q. 124 a. 2, 3, 5.



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 33

einigende und zusammenführende "Wirkung besonderer Art
beschieden. Die Kraft dazu fließt ihr aus der geheimnisvollen

Einheit und Solidarität, in welche das Leiden
und Sterben der Märtyrer, mit dem Leiden und Sterben
Christi, dem König der Märtyrer aufgenommen ist. Der
hl. Thomas verweilt mit Vorliebe bei diesem Gemeinschaftsgedanken,

der das Martyrium der Christen mit dem Christi
verbindet. Bei der Erklärung des paulinischen Ausspruches:
Adimpleo ea, quae desunt passionum Christi in carne mea —
Ich ergänze das an meinem Fleische, was an den Leiden
Christi noch mangelt (Col. 1, 24), führt er aus: „Christus
und die Kirche sind eine mystische Person, deren Haupt
Christus, deren Leib aber die Gesamtheit der Gerechten
ist. In seiner Vorherbestimmung traf Gott die Wahl und
bestimmte das Maß der Verdienste für die Gesamtkirche
in Haupt und Gliedern, wie er auch die Zahl der
Auserwählten in seiner Vorherbestimmung bemessen hat1. Unter
diesen Verdiensten haben eine überragende Bedeutung die
Leiden der heiligen Märtyrer. Christi, des Hauptes
Verdienste sind unbegrenzt und ungemessen, wohingegen jeder
Heilige etwelche Verdienste, dem ihm gewordenen Maße
entsprechend, aufweist. Daher sagt der Apostel : „Ich
ergänze, was noch mangelt an den Leiden Christi", d. h. des
mystischen Christus, der Kirche, deren Haupt Christus ist.
„Adimpleo" ich fülle auf, d. h. ich trage und bringe das
mir gewordene Maß hinzu. Und zwar tue ich das in meinem
Fleische — in carne mea — das da Leiden und Schmerzen
unterworfen ist. Denn das ermangelte nach Christo, daß er
so in Paulus, seinem Gliede und in gleicher Weise in allen
anderen, litt, wie er in seinem eigenen Leibe gelitten hatte
(hoc enim deerat, quod sicut Christus passus erat in
corpore suo, ita pateretur in Paulo membro suo, et similiter
in aliis).

Christus Jesus erhebt nun gerade sein Leiden und
Sterben zum Einigung s- und Ver bin dungs prinzip,
um die Menschen mit sich und Gott zu verbinden. Et
ego, si exaltatus fuero aterra, omnia trahamad
meipsum (Joa. 12, 32). Denn durch sein Leiden und
Sterben gliederte er sich seinen geheimnisvollen Leib, die
Kirche, an, um die also mit sich vereinigte Menschheit zu

1 Vgl. Fr. W. Faber, Bethlehem, Regensburg, 2. Aufl., 43.

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 3



34 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

Gott zurückzuführen. „Christus hat sich die Kirche erworben
durch sein Blut" (act. Ap. 20, 25). „Das Sterben des
physischen Leibes Christi ist der Lebensbeginn seines mystischen

Leibes1." Dieser ergreifende G-edanke befruchtet die
ganze Sakramenten- und Kirchenlehre des hl. Thomas2.

Christus hat nun bei der Vereinigung und Verbindung
der Menschen zu seinem mystischen Leibe, der Kirche, die
Leiden seiner Glieder, insonderheit die Leiden der
Märtyrer als sekundäre, werkzeugliche Wirkursache mit
aufgenommen. „Wie Christus (in seinem Leiden und Sterben)
sich selbst für die Kirche dahingegeben hat" (Eph. 5, 25),
so freut sich der hl. Paulus in seinen Leiden, weil sie eine
Ergänzung der Leiden Christi sind, pro corpore eius, quod
est Eeelesia (Col. 1, 24) für dessen Leib die Kirche. „In
gleicher Weise", so bemerkt der hl. Thomas zu der Stelle,
„leiden alle Heiligen zu Nutz und Frommen der Kirche,
die an ihrem Beispiele erstarkt." Diese Erstarkung (robo-
ratio) aber ist eine zweifache : eine extensiv-quantitative
und eine intensiv-qualitative.

Die extensiv-quantitative Erstarkung, welche die Kirche
durch das Leiden und Sterben der seligen Negermärtyrer
erfuhr, wird mehrfach ausdrücklich hervorgehoben: „Unsere
heilige Mutter, die Kirche", sagt das Dekret vom 11. April 1920,
„nahm damals ihren glückbringenden Anfang, als ihr
göttlicher Stifter amKreuze starb und sein unendlich
kostbares Blut zur Erlösung der Welt vergoß. Da darf sie
billigerweise auch nur inmitten von Verfolgungen und
Widerwärtigkeiten so ihren Fortgang nehmen, von Tag zu Tag
immer mehr „den Raum ihres Gezeltes erweitern
und die Decken ihrer Gezelte ausbreiten" (Is. 54,
2), daß die Feindseligkeiten, Kämpfe, Widersprüche und
Bedrückungen, die sie gleich vom Anfang an zu erdulden
hatte und fortgesetzt zu erdulden haben wird, gerade dazu
dienen, ihr Wachstum zu fördern, sieghafte Erfolge zu
erringen und immer neue Triumphe zu feiern. Das findet
sich in den verschiedenen Jahrhunderten wundersam durch
die Geschichte bestätigt, deren Zeugnis der hl. Hilarius
ebenso wahr, wie schön beschreibt, wenn er sagt : „Das ist

1 M. Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von der Kirche, Regensburg

1903, 229.
" C. G. IV, BB; de verit. 29 a, 7 ad 8; in Joan. 19, lect, B; 3.

q. 64 a. 2 ad 3.



Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 35

eigenartig an der Kirche, daß sie zu Siegen schreitet, wenn
sie im Kampfe verwundet wird; daß sie die Wahrheit
enthüllt, wenn ihr widersprochen wird ; daß sie ihren Besitzstand

mehrt, wenn man von ihr abfällt; in der Verfolgung
gedeiht sie, in der Bedrückung wächst sie, in der Verachtung
gewinnt sie an Kraft, sie steht aufrecht da, wenn sie zu
unterliegen scheint" (De Trinit. lib. IV). Diese Erwägung
der Ritenkongregation bewegt sich ganz in dem Gedanken
des hl. Thomas : Omnis res per quascumque et ex quibus-
cumque causis generatur, ex iisdem si est nutribilis nutri-
tur, si augmentabilis augetur1. Bei der Wirksamkeit dieses
Prinzips „mußte man", so fährt das Dekret fort, „auf ein
ähnliches Los auch in Uganda gefaßt sein". Und wirklich,
wenn wir die Missionsgeschichte Ugandas befragen, so gibt
sie uns recht. „Gleich nach dem Martertode eben dieser
22 Neger erfahr der Bekehrungseifer eine solche Steigerung,
daß er dem vergossenen Märtyrerblute zuzuschreiben ist.
Die Eingeborenen selber bezeugen es, daß es ihm zu danken
sei, daß ein Umschwung der öffentlichen Meinung eintrat,
daß sich die Religion von Tag zu Tag weiter ausbreitete
und zur Stunde noch weiter ausbreitet. In der Tat: 34 Jahre
liegen hinter jenen Ereignissen und die Getauften und
Taufbewerber zählen in jener Gegend nach mehreren Hunderttausend"

(Dekret: „In Africam" 6. Juni 1920).
Die i n t e n s i v-qualitative Erstarkung der Kirche durch

den Martertod der Heldenschar von Uganda macht sich nicht
weniger bemerkbar, Für die engere Heimatkirche der
Blutzeugen wird dieselbe ausdrücklich bezeugt : Als erstes Opfer
der Verfolgung wurde Joseph Mkasa vom Henker
enthauptet und dann ins Feuer geworfen am 15. November 1885.
Die Wirkung auf die Christengemeinde war eine ganz andere,
als es sich der Blutherrscher gedacht hatte. Keiner der
Christen oder Katechumenen wurde entmutigt oder auch
nur eingeschüchtert. Zwar vermieden sie es auf Anraten
der Missionäre, vorab offen am hellen Tage zum Unterricht

zu gehen. Aber am Abend wanderten unter dem Schutze
der Finsternis Neugetaufte oder Taufbewerber einzeln und
in Gruppen hinaus zur Hütte der Missionäre. Alle paar
Minuten hörten diese im Innern einen leisen Schlag an der
Schilfwand und dann eine Stimme flüstern : „Pater, ich bin's",

1 Opusc. 54, c. 17.



36 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

und die Türe tat sich auf. Was ging aber in diesen nächtlichen

Zusammenkünften vor sich? Die Missionäre ließen
sich die Tagesereignisse mitteilen. Dann hielten sie Unterricht

und bereiteten sich und die Anwesenden auf das heilige
Meßopfer vor, das nach Mitternacht gefeiert wurde, wobei
die Christen kommunizierten. Lieblingsgegenstand für die
Unterweisungen und Unterhaltungen waren die Leiden Jesu,
seiner gebenedeiten Mutter und der Märtyrer, die Eitelkeit
der Welt und das Glück des Himmels. Die Geister wurdén
erleuchtet, die Herzen erwärmt, und über die Lippen kamen
von selbst Gebete und Anmutungen, wie folgende, die man
oft hörte: „0, wenn Jesus Christus mich doch wollte! Wie
glücklich wäre ich, für ihn zu sterben!1"

Um das opferfreudige Glaubens- und Tugendleben der
Ugandamärtyrer zum Gemeingut der Gesamtkirche zu
machen, hielt der Papst am 29. Februar 1920 seine herrliche

Ansprache über die Negermärtyrer2. Mit Anlehnung
an den hl. Thomas: „Wenn die Not drängt und der Glaube
gefährdet ist, soll jeder Christ für seinen Glauben offen
vor anderen einstehen, einesteils um andere Gläubige zu
unterweisen und zu bestärken, andernteils um den Ubermut

der Ungläubigen zurückzuweisen" (2. 2. q. 3 a. 2 ad 2),
führt der Heilige Vater den Nachweis, daß der christliche

Starkmut in dem Bekenntnis des katholischen
Glaubens durch Wort und Tat die Allgemeinverpflichtung

aller ist.
Gibt es eine Klasse von Personen, für die eine

Mahnung zu christlicher Standhaftigkeit nicht angebracht
wäre? Oder wer vermöchte auch nur eine Person
anzuzeigen, die nicht verpflichtet wäre, diese Tugend zu üben,
die in Märtyrern von Uganda so herrlich erstrahlt? Um
sich der Pflicht zu entziehen, den Mut und die Standhaftigkeit

dieser Helden nachzuahmen, kann sich niemand auf
sein jugendliches Alter berufen, denn viele von jenen
Neubekehrten hatten noch nicht das sechzehnte Lebensjahr
erreicht. Noch viel weniger dürfte man sich auf das reife
Alter berufen ; denn es ist undenkbar, daß ein Erwachsener
oder ein Greis weniger Mut zeigen dürfe als ein bartloser
Jüngling. Auch die feinere Erziehung und die Gewohn-

1 I 22 beati Martiri dell' Uganda, p. 23.
2 Osservatore Romano, 2 marzo 1920.



Der Gemeinsehaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc. 37

heiten des Wohllebens berechtigen keineswegs das
Widerstreben unserer heutigen Christen gegen die Martern, die
die Pflicht der Verteidigung des Glaubens etwa mit sich
bringen könnte ; denn die Märtyrer von Uganda entstammten
zum größten Teil den höheren Ständen, viele von ihnen
gehörten sogar zum Hof des Souveräns.

Ja wir möchten euch zu bedenken geben, daß die
Christen von heute eine noch strengere Pflicht haben als
die Märtyrer von Uganda, den Glauben Jesu Christi zu
bekennen. Jene armen Kinder Afrikas waren erst vor kurzem
aus der Finsternis des Heidentums gekommen, sie waren
noch nicht erleuchtet von jener Fülle des Lichtes, das den
in einem katholischen Lande von katholischen Eltern
geborenen der theoretische und praktische Unterricht der Religion

bietet; auch die Rücksicht auf diese minder bevorzugte

Lage der armen Neger zeigt uns, wie das Beispiel
ihrer Standhaftigkeit ganz besonders zur rechten Zeit kommt.
Denn wer Selbstachtung hat, der wird doch nicht wünschen,
geringer zu ' erscheinen als derjenige, welcher sich in einer
ungünstigeren Lage befindet als er selbst.

Oder sollte man etwa Rücksichten der Klugheit
anrufen, die es verbieten, eine glänzende Zukunft aufs Spiel
zu setzen? Eine solche Klugheit wäre Torheit, sie würde
die Interessen der Ewigkeit den zeitlichen Vorteilen opfern.
Aber auch abgesehen von der Torheit einer solchen menschlichen

Klugheit, so belehrt uns heute das Beispiel der Pagen
des Königs Mwanga recht zur Zeit, daß wir verpflichtet
sind, weder vor den Drohungen der Mächtigen der Welt
noch vor der Gefahr des Verlustes irdischen Reichtumes
zurückzuschrecken, wenn es gilt, den Glauben Jesu Christi
zu bekennen oder zu verteidigen. Jene jungen Pagen wußten
wohl, daß der Zorn des Königs gegen sie entbrennen würde,
falls sie weiter die Schule des Missionärs besuchen würden.
Aber sie verließen dieselbe nicht. Sie holten sich vielmehr
aus dem Unterricht dieser Schule den Mut zum Widerstand
gegen die unreinen Lüste des Königs.

An diesem letzten Satze wollen wir nicht achtlos
vorübergehen. Er gibt das Mittel an, die Tugend der Lauterkeit

und Reinheit wieder zum Gemeingut des christlichen
Volkes zu machen. Es liegt in der Belebung des Glaubens
durch ernsthaftes Studium und liebevolles Betrachten
der ewigen Wahrheiten, ein Mittel, das der hl. Thomas in



38 Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen etc.

seiner theologischen Summa (2. 2. q, 82 a. 8) eindringlichst
anempfiehlt. „Betrachte Gott, deinen Nächsten und dich
selbst, so wie alle Verhältnisse, in welchen du zu jenen
stehst und alle deine Pflichten im Lichte des Glaubens.
Betrachte Gott, als deinen Vater durch die Gnade, deinen
Nächsten als deinen Bruder durch die Gnade, dich selbst
als Kind Gottes, ein Glied Christi und einen Tempel des

Heiligen Geistes durch die Gnade. Dann wirst du Gott
anbeten mit kindlicher Ehrfurcht, dann wirst du deinen
Nächsten achten als deinen Mitbürger im Reiche des
Himmels und Hausgenossen Gottes, dann wirst du auch
dich selbst ehren und heilig halten als ein übernatürliches
Ebenbild Gottes, als ein erhabenes Heiligtumh"

Damit nehmen wir Abschied von den herrlichen
Erlässen und Kundgebungen des Heiligen Vaters über dieseligen
Negermärtyrer. Der Einheits- und Gemeinschaftsgedanke,
der in diesen Kundgebungen waltet, hat uns unser Gemein-
und Gesellschaftsgut im Jenseits, Gott in seiner Seligkeit,

aufgezeigt. Was aber im Jenseits seine Völlendung
und Krönung erhalten soll, muß bereits im Diesseits
grundgelegt worden sein und angefangen haben. Und
so müssen denn die Menschen bereits im Diesseits in den
gemeinsamen Besitz Gottes treten durch die Gnade und im
Glauben und in der-Liebe Gottes untereinander eine Gottesfamilie

bilden, in der die Neger keine minderwertigen
Eamilieninitglieder, sondern gleichberechtigte Hausgenossen
sind. „Große Tröstungen", gestand Benedikt XV. einem
zentralafrikanischen Missionsbischof bei einer Audienz am
1. Dezember 1920, „sind mir aus Afrika zugetragen worden.
Wie froh war ich, die Negermärtyrer selig sprechen zu
dürfen Mir war viel daran gelegen. Ich wollte sie der christlichen

Welt zum Vorbilde echter Glaubensstärke geben, deren
sie so sehr bedarf." „Man darf wohl annehmen", sagte der
Papst in seiner Ansprache am 29. Februar 1920, „daß
heutzutage den allermeisten Christen weder Feuer noch Schwert
als Marterwerkzeug bevorsteht. Wohl aber muß man sich
auf den Hohn ünd Spott der Schlechten und Gottlosen
gefaßt machen. Werden die Christen unserer Zeit dieselben so
sehr fürchten, daß sie die Gebote Gottes, die sie im Geheimen

1 Scheeben-Weiß, Die Herrlichkeiten der göttlichen Gnade,
Freiburg'», p. 577.


	Der Gemeinschaftsgedanke in den päpstlichen Erlässen und Kundgebungen über die Seligsprechung der Negermärtyrer von Uganda

