
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 1

Artikel: Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik
[Fortsetzung]

Autor: Klingseis, Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das aristotelische Tugendprinzip 1

DAS ARISTOTELISCHE TUGENDPRINZIP DER
RICHTIGEN MITTE IN DER SCHOLASTIK

Von Dr. RUPERT KLINGSEIS O. S. B.

(Fortsetzung aus VII, p. S3—49, 142—172 und 269—288)

c) Gerechtigkeit und Mitte

Die Behandlung dieser Tugend hat bei den Scholastikern
wohl am meisten von allen Moraltugenden den aristotelischen
Einfluß an sich erfahren. Zwar sind auch hier schon vor
dem Bekanntwerden der Nikomachischen Ethik die
charakteristischen Eigenschaften der Gerechtigkeit betont; so

spielt der Grundgedanke der austeilenden Gerechtigkeit,
die Vergeltung nach Verdienst1, bei der Frage nach der
ewigen Vergeltung und der Gerechtigkeit Gottes unabhängig
von allem aristotelischen Einfluß eine Rolle. Die iustitia
generalis als Inbegriff aller Tugenden erwähnt Alexander
Halensis mit Hinweis auf Chrysostomus2, Was von Aristoteles
Neues in die Lehre über die Gerechtigkeit aufgenommen
wurde, war zunächst die äußerliche Gruppierung der
rechtlichen Beziehung in solche zwischen dem gesellschaftlichen
Ganzen zu seinen Gliedern (iustitia distributiva) und in solche
der einzelnen gesellschaftlichen Glieder untereinander (iustitia
commutativa). Vor allem die Darlegungen über die rechtlichen
Beziehungen der gesellschaftliehen Teile untereinander, die
Erörterungen über die im sozialen Leben sich betätigenden
Arten des geschäftlichen Verkehres in Tausch, Verbauf usw.
erhielten durch die aristotelische Lehre von der ausgleichenden
Gerechtigkeit reiche Förderung. Neben Ulrich von Straßburg
scheint Thomas als erster auch hier die aristotelischen Ge-

1 xazJ à^cav.
2 IV, Q. XII, m. 1, art 1, § 2, fol. 415 (ed. 1622), V, 3, 1131«,

24 u. 26«.

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 1-



2 Das aristotelische Tugendprinzip

danken in ihrem ganzen Umfang in seinem System
verarbeitet zu haben1. "Wir werden hiervon das heranziehen,
was mit unserer Frage in Zusammenhang steht.

Die Gerechtigkeit hat es zu tun mit. den äußeren
Handlungen, die uns zu den Nebenmenschen in Beziehungen
setzen, wie sie sich ausdrücken lassen in der allgemeinen
Form des Gebens und Nehmens. Die Grundlage dieser
Beziehungen ist die der Gleichheit, der zufolge soviel gegeben
wird als man empfängt. Die Gleichheit wird so ein Mittleres
zwischen dem Mehr und "Weniger und darum ist es der
Gerechtigkeit eigen, die Mitte zwischen dem Zuviel und
Zuwenig im sachlichen Sinne innezuhalten. Diese sachliche
Mitte, zeigt Thomas ferner, ist verschieden in den beiden
Arten der Gerechtigkeit. Seine Darlegungen halten sich hier
ganz an Aristoteles2. Die distributive Gerechtigkeit teilt
an die einzelnen Personen aus, und wird um so mehr an
eine Person austeilen, einen je höheren Eang sie einnimmt.
Je höher die Stellung der Person in der Kommunität, desto
mehr wird ihr von den gemeinsamen staatlichen Gütern
zugeteilt werden. Er zählt dann mit Aristoteles die
verschiedenen Gesichtspunkte auf, nach welchen die einzelnen
Staatsverfassungen verfahren und bemerkt, daß es sich nicht
um die Gleichheit der Zuteilungen und Gegenleistungen
handle, sondern um ein geometrisches Verhältnis der
Zuweisungen zu den Personen, an welche ausgeteilt wird; wie
eine Person die andere an "Würde übertrifft, so auch die Gaben,
die ihr zugeteilt werden. Anders verhält es sich im wechselseitigen

Güterverkehr der Personen untereinander. Hier
müssen die Dinge untereinander ausgeglichen werden, soviel

1 Petrus a Tarantasia, der in seinem vor 1260 verfaßten
Kommentar zum Lombarden schon die neuen Ubersetzungen ganz verwertet,
verwendet die beiden Arten der iustitia distributiva und commutativa,
aber nicht wo er expresse über die Gerechtigkeit und ihre Arten handelt
— hier werden sie nicht einmal erwähnt (S. III, d. 33, q. 3, art.- 4) —,
sondern in seinem Traktat über die Gerechtigkeit Gottes. Hier bei der
Frage, ob in Gott Gerechtigkeit sich finde (S. IV, d. 46, art, 1, q. 1),
meint er, daß' die iustitia commutativa, welche in Verträgen und
Gegenleistungen die Mitte halte, und zwar auf Grund quantitativer Gleichung,
in Gott keinen Platz finde, weil die Kreatur Gott nicht soviel
gegenleisten könne als sie von ihm empfängt. Wohl kann von der iustitia
distributiva gesprochen werden, wo nach der geometrischen Proportion
verfahren -wird, da Gott in seiner Güte jedem nach Verdienst vergelte.

2 II, 2 q. 61, art. 2, c. Arist. Eth. Nik. V, 3, 1131a, 24ff. u. V,
4, 11876, 24 ff.



der richtigen Mitte in der Scholastik 3

einer mehr hat, als ihm zukommt, auf Kosten des anderen,
soviel muß entschädigt werden, es ist hier die arithmetische
Mitte festzuhalten.

Mit Übernahme dieser Einteilung der Gerechtigkeit
hat aber Thomas nicht auch alle Mängel derselben
übernommen. Was Aristoteles vor allem zum Vorwurf gemacht
wird, ist die Aulfassung der ausgleichenden Gerechtigkeit
als ein Mittleres zwischen Vorteil und Strafe im weitesten
Sinne, so daß nicht nur von Vorteil und Nachteil im Tausch
und Kauf, sondern auch im Angriff auf das Leibesleben
des Nächsten, in der Zufügung von Unrecht, oder Tötung
und Verwundung gesprochen .wird h Die Folge davon ist,
daß die Aufgabe des Richters darin besteht, den vermeintlichen

Vorteil des Unrechttuenden hinwegzunehmen und
dem zu erstatten, der unrecht gelitten hat. Der Richter ist
ein Zweiteiler2. Gegen eine solche Auffassung des Wesens
der Ungerechtigkeit und der Aufgabe des Richters, wurde
von verschiedenen Seiten Stellung genommen, angefangen
von den Philologen, die mit der Worterklärung oixo-arr^
gleich èr/aazrjZ nicht einverstanden sind und vielmehr auf
oeixvtj/ii mit dem Stamm oix verweisen, bis zur berufenen
Feder der Rechtsphilosophen. Nach ihnen regelt diese
Einteilung der ausgleichenden Gerechtigkeit in Fälle von Verlust

und Ersatz und von Leistung und Gegenleistung bei
Tausch und Verkauf nicht das ganze Gebiet des
Güterverkehres3. Das Recht hat Fälle, die hier nicht unterkommen
können, wie Schenkung, Obligationen, Erbverträge. Bei
Tausch, Kauf und Verkauf liegen Verträge vor, die auf
freier Übereinkunft beruhen, wo vom rechtlichen Standpunkt

aus nur gefordert werden'kann, daß die Gegenleistung
der Übereinkunft entspreche, nicht aber daß sie gleich wert
seien, das ist vielmehr ein ökonomisches Gebot. Soll ferner
beim Vergehen gegen den Nebenmenschen der Richter
immer nur den scheinbaren Gewinn abziehen, so ist das
nicht immer wohl möglich. Der Schaden des Verletzten
kann bedeutend größer sein als der Gewinn des Unrechttuenden.

Bei Körperverletzung und Tötung ist ferner eine
gleichwertige Restitution unmöglich. Auf letztere Punkte

1 Eth. Nik. V, 4, 1132a, 10 Ä.
2 Eth. Nik. V, 4, 1182a, 32.
3 .Hildebrand: „Rechts- und Staatsphilosophie", Bd. I, p. 293ff.

1*



4 Das aristotelische Tugendprinzip

macht auch Gomperz aufmerksam und bemerkt *, daß es
sich nicht nur für den Richter um die Sühne des Unrechts,
sondern auch um seine Strafe handle.

Es wurde auf diese Mängel bei Aristoteles hingewiesen,
um einen Anhaltspunkt für die Beurteilung und Aufnahme
durch Thomas zu haben 2.

Im Grund hat der Aquinate die Mängel dieser
Einteilung wohl gefühlt und besonders bei ihrer konkreten
Anwendung muß er sich manche Korrekturen erlauben.
Es war die Achtung vor den aristotelischen Gedanken,
die ihn seine Kritik durch die stillschweigend korrigierende
Hand, nicht in lauter Polemik, anbringen ließen. So bemerkt
auch er durch seine Auffassung der Restitution, daß die
Aufgabe des Richters keine bloße Zweiteilung ist3. Zwar
werde durch dieselbe, wie er im argumentum contra bemerkt,
die durch das Unrecht verlorene Gleichheit der Güter
wiederhergestellt; er betont aber in seiner solutio ausdrücklich,
daß ein doppeltes Moment unterschieden werden müsse :

die Ungleichheit im Güterverhältnis, die auch ohne
Ungerechtigkeit erwachsen kann, und die Schuld der
Ungerechtigkeit, die auch vorhanden sein kann bei Gleichheit

des Güterbesitzes, wie wenn z. B. jemand gewaltsam
zu schädigen sucht und die Absicht nicht erreicht; das
erstere Moment wird durch die Restitution ausgeglichen,
das zweite aber nur durch die Strafe, die der Richter zu
verhängen hat4. Thomas vergleicht auch die distributive
und kominutative Gerechtigkeit untereinander und frägt

1 Gomperz: ,.Griechische Denker", Bd. III, II. Aufl., p, 206.
2 Bud. Hirzel: .,Themis, Dike und Verwandtes", p. 195ff., bringt

die aristotelische Auffassung der Gerechtigkeit mit der geschichtlichen
Entwicklung dieses Begriffes in Zusammenhang. Demnach geht die
aristotelische Zweiteilung der Gerechtigkeit in eine austeilende und
in eine ausgleichende in ihren Grundgedanken schon auf Solon
zurück; sie vereint die alten Anschauungen über das Privatrecht mit
dem, was Solon, der Begründer des Rechtsstaates, an neueren
Verordnungen über das Verhältnis des Staates zum Bürger geschaffen
hatte. Der Grundsatz der Gleichheit, der in beiden Arten ausschlaggehend

ist, ging nach Hiizel hervor aus den alten Anschauungen
über das ins talionis, die ursprünglichere Form der Gerechtigkeitspflege

; mit Umdeutung der Gleichheit des Talion in die Gleichheit
der Analogie gab ihr Aristoteles Anwendbarkeit auf andere
Rechtsverhältnisse.

3 II, 2 q. 62, art. Sc.
4 1. c.



der richtigen Mitte in der Scholastik 5

sich, ob nicht beide Arten gleichen Wesens sind, sofern
scheinbar überall die Mitte im gleichen, nämlich im
geometrischen Sinne, verstanden werden muß h Wie beim
Austeilen auf die Würde der Person geachtet wird, so auch
bei der Strafe; denn auch hier wird, wer den Regenten
schlägt, mehr gestraft als ein anderer. Seine Antwort bleibt
aber hier, und wohl mit Recht, beim aristotelischen
Unterschied. Die austeilende Gerechtigkeit ist als eine besondere
Art festzuhalten; hier handelt es sich wesentlich um die
Berücksichtigung der betreffenden Person ; bei der
ausgleichenden- Gerechtigkeit aber ist es die Schuld, die in
ihrer Größe mit Rücksicht auf die verletzte Person eine
Veränderung erleidet, so daß eine größere Genugtuung zu
ihrem Ausgleich erforderlich wird 2. Die Ungleichheit des
Verhältnisses von Delikt und Sühne kommt auch in dem
Falle zum Ausdruck, wo einer seinen Nebenmenschen durch
irgendein Hemmnis mit Erfolg an der Erreichung des
Zieles hindert; nach Aristoteles Darlegung müßte einer
in diesem Falle den vollen Schaden, den der andere durch
Nichterreichüng des Gutes erlitten, ersetzen. Thomas urteilt
nicht so. Der andere hat nicht ein Gut verloren, weil er
es noch nicht besessen hat, er hat es nur in Potenz ; durch
den Ersatz würde also mehr gegeben als vor dem Verlust
vorhanden war3. Auch bei Kaufverträgen erfaßt der Aquinate
einen Umstand, der von Aristoteles nicht berücksichtigt
wird. Nach ihm handelt es sich um den Grundsatz, daß
soviel durch Gegenleistung geschehe als man empfange,
der Schuhmacher dem Baumeister soviel Paar Schuhe gebe
als das ihm gebaute Haus wert ist h Thomas weist darauf
hin, daß eine Sache, die man verkauft, dem anderen sehr
notwendig sein kann und vom Verkäufer nicht gern und
leicht entbehrt wird. In diesem Falle gilt nicht die Gleichheit

des Wertes zwischen dem, was gegeben und dem was
empfangen wird, sondern der Verkäufer darf seinen
Gegenstand etwas teurer verkaufen, als er an sich wert ist5.
Ahnlich ist es, wenn man eine Sache teurer wiederverkauft,
als man sie gekauft hat; auch dieses ist möglich und er-

1 II. 2 q. 61, 2c u. ad 3.
2 1 c.
3 II, 2 q. 62, art. 4c.
4 Eth. Nik. V, 5, 1133a, 7.
5 Q. 77, art. le.



6 Das aristotelische Tugendprinzip

laubt, wenn einer als Händler darin zugleich seinen Erwerb
finden muß1.

Es zeigt diese Untersuchung einerseits, wie Thomas
den aristotelischen Gedanken getreu übernimmt und die
Mitte in seinem Sinne festhält, wie er aber auch dem
Gedanken erhöhte Brauchbarkeit zu geben weiß. Wenn
Hildebrand an Aristoteles bemerkt2, daß seine Auffassung
anfechtbar sei, soferne der letzte Grund der Gleichheit,
wie sie der Gerechtigkeit zukomme, nämlich eine formale
Gleichheit auf Grund der freien Persönlichkeit, noch nicht
hervorgehoben wäre, sondern die quantitativen Bestände
im gegenseitigen Güterverhältnis betont wären, so ist
diesbezüglich gegen Thomas zu sagen, daß auch ihm die Frage
noch nicht vorliegt. Jedenfalls hätte er in diesem Falle die
formale Gleichung ohne weiteres zugeben können, da sie
ja ganz mit seinem übrigen System übereinstimmt.

ä) Klugheit und Mitte
Uber das gegenseitige Abhängigkeitsverhältnis von

Klugheit und Moraltugend und die Art, wie die Klugheit
die Mitte zu bestimmen hat, hat sich schon der Verfasser
der Summa virtutum, wie wir oben sahen, ausführlich
beschäftigt s. Bei seinem engen Anschluß an Aristoteles kam er
über dessen mangelhafte Lösung der Frage nicht hinaus. Die
Unklarheit liegt bei Aristoteles in dem schon oben zitierten
Satze, daß es unmöglich ist, tugendhaft zu sein ohne Klugheit

und daß man ebensowenig klug sein könne ohne ethische
Tugend1. Während Zeller hier dem Stagiriten einen Zirkelschluß

vorwirft5, will Trendelenburg die Schwierigkeit, die
in der gegenseitigen Bedingtheit der dpszr/ und der (ppôvyatç
gelegen ist, durch Hinweis auf den sozialen Charakter des
Menschen lösen. Die älteren Personen hätten nämlich mit
ihrer aus der Erfahrung gewonnenen Einsicht auf die
jüngeren einzuwirken6. Diese Auffassung deckt sich zwar
mit der Meinung des Stagiriten, sofern dieser ausdrücklich
darauf hinweist, daß die Aussprüche der älteren Personen

1 Q. 77, art. 4 c.
2 L. c.
• P. 46.
4 Eth. Nik. VI, 13-11446, 30.
5 Zeller a. a. 0. p. 658.
6 Trendelenburg : „Historische Beiträge zur Philosophie" II, p. 385.



der richtigen Mitte in der Scholastik 7

wie Vernunftbeweise gelten sollen1, und daß es nicht von
Belang sei, ob man selbst Einsicht besitze oder dem Rate
des Einsichtigen Folge leiste2. Zeller wendet jedoch
dagegen mit Recht ein, daß es sich nicht bloß um die Frage
handle, ob in der sittlichen Entwicklung des einzelnen die
Tugend der Einsicht oder die Einsicht der Tugend vorangehe,

sondern um die gegenseitige Bedingtheit im "Wesen
beider Tugenden überhaupt. Die Einsicht wirke nicht nur
mit beim Aufsuchen der richtigen Mitte zur Erreichung
der sittlichen Zwecke, vielmehr bedürfe die sittliche
Zweckbestimmung selbst schon dieser Einsicht.

Angesichts dieser Lücke in den ethischen Darlegungen
des Stagiriten ist es notwendig, zu zeigen, wie Thomas,
der die diesbezüglichen aristotelischen Gedanken übernimmt,
der Gefahr eines Zirkelschlusses entgangen ist.

Die Abhängigkeit der Moraltugend von der Klugheit
oder besser die innige Verbindung beider war in der
asketischen Literatur schon immer betont. Gregor weist
besonders darauf hin 8, Bernhard und Alexander Halensis wie
auch die übrigen halten die gleichen Gedanken fest. Auch
für Thomas ist dies selbstverständlich. Die Begründung
aber ist eine andere. Nach Gregor und Bernhard betätigen
sich in jeder Tugendhandlung die vier Kardinaltugenden,
es hat jede Handlung jene Monaente in sich, die den
charakteristischen Tätigkeiten der vier Tugenden gleichkommen,
nämlich die Überlegung, die Richtigkeit, das Maßhalten
und die Energie. Thomas dagegen hält sich in der
Beweisführung für das beiderseitige Abhängigkeitsverhältnis an
Aristoteles4. Es ist bei der Handlung zu unterscheiden
die Einstellung zum Ziele und die rechte Auswahl der
Mittel, die zum Ziele führen. Die Einstellung ist Sache
des Willens vermittels der Moraltugenden, die ihn zum
rechten Ziele hingeneigt sein lassen; die Auswahl der
Mittel ist Sache der Klugheit, im vollendeten Zustande
greifen beide Fertigkeiten, die Moraltugend und die Klugheit,

so ineinander, daß eine die andere bedingt und fördert.
Es hängt das zusammen mit dem Ineinandergreifen der
Seclenkräfte überhaupt. Kein Willensakt wird vollzogen,

1 Eth. Nik. VI, 11-11436, 11.
2 11436, 30.
3 Moral. 22, cap. 1.
1 I, 2 q. 65, art. le.



8 Das aristotelische Tugendprinzip

der nicht durch ein vom Erkenntnisvermögen vorgestelltes
Gut veranlaßt wäre, keine Erkenntnistätigkeit, die nicht
zur Erreichung eines Zieles gewollt, also vom Willen
abhängig wäre.

Dadurch aber scheinen wir bei Thomas in die gleiche
Schwierigkeit zu geraten wie bei Aristoteles. Wenn zur
Betätigung der Klugheit die rechte Einstellung des Willens
nötig ist, und diese nur durch die Moraltugend gegeben
wird 1, dann haben wir wenigstens der Beweisführung nach
auch hier eine Horaitugend, die in ihrem Entstehen der Klugheit

vorangeht. Zur Lösung dieser Schwierigkeit müssen wir
bei Thomas auf die Frage nach der Genesis der Tugend
zurückgreifen.

Thomas läßt das sittliche Handeln von der Synderesis
seinen Anfang nehmen. Der Mensch hat in sich die Fertigkeit,

mit dem Erfassen der obersten allgemeinsten Begriffe
auch die ersten allgemeinsten Prinzipien zu bilden2. Diese
Fertigkeit auf praktischem Gebiete ist der Habitus der
obersten praktischen Prinzipien oder die Synderesis. Sie
ist die natürliche Anlage des Menschen zur Tugend, eine
natürliche richtige Einstellung der Vernunft zum sittlich
Guten3 (naturalis rectitude rationis). Die Synderesis wirkt
zunächst auf den Willen. Indem der Verstand erfaßt, was
das dem eigenen persönlichen Wohl entsprechende Gut ist,
regt sich im Willen ein natürlicher Zug zu diesem Gute
hin ; es ist der erste und natürliche Akt des Willens, die
Grundneigung zum Guten, zur Glückseligkeit oder zum
persönlichen Wohlbefinden im allgemeinen4. Der Wille
begehrt dieses sein Verlangen zu verwirklichen durch den
aktiven Gebrauch der übrigen Potenzen. Zuerst auf das
Ziel aufmerksam geworden durch den Verstand mittels der
Synderesis, gebraucht er nun seinerseits wieder diesen
Verstand (ratio), auf daß er ihn berate über die Mittel, die zur
Erreichung des erkannten Zieles führen 5.

Zur natürlich guten Neigung im Menschen gesellt
sich nach Thomas von außen die Belehrung. Sie ist um so

notwendiger, als die natürlich gute Neigung, die durch die

1 I, 2 q. 58, art 5 c.
2 I, q. 79, art. 12.
3 I, 2 q. 63, art. 2 ad 3.
* De verit. 2'a, 5.
s II, 2 q. 47, art. 6 ad 3.



der richtigen Mitte in der Scholastik 9

Synderesis gegebene Grundeinstellung zum sittlich guten
Leben, infolge schlechter Veranlagung in ihrer Wirksamkeit

sehr gehemmt sein kann. Es kommt also neben der
geistigen Veranlagung, wie sie durch die Synderesis
gegeben ist, auch die mannigfache körperliche Anlage in
Betracht. Wie der eine ein besseres Gedächtnis, der andere
eine bessere Phantasie hat, so ist auch der eine mehr
veranlagt zur Mäßigkeit, der andere zur Tapferkeit1. Aus
dieser natürlichen Neigung zu bestimmten Tugenden hat
der Wille schon bestimmte Zielrichtungen, die seiner
Hinordnung zum eigenen Wohlbefinden entsprechen; demgemäß
wird auch die Vernunft mit mehr Interesse und Leichtigkeit

darüber urteilen, was mit diesen partikulären Zielen
zusammenhängt2. Doch der Fälle, wo es gilt, sittlich recht
sich zu verhalten und richtig zu entscheiden, sind zu viele,
das natürliche Interesse und die gute Neigung allein reicht
nicht aus. Es bedarf nicht nur der öfteren bewußten
Betätigung des Verstandes, um zu einer gewissen Fertigkeit
im Urteil über sittliche Dinge zu gelangen. Es bedarf vor
allem auch der Unterweisung durch andere, durch Männer
von Erfahrung. Wie das Gute in den mannigfachen Fällen,
die das Leben bietet, zu verwirklichen sei, wie die
konkreten Einzeldinge zum Ziele sich verhalten, darüber recht
zu urteilen, soll man sich an die Greise halten, sagt Thomas

mit Aristoteles, ihre Aussprüche gelten soviel wie
Beweise3. Diese Unsicherheit, aus sich selbst heraus das Gute
zu erkennen und zu finden, mag dazu beigetragen haben,
die Gelehrigkeit (docilitas) als eine der Klugheit notwendige
Teiltugend zu bezeichnen. Der Gedanke selbst war, wie
wir gesehen haben, von Aristoteles schon hervorgehoben;
als eigentliche Teiltugend wurde die docilitas von den Neu-
platonikern bezeichnet ; auf sie, speziell auf Makrobius,
beruft sich Thomas4

Thomas nimmt also den Ausgangspunkt von der
intellektuellen Seite ; sie weist den Willen zum Guten hin. Er
entgeht dabei dem Zirkelschluß, indem er auf eine natürliche,

geistige Einstellung zum Guten mittels der Synderesis
hinweist, die ihrerseits den Willen und durch diesen die

1 I, 2 q. 63, art. le.
2 II, 2 q. 47, art. 15.
3 II, 2 q. 49, art. 3c.
4 L, c. Argumentum contra.



10 Das aristotelische Tugendprinzip

vernünftige Überlegung (ratio) anregt. Letztere entfaltet
sich zur Tugend der Klugheit und wirkt durch ihren Einfluß

auf den Gebrauch der Kräfte des Begehrungsvermögens
allmählich dahin, daß die zuerst auf der Veranlagung
beruhende gute Disposition des Willens, die ihn das eigene
Wohlbefinden in sittlich guten Dingen suchen ließ, sich
umbildet in die bewußte vom Willen selbst wieder abhängige
Disposition, wie sie Wirkung der Moraltugend ist.
Stillschweigend ist hiebei vorausgesetzt, daß wir es in der
sittlichen Entwicklung nicht mit einem abnormen Individuum
zu tun haben. In einem solchen ist die natürliche Neigung
zum Guten durch die schlechte Anlage unwirksam gemacht1,
der Hang geht auf das, was der Sinnlichkeit als gut
erscheint2. Die Klugheit kann die tugendgemäße Mitte
bestimmen und so zur Tugend führen, wenn der Wille selbst
schon, zuerst durch die normale Veranlagung, auf Grund
deren sich nach Thomas die Synderesis betätigen kann,
zum tugendgemäßen Gut hingeordnet ist.

IV. Ergebnis
Thomas hat auch unsere Frage erschöpfend und

ausführlich behandelt. Fragen wir, was die thomistische Ethik
durch den Gedanken der Mitte gewonnen, so zeigt sich das
Ergebnis in der Beantwortung der beiden Fragen : Inwieweit

ist hier Thomas von Aristoteles abhängig, und wie
hat er diesen Gedanken weiter gebildet.

Was die Abhängigkeit betrifft, tritt sie klar hervor in
der ganzen Terminologie, die mit dem Prinzip der richtigen
Mitte zusammenhängt. Die ganze Fragestellung überhaupt,
die Begriffe des medium rationis und medium rei, ist
aristotelisch und mit Rücksicht auf ihn gebraucht. Seine
Wertschätzung des aristotelischen Gedankens, sowie sein Streben
nach allseitiger Durchdringung einer Frage läßt ihn in der
Anwendung des Gedankens der Mitte weitergehen als
Aristoteles selbst. Dieser deutet am Ende des 7. Kapitels des
2. Buches nur an, daß er ähnlich wie bei der Gerechtigkeit
auch bei den logischen Tugenden verfahren wolle, dem
Zusammenhang nach also auch bei ihnen die Mitte
bestimmen wolle. Ausgeführt hat er es nicht. Thomas aber
hat auch auf die intellektuellen Tugenden den Gedanken

1 I, 2 q. 93, art. G.
2 I, q. 79, art. 12 ad 2.



der richtigen Mitte in der Scholastik 11

der Mitte angewendet, er konnte es, wie wir gesehen haben,
mit Rücksicht auf seinen Wahrheitsbegriff. Daß es sich aber
doch nur um eine bloß äußerliche Anwendung des aristotelischen

Gedankens handelte, geht schon daraus hervor, daß

er sonst nirgends gelegentlich weiterer Erörterungen über
diese Tugenden verwendet wird. Besonders zeigt sich, wie
schon oben gesagt, die Abhängigkeit von Aristoteles in
den Ausführungen über die Tugend der Gerechtigkeit. Mit
den beiden Arten der iustitia distributiva und communita-
tiva übernimmt Thomas auch die Anschauungen über die
ihnen eigentümliche Mitte, obwohl das Entscheidende der
Grundgedanke der Gleichheit ist und der Gedanke der Mitte
nur eine sekundäre Rolle spielt. Er betont mit Aristoteles,
daß sie nicht nur eine Mitte gleich den anderen Tugenden
sei, sondern Mitte im eigentlichen sachlichen Sinne.

Tritt so einerseits der enge Anschluß an Aristoteles
hervor, so bleibt Thomas doch keineswegs in sklavischer
Abhängigkeit dabei stehen. Wir haben bei der Gerechtigkeit
gesehen, wie er, ohne Aristoteles eigentlich zu kritisieren,
doch stillschweigend über ihn hinausging. Aber auch in
der übrigen Behandlung der Frage zeigt es sich. Der
Gedanke der Mitte wird, wie oben gezeigt, dem obersten
Moralprinzip untergeordnet. Gewonnen hat hiedurch weniger
das Prinzip der Mitte als solches, sondern vielmehr die
einzelnen Tugenden, auf welche es Anwendung findet. Der
Gedanke der Mitte tritt in den Hintergrund, in der
praktischen Betätigung richtet sich niemand nach dem Prinzip
der Mitte, vielmehr orientiert man sich durch vernünftigeUber-
legung an dem Verhältnis der Handlung zu dem zu erstrebenden

sittlichen Ziele, das gleichbedeutend ist mit der vollkommenen

Ausprägung der vernünftigen Menschennatur. Gerade
die Vernunftgemäßheit der Tugenden ist es, die Thomas,
wie kein anderer Autor, im Zusammenhang mit dem
Gedanken der Mitte wiederholt hervorhebt. Indem er zeigt,
was auch bei den christlichen Tugenden das fehlerhafte
Extrem des Zuviel wäre, zeigt er, daß auch sie mit dem
Gebote der Vernunft in Beziehung stehen und darum wohl
ihre Daseinsberechtigung haben. Hieraus ergibt sich, was
gegen Einwände, wie sie nach einem oberflächlichen Blick
in die Moral des Aquinaten erhoben werden, zu erwidern
ist. Redepenning macht es ihm z. B. zum Vorwurf, daß er
die christlichen Tugenden an die peripatetische Lehre der



12 Das aristotelische Tugendprinzip

Mitte anbequemt habe 1. Wie im vorigen sich ergeben, bann
von einer Anbequemung keine Rede sein, es ist nicht das
Prinzip der Mitte als solches, was der thomistischen Moral
zugrunde liegt, sondern seine allerdings auf aristotelischen
Pfaden erfolgende Weiterbildung zum Prinzip der
vernünftigen Menschennatur2. Dagegen hat es auch nichts zu
bedeuten, wenn Redepenning darauf hinweist, wie Thomas
gewisse echt heidnische Tugenden, wie die Grc-ßgesinntheit,
in christliches Gewand kleidete. Was sich mit der am
ewigen Gesetz normierten Vernunft vereinbaren läßt, ist
nach Thomas auch mit dem christlichen Geiste vereinbar,
es gibt Fälle genug, wo Demut am verfehlten Platze ist.

Eine weitere Folge unseres Gedankens der Mitte ist
die Grundbedeutung, zu der der Begriff der recta ratio
gelangte. Obwohl er auch in der ethischen Literatur nach
Aristoteles sich findet3, hat Thomas selbst denselben nur

1 Äed penning a. a. O. p. IG.
2 Auch gegen Gaß, s. p. 19.
3 Außer oben genannten nicht-aristotelischen Quellen dieses

Begriffes weist Petrus a Tarantasia bei einer Verwendung desselben
auf Seneca hin und zitiert den Satz desselben: omnibus virtutibus una
régula est recta ratio (Petr. a Tar. III. S., d. 33, q. 2, art. 1. Sen. ad
Lucil. 66, II: Una inducitur humanis virtutibus régula; ima enim
est ratio recta simplexque Es scheint hier der Begriff noch
deutlicher als bei Aristoteles als régula virtutum ausgesprochen. Der
Begriff der recta ratio (âgfîàs Xôyos) war überhaupt den Stoikern nicht
unbekannt; es lag ihm aber ein etwas verschiedener Sinn zugrunde.
Während bei Aristoteles (vgl. oben, wo auf die verschiedene subjektive

und objektive Bedeutung von X.oyog hingewiesen wurde) der Sgûo;
Xôyos das richtige Denken, die gesunde Einsicht bezeichnet, wie sie
dem cpQovifxoç âvtjg oder dem ênioTr/fiœv zukommt, verstehen die Stoiker
darunter die gesunde Vernunft, welche gleichbedeutend ist mit der
das All durchziehenden Weltvernunft (vgl. Dvroff a. a. O. p. 40).
Indes ist der Ausdruck oodog Xöyog bei den Stoikern nur selten gebraucht
(Dyroff a. a. 0. p. 390), und auch Seneca spricht nur in dem erwähnten
Briefe an Lucilius von der recta ratio, während in seinen sonstigen
zahlreichen moralischen Abhandlungen die ratio schlechthin, allerdings
unter einem ähnlichen Sinne, als Maß und Norm gebraucht ist. Bei
Cicero begegnet uns der Ausdruck zu wiederholten Malen, und zwar
mit verschiedener Bedeutung. Im obigen stoischen Sinne scheint die
recta ratio verwendet zu sein, wenn er sie identifiziert mit dem obersten
Gesetz aller Gebote und Verbote und sie dem Zeus zueignet (Leg. II.
10, lex vera atque princeps apta ad iubendum et ad vetandum ratio
est recta summi Jovis; ähnlich Leg. I, 33 und I, 42). Mehr der
aristotelischen Auflassung dieses Begriffes nähert er sich, wenn er die Tugend
mit der recta ratio zusammenfließen läßt (Tusc. IV, 34 quamquam ipsa
virtus brevissime recta ratio dici potest. Ähnlich Nat. d. II, 34, und
J. V, 90).



der richtigen Mitte in der Scholastik 13

aus Aristoteles geschöpft. In der frühscholastischen Literatur
wird er nicht erwähnt1, erst mit dem Bekanntwerden der
aristotelischen Ethik und insbesondere des 6. Buches
derselben, wie wir bei der Summa virtutum gesehen haben,
wird auch der Begriff der recta ratio von grundlegender
Bedeutung. In der thomistischen Ethik hat er eine solche durch
seine Verbindung mit dem obersten Moralprinzip. Dabei
wird der aristotelische Inhalt des Begriffes bei Thomas noch
vertieft, sofern er nicht nur die rechte Vernunft schlechthin,
die rechte Einsicht besagt, sondern die Vernunft als normiert
v m ewigen, göttlichen Gesetz, und in diesem Sinne die
Vernunft in ihrer Beziehung zu Gott.

Der Hauptgewinn auch in unserer Frage ist die
Möglichkeit einer präzisen Fassung der Tugendlehre durch die
aristotelische Terminologie. Der Gedanke der Mitte selbst
war, das haben wir zu Beginn gesehen, sei es durch eigene
Erfahrung, sei es durch Zusammenhang mit sporadisch da
und dort niedergelegten aristotelischen Gedanken, nicht
zuletzt auch durch einige Aussprüche der Heiligen Schrift
schon vor Benützung der aristotelischen Literatur in
Verwendung. Ähnlich ist es auch mit einem anderen Momente
in unserer Frage nach der rechten Mitte, mit der
Einschätzung der Umstände. Die rechte Gelegenheit, Zeit,
Ort usw. wurden schon von Asketen als Merkmale der Tugend-
gemäßheit einer Handlung betont. Häufig wird für ihre
Wichtigkeit auch auf Dionys hingewiesen2. Thomas selbst
kennt die Ansichten hierüber von Johann Damascenus und
Oicero3. Die ganze Art der Behandlung der Umstände aber
bei" ihm, sowie sein ausdrückliches Verweisen auf den Sta-
giriten zeigt den engen Anschluß an diesen. Selbst sein
oberstes Moralprinzip, dem das Prinzip der Mitte sich
unterordnet, bedarf nicht notwendig des unmittelbaren Zusammenhanges

mit Aristoteles. Häufig wird hiefür von Thomas die
Autorität des Areopagiten mit dem bekannten Satz : bonum
hominis esse secundum rationem herangezogen4. Doch darf

'-Unter den frühmittelalterlichen Schriftstellern findet er sich
im aristotelischen Sinne bei Augustin, vgl. C. D. XIV, 9, de lib. arbit. II,
49, 50, 52. Einen anderen Sinn hat er in oben p. 61 erwähnter augu-
stinischer Definition.

2 S. Alb. II. Sent. d. 41 a. 2 sol.
3 I, 2 q. 7.
4 Dionys: de div. nom cap. 4; II, 2 q. 128, art. le; q. 146, art.

Ce; q. 161, art. 5; q. 162, art. 1 u. a.



14 Das aristotelische Tugendprinzip

dabei nicht vergessen werden, wieweit jene späteren Griechen
selbst wieder von Aristoteles beeinflußt sind. Es sind im
Grunde aristotelische Gedanken, die Thomas auch hier
antrifft, und die er, bereichert durch die neue Literatur, in
aristotelischer Terminologie verarbeitet.

Durch Thomas wurde die Frage nach der Mitte in
einer Weise behandelt, die ihrem Grundgedanken maßgebend
blieb für die späteren Autoren und innerhalb der
mittelalterlichen Scholastiker keine Fortbildung mehr gefunden
hat. Die stets wiederkehrende gleiche Form der Begründung
der richtigen Mitte zeigt dies ; so betont Petrus a Tarantasia
ebenso wie Richard a Med. den Gedanken der Mitte als
Ubereinstimmung mit der Norm der Vernunft, die
überschritten und auch nicht erreicht werden kann1. Eine
Ausnahme macht die Ethik Ulrichs von Straß bürg. Schon rein
äußerlich betrachtet weicht sie von den übrigen zeitgenössischen

Werken merklich ab, sofern sie nicht die dialektische
Form der Sentenzenkommentare und der Summa theologica
des Aquinaten zeigt, sondern in fortlaufender Rede die Fragen
erörtert; inhaltlich ist sie insofern charakteristisch, als sie
wie kaum eine andere Tugendlehre sich eng an Aristoteles
anschließt, Da sie nur in wenigen Handschriften erhalten
und darum schwerer zugänglich ist, soll im folgenden der
Behandlung unseres Themas eine philosophiegeschichtliche
Darlegung der Moral Ulrichs vorausgeschickt werden.

(Fortsetzung folgt)

1 Petr. a. Tar. S. III, d. 83, art. 3 und Richard S. III, d. 33,
art. 1, q. 3, ebenso auch Odo Geraldus in seinem Commentarium in
decern libros ethicorum, dem er seihständige Erörterungen einfügt, in
welchen er lib. II, q. 13—17 ganz im Sinne des Aquinaten unsere
Frage behandelt. Bacon sucht in seiner Philosophia moralis die Wahrheit

des Christentums in Lehre und Übung zu zeigen, will aber dabei
hervorheben, daß es in der Tugendlehre nichts Neues gebracht habe.
Er stützt sich in der Tugendiehre auf Aristoteles, dessen zwölf Tugenden
er in der Aufzählung der Ethik II, 7 übernimmt und weist kurz auf
unseren Gedanken hin, daß sie Arten der Mitte sind zwischen zwei
Extremen (Ed. Bridges Opus maius P. VII, p, 22311, p. 256.) Außer
Aristoteles zieht er auch noch Seneca heran. Bacons Bedeutung liegt
eben nicht in seinen ethischen Werken, er ist Naturphilosoph.
Selbständige ethische Erörterungen finden sich bei ihm nicht. Scotus
behandelt zwar verschiedene ethische Fragen ausführlich, aber auf
unser Prinzip der Mitte kommt er nicht eigens zu sprechen. Er


	Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik [Fortsetzung]

