Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 2

Artikel: Die Anschauung der katholischen Theologen tber das Martyrium des
Soldatentodes [Fortsetzung]

Autor: Rackl, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Anschauung der katholischen Theologen 113

DIE ANSCHAUUNG DER KATHOLISCHEN THEOQO-
LOGEN UBER DAS MARTYRIUM DES SOLDATEN-
- TODES

Von Dr. MICHAEL RACKL o
(Fortsgtzung aus VIII, p. ‘55——76)

IIT

Wenn wir nunmehr in der Frage nach dem Martyrium
des Soldatentodes die Vertreter der negativen An-
schauung zu Worte kommen lassen wollen, so sei ein
Theologe an die Spitze gestellt, der zwar nlcht — auch in
unserem Falle nicht — bahubrechend gewirkt hat, der aber
doch an erster Stelle namhaft gemacht werden muﬁ wenn
es sich um Kriegstheologie handelt. Der von Clemens b4 ¥
hochgeschétzte und zum Konsultor der Indexkongregation
ernannte, durch Gelehrsamkeit ausgezeichnete Generalpro-
kurator des Theatinerordens, Thomas Anton Schiara
(+ 1718), hat eine eigenartige Monographie iiber ,Die Theo-
logie des Krieges“ geschriebent. In.der 23. difficultas des
achten Buches? wird die Frage behandelt: An milites ca-
tholici,. qui in bello pugnant contra Turcas aut -alios
christiani nominis hostes pro defensione christianae rei-
publicae aut recuperatione civitatum, regnorum aliorum-
que bonorum ab illis infidelibus injuste occupatorum, mar-
tyres sint dicendi, si mortem per manus eorumdem su-
beant infidelium. Zun#dchst verweist Schiara darauf, dafl
Thomas von Aquin (S. theol. II, 2, qu. 124, art. 6 ad 3;
die andere Stelle: IV. Sent. dist. 49 qu. 5, art. 3, qu. 3
scheint er nicht zu kennen) diese Frage allem Anschem
nach bejahend beantwortet habe, glaubt aber, in diesem
Falle trotz der hohen Autoritat des Aquinaten (Scio autho-
ritatem Doctoris Angelici esse venerandam) von seiner Mei-
nung abweichen, bzw. ihr im AnschluB an die Schola Car-

' Ant. Thom. Schiara, Theologia bellica, omnes fere difficul-
tates ad militiam tum terrestrem tum maritimam pertinentes com-
plectens atque canonice, juridice, moraliter nec non historice dilucidans,
in octo libros distributa. Romae 1702—1703 (2 Bénde). Spiter folgte:
Additamentum ad theolegiam bellicam, discussiones theologico-juridicae
controversiae circa administrationem ecclesiasticorum sacramentorum
inter locorum ordinarios et capellanos maiores exercituum belli ac
pacis tempore crebro excitatae, Romae 1715, )

- * Vol. II, p. 366—370.



114 Die Anschauung der katholischen Theologen

melitana discalceata eine etwas andere (sicherlich gekiinstelte)
Deutung geben zu diirfen, und kleidet dann seine eigene
Anschauung in die Worte: Contrariae igitur sententiae ad-
haereo et dico milites in bello adversus infideles pro bono
christianae reipublicae pugnantes nequaquam esse martyres
dicendos, si in bello occumbant!, Von den Griinden, die er
fiir seine ablehnende Haltung namhaft macht, seien ange-
gefithrt: Von den Mértyrern wisse man gewif’, dafl sie der
ewigen Seligkeit teilbhaftig werden; dagegen sei es nicht
sicher, dafl alle in der Verteidigung des christlichen Staates
fallenden Soldaten in den Himmel kémen, vielmehr wiirden
viele von ihnen verdammt. Ferner gehtre zum Martyrium
Liebe zu Christus und Bekenntnis des christlichen Glaubens
vor dem Verfolger; diese Erfordernisse seien aber bei den
Soldaten nicht immer vorhanden. Die nun folgenden Griinde
kénnen als typisch bezeichnet werden, sie kommen als Be-
weis gegen den Martyriumscharakter des Soldatentodes immer
wieder vor und seien deshalb im Wortlaut angefiihrt: Nemo
dicendus est verus Christi martyr, nisi in patierndo imi-
tetur Christum, cuius passionem recognoscimus verum
exemplar martyrii. Christus vero testimonium perhibuit veri-
tati patiendo, non armis pugnando aut aliis modis
tyranno repugnando; nam dicitur 1 Petr. 2, 23: Cum pa-
teretur, mon comminobatur, tradebat autem judicanti se injuste, et
tamquam ovis? coram ftondente se sine voce, sic mon aperuit os
suum, ut dicitur in Act. Apost. 8, 32; adeoque, dum nostri
milites armis repugnant Turcis aliisve infidelibus,
dici non possunt veri martyres Christi, quamvis pugnent
pro defensione reipublicae Christianae 3. — Deinde martyr mi-

' Nebén den Salmantizensern beruft er sich auch auf Lessius,
De justitia et jure, lib. IIl, cap. 1, dub. 8, n. 86; Henricus Henri-
quez, Summa theologiae moralis, tom. I, lib. 2, cap. 87; Paulus Lay-
mann, Theologia moralis, lib. III, sect. 8.

? Gerne verweisen die Vertreter der negativen Anschauung auf
den Ausspruch Tertullians (Adv. Marc. IV, 89): Nemo oves appellat
eos, qui in bello armati et ipsi ex eadcm feritate certantes cadunt,
sed qui in sua proprietate atque patientia dedentes potius semetipsos
quam vindicantes trucidantur.

* Doch bemerkt der Verfasser an anderer Stelle (lib. VII, diff. 1;
Vol, II, p. 208) selbst, daf§ die fortitindo martyrum ihr schonstes Ana-
logon an der fortitudo militum habe: Notandum fortitudinem proprie
consistere circa pericula mortis, quae suntin bello, cum huinsmodi
pericula, quae inveniuntur in rebus bellicis, immineant directe homini
propter aliquod bonum, inquantum scilicet defendit bonum commune



itber das Martyrium des Soldatentodes 115

nime dici potest, qui voluntarie non moritur, sed ne-
cessitate, ex defectu scilicet virium in hostem.
Qui autem moritur pugnando contra hostem, non videtur
mori voluntarie, sed necessitate, ex defectu inquam virium
in hostem; neque ut christianus, sed ut miles victus
ab hoste Praeterquamquod secundum sensum satis com-
munem ad rationem veri martyrii non sufficit, quod tyran-
nus ad persequendos fideles ex motivo politico indu-.
catur, sed necesse est, ut moveatur simpliciter ex odio,
quo feratur in ipsam religionem; quod non suppo-
nitur in casu nostro, cum motivum, quod habent infideles,
sit causa se et, quae credunt sua, defendendi. Ferner gibt
er noch einen historischen Beweisgrund an: Moveor ex-
emplo in tot militibus, praesertim in Ordine Hierosolymi-
tano, in bello pro reipublicae christianae defensione ab ho-
stibus fidei interfectis, quos nihilominus Ecclesia martyrum
numero minime adscribit; et cum Phocas imperator id ten-
taverit, orientales episcopo restiterunt, teste Baronio 1.

Diese Beweisfiihrung ist, wie gesagt, typisch und kehrt
immer wieder. Bleiben wir gleich beim letzten Punkte stehen,
80 berichtet Baronius, auf den sich die Anh#nger der
verneinenden Anschauung fast ausnahmslos stiitzen, im Mar-

per instum bellum (S. Thomas, S. theol. II, 2, qu. 123, art. 5). Hinec
martyrium fortitudo praecipue commendatur, ut advertit Doctor Ange-
licus (loc. proxime cit. ad 1), quia martyres sustinent personales im-
pugnatmnes propter summum bonum, quod est Deus. Et ideo dicuntur
fortes facti in bello, in facti contingentia, ecclesiae militant:
parentes, quae dicit: Estote Jortes in bello et pugnate cum antiquo serpente.

‘! In seinem Additamentum ad Theologiam bellicam (Romae 1715,
429) kommt er nochmals auf diesen Punkt zu sprechen. Er hilt zwar
die Meinung aufrecht, quod milites pugnantes in belio contra Turcas
aliosque christiani nominis hostes pro defensione reipublicae... non
esse martyres dicendos, si in bello occumbunt, figt aber hinzu, dafd
der Aquinate anderer Anschauung gewesen zu sein scheine und da8
solche Soldaten des hochsten Lobes wiirdig seien: Adde esse tamen
summe laudandos; et ita sentire videtur D. Thomas (S. Theol. II, 2,
qu. 123, art, 5 in corp.), ubi dicit, pericula mortis, quae sunt in bellicis,
directe imminere homini prOpter aliquod bonum, inquantum videlicet
defendit bonum commune per iustum bellum; ibidem subdens forti-
tudinem, quae est virtus firmans animum contra pericula mortis, pro-
prie esse circa pericula mortis, quae est in bello. Hine sequitur morlentl-
bus in bello contra Turcas aliosque christiani nominis hostes propter
bonum commune, esto non debeatur honor et corona martyrii, sSummam
tamen deberi laudem, tamquam pollentibus fortitudine, quae est virtus
summe laudabilis,

Divus Thomas VIII. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XX1X V. 9



116 Die Anschauung der katholischen Theologen

tyrologium Romanum unterm 19. April folgende Tatsache:
Tentavit aliquando Phocas imperator illos etiam ascriben-
dos in numerum martyrum, qui in bello ab infidelibus ho-
stibus fidei caesi essent; sed huic eius studio restiterunt
orientales episcopi, nixi auctoritate canonis XIII. 8. Basilii,
ut in commentario super eo scribit“Theodorus Balsamon.
Decrevit enim S. Basilius, ut annis tribus abstinerent a
communione, qui in bello occidissent homines, quamvis (ut
"ait) hi inter homicidas non essent adnumerandi. Divina enim
lege: (ut habet liber Num. 31, 19) iubentur die tertio et
septlmo lustrari homines, qui hostes occidissent, hcet iussu
Domini.

- Um auf einen weiteren Punkt tiberzugehen, so liegt
der Grund, worum die Konformitéat mit demLeiden
Christi so stark betont wird, nicht zum wenigsten darin,
dafi die Vertreter der negativen Anschauung dem Martyrium
in der Regel im tractatus de baptismo eine eingehendere
Untersuchung widmen, wéhrend diejenigen Autoren, die das
Martyrium im tractatus de fortitudine behandeln, im
allgemeinen (soweit ich die Sache tiberschauen kann) mehr
der affirmativen Beantwortung der Frage zuneigen. Im Zu-
sammenhalt mit der Taufe spielt das Martyrium als baptis-
mus sanguinis eine grofe Rolle (Effusio sanguinis propter
Christum vicem gerit baptismatis. S. Thomas, S. theol. II,
2, qu. 124, art. 1.) und legt den Theologen das Problem
nahe, ob und warum diese Bluttaufe #dhnlich der Wasser-
taufe eine Wirksamkeit ex opere operato entfalte. Und die
Antwort auf diese Frage lautet immer: Nicht das mar-
tyrium, ut estactus fortitudinis, sondern das mar-
tyrium, ut est realis imitatio passionis Christi?
kommt in Botracht als Ersatz fiir die Wassertaufe, quae
operatur per quandam figuralem repraesentationem
passionis Christi2: Si enim hoc habet aqua, quae est pas-
sionis Christi tantum figuralisrepraesentatio(Rom, 6,
3—7), cur a fortiori non habebit poena et passio martyris,
quae est pa.ssionis Christi realis imitatios?

- ' Vinc. Lud. Gaotti, Theol. schol. dogm: Tom. III, tract. 5,
quaest, 2, dub. 5, § 2. Venetiis 1750, 232.
2 Gotti a. a. 0. § 1,
P Gotti a,a,0, Vgl S.Thomas, S, theol. III, qu, 66, art. 11 und
12; IV. Sent. dist. 4, qu. 8, art. 8, qu. 8. — Joan. B. Gonet Clyp.
theol. thom. Vol. VI, tract, 3, disp. 1, art. 7, § 2. Parisiis 1876, 196.



tiber das Martyrium des Soldatentodes 117

Den Gesichtspunkt, dafl der Soldatentod auf dem
Schlachtfeld die den christlichen Méartyrern eigentiimliche
und notwendige Gteduld vermissen lasse und deswegen
dem Kreuztod des Erlgsers unédhnlich sei, riicken besonders
die Salmantizenser? stark in den Vordergrund. Nach-
dem der Begriff des Martyriums klargelegt ist, wird der
Einwand gemacht: Obiicies, sequi ex nostra sententia milites
christianos, qui pio in bello cadunt, esse proprie martyres. .
nam praedicti milites ponunt reispsa vitam pro iustitia et
pro bono virtutis, aut etiam pro fide ab hominibus' impug-
nata. KErgo nihil illis deest ad rationem martyrii, In der
Widerlegung dieses Einwandes wird zun#chst betont, dafl
fir Kriegserkldrungen in der Regel nicht das Motiv des
Glaubens maf3gebend sei und infolgedessen die eigentliche
causa martyrii fehle: Respondetur negando sequelam, sal-
tem universaliter intellectam. Tum quia etiamsi
bellum sit iustum et causa communis iustitiae et, quantum
est ex parte morientis, ad Deum referatur, non tamen semper
pugna est de fide; ut patet cum principes christiani inter
se pugnant, ubi neuter intendit fidem corrumpere, sed pro-
priam rempublicam et bonum commune defendere aut mala
sibi iniuste illata resarcire. Et idem dicendum est, ubi bel-
lum esset contra infideles, et christiani pro fidei pro-
pagatione dimicarent, si tamen infideles non
directe ex odio ad fidem aut virtutem, sed pro
bono aliquo temporali vel ut se defenderent aut vindicarent,
milites christianos occiderent.. Adhue enim sic morientes
non essent martyres, quia non occiduntur proprie in quan-
tum fidei testes. Nec de his est qui dubitet. Dann aber
wird die Frage aufgerollt, wie es sich wohl bel eigen t-
lichen Glaubenskriegen verhalte: Si autem infideles
ex odio ad fidem et ut illam corrumperent destruendo chri-
stianam rempublicam directe pugnarent, tunc est nonnulla
difficultas, an milites christiani, qui in eo bello caderent

Casp, Juenin (+ 1718), Commentarius historicus et dogmaticus de
sacramentis, Diss. II, quaest. 8, c. 8. Venetiis 1740, 79: Quaeres, cur
tanto privilegio Deus martyrium donaverit? Resp. id privilegii mar-
tyrio concessum fuisse, quod non in figura et sacramento sicut baptis-
mus, sed in veritate Christi Salvatoris mortem referat. Ben. Aug.
Mar. Canali, Doctrina catholica de septem Ecclesiae sacramentis.
Lib. 2, disp. 2, qudest. 8, ¢, 4. Venetiis 1734, 75.

i Ooﬂegu Salmanticensis Cursus theologlcus, tract. IX (De
beatitudine), disp. 8, dub. 2, n. 28s. Parisiis (Tom, V) 1878, 308s.

9‘



118 Die Anschauung der katholischen Theologen

(supposito, quod in gratia decedant), essent dicendi martyres.
Partem enim affirmativam insinuat divus Thomas ocitato
articulo quarto ex secunda secundae et in quarto, praedicta
quaestmneula. secunda ad undecimum. Et ratio suffragari
videtur, quia tales milites voluntate et opere moriuntur pro
fide Christi ab hominibus impugnata et reportant de urgen-
tissima pugna perfectissimam victoriam. Quid ergo illis deest
ad meritum aureolae? Auf diesen Einwand wird dann fol-
gende Antwort gegeben: Nihilominus tamen communis Kc-
clesiae usus huiusmodi martyres non recipit. Et ita procul
dubio tenendum est, nisi praedicti milites capti ab infideli-
bus, ut fidem nega.rent vel aliquid peccaminosum committerent,
patienter usque ad mortem in fide et iustitia permaneant.
Ratio est, qui veri martyres debent insuis passio-
nibus Christo, cuius testes sunt, conformari.
Christus autem non vicit corporaliter pugnando, sed patienter
sustinendo ; domuit enim orbem non ferro, sed ligno, ut Augusti-
nus ait (m Psalm, 54); praeveniensque discrpulos ad imita-
tionem sui per martyrium non consuluit externam hostium
invasionem, sed humilem et patwntem mortis perpessionem :
In patientia vestra possidebitis animas vestras (Luc, 21, 19);
nec ait: Beati qui resistunt, sed: qui persecutionem patiuntur
propter wustitiam (Matth. B, 10); unde dixit Paulus (2 Cor. 10, 4):
Arma militiae nostrae non sunt carnalia, sed spiritualia, quia
non materialibus armis aut pugna, sed spiritualibus patien-
tiae, humilitatis, mansuetudinis ete. victoriam de mundo
Christi martyres reportant, iuxta illud (Matth, 10, 16): Ecce
ego mitlo vos sicut oves in medio luporum; estote prudentes sicut
serpentes et simplices sicut columbae. Huiusmodi vero pugnandi
genus non convenit militibus temporalibus, qui per se primo
intendunt hostes gladio perlmere Et quamvis non renuant
vitam ponere, hoc est eis quasi per accidens, si forte even-
tus belli sit contrarius; nec tunc se vincere e:x1st1mant sed
cum reservando propriam vitam adversarios prosternunt Im
folgenden wird dann die Anschauung des hl. Thomas in
einer Weise ausgelegt, die dem Sinn und Wortlaut sicher
nicht gerecht wird: Si praedicti milites capti ab infidelibus
tentatique, ut vel fidem deserant vel aliquod aliud opus,
quod inspectis omnibus esset actus virtutis, derelinquant,
puta ne rempublicam christianam (quod eis ex officio in-
cumbit) custodiant aut aliquid etiam venialiter peccamino-
sum in Deum committant: potiusque eligant fortiter mori



tiber das Martyrium des Soldatentodes 119

quam eorum iniquae voluntati consentire hocque ad finem
supernaturalem referant, erunt vere et proprie martyres et
illos Ecclesia in sanctorum martyrum catalogo constituet.
Et iuxta haec loguitur Angelicus Doctor locis citatis.’

Besonders kategorisch vertritt seinen ablehnenden Stand-
punkt der Dominikanerkardinal Vinzenz Ludwig Gotti in
seinem ,durch Klarheit, Tiefe und elegante Schreibweise
ausgezeichneten Hauptwerk 1* Theologia scholastico-dogma-
tica iuxta mentem divi Thomae Aquinatis?: Ad martyrium
requiritur, quod martyr non repugnet, sed patienter mortem
acceptet. . . Nam alias sequeretur, quod milites, et praeéer-
tim crucemgnah, pro fide contra infideles pugnantes et in
praelio occumbentes, in martyrum albo forent describendi.
Sed hoc est falsum. Ergo... Im iibrigen bietet die Beweis-
tihrung keine neuen G‘reswhtspunkte

Albertus a Bulsano?® erkldart: Per baptismum san-
guinis intelligitur martyrium, quod est perpessio mortis aut
lethalis cruciatus ob catholicam fidem vel etiam ob alicuius
christianae virtutis exercitium patienter tolerati et in eius
odium inflicti... Si acceptatio mortis non excluderet volun-
tatem se defendendi, martyr non perfecte conformaretur
Christo, qui instar agni coram tondente se obmutuit; hin ¢
milites in bello religionis occisi non sunt veri
martyres.

Im Namen der neueren Theologen glaubt J .B.Sasse*
erkliren zu dirfen: Ad martyrium requiritur, ut martyr
non resistat aut vi persecutori opposita se defendat, sed ut
mors patienti, non resistenti inferatur; unde milites in
bello pro detensione Ecclesiae interfecti mar-
tyres sensu proprio non sunt, ut theologi com-
munissime tenent. KEst enim martyrium realis imitatio
passionis Christi, qui- ut exemplar martyrum sicut ovis- ad
oceisionem ductus est non aperiens os suum, Ahnlich Chr.
Pesch®: Kcclesia numquam eos ut martyres coluit, qui in

' Streber in Wetzer und Weltes 'Kirchenlexikon, V2, 940.

* Tom. III, tract. 6, quaest. 2, dub. 3, § 8. Venetiis 1750, 229.

s Institutiones theol. theoreticae. Pars 1V, sect. 2, tract. 2, c. 1,
art b, § b45. Augustae Taurinorum 1883, 86.

4 Joann. Bapt, Sasse, Institutiones theologicae de sacramentis
Ecclesiae. Tract. de saer. bapt c. 6, thes. 7. Friburgi Br. I, 1897, 284.

* Christ. Pesch, Praelectiones dogmaticae. Tom. IX. Frlburgl
Br. 1899, 28. Ebenso Tom. VI, 178: debet cruciatus patienter tolerari,
unde qui in sacro bello pugnans cadit, non est martyr.



120 Die Anschauung der katholischen Theologen

bello contra fidei hostes pugnantes ceciderunt, licet pro fidei
causa mortui sint. Nonnulli tamen theologi (Sylvius, Bil-
luart, alii) censent eos esse vere martyres, sed hoc contra
communiorem sententiam oppositam, cui favet praxis
Ecclesiae. Endlich Ant. Gisler!: Mors debet inferri martyri,
qui non resistat vi; ad exemplum Christi, qui sicut ovis ad
occisionem ductus est et quasi agnus coram tondente se
obmutuit. Unde probabilius martyr non est, qui
cadit pugnans in bello, etiam sacro.

‘Grerne wird von den Theologen, welche den Martyriums-
‘charakter des Soldatentodes lemgnen, hervorgehoben, daf}
beim Martyriom die Erduldung des Todes oder der Ver-
wundung stets eine freiwillige sein miisse2 Das sei aber
bei den auf dem Schlachtfeld sterbenden Soldaten nicht
der Fall.

A. Tanner S, J.8 (1671—1632): Tum quia adultus
sine suo consensu gratiam non consequitur, tum quia mar-
tyrium proprie acceptum ex sua ratione est actus virtutis .
illi, qui in bello pro fide pugnantes moriuntur, martyres
‘proprie non sunt,

Joh. Prapositus S.J.4 (+1634): Adverte martyrem
non debere tyranno resistere, iuxta id quod dicitur: martyr
non pugnat. Nam per martyrium praebetur testimonium
fidei patiendo et animam perdendo pro Christo, qui cum
pateretur, non comminabatur. Ex quo patet milites catho-
licos in bello pro fide sincera intentiorie suscepto nec esse
nec censeri martyres, quia scilicet nolunt mortem pro Christo
subire, sed fidei hostem debellare et ocmdere, a quo, sl
vincantur, non patiuntur volentes, sed quia nequeunt eva-
dere, resistentes interim quantum possunt.

Jakob Platel S. J.5(f 1681): Acceptatio mortis debet
excludere voluntatem se defendendi.., Hinc milites, qui ex
vera intentione religionem tuendi pugnantes occiduntur

' Ant. Gisler, Prael. dogm, III, Curiae Rhaetorum 1904, 158.

: Scheeben-Atzberger, Handbuch der kathclischen Dog-
matik IV, Freiburg i. Br, 1898, 5356.

* Adam Tanner, Theologla scholastica. Tom. IV, disp. 4, qu. 3,
dub. 8. Ingolstadii 1627 924.

* Joannes Pra.ep ositus, De incarnatione Verbi divini, sacra-
mentis et censuris (in tertiam partem S. Thomae), quaest. 68, art. 3,
dub. 7. Duaci 1629, 302. ; iy

' Jac. Pla.tehus, Synopsis cursus theol. (recogn. a Franc. de
‘Calonne). Brugis. Tom, V, 100 '



iiber das Martyrium des Soldatentodes 121

(quamvis ea in re multum mereantur), non sunt tamen pro-
prie martyres. Ita D D. communiter.

Paul Mezger, (+ 1702)1: Milites contra infideles pug-
nantes, si occidantur, non consequuntur aureolam martyrii,
quia non vincunt mortem voluntarie sustinendo pro Christo,
sed potius pro vir.bus a se repellunt. :

L. Neesen?: Sufferentia mortis fiat sine resistentia
sive sit plane voluntaria; nam per martyrium praebetur
testimonium Christo eiusque doctrinae, qui tamquam agnus
corum tondente se obmutuit. Cuius defectu milites catholici
in bello decertantes non sunt martyres, quia resistunt hosti
volenti occidere.

Thomas ex Charmes O. Cap.:® (} 1765) Ad mar-
tyrium requiritur... secundum: mors perpessa absque ulla
se defendendi voluntate; quia martyrium debet esse volun-
tarium, mortis Christi tamquam ovis ad occisionem ducti
assimilativum; hinc milites in bello religionis occisi non
sunt veri martyres¢

Der Punkt, dafi der Soldatentod die notwendige causa
martyrii vermissen lasse, ist von den Theologen, wie sich
aus den bisher angefuhrten Beispielen ergibt, gelegentllch
betont worden, aber nicht gerade hiufig.

In orlgmell selbstindiger Weise begriindet seinen ab-
lehnenden Standpunkt Gregor von Valencia® (1651 —1603):
Tertia conditio est, ut mors non obeatur quasi ex consequentt,
ut fit, quando quis intendit aliquid aliud et praeter eius
intentionem mors sequitur. Nam ob defectum huius condi-
tionis mors militum in bello, etiamsi propter fidei defeu-
sionem occumbant, minime est martyrium,. -

' P. Mezger, Theol, thom.-schol. Tom. 11, tract. 4, disp. 4 art. b,
§ 8. Augustae Vind. 1695, 40.

* Laurentius Neesen, Theologia morahs chr1st1ana. de sacra-
mentis- ad mentem Ss. Augustini et Thomae. Tract. 1I, dub. 14, Ant-
verpiae 1707, 47.

* Theologia universa. Tract. de baptismo, c¢. 3 (2. ed. opera J.

A, Albrand. Tom VII, Parisiis 1864, 141).

, * Vgl. Marinus Panger, Theol. schol. Lib. IV, disp. 1, quaest. 8.
Augustae V:nd 1782, 65: Requiritur, ut martyrium lnfﬂratur non repug-
‘nanti; repugnans enim non censetur mori tamquam testis Christi, sed
7‘tamqua.m miles ab hoste victus.

®* Gregorii de Valentia Comment. theol. Tom. III, dlB'p
quaest. 2 (De martyrio), punct. 1. Ingolstadii 1595, 2128.



122 Die Anschauung der katholischen Theologen

Joh. Wiggerst (1671—1639), Professor in Lowen,
schlieft sich auch dieser Meinung an: Tertio requiritur,
quod quis non reluctetur et.contra tyrannum repugnet, sed
sine resistentia sinat se interfici. Hinc milites, qui pro defen-
sione fidei et religionis christianae pugnant, licet in eius-
modi bello ab haereticis aut infidelibus occidantur, non tamen
ideo martyres sunt neque Ecclesia. unquam tales tamquam
martyres habuit; quamvis interim multum mereantur, si
bona et pura omnmo intentione pro fide et religione id fa-
ciant. Ratio est, quia qui sic pugnando moriuntur, non.
ellgunt mortem perpet1 pro fide, sed magis 1mped1re, ne:
fides et religio ab aliis extermmentur, eosque potius inter-
necioni dare. Quare non perseetdirecteacceptant
mortem pro fide, sed tantum aliquo modo in-
directe, quatenus se exponunt periculo mortis pro defen-
sione fidei contra infideles; et dum infertur, potius ex ne-
cessitate quadam patiuntur, quia -ab hoste superantur, quam.
ex voluntaria illius acceptatione. Accedit, quod exemplar
martyrii sit mors Christi Domini, qui cum malediceretur,
non maledicebat etc. Ahnliche Gedankengange schweben:
wohl auch A. Schill2 vor, wenn er meint, der Soldaten-
tod: konne ebensowenig mit dem Martyrium auf eine Stufe-
gestellt werden, wie der Tod fiir einen Irrtum oder das
Lebensopfer einzelner fiir wissenschaftliche oder politische-
Meinungen; denn .,alle diese haben eben bei ‘Ausiibung:
ihres Berufes ihr Leben verloren, die Mirtyrer haben
ihren Beruf- dadurch ausgeubt dafd sie frelwﬂhg ihr Leben;
hingaben 3%,

! Joannes Wiggers, Commentaria de jure et iustitia ceteris-
qne virtutibus cardinalibus. Tra.ut de fortitudine, e. 1, dub. 3, Lo~
venii 1661, 792. ‘

* Andreas Schil 1, Theologische" Prmmplenlehre Paderborn
1895, 841,

* Dieser Beweisfilhrung gegeniiber wird man geltend machen
dirfen, daf der gewaltsame Tod allerdings zum Vollbegriff des Marty-
riums notwendig ist (Ad perfectam rationem martyrii requiritur, quod
aliquis mortem sustineat propter Christum. S. Thomas, S. theol. II,
2, qu. 124, art. 4.), aber das, was vom Mirtyrer primér intendiert wird,.
ist nicht der Tod, sondern die Tugendiibung. Der Mirtyrer sucht nicht
den Tod durch Tugendiibung, sondern iibt Tugbnd trotz der damit ver-
bundenen Lebensgefahr. (Vgl. die Abhandlungen bei Vinc. Lud. Gotti,
Theologia scholastico-dogmatica. Tom. II, tract, I, qu. 1 [De voluntario],
§ 4. Venetiis 1760, 46f.), Ubrigens ist wohl mit keiner Tugendiibung
die Todesgefahr so unmittelbar verbunden, wie mit der Pflichterfiillung
des Soldaten zur’ Kriegszeit.



tiber das Martyrium des Soldatentodes 123

Mehr vom apologetischen Standpunkt aus lehnt Hur-
ter! die Gleichstellung des Soldatentodes mit dem christ-
lichen Martyrium ab: Longe vero maius discrimen apparet
martyres inter et milites, qui fortiter pro patria pugnant
occumbuntque gloriose in pugna. Hi enim necessitate ple-
rumque coguntur, quam non nisi vel turpi fuga vel servi-
tute indigna vel amissione suorum bonorum vel graves su-
beundo poenas evadere possunt; illi" vero tormenta omnia
effugere potuissent solo verbo nutuque cum summi- simul
spe-lucri. Milites non se exponunt morti certae, sed tantum
plus minusve probabili mortis periculo, cui quo animosius se
obiiciunt, eo facilius plerumque illo perfunguntur: martyres
vero cruclatxbus horrendis certaeque morti se offerebant.
Militum mors plerumque est subita, hinc sine vehementi
dolore, martyrum vero prolixa, horrida. Isti tormenta adi-
bant animo tranquillo, pacifico, absque ullo vindictae studio,
absque ira et felle, bene affecti vel erga iudices et tortores,
ipsis ex animo omnem condonantes iniuriam, humiles et de
sua virtute diffidentes : illi vero in perlcula. ruunt, uleis-
cendi studio iraque ardentes, caeco animi impetu abrept1,
suls praefidentes viribus. Martyres nulla spe lucri moveban-
tur; milites vero spe praedae, spe gloriae, spe honoris, spe
evadend1 periculo alliciuntur; unde liquet immerito militum
fortitudinem martyrum conferri constantiae ®.

- Doch finden wir unter den Anhéngern der negativen
Ansicht auch Milderungsversuche und Vermitt-
lungsbestrebungen. :

.Kardinal Prosper Lorenz Lambertini, der nachmalige
Papst Benedikt XIV., kommt auf unsere Frage einldfi-
licher zu sprechen im 18, Kapitel des 3. Buches seiner
klassischen Schrift De servorum Dei beatificatione et bea-
toram canonizationes, Nach seiner Anschauung kann dert
von einem christlichen Martyrium keine Rede  sein, wo

‘' H. Hurter, Theologiae dogm. compendium I. Oeniponte 1876
74!, Vgl. desselben Verfassers Abhandlung: Martyrum sanguis vox
veritatis, in: Sanctorum patrum opuscula selecta. Tom, 1V, 176.

? Diese Darstellung tibersieht vielleicht doch, dafy auch mit dem
Soldatentod wahrhaft christliche Martyrlumsgesmnung verbunden sein
kann, Freilich ist sie absque speciali Dei gratia unmoglich, ist dann
aber bei ibrem Vorhandensein ebenso ein Bewseis fir die Erhabenheit
und Géttlichkeit des Christentums, wie die Gesinnung der wahren un
eigentlichen Martyrer. '

* Tom. V? Romae 1789, 286 —252.



124 Die Anschauung der katholischen Theologen

christliche Soldaten ex aliquo fine politico kémpfen; aber
auch dort, wo inter fideles et infideles religionis causa ge-
kimpft wird, ist er nicht geneigt, ein wahres Martyrium
anzunehmen. Aus- dem Begriff des Martyriums glaubt er
ableiten zu miissen — er driickt sich allerdings vorsichtig
aus: inferri posse videtur — opus esse, ut martyr non re-
pugnet et mortem patienter sustineat; ita ut martyr num-
quam ille dici possit, qui persecutori se invadenti resistit
tentatque ei mortem inferre, ut se a morte liberet et in hac
contentione occiditur; licet occidatur ex odio in Christum
atque adeo pro fide Christi quodammodo pugnaverit. Im
Anschlufl an ein Gutachten der Auditores Rotae im Selig-
sprechungsprozefl des hl. Josaphat von Polen hebt er dann
spéter hervor, christianos milites, qui pugnant contra in-
fideles et in praelio pro religione suscepto occumbunt, non
esse in albo martyrum describendos, cum non voluntate
sed necessitate moriantur, quod vires non habeant. Wer
aber die Ausfithrungen Benedikt XIV. unbefangen und vor-
urteilslos liest, wird nicht behaupten, daf} seine Ansicht als
absolut und a.llem richtig oder gar als feststehende Glau-
benswahrheit hingestellt werden soll: Atid nonest apud
Theologos concorditer receptum. Unter Hinweis
auf S. Thomas, S. theol. IL, 2, quaest. 124, art. b erklirt er:
" Hinc videtur D. Thomas ex1st1mare milites in bello pro
fide suscepto morientes martyres esse posse, licet pugnando
obsistant et mortem infidelibus infligere curent; quod cla-
rius exprimit idem 8. Doctor in IV Sent. dist. 49, qu. 5,
art. 8, qu. 3 ad 11. Cui quidem opinioni adhaerent Syl-
vius in addit. ad quaest. 96, art. 6 ad 11; Paludanus
in IV Sent. dist. 49, qu. 8, art. 4 in fine; S ‘Antoninus
3. p. Summae lit. 30 cap. 8, § 1 in fine; Cardinalis Capi-
succhius, controv. de martyr § 12, pag 72788, et rursus
pag. 741; Hurtado, De vero martyr. resol. 22, § b et
resol. 26, § 2. .Das wichtigste Beweismoment dieser Theo-
logen gibt Benedikt XIV. folgendermaflen wieder: Casus
non deficit a vera martyrii ratione, cum mors infligatur ex
odio adversus fidem catholicam et morientes pro fide catho-
lica. mortem subeant, Nec vero obstat repugnantia.
‘Obstaret, si quidem pugna fieret primario ad propriam vi-
tam def’endendam; secus vero si fiat, ut principaliter causa
cocmmunis Ecclesiae et veritas fidei contra inimicos defen-
dantur, qui ex odio in Christum eam impugnant, secundario



iiber das Martyrium des Soldatentodes 125

autem, ut propria vita defendatur tamquam necessaria ad
praeliandum pro Ecclesia et fide Christi. Um den Gedanken-
gang des Kardinals Lambertini richtig zu wiirdigen, darf
man — wie A. Kranich? zutreffend hervorhebt — nicht
tibersehen, dafy hier eine Untersuchung iiber die Vorbedin-
gungen der kirchlichen Kanonisation vorliegt und
dafl Benedikt XIV. selbst zwischen einem martyrium coram
Deo und einem martyrium coram Ecclesia unterscheidet.

Migne? gibt im Anschluff an den Dominikanertheo-
logen Johannes Vincentius Patuzzi (1700—1769) zuerst
eiue verneinende Antwort auf die Frage nach dem Mar-
tyriumscharakter des Soldatentodes, wenn er auch ihr grofles
Verdienst vor Gott bereitwillig anerkennt: Cum non ag-
gressione, sed passione martyrium perficiatur, mar-
tyres vocandi minime sunt milites, qui etiam pro fidei de-
fensione cum pura intentione dimicant, si in eiusmodi bello
a Muhamedanis, Hebraeis, aliisque vel haereticis vel infideli-
bus occidantur. Licet enim plurimum ob piam hanc
intentionem mereantur, non tamen utmartyres
ab Ecclesia reputantur; quia magis quaerunt
infideles occidere, quam ab ipsis necem pati.
Dann aber fihrt der Autor bezeichnenderweise fort: Nihi-
lominus non omnen resistentiam sive contrapugnationem
martyrii palmam erigpere, docet D. Thomas in 4, dist. 49,
qu. b, art. 3, ad 11, his verbis: ,Cum quis propter bonum
commune® etc; ubi plane tolerantia mortis coniuncta est
iustae defensioni, quae sine aliqua aggressione non habetur,
Sed declarat ille praeterea aggressionem non ideo fieri de-
bere, ut vita propria defendatur, sed ut fides
JesuChristi ab hostibus impugnata vindicetur,
licet eadem aggressione defensio quoque fiat
propriae vitae tamquam necessariae ad pugnandum pro
fide et Ecclesia ®. Quo in casu etiam ceterae, quas pro mar-
tyrio recensuimus, conditiones deesse non debent.

1 \

A, Kramnieh, Ist Kiiegertod Mirtyrertod? Braunsberg
1917, 12ff

* Theologiae ¢ rsus completus. Tom. XI. Montrouge 1841, 1230.

* Ahnliche Gedankenginge filr einen etwas anders gelagerten,
aber doch analog zu behandelnden Fall finden sich bei Roderich de
Arriaga (Disputationes theologicae, Tom. V, tract. VI, disp. 51, sect. 4,
subsect. 2, Lugduni 16561, 623): Respondeo tamen, quando defensio est
tantum in causa propria et quae potest omitti sine ullo peccato,
per se loquendo non praesumi ullo modo eam suscipi affectu virtutis,



126 Die Anschauung der katholischen Theologen

. Auch Tournely? gibt Milderungsgriinde an: In mar-
tyribus nulla intervenire debet ad vitae propriae defensionem
resistentia; quia martyrii passio debet in adultis esse volun-
taria et mortis Christi tamquam ovis ad occisionem- ducti
assimilativa. Unde milites ab haereticis aut infidelibus in
bello religionis occisi, etsi merentur plurimum, non sunt in
rigore martyres; quia dum resistendo cadunt, victi sunt
potius quam victores. Qui tamen ex naturali mortis metu
resisterent, non vim vi repellendo, sed lethalem ictum seu
fuga seu mterposm obiecti ope declinando, a martyrum
coetu non essent alieni; quia non est haec veri nominis re-
sistentia, quae voluntariam mortis acceptationem excludat?.

L. Billot lehnt indessen auch diese Milderungs-
versuche ab3: Tolerantiam dico; in quo excluditur violenta
resistentia contra persecutorem, etiam licita et iusta, qualis
illa est, quae in bello a militibus opponitur. Non defuerunt
tamen, qui dicerent, martyrum numero accenseri eos, qui

sed potius proprii‘boni et commodi physici amore; et revera ita contin-
git fere semper; unde non est tunc suificiens ca,usa martyrii, Quando
autem Superior, Abbas, Prior etc. pro defensione communi-
ta tis et sui iuris agit, ‘censetur agere, ut satisfacit officio suo et
obligationi propriae; 1deo motivum tunc tempor s per se est honestum
et ordinarie sub.obligatione.

! Hon. Tournely, Praelectiones theo]oglcae Tom. IV. Tracta-
tus de baptismo, c. 8, Venetiis 1749, 392.

? Hier sei noch erwéhnt Lucius Ferravis: Milites catholick
(Prompta bibliotheca. Tcm, V. Ed Migne. Parisiis 1865, 288s.), qui
pro fide adversus haereticos vel infideles pugnando occiduntur, non
sunt propr;e martyres, quia non voluntate, sed potius necessitate mortem
sustinent. Quamws autem tales milites propter rationem adductam
non sint proprle et rigorose martyres, si tamen in statu gratiae ex-
istentes pia intentione defendendi veram nostram fidem contra hostes
eiusdem generose militantes occidantur, summum meritum consecuti
speciali gloria coronandi ad Paradisum evolant. Der negativen An-
schauung scheint auch der Jesuitentheologe Fr. Al. Kamperger
(1638—1698) beizutreten (Quaestiones et responsa theologica. Lib. 1Y,
qu. 11, art, 3, Eystadii 1717, 216f.), wiewohl er, nach einer gelegem-
lichen Bemerkung (qui mortem sustinet propter bonum reipublicae,
ut praecise tale) zu schliefen, nur den Kampf und Tod fiirs
Vaterland, soweit er auf nattirlich en Beweggriinden beruht, im
Auge zu haben scheint. Hier mag auch noch erwihnt werden J. B.
Heinrich, Dogmatische Theologie 1% Mainz 1881, 5056: ,Desgleichen
ist derjenige kein Mértyrer, der in einem, wenn auch noch so gerechten
Kampte oder Kriege (Wenn auch um des Glaubens willen) fallt, Nur
in einem uneigentlichen Iixnne wurden mitunter solche Mirtyrer g
nannt; nie aber hat die Kirche sie als colche anerkannt.*

* Lud, Billot, De Ecclesiae sacramentis I. Romae 1893, 210



tiber das Martyrium des Soldatentodes “ 127

in bello sacro pro causa Christi occumbunt, si aliunde mortis
acceptatio non desit; eo quod tales, etsi resistant, non re-
sistunt ad defendendum se, aut certe, nonnisi in quantum
defensio sui confert ad defensionem causae sacrae, quam
tuentur. Verum haec sententia nequaquam videtur admitten-
da, quia, undecumque sit resistentia, deficit -realis imitatio
Christi, quae est titulus privilegiorum martyrii. ‘

| IV

Wenn wir nunmehr die Vertreter der affirma-
tiven Anschauung namhaft machen wollen, so sel im
voraus auf den Unterschied von bellum sacrum (Religions-
krieg, besonders Kreuzzug) und bellum iustum (gerechter
politischer Krieg) hingewiesen. Wihrend beim ,heiligen®
Krieg die causa obiectiva martyrii immer vorhanden ist,
kann sie beim ,gerechten* Krieg fehlen,

Brennend wurde die Frage nach dem Martyriums-
charakter des Soldatentodes besonders durch die Kreuz-
ziige.

Der hl. Bernhard von Clairvaux hebt in seinem
zwischen 1182—1136 verfaBten Liber de laude novae mili-
tiae ad milites templi mit auffallender Schérfe hervor, dafl
die meisten Kriege mnicht als gerechte Kriege bezeichnet
werden koénnen, weil ihr AnlaBl nicht eine causa iusta 1ist:
Non sane inter vos aliud bella movet litesque suscitat, nisi
aut irrationabilis iracundiae motus aut inanis gloriae appe-
titus aut terrenae qualiscumque possessionis cupiditas (cap. 2)1,
Deswegen sei es im Interesse des ewigen Seelenheiles gefihr-
lich, an solchen Kriegen sich zu beteiligen: Talibus certe
X causis neque occidere neque occumbere tutum est (cap. 2).
Quoties namque congrederis tu, qui militiam militas saecu-
larem, timendum omnino, ne aut occidas hostem quidem in
corpore, te vero in anima; aut forte tu occidaris ab illo et
in corpore simul et in anima. Ganz anders dagegen sei es
mit dem neuen Kriegsdienst, wie ihn die Kreuzziige ge-
bracht hétten: Novum militiae genus ortum nuper auditur
in terris et in illa regione, quam olim in carne praesens
visitavit Oriens ex alto (cap. 1). In einem solchen heiligen
Kriege kann jeder Soldat mit ruhigem Gewissen kimpfen
und mit noch ruhlgerem Gewissen sterben: Miles Chrlsm

' 8, Bernardi opera omnia, Vol. I, Parisiis 1719, 549ss.



1928 Die Anschauung der katholischen Theologen

securus interimit, interit securior (cap. 3). Ja, Bernhard trigt
kein Bedenken, den Kreuzfahrern die Krone des Martyriums
zuzubilligen: Securiigitur procedite milites et intrepido animo
inimicos crucis Christi propellite, certi, quia neque mors
neque vita poterunt vos separare a caritate Del, quae est in
Christo Jesu.. Quam gloriosi revertuntur victores de praelio!
Quam beati moriuntur martyres in praelio!
Gaude, fortis athleta, si vivis et vincis in Domino; sed magis
exsulta et gloriare, s1 moreris et iungeris Domino. Vita
quidem fructuosa ef victoria gloriosa; sed utrique mors sacra
iure praeponitur. Nam si beati, qui in Domino moriuntar,
num multo magis, qui pro Domino moriuntur? Et quidem
sive in lecto, sive in bello quis moritur, pretiosa erit sine
dubio in conspectu Domini mors sanctorum eius. Ceterum
in bello tanto profecto pretiosior, quanto et gloriosior (cap. 1
und 2). Auch die Einwénde, die allenfalls erhoben werden
konnten, werden kurz gestreift und zuriickgewiesen: Si
percutere in gladio omnino fas non est Christiano, cur ergo
praeco Salvatoris contentos fore suis stipendiis militibus in-
dixit et non potius omnem eis militiam interdixit (cap. 3)?
Es se1 gar wohl moglich, christliche Geduld und Sanftmut
mit kriegerischer Tapferkeit zu verbinden : Ita denique miro
quodam ac singulari modo cernuntur et agnis mitiores
et leonibus ferociores, ut paene dubitem, quid potius
censeam appellandos, monachos videlicet an milites,
nisi quod utrumque forsan nominarim, quibus neutrum deesse
cognoscitur, nec monachi mansuetudo nec militis
fortitudo (cap. 4). Es braucht wohl nicht eigens hervor-
gehoben zu werden, dafi Bernhard an den sittlichen Lebens-
wandel der Kreuzfahrer hohe Anforderungen stellt. Man
braucht blofl das 4. Kapitel (De conversatione militum Christi)
zu lesen, um zu erkennen, de«f das Martyrium nicht ein
Freibrief fiir ein siindhaftes Leben ist.

Hier mége auch auf einige Tatsachen hingewiesen
werden, die Benedikt XIV., (De serv. Dei beat. Lib. III,
c. 18, n. 7) erwihnt: Adversus hucusque adducta opponi
posse videtur, nonnullos pios viros in classem martyrum
recensuisse milites christianos in bello pro fide morientes;
quemadmodum desumitur ex verbis episcopi Convenarum,
milites ad praelium paratos in sacra expeditione hortantis,
relatis apud Raynaldum ad an. 1213, num. 57: Ego vobis
testis sum et in die judicit fidejussor existo, quia quicumque in sto



iiber das Martyrium des Soldatentodes 129

glorioso occubuerit bello absque ulla purgatorii poena aeterna prae-
mia . . . consequetur, dummodo confessus sit et contritus vel saltem
Sirmum habeat propositum, quod statim peracto bello super peccatis,
de quibus mondum fecit confessionem, osiendet se sacerdoli; et ex
epistola S. Ludoviei, regis Franciae, inserta tom. I. supra
cit. Gestorum Dei per Francos, p. 1197, ubi facta mentione
mortis Comitis Atrebatis sui fratris, qui in bello occubuerat,
sic ait: 1llum praecordialem et praeclarum fratrem nostrum recolen-
dae memoriae et Atrebatensem Comitem temporaliter amisimus, quod
cum cordis amaritudine recolimus et dolore; licet de ipso gauden-
dum sit potius quam dolendum, quoniam pro certo credimus et
speramus, cum corong martyriv ad caeleslem evolasse patriam et
i cum samctis martyribus perenniler congaudere; cum quibus
concordat concio s. Joannis a Capistrano facta cruce signatis
fortiter pugnaturis adversus Turcas, infensissimos hostes
christiani nominis, de qua apud Wadingum ad an. 1456, in
qua martyres, qui contra Turcas pugnantes occumberent
saepius vocat; quibus addi potest, nonnullos episcopos una
cum aliis in Saxonia fuisse necatos a Normannis saeculo I1X.
eosque habitos fuisse tamquam martyres, teste Mabillonio
in annal. Benedict. tom. 3, lib. 38, n. 40, p. 227: Omnes
ut martyres habiti, quod in praelio contra paganos pro salute patriae
inito occubuissent, in z’pso loco certaminis Ebbecstorfo sepulti sunt,
ibidemque conditum virginum Benedictinarum coenobium, quae mar-
tyrum reliquiis assiduum honorem impenderent.

Besondere Aufmerksamkeit verdient, wie sonst, so auch
in unserem Falle die Anschauung des Aquinaten. Wir
haben schon gesehen, deB selbst namhafte Vertreter der
negativen Seite (Schiara, Benedikt XIV., Migne, halbwegs
auch die Salmantizenser) den hl. Thomas als der affirma-
tiven Richtung angehorig bezeichnen. Im grofien und ganzen
allerdings wird man sagen miissen, dafl zwar die &lteren
Theologen, die Thomas auch zeitlich noch naher standen,
mit ithm dbereinstimmten, dafl aber die spéteren Autoren
ihn preisgaben, oft ihn gar nicht erwéhnten. Man pflegt
in der Regel von seiten der Anhénger der negativen An-
schauung, die AuBerungen des hl. Thomas, namentlich in
seinem Sentenzenkommentar, mit Stlllschweigen zu
iibergehen. Dafd der ehrenvolle Tod ,mit der Waffe in der
Hand“ schlechthin und unter allen Umsténden mit einem
wahren und eigentlichen Martyrium unvereinbar sei, dieser
Gedanke ist Thomas sicher vollstindig fremd. In seinem



130 Die Anschauung der katholischen Theologen

Sentenzenkommentar (IV Sent, dist. 49, qu. b, art. 3, qu. 3,
sol, 2 ad 11; vgl. Suppl. qu. 96, art. 6 ad 11) erklart Thomas
mit aller Deut;hchkelt daB jene Soldaten Mirtyrer seien,
die in einem bellum sacrum fiir den Schutz des Christen-
tums gegen die den Glanben bedrohenden Feinde der Wahr-
heit in den Kampf ziehen. Im 11. Einwand der quaestiun-
cula 2 wird die Behauptung aufgestellt, die Mirtyrer ver-
dienten nicht jenme akzidentelle Verherrlichung, welche die
Theologen als aureola martyrum bezeichnen. Dieser Einwand
wird folgendermaflen begriindet: Bonum commune est potius
bono particulari, Sed si aliquis pro conservatione
reipublicae moriatur in bello iusto, non debe-
tur eiaureola. Ergo etiam si occidatur pro conservatione
fidei in seipso; et sic martyrio aureola non debetur. Dieser
Einwand wird dann in der quaestiuncula 3 folgendermafien
gelost: Ad undecimum dicendum, quod etiam bonum in-
creatum excedit omne bonum creatum; unde quicumque
finis creatus, sive sit bonum commune sive bonum privatum,
non potest actui tantam bonitatem praestare, quantam finis
increatus, cum scilicet aliquid propter Deum agitur. Et
ideo cum quis propter bonum commune non re-
latum ad Christum mortem sustinet, aureolam
non meretur; sed si hoc referatur ad Christum,
aureolam merebitur et martyr erit; utpote si
rempublicam.defendat ab hostium - impugna-
tione, qui fidem Christi corrumpere moliuntur,
et in tali defensione mortem sustineat. Aus einer
anderen Stelle (S. theol. II, 2, qu. 124, art. 5 ad 3) lesen
die Verteidiger des Soldatenmartyriums heraus, dafl auch
die Soldaten, die in einem gerechten Krieg fiir die Ver-
teld1gung des Vaterlandes im allgemeinen (pro
defensione reipublicae) sterben, die Krone des Martyriums
sich verdienen, soferne sie ihren Kampf heiligen und weihen
durch' ein iibernatiirliches Motiv, durch eine gute Meinung.
Thomas untersucht an dieser Stelle eingehend die Frage:
Utrum sola fides sit causa martyrii. Die Antwort des Aqui-
naten ist bekannt: Omnium virtutum opera, secundum quod
referuntur in Deum, sunt quaedam protestationes fidei, per
quam nobis innotescit, quod Deus huiusmodi opera a nobis
requirit et nos pro eis remunerat; et secundum hoc possunt
esse martyrii causa, Gegenuber dieser Auffassung wird
nun unter anderem auch der Einwand erhoben: Wenn es még-



tiber das Martyrium des Soldatentodes 131

lich wire, dafl auch eine Tugend Grund und Ursache des
Martyriums sein kénnte, dann miifiten in erster Linie die
Soldaten Mirtyrer sein, die fiir das Vaterland ihr Leben
opfern: Inter alia virtutum opera illa videntur esse potiora,
quae ordinantur ad bonum commune; quia bonum gentis
melius est, quam bonum unius hominis secundum Philo-
sophum in I. Eth. 8i ergo aliquod aliud bonum esset causa
martyrn, maxime videretur, quod illi essent martyres,
qui pro defensione relpublmae moriuntur. Quod
Kcclesiae observatio non habet; non enim mili-
tumquiin bello iusto moriuntur, martyria cele-
brantur. KErgo sola fides videtur esse martyrii causa.
Thomas erwidert darauf: Ad tertium dicendum, quod bonum
reipublicae est praecipuam inter bona humana, Sed bonum
divinum, quod est propria causa martyrii, est potius quam
humanum. Tamen quia bonum humanum potest effici divi-
num, ut si referatur in Deum, ideo potest esse quod-
cumque bonum humanum martyrii causa, secun-
dum quod in Deum refertur. Obwohl Thomas den
‘erhobenen Einwand nicht direkt 16st, kann doch iiber seine
Auffassung kaum ein wesentlicher Ziweifel obwalten. Kine
gewissenhafte Analyse seines Gedankenganges wird zu folgen-
dem Resultat kommen: Zunichst macht Thomas darauf auf-
merksam, dafl die Vaterlandsliebe an und fiir sich nur -eine
natiirlich sittliche Tugend ist, freilich unter den natiir-
lich sittlichen Tugenden die hichste (bonum reipublicae est
praecipuum inter bona humana). Deswegen kann sie, in sich
selbst betrachtet, nicht Ursache des Martyriums sein: bonum
divinum est propria causa martyrii. Es kann aber jedes
menschliche Gut ein gottliches Gut, jede natiirlich sittliche
Tugend eine iibernatiirliche Tugend — und deswegen auch
causa martyrii — werden, wenn ein lbernatiirliches Motiv
vorhanden ist. Folglich ist auch das praecipuum inter
bona humana, das Staatswohl und die Vaterlandsliebe,
causa martyrii, secundum quod in Deum refertur!. Wenn

' Vgl. Robert Kopp, Vaterland und Vaterlandsliebe nach der
christlichen Moral mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas
von Aquin, Luzern 1915, 116: ,Wer also zum Schwerte greift, um
das Vaterland zu schiitzen, um Unrecht von den Mitbirgern abza-
wenden, der tut etwas sittlich Gutes, er iibt wahre Vaterlandsliebe
und kann den Tod fiirs Vaterland zum Martyriom
machen, wenn er durch die gute Meinung sein Kﬁmpfe% dem Aller-

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXXV.) 10



182 Die Anschauung der katholischen Theologen

in den Ausfilhrungen des Aquinaten etwas nicht ganz klar
ist, dann ist es der Ausdruck: secundum quod in Deum
refertur, Ist das subjektiv (ex parte martyris) oder objektiv
(ex parte persecutoris) gemeint oder ist beides darunter ver-
standen ? Der Jesuit Roderich de Arriaga? (f 1667) nimmt
folgendermafien Stellung: Putamus dicendum illos omnes,
qui suam vitam exponunt periculo evidenti, in quo deinde
re ipsa mactantur — exponuntur inquam, ne Deum offen-
dant —, esse vere martyres, Unde si ille, qui defen-
dit rempublicam, id facit, quia ad 1d tenetur
sub peccato, non dubito illum esse verum mar-
tyrem. Et in hoc sensu minimum (wenigstens!) loquitur
D. Thomas (S. theol. I, 2, qu. 124, art. 5 ad 3), dum ait
etiam defensmnem relpubllcae sireducaturad
Deum, esse causam martyrii, hoc est, si defenda-
tur respublica, ne Deus offendatur. Fateor eum
obscure loqui, quatenus non explicat, cur tamen Hcclesia
non colat ut martyres eos, qui in bello 1lusto moriuntur,
prout sibi obiecerat in eodem tertio argumento, cui ibi res-
pondebat Unde non satis videtur intelligi, de qua directione
in Deum loquatur. Indico tamen, minimum eum loqui de
directione, quam nos posuimus; quia in ea maxime ostendi-
tur amor in Deum, dum homo se tradit periculo vitae, ne
illum offendat. .

Zu den Vertretern der affirmativen Anschauung ge-
héren weiterhin folgende Theologen:

Raynerius von Pisa O. Pr.2 (f 13561) untersucht
im 3. Kapitel seines Artikels De martyrio das motivum
oder die causa legitima martyrii, die darin besteht, ut
propter fidem Christi quis patiatur mortem. Dann fihrt er
fort: Patitur autem quis mortem ut christianus et ut mar-
tyr non solum uno modo, sed pluribus. Et generaliter tribus
modis: Primo enim, qui mortem tolerat pro confessione
fidei Christi, quae confessio fit per verba. Secundo qui
mortem tolerat pro quocumgque bono opere faciendo propter
Christum, martyr est. Tertio qui mortem patienter tolerat

hochsten aufopfert und um Gottes Willen in den Tod geht.“ Ebenso
in Divas Thomas I (1914), 464,

! Rod. de Arriaga, Disputationes ‘theologicae. Tom, V, tract. VI,
disp. b1, sect. 4, subsect. 2. Lugduni 1651, 622,

) avnerius de Pisis, Pantheologla Summa universae theolo-
gicae veritatis., Tom, II, Brixiae 1680, 277s.



iiber das Martyrium des Soldatentodes 183

pro quocumgue malo propter Christum vitando,
martyr est; unde B. Joannis Baptistae martyrium in Eccle-
sia venera.tur, qui non pro neganda fide, sed pro reprehen-
sione adulterii mortem sustinuit. Das wird nun noch nsher
ausgefiithrt und klassifiziert: Generaliter autem aliquis mar-
tyr efficitur octo de causis: Primo pro iustitia, ut Abel.
Secundo pro lege Dei servanda, ut Machabaei. Tertio pro
salute populi, ut Christus. Quarto pro fide Christi, ut Stepha-
nus. Quinto pro Christo, ut Innocentes. Sexto pro libertate
et defensione Ecclesiae, ut Thomas. Septimo pro assertione
veritatis, ut Isaias, Jeremias. Octavo pro obiurgatione pec-
cati, ut Joannes Baptista. Daran schliefit sich nun unmittel-
bar die Frage, ob der Tod fiirs Vaterland ein Martyrium
sei: Sed forte quaeres, an ille qui pro defensione reipubli-
cae moritur, debeat ut martyr ab Ecclesia venerari. Die
Antwort lautet: Respondeo et dico, quod causa propria
martyrii est bonum divinum, pro quo quis mortem patitur,
non bonum humanum. Sed si bonum humanum, pro quo
quis patitur, referatur in divinum, sive in civitate mo-
riatur sive in bello, potest esse causa martyrii. Haec
B. Thomas II, 2, quaest. 124, art. 5 in corp. et in solut, 3. arg.

Strenge Anforderungen an das Martyrium im eigent-
lichen Sinne stellt der hl, Antonin? (1389—14569); aber
trotzdem bezeichnet er den Tod eines Kreuzfahrers auf dem
Schlachtfeld als Tat, deren Lohn die aureola martyrii ist:
Tria requiruntur ad istam aureolam, scilicet poena, causa
et voluntas... Debetur ergo aureola martyrii solum
per poenam mortis. Unde patet, quod nec oboedientibus
debetur, quamvis per oboedientiam mactetur propria voluntas,
etiam si duret oboedientia usque ad mortem; nec pauperi-
bus, quamvis moriantur mundo; nec per poenitentiam, quam-
vis poenitentes crucifigant carnem suam; nec beata Virgo,
quamvis plus doluerit quam martyr, eam habet, nec beatus
Dominicus, qui sitiebat martyrium, sicut sitit cervus ad
aquae fluvium; nec Joannes, qui calicem passionis volun-
tarie bibit; nec pueri in camino fornacis Babylonicae; nec
Silvester, qui non ex passionibus obiit, quamvis sustinuerit
tormenta ; nec Lucretia Romana, quae se interfecit illicite . .
Nec refert, utrum mors statim aut postea sequatur, dum
tamen propter illud mors causetur vel acceleretur, unde de

' Summa theol. Pars III, tit. 30, c. 8, § 1. Veronae 1740, 1526 s.
10%



134 Die Anschauung der katholischen Theologen

mortuis in carcere vel exilio martyria celebrantur, qui huius-
modi mortes accelerasse praesumuntur... Secundum, quod
requlrltur ad aureolam martyrii, est causa; quia enim
testis est martyr in causa fidei pro Ecclesia, pro quocum-
que articulo fidei vel iure Ecclesiae vel quacumque virtute, .
quia virtutibus desponsatur Ecclesia, Christo moriatur, vere
est martyr. Unde et B. Thomas, Cantuariensis episcopus,
qui pro iuribus Ecclesiae suae defendendis, occisus est; et
Joannes Baptista, qui propter virtutem castitatis commendan-
dam et reprehendendo Herodem de incestu decapitatus est.

 Tertium, quod requiritur, est volun tas; quia si quis
" dormiens aut fugiens occideretur aut se defendens in-
vitus, martyr non est. Unde Mauritius cum sociis proiecerunt
arma, quando viderunt venire satellites ad se occidendum,
ut martyres fierent. De Innocentibus tamen ut de martyri-
bus solemnizat Ecclesia. Et certum est, quod gaudium spe-
ciale habent de morte propter Christum suscepta, licet non
electa, unde non est completa in eis ratio aureolae. Qui
autem cruce signati in bello hostium Christi
pugnando pereunt, martyres fiunt, quia non se,
sed Christum et Ecclesiam defendendo moriun-
tur, unde mertem non fugiunt, sed eligunt. An
einer anderen Stelle! nimmt der Florentiner Erzbischof das
Wort Martyrium im weiteren Sinne fiir gewaltsamen Tod
tiberhaupt (martyrium sumendo large pro morte violenta),
den auch solche erdulden kénnen, qui ad inferna descendunt.

In diesem weiteren — man durfte sagen : unchristlichen —
Sinne sind Mirtyrer auch diejenigen, qui occiduntur in
bellis iniustis, quae ex avaritia fiunt; dann auch diejenigen,
qui hodie 1uste bellarent .. vel pro recuperanda terra sancta,
aber non observatis debitis circumstantiis..

Dionysius der Karthduser (v 1471) legt sicher
den Soldaten, die mit rechter Glesinnung und Disposition
an einem Kreuzzug teilnehmen, und hdchstwahrschein-
lich auch jenen Soldaten, die fiir die Verteidigung des
Vaterlandes in einem gerechten Kriege sterben, den
Martyriumscharakter bei, Zunidchst erkldrt er in seiner
Summea fidei orthodoxae? allgemein: Porro martyrium actus
est fortitudinis, quae hominem ecirca pericula mortis

! Summa theol. Pars IV, tit. 8, ¢. 8, § 2. Veronae 1740, 79.
* Lib. III, art. 187 (Opera omnia. Tom. 18), Monstrolii 1899, 8.



tiber das Martyrium des Soldatentodes 1356

impavidum efficit. Quod in martyribus excellentissime pror-
sus emicuit, qui pro Christo, pro fide, pro iustitia, usque
ad mortem pugnaverunt quodam particularibello, quo-.
niam adversariis fortissime spiritualiter restiterunt; et fortes
facti sunt in bello per fortitudinem gratuitam, non autem
naturalem sive civilem. Bald darauf aber fihrt er
fort: Bonum quoque humanum, secundum quod
refertur ad Deum, martyrii causa consistere
potest. Deutlicher kommt er auf unsere Frage zu sprechen
in seiner Epistola ad principes catholicos (art. 10. Opera
minora, tom. 4, Tornaci 1908, 513s): Quamvis principes
christiani debeant in omni virtute esse perfecti, aliquae
tamen virtutes ad eos specialiter pertinent. Quarum una
est 1ustitia vel (ut asserit Augustinus) amor boni com-
munis, ita ut bonum commune, defensionem reipu-
blicae et praesertim tuitionem fidei christianae
atque Ecclesiae concordi affectu praeferant proprus com-
modis, immo et propriae VIta.e, sicque paratissimi sint ad
pugnandum et laborandum, immo et ad moriendum pro
causa ista... Quarta est magnanimitas. Principis namque
potlssn'ne est animum habere paratum ad arduos actus, prae-
cipue commendabiles et magms honoribus dignos; quales
sunt: pro bono communi, pro fidei promotione,
pro defensione Kcclesiae praeliari ac laborare .
Cum igitur, iuxta praedicta, debeant principes pra.eta._cta.s
habere virtutes secundum gradum supremum, constat, quod
cum omni promptitudine, fortitudine, magnanimitate, pru-
dentia et iucunditate debeant inire certamina contra fidei
inimicos, Immo ad hoc eos potissime debet accendere amor
Christi, qui- pro - eis sanguinem fudit. Pro quo si millies
sanguinem funderent, nihil condignum ei rependerent, quo-
niam aliud est sanguis Dei, alind sanguis hominum: aliud
dico, non secundum speciem, sed secundum dignitatem. Nec
dignus est christianus vocari, qui non paratus est pro Christo
mori, Praeterea ad idem debet eos movere magnitudo prae-
mii huius belli et certitudo salutis morientium in
eodem: quoniam talis congressus martyrio aequi-
pollet, et morientes in eo sunt martyres Christi,
Dominikus de Soto O. Pr.t (1494 —1660) sieht im
Soldatentod ein Martyrium, wenn eine causa fidel aut reli-

' ' Dom. Soto in IV Sent. dist. 49, qu. 5, art. 2. Venetiis 1598
(Vol. II), 742.




136 Die Anschauung der katholischen Theologen

gionis vorhanden ist: Neque voluntas appetendi mortem
neque mors ipsa eidem voluntati adiuncta, nisi causa adsit
fidei aut religionis, sufficit ad martyrium. Quamvis, inquam,
vita in defensionem reipublicae aut pudicitiae aut alius cuius
fuit virtutis politicae exponatur, nisi id referatur in
fidem aut virtutem infusam, quae aut Christum
aut Deum habet pro obiecto, non censetur mar-
tyrium. Itaque vel formaliter vel virtualiter debet
esse confessio fidei et testimonium eius; hoc enim sonat
martyr, quod testis fidei. Beata enim Agnes, quae pro tuenda
virginitate colla gladio submisit, eo celebratur ut martyr,
quod id fecit in testimonium ﬁdel, quia virginitatem, quam
Christo voverat, tueri voluit. — Quare quicumque mortem
subiret in testimonium alicuius virtutis, nempe ad defenden-
dum esse virtutem, dummodo fide id Christi faceret, vere
esset martyr, ‘et pariter qui rempublicam defen-
derent, ut fidem protegerent, nempe siillam a Turecis
et 1nﬁdehbus tutarentur vel ab haereticis, qui religionem
christianam subvertere contendunt. Secus, si ab alio chri-
stiano rege tamquam milites temporales illam defen-
derent; ibi enim, quamvis virtutem fortitudinis exerceant,
non subinde mart yrii aureolam promerentur.
Hieronymus Medices O. Pr. (1569—1622), ,ge-
schiitzter Kommentator des hl. Thomas!*, erklirt den Text
des Aquinaten (S. theol. II, 2, qu. 124, art. 5 ad 3) folgender-
maflen?: ,Bonum relpubllcae est praecipuum quidem, sed
inter bona humana. Causa autem propria martyrii non est
bonum humanum, sed divinum, quod potius est quocum-
que bono humano. Quia tamen bonum humanum potest
effici divinum, ut si referatur in Deum, ideo quodcumque
humanum bonum potest esse martyrii causa, ut in Deum
refertur. Si quis enim moriatur pro defensione rei-
publicae christianae, ut cultus divinus conser-
vetur, vel ut iustitia non violetur, vel propter
aliquid simile, eius passio habere poterit ratio-
nem martyrii
Der am 2. Janner 1614 im Rufe der Heiligkeit ge-

storbene Theologe des Dominikanerordens P. Seraphin

'Fr.v. P. M orgott in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon,
VIII® 1161,

*Fr. Hieronymus de Medicis a Camerino, Formalis
explicatio Summae theol, S. Thomae Aqu. Tom, VIII, Vici 1861, 388.



tiber das Martyrium des Soldatentodes 137

Capponidella Porretta! erklirt den Text des Aquinaten
folgendermafien: Ex quo die, quod ocecisi in bello propatria
tantum, id est non referendo hoc in Deum non
sunt martyres. Et quia eorum intentio, etiamsi referrent
exterius, non est nota, ideo Kcclesia eos non vocat martyres.
Non. vocat ergo illos martyres, tum quia bonum in se
consideratum, pro quo moriuntur, non est causa mar-
tyrii, tum quia intentio eorum, qua solum posset
illud bonum fieri causa martyrii (Hier ist deut-
lichst zum Ausdruck gebracht, dafl durch die subjektive
Intention des Soldaten die Verteidigung des Vaterlandes
causa martyrii wird.) non est nota certitudinaliter
Kcclesiae. Quod enim ei non sit nota, si secundum se
illa consideretur, patet, quoniam intentionis cordis solus
Deus est cognitor. Quod autem non sit taliter (idest certi-
. tudinaliter) ei nota, etiamsi exterius ab ipsis militibus manife-
staretur, quod referre intenderent tale bonum humanum in
Deum, probatur, quoniam possent ipsi milites, ut multis
eorum familiare est, mentiri; et dato, quod dicerent veri-
tatem tunc in principio belli, possent tamen mutare postea
intentionem suam.

Unter den entschiedenen Verteidigern des Martyriums-
.charakters des Soldatentodes nimmt einen hervorragenden
Platz ein der als Kommentator des hl. Thomas wegen seiner
» Yollstindigkeit und Klarheit2“ hochgeschitzte Professor
-an der Universitét von Douai, Franz Sylvius (1698 —1649),
In seiner Erklirung zum Supplementum der theologischen
‘Summe (quaest. 96, art. 6 ad 11)3 fihrt er aus: In respon-
sione ad undecimum nota illos, qui in bello iusto propter
conservationem reipublicae occiduntur, non propterea esse
martyres, nisi rempublicam defendant ab illorum hostium
impugnatione, qui fidem Christi subvertere moliuntur. Qui
autem sic eam defendunt et defendendo moriuntur, coram
Deo sunt martyres et martyrum aureolam accipiunt,
ut post S. Thomam (hic et dicta quaest. 124, art. b ad 3)

! Elucidationes formales in Summam theologicam S. Thomae de
Aquino (ad II, 2, qu. 124, art. b), in: S, Thomae Aquinatis Summa
‘theologica cum commentariis Card. Cajetani et elucidationibus litter-
-alibus P. Seraphini Capponi a Porretta O. Pr., t. ITI, Patavii 1698, 679,

- *P., v. Loég O, Pr. in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon,
XI% 1042

*F.Sylviusg, Comm. in tertiam partem S. Thomae Aquina-

tis. Tom. IV, Antverpiae 1714, 796.



188 Die Anschauung. der katholischen Theologen

tradunt Palud.? et Dominic. dist. 49. Nec obstat, quod milites
in bello ab hostibus fidei occisos Ecclesia non adscribat.
‘numero martyrium ; immo cum Phocas imperator id tentaret,
orientales episcopi restiterunt, ut videre est apud Baronium
ad 19. Aprilis.” Ecclesia enim neminem sanctorum catalogo:
adscribit, nisi praevia diligenti inquisitione. Haec autem in-
quisitio non facile potest haberi de occumbentibus in bello,.
cum aliquando haeretici, schismatici aliique facinorosi ho-
 mines in bello contra infideles decertent, non habito respectu
fidei; sed proprii commodi. — An dieser Stelle betont
also Sylvius mit aller Entschiedenheit, da die an einem
Kreuzzug beteiligten Soldaten Martyrer werden konnen.
Dagegen scheint er fiir andere Kriege die Moglichkeit des
- Martyriums in Abrede zu stellen. Wie jedoch aus einer
anderen Stelle klar und deutlich hervorgeht, will er nicht
schlechthin leugnen, dafl man auch in einem anderen ge-
rechten Kriege die Krone des Martyriums sich verdienen
konne, sondern will nur hervorheben, dafd die conservatio
relpubhcae fiir sich allein betrachtet noch keine hinreichende
causa martyrii christiani bildet. In seiner Erkldrung zu
S. theol. II, 2, quaest. 124, art. 52 bemerkt er: .In resp.
ad. 3. advertse 11103, qui prodefensionereipublicae
in bello iusto occiduntur, posse esse martyres,
giillam defendant propter Deum, amore iusti-
tiae ac legis divinae, non vero si stipendii militaris
aut praedarum intuitu, a.ut ‘alia aliqua intentione vel prava
vel bonum dumtaxat humanum spectante. Ks wird also hier
die Moglichkeit eines Martyriums im gerechten Krieg
von der subjektiven Intentlon der Kémpfenden abhingig
gemacht.

- Im engen Anschlufl an Sylvms behandelt unser Thema
der gelehrte Dominikaner Karl René Billuart (1685 —1757),
Im zweiten Artikel seines Tractatus de fortitudine et vir-
tutibus ei annexis?:behandelt er die auf das Martyrium be-

! Paludanus O. Pr. ( 1342), ein hervorragender Theologe (Doctor
egregius) und begeisterter Kreuzzugsprediger, Verfasser eines vom
hl. Antounin (Summa hist. III, Lugd. 15686,681) hochgeschitzten Sentenzen-
kommentars, schrieb eine Geschichte der Kreuzziige (Liber bellorum
Domini) und fiir die vom Konig Philipp VI. von Valois geplante Ex-
pedition nach Paldstina ein eigenes Directorium terrae sanctae.

* Tom. I1I, Antverpiae 1714, 747.

‘ * R. B1lluar’r Summa S. Thomae hodiernis academiarum
moribus accomodata. V. Antrebati 1868, 134s.



iiber das Martyrium des Soldatentodes 139

ziiglichen Probleme und legt sich auch die Frage vor:
Utrum sint martyres, qui occiduntur in bello iusto pro de-
fensione reipublicae adversus infideles aut haereticos, qui
fidem Christi corrumpere moliuntur?« Die Antwort lautet
bejahend : Resp: affirmative, modo militent non intuitu aliquo
humano, puta stipendii militaris, honoris mundani aut boni
communis praecise sine relatione ad Deum, sed
ex zelo fidei et religionis christianae; quia sic occiduntur
propter Christum, et testimonium sua ‘morte perhibent veri-
tati fidei. Ita po,st S. Thomam censet Sylvius in utroque
loco citato. Nun werden auch die Einwidnde namhaft ge-
macht, die gegen diese Anschauung gewshnlich ins Feld
gefuhrt werden: Dices cum Lessio et Laymann: 1. Hi non
voluntate, sed necessitate victi mortem oppetunt; 2. non
gerunt 31m111bud1nem Christi patientis, qui cum pateretur, now
comminabatur (1 Petr. 2, 23), sed tamquam ovis coram tondente
se obmutuit (Is, 53, 7); 3, tales Ecclesia non colit ut mar-
tyres. Ergo ... Auf diese gibt dann Billuart folgende Ant-
wort: Resp. ad primum, neg. ant. Si enim hi vellent ce-
dere hosti et negare fidem, non occiderentur, Ergo volun-
tate mortem oppetunt non minus, quam si fugiendo occi-
derentur, .Ad secundum resp. eos gerere similitudinem
mortis Christi, si non quoad omnes circumstantias, saltem
quoad principale, quatenus pro-veritate et virtute mortem
voluntarie sustinent, quam, si hosti cedere vellent, possent
vitare. Sic qui fugiendo tyrannum occiditur, non gerit si-
militudinem mortis Christi quoad omnia, et tamen. est. vere
martyr. Ad tertium neg. consequ. Hi enim possunt esse
coram Deo vere martyres, quamvis ut tales ab Kcclesia non
colantur; quia Ecclesia neminem pro sancto habet nisi post
diligentem inquisitionem; de occumbentibus autem in bello
adversus infideles aut haeretlcos non solet instituere inqui-
sitionem, quia difficilior est, cum in eo plures militent vel
haeretici vel schismatici vel facinorosi aut alii ex mero mo-
tivo humano absque ullo respectu ad Deum. Nun unter-
sucht der Autor die Frage, ob man nicht bloff in Glaubens-
kriegen, sondern auch sonst in gerechtem Kampfe zur Ver-
teidigung des bedrohten Staatswesens sich die Krone des
Martyriums verdienen kénne. Die Antwort lautet unent-
schieden, weist aber darauf hin, dal Thomas und Sylvius
allem Anschein nach in bejahendem Sinne sich entschieden
hitten: Sed utrum, qui seposita causa fidei occiduntur in



140 Die Anschauung der katholischen Theologen

bello iusto propter defensionem boni communis tantum, sint
martyres, si tamen militent cum relatione-ad Deum, puta
ut satisfaciant debito iustitiae legalis, qua tenentur erga
rempublicam ? Non ita constat. Videtur tamen asserere Doctor
(folgt der Wortlaut von S. theol, II, 2, qu. 124, art. 5 ad 3),
Idem sentire videtur doctissimus eius interpres Sylvius ibi-
dem dicens illos, qui pro defensione reipublicae in bello
iusto occiduntur, posse esse martyres, si illam defendant
propter Deum ex amore ijustitiae et legis divinae. Sic
enim moriuntur, ne virtutis officium deserant.

Johannes Viguier (Viguerius) O. Pr., von 1527—1560
Professor der Theologie an der Universitit Granada bei
Toulouse !, driickt sich folgendermaflen aus: Fortis politicus
voluntarie sustinens mortem propter bonum commune, non
referendo in Deum, licet actum martyrii exerceat et
martyr politicus possit dici, non tamen martyr simpliciter.
Dann kommen Ausfiihrungen, die sich wortlich an Thomas,
S. theol. II, 2, qu. 124. art. b anlehnen und mit der Be-
merkung schliefen: Bonum humanum potest effici divinum,
si referatur in Deum; et ideo quodcumque bonum hu-
manum potest esse martyrii causa, secundum quod
refertur in Deum. Ich glaube, man darf oder mufl den Aus-
druck pnon referendo in Deum® bei unserem Autor im sub-
Jektiven Sinne (ex parte martyris) nehmen.

Der Jesuit Roderich de Arriaga (1692—1667) hebt
ausdriicklich hervor?, dafi zum Zustandekommen des verum
et proprium martynum vonseiten des Verfolgers (ex parte
infligentis) als Motiv notwendig sei odium fidei vel alterius
alicuius virtutis. Er erliutert das dann durch Beispiele: Si
(tyrannus) occldat, quia alter non vult falso iurare aut turpi
desiderio consentire etc.: in omnibus enim casibus istis alter
moritur, ne Deum offendat. Ausdriicklich hebt er dann noch
hervor: Si vero motivum tyranni sit politicum, non erit
sufficiens ad martyrium ; unde si ob crimen falso imputatum
aliquis occiditur, non est martyr. Aber trotzdem filirt er

' Joannes Viguerius, Institutiones ad christianam theologiam
(Ad naturalem et christianam philosophiam, maxime vero ad scholasti-
cam, quam vocant, theologiam institutiones), cap, 6, § 1, ver, 1, Ant-
verpiae 1568, 79V,

* Rod. de Arriaga, Disputationes theologicae. Tom VII,
Tract. II (De baptismo et conﬁrmatlone), disp. 24, sect. 7, subsect. 3.
Lugduni 1669 244.



tiber das Martyrium des Soldatentodes , 141

fort: Si autem quis ob iustam defensionem rei-
publicae (das betrachtet er also micht blof} als motivam
politicum) moritur, fit martyr. Ausfithrlicher kommt
unser Autor! in seinem Tractatus de prudentia, virtutibus
el annexis et fortitudine ac temperantia auf unsere Frage
zu sprechen. Zunéchst gibt er als allgemeine Richtlinien fiir
die Bestimmung des Martyriumscharakters an: Martyrium
quaedam est species fortitudinis; continet enim tolerantiam
fortem mortis. Addit autem, quod sit ob tuendam
Dei fidem vel, si universalius loquendum sit, ob non
committendum aliquod peccatum,in quacumque
materia illud sit. Weiterhin bezeichnet er es im An-
schluf} an Thomas von Aquin (8. theol. II, 2, qu. 124, art, 5)
als sententia communis, quae ex usu et traditione ecclesiae
omnino est certa, dafd jeder actus virtutis, insofern er Tugend-
akt ist, als' motivum sufficiens martyrii betrachtet werden
muf, Bei der Besprechung der Einwénde wird nun mit breiter
Ausfiithrlichkeit dargelegt, dafl auch der ob defensionem rei-
publicae kampfende Soldat ein Mértyrer sein konne: Ad
hanc ultimam de milite instantiam respondetur.communiter,
eum ideo excludi a ratione martyris, quod aggrediatur
hostem, volens se defendere eumque occidere,
Ad rationem vero martyrii requiri, ut mere passive se
homo habeat in sustinenda morte, Dieser Einwand
wird nun als nicht stichhéltig zuriickgewiesen: Verum
haec solutio reducit quaestionem ad voces tan-
tum. Und dann fiigt er temperamentvoll bei: Rogo enim,
cur apud Deum sit maioris meriti ille, qui se permittit
occidi, ne committat peccatum, quam ille, qui ne idem
peccatum committat, invadit iuste aggressorem in-
iustum, paratus etiam mori, si fortior ille alter fuerit.

Maxime autem id locum habet, quando homo sub pec-
cato obligaturad aggrediendum, id quod frequenter
contingit. Nam si iniuste quis invadat rempublicam, quilibet
civis tenetur sub peccato repellere, quantum poterit,
eam vim; et non satisfacit, salvando suam vitam, recedendo seu
fugiendo. Ergo si talis, advertens se exponi periculo vitae ma-
nifesto — demus etiam eum certo scire se mactandum, si id
faciat — et tamen, ne graviter Deum offendat non defen-
dendo suam rempublicam, velit pugnare et non fugere:

' Tom. V, Tract. VI, disp. b1, sect. 4 (De martyfio), subsect. 1.
Lugduni 1651, 621. '



142 Die Anschauung der katholischen Theologen

profecto ille tantam omnino erga Deum carita-
tem ostendet, quantam, si permisisset se statim
occidi. Ergo aequale meritum habebit coram
Deo. Ergo erit aeque martyr. Omnis enim, qui cogi-
tur vel mori vel peccare, et mavult mori quam peccare, pro-
fecto iuxta omnium acceptionem martyr est. Atqui ipsum
aggredi hostem est saepe obligatorium sub peccato hic et
nunec, ut in casu posito. Ergo, qui illud eligit, ne peccet,
martyr erit. Ergo ea ratio communis non sufficit ad exclu-
dendos milites in tali bello morientes ab aequali merito re-
spectu Del. Cur ergo non dicendi sunt martyres?
Secundo idem clarius cernitur, si hostis directe pugnet ad
inducendam idololatriam vel haeresim; nam tunc exponere
suam vitam in eo bello ad coércendos idololatras et im-
pediendam illam inductionem infidelitatis, maximum habet
apud Deum meritum. In den nun folgenden Einwénden
wird zugegeben, dafl ein auf dem Schlachtfeld gefallener
Soldat dem Méartyrer gleichzuachten sei, soweit das meri-
tum apud Deum in Betracht komme. Dann aber wird die
Behauptung aufgestellt: Da Gott an das Martyrium ver-
schiedene Privilegien gekniipft hat (Wirksamkeit ex opere
operato, Hinlinglichkeit der unvollkommenen Reue), so
konnte er auch die Bedingungen festsetzen, unter denen
dieses Martyrium zustande kommen sollte. Deswegen konnte
er z. B. verlangen, dal der Mértyrer den Tod erleide fiir
die Wahrheit des G laubens (nicht zum Schutze des Vater-
landes), und zwar so freiwillig, dafl er sich in gar keiner
Weise zur Wehr setze. Beziiglich der Primissen gibt Arriaga
zu: Fateor haec ita esse. Dann aber fihrt er fort: At non
iudico ullo modo sufficere, ut re ipsa negemus rationem
martyril in illis casibus, de quibus agimus. Etenim cum de
martyrio nihil sciamus, nisi forte ex eo Christi Domini loco:
sMaiorem hac dilectionem nemo habet, ut animam suam
ponat quis pro amicis suis% (Joh. 15, 13) vel ex illo: ,Beati
qui persecutionem patiuntur propter iustitiam, quoniam ip-
sorum est regnum coelorum® (Matth. 5, 10): unde inferi-
mus omnem illum, qui animam suam ponit, ne committat
ullam offensam contra Deum, esse proprium verumque mar-
tyrem. Unde, ut diximus paulo ante, etiam Ecclesia Joannem
Baptistam et Stanislaum Polonum aliosque colit .ut mar-
tyres, qui tamen mon sunt occisi ad defensionem fidei: non
videtur posse dubitari, quin etiam martyr sit, qui defendit



tiber das Martyrium des Soldatentodes . 143

suam rempublicam, quando (luxta dicta) tenetur in
consclentiaid facereet, ne peccet fugiendo ho-
stem aut seoccultando, llbenter seoffert morti.

Nequeobest,quodilleaggrediatur hostem; quia
ad hoc ipsum tenetur sub peccato; et vero ideo
praecise aggreditur, ne peccet. Non debet autem, dum se
exponit manifesto periculo mortis, privari gloria martyris,
€0 quod insuper facit id, ad quod tenetur sub peccato; quin
potius ex eo capite additur illi novus titulus martyrii. Ein
weiterer Einwand wird folgendermafien formuliert: Qui vult
tyrannice occupare rempublicam, non facit id in odium
fidel, sed eodem plane modo, quo praedo, qui in via alium
aggreditur volens eum spoliare, Ergo qui occiditur in tali
bello, non occiditur in odium fidei, Patet. Nam qui iniuste
in via spoliatur et occiditur, in omnium sententia non est
martyr, Ergo neque alter erit etiam martyr. Arriaga er-
widert darauf: Responderi tamen potest primo non esse
necessarium, ut qui intentat mihi mortem, id faciat in odium
fidel., Sufficit enim, si id faciat volens per hoc me in-
ducere ad peccatum, in quacumque materia sit ; vel quod
eam mortem infligat in odium mei boni operls et ex
e0,quod egomeoofficiosatisfecerim, utin exemplo
Joannis Baptistae constat. Hoc autem contmglt in casu, quo
tyrannus me occidit, eo quod ego defendo rem-
publicam, ut teneor. Intentat enim tunc mortem mihi
volens me sibi consentire aut volens me non satisfacere
meo officio, prout teneor. Unde facile ad instantiam de
praedone respondetur; etenim ille non cogit me nec - di-
recte nec indirecte ad opus malum; nam etsi fugiam aut si
me non defendam, sed permittam me spoliari et occidi, non
peccabo. Ergo ea mors non habet titulum sufficientem mar-
tyrii, Im weiteren Verlauf bemerkt unser Autor, dali auch
die Kriegsfreiwilligen der Krone des Martyriums teil-
haftig werden konnen: Hine dicendum milites illos, qui
etlamsi non teneantur pugnare, sed possint licite domi
manere, volunt tamen suam vitam exponere non ob lucra
aut honorem, sed ut Deo obsequium praestent,

el inservi endo in defensione iustae causae, sa-
tis probabiliter dici posse martyres, otiamsi se
gerant aggrediendo. Ita videtur sentire Divus Thomas, dum
absolute loco immediate citato docet etiam defensionem
reipublicae, si ad Deum referatur, esse causam sufficientem



144 Die Anschauung der katholischen Theologen

~martyrii. Refertur autem in Deum, si ponatur eo modo a
nobis declarato. Ratio etiam ea v1detur esse, quod talis
vitam suam exponit pro Deo. Non enim ille solum exponit
vitam, qui vult mori, ne Deum offendat; sed multo magis,
qui eam exponit, ub faciat in obsequium Dei opus superero-
gationis, Gegeniiber allen Einwénden und Schwierigkeiten,
die sich ihm in den Weg stellen, bleibt Arriaga auf seiner
Meinung bestehen. Da der Opponent noch einmal den Frage-
punkt scharf und prézis formuliert: Ergo milites, qui in
bello pro patria pugnant, erunt martyres, quia illis violenter
infligitur mors in odium, si non religionis, saltem in odium
actionis honestae, qualis est defendere suam patriam contra
invasorem iniquum? antwortet er klar und bestimmt: Res-
pondeo, si talis miles habeat eam intentionem, quam superius
diximus, probabilissime esse martyrem.

Schiara‘ erwihnt unter den Vertretern der affirmativen
- Meinung auch den Kardinal Raymundus Capisucchi
(t 1691): Affirmative videtur respondere Divus Thomas,
quem sequitur inter recentiores Capisucchius (Tract. de
controv. 27 de martyrio, § 12 in prmc), nam bonum rei-
publicae, pro quo moriuntur, si referatur in Deum, efﬁcltur
divinum, et sic sufficiens fit- causa martyriil.

In neuerer Zeit hat A. Kranich? unsere Frage ein-
laBlicher gepriift mit dem Ergebnis, ,dal diese Frage
vom theologisch-dogmatischen Standpunkt weder mit einem
unbedingten Ja noch mit einem unbedingten Nein zu be-
antworten ist. Es hat sich aus unseren Erorterungen ergeben,
dafl die verneinende Antwort mit ihrer Begriindung
nicht stichhéltig ist und vor allem die Autoritdt des
hl. Thomas von Aquin nicht fiir sich, sondern gegen sich
hat. Ich glaube gerade aus der Summa theologica des Aqui-
naten den Beweis gefiihrt zu haben, dafl die Kriterien
des wahren und eigentlichen Martyriums im
Kriegertod zussmmentreffen k6nnen und dann
den im Kampf fiir das Staatswohl fallenden
Soldaten zum Mértyrer machen. In theoretisch-
theologischer oder dogmatisch-moraltheologischer Hinsicht
besteht ein begriindeter Zweifel, daf} Kriegertod Mirtyrertod

' Schiara, Theologia bellica. Tom. II, lib. 8, diff 23, n. 7. Ro-
mae 1703, 367.

*A Kran ich, Ist Kriegertod Martyreltod? Braunsberg 1917
(Sonderabdruck aus dem Erml. Pastoralblatt), ,



iber das Martyrium des Soldatentodes 145

sein kénne, nach meiner Ansicht nicht. Hiermit ist selbst-
verstéindlich, wie dies auch avs den vorausgehenden Er-
orterungen hervorgehb nicht gesagt, 'daBl jeder Heldentod
ein Martyrium im eigentlichen und christlichen Sinne sei.
Die richtige sittlich-religiose Disposition, wahre Reue iiber
die begangenen Siinden, wenigstens die unvollkommene iiber-
natiirliche Reue (aturltm), die Liebe Gottes (charitas), welche,
wie der hl. Thomas sagt, die Menschen zum Martyrium an-
treibt, tiberhaupt die praeparatio animi, die frithzeitig an-
hebt und durch Erweckung von iibernatiirlichen Tugend-
akten wie durch Gebet und Sakramentsempfang fortschreitet
und vollkommener wird, das alles muf} in einem Krieger,
dessen Tod den Wert des Martyriums haben soll, sich ver-
einigen; dafl ihm dies alles mit der Gnade Grottes moglich
ist, w1rd niemand -bestreiten, der auf kirchlichem Stand-
punkt steht“ (p. 4bf.).

Endlich sei noch verwiesen auf ein Schriftchen des
Schreibers dieser Zeilen 1. Nach einleitenden Vorbemerkungen
und Voruntersuchungen wird erklart, daf’l auch derjenige
als ein Mértyrer -im wahren und eigentlichen Sinne zu be-
trachten sei, der fiir oder in Awusiibung einer christlichen
Tugend eines gewaltsamen Todes sterbe®. Dann wird auf

' Michael Rackl, Ist der Tod fiirs Vaterland ein Martyrium ?
Eichstdtt 1917. Sonderabdruck aus: Die christliche Schule VIII (1917),
212—250. Eine Volksausgabe erschien bei J. Pfeiffer (D. Hafner) in
Miinchen. Zustimmend #uflorten sich: H. Mtiller in: Theologie und
Glaube IX &1917), 362f.; Fr. Diekamp in: Theologische Revue XVI
(1917), 4621.; Joseph Pohle, Ist der Soldatentod fiirs Vaterland ein
wahres Martyrium? (Heiliges Wissen, HeimatgriiBe der kath, theol.
Fakultit der schlesischen Friedrich Wilhelms- Universitit an ihre
Studenten im Felde. Breslau 1918, 16); Joseph Pohle, Soldatentod
und Mértyrertod. Paderborn 1918, 2. Martin G ra b m a n n, Die reli-
giose Verkldrung des christlichen Soldatentodes, in: Salzburger ka-
tholische Kirchenzeitung LVII (1917), 249—251, 267—258. Vgl. auch
Ihmels in: Theologisches Literaturblatt XL (1919), 407—409, Ab-
lehnend verhilt sich besonders Jos. Biederlack S.J, in: Zeitschrift
fiir katholische Theologie XLI (1917), 766 —175.

? Vgl. Jeremias Dalponte, Compendium theologiae dogmaticae
specialis, tr. 7, art. 2, n. 822, Tridenti 1890, 571: Baptismus sanguinis
est martyrium, quod 'iuxta vim vocis testimonium significat et ex usu
ecclesiastico definitur: Perpessio mortis aut lethalis cruciatus ob ca-
tholicam fidem vel ob alicuius christianae virtutis exer-
citium patienter tolerata. Ein Artikel in den ,Petrus-Blittern“
VII (1918), 210—212: ,Tod fiirs Vaterland und Martyrium* stof3t sich
an den Worten ,in Ausﬁbung einer christlichen Tugend*. Ich
glaube jedoch, diese Definition aufrecht erhalten zu diirfen. Vgl. Carolus



146 Die Anschauung der katholischen Theologen

Grund des in Patristik und Scholastik immer wiederkehren-
den Axioms: ,Martyrem non facit poena, sed causa“ nach-
driicklich betont: Das, was einen gewaltsamen Tod im wahren
und formellen Sinne zum Martyrium macht, ist nicht die
Todesart und die Todesqual, sondern die Todesursache,
der Anlafl zu dem blutigen Tode. Wenn man einen Ver-
gleich gebrauchen wollte, so kdnnte man vielleicht sagen:
Die poena, die Todesstrafe, ist beim Martyrium das, was
bei den Sakramenten die Materie ist; die causa dagegen
oder die Todesursache ist mit der sakramentalen Form zu
vergleichen!. Beide sind notwendig; ausschlaggebend, be-
stimmend, determinierend ist jedoch die forma sacramenti,
bzw. die causa martyrii. Die causa martyrii kann nun wieder-
um unter einem doppelten Gtesichtswinkel betrachtet werden:
objektiv und subjektiv, je nachdem man den Verfolger oder
den Mértyrer ins Auge fafit. Ex parte tyranni ist sie odium
in fidem vel in opus ab ea praescriptum, ex parte martyris
dagegen fides credendorum vel agendorum. Hier ist jedoch
zu betonen, dafd dieses Formalprinzip des Martyriums, wenn
auch nicht ausschliefilich, so doch in erster Linie zu beur-
teilen ist nicht eigentlich nach den Beweggriinden des Ver-
folgers, sondern nach den Motiven des Verfolgten. Trotz-

Sardagna 8. J.,, Theologia dogmatico-polemica. Tom. VI, Tract. 6,
art, 2, n, 830. Ratisbonae 1771, 327: Ad martyrium requiritur acceptatio
mortis ob fidei aut alterius virtutis christianae defensionem seu exer-
citium illatae, ex motivo honesto et supernaturali, absque volun-
tate se defendendi. Deswegen braucht man solche, die im Dienst der
Pestkranken sterben, noch nicht unbedingt als Martyrer im wahren
und eigentlichen Sinn zu betrachten; denn diese sterben nicht eines
gewaltsamen Todes durch Angriff eines Verfolgers.

' Sicut ad materiale martyrii requiritur, ut mors a
persecutore inferatur vel saltem causa necessaria mortis, ita ad for-
male martyrii requiritur, ut inferatur in odium fidei vel alicuius
ad fidei doctrinam spectantis. Vine, Lud. G ot t i, Theol. schol. dogm.
Tom. III, tract. b, quaest. 2, dub. 2, § 1. Venetiis 1760, 227, Vgl. Theo-
logia Wirceburgensis, Tom. V, De sacr, bapt., art. 8, Lutetiae
Parisiorum 1853, 195: Martyrium sive paprdpior ex vi nominis idem
est, quod Latinis testimonium; unde martyres testes fidei sunt in Ece-
lesia. Martyrium vero baptismi sanguinis nomen. tulit, quod commu-
nius et ordinarie fuso sanguine peragatur. Definitur vero martyrium:
Perpessio mortis vel cructatus lethalis pro Christi fide aut virtute christianae
Jidei. Unde duo sunt de essentia martyrii: primum velut materiale,
mors ipsa vel cruciatus illativus mortis; alterum velut f ormale,
mortis illius vel cruciatus illatio ex odio fidei vel propter opus aut vir-
tutem christianae fidei. Hon, Tournely, Cursus theologicus, Tom, III,
De sacr. bapt,, quaest. 2, art. 2, Coloniae 1752, 192,



tiber das Martyrium des Soldatentodes 147

o

dem aber wird man die intentio persecutoris, insbesondere
mit Riicksicht auf die kirchliche Praxis, nicht schlechthin
ignorieren diirfen. Zur Feststellung eines unanfechtbaren
Tatbestandes coram Ecclesia ist sie notwendig, wenn sie
auch coram Deo auf die Verdienstlichkeit des Martyriums
keinen Einfluf3 ausiibt. Beim Soldatentod auf dem Schlacht-
feld ist nun sicher vorhanden die causa materialis mar-
tyrii, der gewaltsame Tod oder eine todliche Verwundung 1.
Die causa formalis martyrii ex parte tyranni ist ge-
geben, wenn der Staat beschiitzt werden mufl ab hostium
impugnatione, qui fidem Christi corrumpere moliuntur; die
causa formalis martyrii ex parte militis ist gegeben,
wenn der Soldat die Vaterlandsliebe als Erfiillung der christ-
lichen Gtottes- und Nichstenliebe auffafit 2 und infolgedessen
-durch sein Kémpfen und Sterben wahrhaft christliche {iber-
matiirliche Tugend iibt. Treffen alle diese Merkmale zu-
sammen, wie das insbesondere beim bellum sacrum der Fall
sein kanh, dann liegt — echte Martyriumsgesinnung und
~Disposition vorausgesetzt — ein martyrium stricte vel
propne dictum vor., Wle ist es aber, wenn nicht ein reli-
gl0ses, sondern ein irdisches, zeitliches, vielfach sogar ein
rein materielles Interesse das a,usschlaggebende Motiv des
Krieges ist ? In einem solchen Falle fehlt die causa obiectiva
martyril, Und deswegen kann von einem Martyrium im
'traditionellen Sinn kaum gesprochen werden3s, Aber es wird

! Vgl.PaulusMezger, Theologla thomistico-scholastica. Tom. IV,
‘tract. 16, disp. 24, art. b, § 2. Augustae Vind. 1695, 287: Cum ponitur
promma causa mortlb necessitate naturae secuturae, iamestmors
in fieri, estque realis imitatio mortis Christi, dum martyr ponit
pro Christo animam suam sufferendo tormenta mortifera. Ergo lam
tunc martyrium suum operatur, effectum,.

® Ts handelt sich um die intentio praedominans, die noch aus-
schlaggebend sein kann, wenn auch Motive sich einschleichen, die un-
vollkommen sind (Eltelkelt Streben nach Auszeichnung, Beforderung
usw.): Qui in fidei defensionem vitam profunderet, vere mereretur apud
Deum, quamvis ibi immisceretur aliquis affectus inanis gloriae. Ergo
actus ille profundendi vitam simul esset bonus et malus moraliter.
Consequentia videtur certa. Et antecedens probatur: quia praedictus
actus esset vere actus ma,rtyru, utpote elicitus a virtute fortitudinis
in testimonium fidei; et qui ita pateretur, reciperetur ab Ecclesia ut
‘martyr. Ergo esset mentorlus, quamvis haberet malitiam inanis gloriae
(Coll, Salmant. Cursus theol. Tom. VI, tract. 11, disp. 6, dub. 1. Pari-
siis 1878, 138).

* Anders ldge freilich die Sache, wenn Th. Raynaud (Sanctus
Bruno Stylita mysticus. Punct. 7, § 3, n. 18. Lugduni 1665 IX, 87) recht

~ Divus Thomas VIII (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXXV,) 11



148 Die Anschauung der katholischen Theologen

niemand leugnen wollen, dafl der einzelne Soldat auch im
einem ‘solchen Kriege Tugend, und zwar heroische Tugend,
iiben kann. Der tapfere, mutvolle Kampf ist des christlichen
Soldaten Tugend und ist wahrhaft eine christliche Tugend,
wenu er aus religiésen Motiven hervorgehtil. Sicut reges
tenentur stipendia dare militibus, ita ipsi tenentur, quid-
quid sul muneris est, praestare. Unde ex iustitia
tenentur ad actum fortitudinis, atque adeo ad non
fugiendum nec deserendum locum suum aut arcem, de qua.
re habentur multae leges?. Wenn es nun wahr ist, dal man
generatim pro quavis virtute (Corn. a Lapide, Comm. in
1 Petr. 3, 14. Parisiis 1881, XX, 329) ein christliches Mar-
tyrinm erdulden kann; wenn es weiter wahr ist, dafi die
Vaterlandsliebe alle Merkmale einef christlichen Tugend auf-
weisen kann, dann wird man es nicht von vorneherein als:
unmoglich bezeichnen diirfen, dafl derjenige ein Martyrer
sein kann, der fiir die Vaterlandsliebe sein Leben hinopfert :
Quid enim gloriosius, quam pugnare et mori pro lege, pro
patria, pro Deo? (Corn. a Lap., Comm. in 1 Mach. 2, 64.
Tom, IV, 422), Man wiirde dlesem Soldatentod sicher nlcht,

hiitte: Sufficit mors oppetita ex studio veritatis cuiuscumque revelatae,.
etiamsi desit persecutioinodium fidei, id quod agnos-
cunt omnino multi alibi adducti. (Anders driickt{sich der Verfasser aus.
in: Metamorphosis Latronis, e, 12, n. 10. Lugduni 1665, IX, 545.)
Auch das ist zu beachten, daf die Theologen von der Notwendlgkelt
des Vorhandenseins eines persecutor vielfach nur in dem Sinne sprechen,
daf man nicht selbst Hand an sich legen darf, um Mértyrer zu werden..
Adeo autem necessarium est ad veram rationem martyrii mortem pati
a persecutore, qui sit persona distincta, ut qui, etiam pro Christo,
seipsum occideret, martyr non esset. Vinc. Lud. G o t ti, Theo-
logia scho]astlco-dogmatica Tom. III tract, b, quaest. 2, dub, 2 § 1.
Venetiis 1750, 227.

' Ludovicus Ca s pensis (} 1647), Cursus theologicus, tom. 11,
tract. 17, disp. 7, sect, 1. Lugduni 1613, 1563: Milites peccant, si sta-
tionem et pugnam deserant, quamvis adsit evidens mortis periculum ;
ob id enim stipendia accipiunt, et ob bonum commune ad id se obli-
garunt; quod eo magis servare tenentur, quo maius fuerit periculum
vel inopia militum ... Unde non parum relpubhcae et principi damnum.
provenit, qui tot sumptus fecit milites sustentando et asportando abs-
que ulla utilitate; quare peccant mortaliter et contra
iustitiam, Der hl, Antonin (Summa theol. Pars III, tit. 4, cap. 1,
§ 6. Veronae 1740, 209) stellt an den christlichen Soldaten. drei An-
forderungen: Primo, ut virtuose se habeat; secundo, ut ab illicitis.
abstineat; tertio, ut bellum iustum suscipiat.

* Fr. Suarez Tract. de caritate, dlSp 18, sect. 7, n. 2, Ed.
Berton, tom. 12, Parisiis 1858, 752, -



tiber das Martyrium des Soldatentodes 149

gerecht werden, wenn man ihn mit dem martyrium im-
proprie dictum, dem martyrium quotidianum, also dem un-
blutigen Martyrium der Keuschheit, des Gehorsams, der
Demut, der Abtétung usw. auf eine Stufe stellen wiirde;
denn die in christlichem Geiste geiibte gewissenhafte Pflicht-
erfiilllung eines auf dem Schlachtfeld gefallenen Soldaten
ist wirklich eine Pflichterfiillung usque ad sanguinem, usque
ad mortem. Es ist vorhanden die causa materialis mar-
tyrii und die ausschlaggebende! causa formalis martyrii
ex parte militis?; nur die causa formalis martyrii ex parte
persecutoris fehlt (wenn man nicht einfach in der Tatsache
des Kriegszustandes diese causa obiectiva finden will). Ich
mochte deswegen im Anschlufs an die Terminologie bei
Benedikt XIV.® den christlichen Soldatentod — echt christ-

' Ratio et meritum martyrii non consistit in passione mortis,
quatenus abalio infertur, sed quatenus a martyre
perultroneamvirtutis patientiam suscipitur. Dom,
Soto in IV, Sent. dist. 49, qu. b, art. 2. Venetiis 1598 (Vol. II), 740.

* Warum sollte man von solchen Soldaten nicht auch sagen
konnen, was Dominicus Soto zur Erliuterung der causa martyrii
dargelegt hat: Non tantum in protectionem virtutisaut
reipublicae sese martyres morti exponunt, verum et in defensionem
et confirmationem fid ei, quae omnium est virtutum fundamentum,
et s pe coelestis retributionis, quae omnium obtinet praemiorum fasti-
gium, et propter caritatem Dei, quae est totius perfectionis con-
summatio, et peculiariter propter Christum ipsum, qui ut nos
a satanica tyrannide liberaret et in Dei filios adoptaret, mortem per-
tulit cruecis (Dom. Soto in IV, Sent. dist 49, qu. b, art. 2. Venetiis
1698 [Vol. II], 740). ;

* Der Ausdruck ,im Anschlufl an die Terminologie bei Bene-
dikt XIV.* ist von Biederlack (p. 770) milverstanden worden. Damit
will und wollte nicht gesagt werden, daf meine Darlegungen sach-
lich mit der Ansicht von Benedikt XIV. identisch seien oder daB ,die
Definition des martyrium minus proprie dictum®, wie ich sie ge-
geben habe, ,sich aus den Werken des Papstes“ ,herauslesen oder be-
griinden® lasse. Ich wollte damit nur gesagt haben, daf die Ausdriicke:
martyrium minus proprie dictum oder martyrium ad instar an die
Sprachweise oder Terminologie von Benedikt X1V, sich anlehnen.
Und in diesem Sinne glaube ich auch jetzt moch meine Behauptung
aufrecht halten zu diirfen, Lib, III, cap. 18, n, 7 fihrt der Papst
mehrere Fille an, in denen christliche Soldaten, die in praelio contra
paganos pro salute patriae inito den Heldentod starben, als Mirtyrer
betrachtet und verehrt wurden. Er erklirt aber, diese Soldaten seien
nicht pro veris martyribus gehalten worden; es habe sich gehandelt
non de vero martyrio, sed quodammodo de martyrio, similitu-
dinario, Haec atque alia huiusmodi commode explicari possunt de
martyrio minus proprie sumpto et admitti tamquam apta ad
excitandos pugnantes, utpote a Deo operis retributionem habituros, si

11%



150 Die Anschauung der katholischen Theologen

liche Gesinnung und Disposition selbstverstéindlich immer
vorausgesetzt — als martyrium minus proprie oder
martyrium ad instar bezeichnen. Wenn wir sagen, der
christliche Soldatentod sei ein Martyrium im weniger e gent-
lichen Sinne, so ist damit gesagt: er ist, soweit die Gesin-
nung des Soldaten in Frage kommt, ein wirkliches Mar-
tyrium (daher martyrium proprie dictum); jedoch fehlt
eine akzidentelle Beschaffenheit, die fiir das Zustandekommen
des wahren und eigentlichen Martyriums zwar nicht aus-
schlaggebend ist, die aber doch von der Kirche fiir not-
wendig gehalten wird, avenn sie jemanden in feierlicher
Weise als Mértyrer verehren soll (daher martyrium minus
proprie dictum). Trotz alledem ist aber das Wesen des
Martyriums vorhanden und deswegen auch das Martyriums-
verdienst und die Martyriumsglorie.

Diese Untersuchungen hat der verdiente Breslauer
Dogmatikprofessor, Pralat Dr. Josef Pohlel, fortgefiihrt

pugnando contra infideles in caritate morientur. Im 11.-Kapitel be-
gegnen uns folgende Ausdriicke: martyrem proprie loquendo n. 3
(vere et proprie martyres n. 7 et 9, pro vero et proprio martyrio
n. 7, vere et praecise martyrem catholicum, quem ut talem veneratur
Ecclesia n. 4, martyrem stricto modo et iuxta Ecclesiae praxim n. 7,
explicite et formaliter testes et ideo per excellentiam sive antomastice
martyres n. 8), minus proprie marfyria appellantur n. 7, veros mar-
tyres non fuisse, sed instar martyrium n. 8, Mariam re vera mar-
tyrem, proprie loquendo, dici non potuisse, sed ad summum impro-
prie et per' quamdam similitudinem. Meine Aufisrungen tiber das
Martyriumsverdienst und die Martyriumsglorie hat Biederlack in einem
von mir nicht beabsichtigten Sinne aufgefafit und deswegen bekimpft.
Ich lege diesen Ausdriicken jene Bedeutung bei, die die Kirche im
Auge hat, wenn sie von Maria sagt: Felices sensus beatae Mariae
Virginis, qui sine morte meruerunt martyrii palmam sub cruce Do-
mini (Missa in festo septem dolorum B. M, V,, Communio), oder wenn
sie den heiligen Bischof Martinus (11. November in II. Vesperis ad
Magnificat) preist: O sanctissima anima, quam etsi gladius persecu-
toris non abstulit, palmam tamen martyrii non amisit. Unter dieser
palma martyrii ist hier gewif} nicht jene ,unwesentliche Zugabe zur
Wesenheit der himmlischen Glorie* gemeint, welche die Theologen
aureola Martyrum mennen, Ich erinnere moch an einen Satz bei Fr.
Suarez (Defensio fidei cath. Lib. 6, cup. 11, n, 20. Ed, Berton, tom, 24.
Parisiis 1869, 729), der zwar nicht unseren, aber doch einen #hnlich
gelagerten Fall im Auge hat: Licet dubium inter theologos sit, an
illud fidei testimonium usque ad talem mortem redditum, ad nomen
et specialem martyrii aureolam obtinendam sufficiat, certum mnihilo-
minus est copiosam martyrii gloriam et mercedem illi deesse non posse

! Joseph Pohle, Soldatentod und Mirtyrertod. Eine neue Unter-
suchung mit besonderer Beriicksichtung der Lehre des hl. Thomas von



iiber das Martyrium des Soldatentodes 151

und vertieft. Seine Anschauungen kommen vielleicht am
besten in folgenden Sétzen zum Ausdruck: ,Um die Mog-
lichkeit des Martyriums im Kriege auf eine gesundere Basis
zu stellen, miissen wir zu den Gedanken zuriickkehren, die
der hl. Thomas iiber das Staatswohl und die Pflicht seiner
Verteidigung gegen #uflere Feinde gepridgt hat. In einem
fritheren Abschnitte wurde ausgiebig erdrtert, dafd nach der
Anschauung des Aquinaten nicht nur im Religionskrieg,
sondern auch in jedem gerechten Kriege das Staatswohl,
wenn in fibernatiirlicher Absicht auf Gott bezogen, den
Grund zum wahren Martyrium zu legen vermag., Weil die
tibernatiirlich orientierte Vaterlandsliebe, die nur eine KEr-
weiterung der Liebe zur Heimat und Familie darstellt, frag-
los eine christliche Tugend ist, so leuchtet ein, dafl ein
mit solcher (tesinnung und Absicht erfiillter Soldat aus
einem iibernatiirlichen Beweggrund, also letztlich um Gottes
und Christi willen kimpft und in den Tod geht. Und das
1st es, was wir Méartyrertod vor Gott nennen“ (p. 128f.).
Beziiglich des Vorschlages, den christlichen Heldentod nicht
als martyrium proprie dictum, sondern, weil im Kriege ex
parte tyranni der HaB gegen den Glauben oder ein vom
Glauben vorgeschriebenes Werk vermifit werde, als mar-
tyrium minus proprie zu bezeichnen, bemerkt Pohle (p. 1301):
nlch glaube, diese Einschrinkung fallen lassen zu konnen,
Well im feindlichen Soldaten die Abneigung gegen das
Staatswohl des angegriffenen Teiles normalerweise immer
vorhanden ist, wenn sie auch nicht in eigentlichen Haf3
auszuarten braucht.“ .
* N %

Das die verschiedenen Anschauungen der Theologen
iiber das Martyrium des Soldatentodes. Vielleicht gilt auch
hier das Wort des Apostels (1 Thess, 5, 21): Omnia autem
probate; quod bonum est tenete. Mich selbst haben diese
historischen Untersuchungen in der Anschauung befestigt, dafs
der Tod fiur das Vaterland beim Vorhandensein der rechten
Gesinnung wirklich als Martyrium bezeichnet werden kann.

Aquin. Zugleichein Beitrag zur Theorie des Martyriums. Paderborn1918,
VYgl. F. Har tz in: Theologische Revue 18 (1919), 76—79. '



	Die Anschauung der katholischen Theologen über das Martyrium des Soldatentodes [Fortsetzung]

