
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 2

Artikel: Die Anschauung der katholischen Theologen über das Martyrium des
Soldatentodes [Fortsetzung]

Autor: Rackl, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anschauung der katholischen Theologen m
DIE ANSCHAUUNG DER KATHOLISCHEN
THEOLOGEN ÜBER DAS MARTYRIUM DES SOLDATEN¬

TODES
Von Dr. MICHAEL BACKL

(Fortsetzung aus VIII, p. 55—76)

III
Wenn wir nunmehr in der Frage nach dem Martyrium

des Soldatentodes die Vertreter der negativen
Anschauung zu Worte kommen lassen wollen, so sei ein
Theologe an die Spitze gestellt, der zwar nicht — auch in
unserem Falle nicht — bahnbrechend gewirkt hat, der aber
doch an erster Stelle namhaft gemacht werden muß, wenn
es sich um Kriegstheologie handelt. Der von Clemens XI.
hochgeschätzte und zum Konsultor der Indexkongregation
ernannte, durch Gelehrsamkeit ausgezeichnete Generalprokurator

des Theatinerordens, Thomas Anton Schi ara
(f 1718), hat eine eigenartige Monographie über „Die Theologie

des Krieges" geschrieben1. In der 23. difficultés des
achten Buches 2 wird die Frage behandelt : An milites ca-
tholici, qui in bello pugnant contra Turcas aut alios
christiani nominis hostes pro defensione christianae rei-
publicae aut recuperatione civitatum, regnorum aliorum-
que bonorum ab illis infidelibus injuste occupatorum,
martyres sint dicendi, si mortem per manus eorumdem su-
beant infidelium. Zunächst verweist Schiara darauf, daß
Thomas von Aquin (S. theol. II, 2, qu. 124, art. 5 ad 3;
die andere Stelle: IV. Sent. dist. 49, qu. 5, art. 3, qu. 3
scheint er nicht zu kennen) diese Frage allem Anschein
nach bejahend beantwortet habe, glaubt aber, in diesem
Falle trotz der hohen Autorität des Aquinaten (Scio autho-
ritatem Doctoris Angelici esse venerandam) von seiner
Meinung abweichen, bzw. ihr im Anschluß an die Schola Car-

' Ant. Thom. Schiara, Theologia bellica, omnes fere difficul-
tates ad militiam tum terrestrem tum maritimam pertinentes com-
plectens atque canonice, juridice, moraliter nec non histories dilucidans,
in octo libros distribute. Bomae 1702—1703 (2 Bände). Später folgte:
Additamentum ad theologiam bellicam, discussiones tbeologico-juridicae
controversiae circa administrationem ecclesiasticorum sacramentorum
inter locorum ordinarios et capellanos maiores exercituum belli ac
pacis tempore crebro excitatae. Bomae 1715. >

a Vol. II, p. 366-370.



U4 Die Anschauung der katholischen Theologen

melitana discalceata eine etwas andere (sicherlich, gekünstelte)
Deutung geben zu dürfen, und kleidet dann seine eigene
Anschauung in die Worte: Contrariae igitur sententiae ad-
haereo et dico milites in hello adversus infideles pro bono
christianae reipublicae pugnantes nequaquam esse martyres
dicendos, si in bello occumbantVon den Gründen, die er
für seine ablehnende Haltung namhaft macht, seien
angegeführt: Von den Märtyrern wisse man gewiß, daß sie der
ewigen Seligkeit teilhaftig werden ; dagegen sei es nicht
sicher, daß alle in der Verteidigung des christlichen Staates
fallenden Soldaten in den Himmel kämen, vielmehr würden
viele von ihnen verdammt. Ferner gehöre zum Martyrium
Liebe zu Christus und Bekenntnis des christlichen Glaubens
vor dem Verfolger; diese Erfordernisse seien aber bei den
Soldaten nicht immer vorhanden. Die nun folgenden Gründe
können als typisch bezeichnet werden, sie kommen als
Beweis gegen den Martyriumscharakter des Soldatentodes immer
wieder vor und seien deshalb im Wortlaut angeführt: Nemo
dicendus est verus Christi martyr, nisi in patiendo imi-
tetur Christum, cuius passionem recognoscimus verum
exemplar martyrii. Christus vero testimonium perhibuit veri-
tati patiendo, non armis pugnando aut aliis modis
tyranno repugnando ; nam dicitur 1 Petr. 2, 23 : Cum pa-
teretur, non comminabatur, tradebat autem judicanti se injuste, et
tamquam ovis2 coram tondente se sine voce, sic non aperuit os

suum, ut dicitur in Act. Apost. 8, 32; adeoque, dum nos tri
milites armis repugnant Turcis aliisve infidelibus,
dici non possunt veri martyres Christi, quamvis pngnent
pro defensione reipublicae Christianae3. — Deinde martyr mi-

1 Nebën den Salmantizensern beruft er sich auch aufLessius,
De justitia et jure, lib. Ill, cap. 1, dub. 3, n. 36; Henricus Henri-
quez, Summa theologiae moralis, torn. I, lib. 2, cap. 37; Paulus
Laymann', Theologia moralis, üb. III, sect. 3.

2 Gerne verweisen die Vertreter der negativen Anschauung auf
den Ausspruch Tertullians (Adv. Marc. IV, 39) : Nemo oves appellat
eos, qui in bello armati et ipsi ex ead< m feritate certantes cadunt,
sed qui in sua proprietate atque patientia dedentes potius semetipsos
quam vindicantes trucidantur.

3 Doch bemerkt der Verfasser an anderer Stelle (üb. VII, diff. 1;
Vol. II, p. 208) selbst, daß die fortitiado martyrum ihr schönstes Ana-
logon an der fortitudo militum habe : Notandum fortitudinem proprie
consistere circa pericula mortis, quae sunt in bello, cum huiusmodi
pericula, quae inveniuntur in rebus bellicis, immineant directe homini
propter aliquod bonum, inquantum scilicet défendit bonum commune



über das Martyrium des Soldatentodes 115

uime diei potest, qui voluntarie non moritur, sed

necessitate, ex defectu scilicet viriumin hostem.
<Qui autem moritur pugnando contra hostem, non videtur
mori voluntarie, sed necessitate, ex defectu inquam virium
in hostem; neque ut christianus, sed ut miles victus
ab hoste. Praeterquamquod secundum sensum satis com-
munem ad rationem veri martyrii non sufficit, quod tyran-
nus ad persequendos fideles ex motivo politico indu-
catur, sed necesse est, ut moveatur simpliciter ex odio,
quo feratur in ipsam religionem; quod non suppo-
nitur in casu nostro, cum motivum, quod habent infideles,
sit causa se et, quae credunt sua, defendendi. Ferner gibt
er noch einen historischen Beweisgrund an : Moveor ex-
emplo in tot militibus, praesertim in Ordine Hierosolymi-
tano, in bello pro reipublicae christianae defensione ab ho-
stibus fidei interfectis, quos nihilominus Ecclesia martyrum
numéro minime adscribit ; et cum Phocas imperator id ten-
tfiverit, orientales episcopo restiterunt, teste Baronio 1.

Diese Beweisführung ist, wie gesagt, typisch und kehrt
immer wieder. Bleiben wir gleich beim letzten Punkte stehen,
so berichtet Baronius, auf den sich die Anhänger der
verneinenden Anschauung fast ausnahmslos stützen, im Mar-

per iustum bellum (S. Thomas, S. tbeol. II, 2, qu. 123, art. 5). Hine
martyrium fortitudo praecipue commendatur, ut advertit Doctor Ange-
licus (loc. proxime cit. ad l), quia martyres sustinent personales im-
pugnationes propter summum bonum, quod est Deus. Et ideo dicuntur
fortes facti in bello, in facti contingentia, ecelesiae militant;
parentes, quae dicit: Estote fortes in Mio et pugnatc cum antiquo serpente.

1 In seinem Additameutum ad Theologiam bellicam (Romae 1715,
429) kommt er nochmals auf diesen Punkt zu sprechen. Er hält zwar
die Meinung aufrecht, quod milites pugnantes in belio contra Turcas
aliosque christiani nominis hostes pro defensione reipublicae. non
esse martyres dicendos, si in bello occumbunt, fügt aber hinzu, daß
der Aquinate anderer Anschauung gewesen zu sein scheine und daß
solche Soldaten des höchsten Lobes würdig seien : Adde esse tarnen
summe laudandos; et ita sentire videtur D. Thomas (S. Theol. II, 2,
qu. 123, art. 5 in corp.), ubi dicit, pericula mortis, quae sunt in bellicis,
directe imminere homini propter aliquod bonum, inquantum videlicet
défendit bonum commune per iustum bellum; ibidem subdens forti-
tudinem, quae est virtus firmans animum contra pericula mortis, pro-
prie esse circa pericula mortis, quae est in bello. Hinc sequitur morienti-
bus in bello contra Turcas aliosque christiani nominis hostes propter
bonum commune, esto non debeatur honor et corona martyrii, summam
tarnen deberi laudem, tamquam pollentibus fortitudine, quae est virtus
summe laudabilis.

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXX V.) 9



116 Die Anschauung der katholischen Theologen

tyrologium Eomanum unterm 19. April folgende Tatsache :
Tentavit aliquando Phocas imperator illos etiam ascriben-
dos in numerum martyrum, qui in bello ab infidelibus ho-
stibus fidei caesi essent; sed huic eius studio restiterunt
orientales episcopi, nixi auctoritate canonis XIII. S, Basilii,
ut in commentario super eo scribit Theodoras Balsamon.
Decrevit enim S. Basilius, ut annis tribus abstinerent a
communione, qui in bello occidissent homines, quamvis (ut
ait) hi inter homicidas non essent adnumerandi. Divina enim
lege (ut habet liber Num. 81, 19) iubentur die tertio et
septimo lustrari homines, qui hostes occidissent, licet iussu
Domini.

Um auf einen weiteren Punkt überzugehen, so liegt
der Grund, worum die Konformität mit dem Leiden
Christi so stark betont wird, nicht zum wenigsten darin,
daß die Vertreter der negativen Anschauung dem Martyrium
in der Regel im tractatus de baptismo eine eingehendere
Untersuchung widmen, während diejenigen Autoren, die das
Martyrium im tractatus de fortitudine behandeln, im
allgemeinen (soweit ich die Sache überschauen kann) mehr
der affirmativen Beantwortung der Frage zuneigen. Im
Zusammenhalt mit der Taufe spielt das Martyrium als baptis-
mus sanguinis eine große Rolle (Effusio sanguinis propter
Christum vicem gerit baptismatis. S. Thomas, S. theol. II,
2, qu. 124, art. 1.) und legt den Theologen das Problem
nahe, ob und warum diese Bluttaufe ähnlich der Wassertaufe

eine Wirksamkeit ex opere operato entfalte. Und die
Antwort auf diese Frage lautet immer: Nicht das mar-
tyrium, ut estactusfortitudinis, sondern das m a r-
tyrium, ut est realis imitatio passionis Christi1
kommt in Betracht als Ersatz für die Wassertaufe, quae
operator per quandam figuralem repraesentationem
passionis Christi2 : Si enim hoc habet aqua, quae est
passionis Christitantum figuralis r epraesentatio (Rom. 6,
3 — 7), cur a fortiori non habebit poena et passio martyris,
quae est passionis Christi realis imitatio3?

1 Vine. Lud. Go.tti, Theol. schol. dogm. Tom. III, tract. 5,
quaest. 2, dub. B, § 2. Venetiis 1750, 232.

2 Gotti a. a. 0., § 1.
3 Gotti a. a. 0. Vgl. S. Thomas, S. theol. III, qu. 66, art. 11 und

12; IV. Sent. dist. 4, qu. 3, art. 3, qu. 3. — Joan. B. Gonet, Clyp.
theol. thorn. Vol. VI, tract, 3, disp. 1, art. 7, § 2. Parisiis 1876, 196.



über das Martyrium des Soldatentodes 117

Den Gesichtspunkt, daß der Soldatentod auf dem
Schlachtfeld die den christlichen Märtyrern eigentümliche
und notwendige Geduld vermissen lasse und deswegen
dem Kreuztod des Erlösers unähnlich sei, rücken besonders
die Salmantizenser1 stark in den Vordergrund. Nachdem

der Begriff des Martyriums klargelegt ist, wird der
Einwand gemacht : Obiicies, sequi ex nostra sententia milites
christianos, qui pio in bello cadunt, esse proprie martyres
nam praedicti milites ponunt reispsa vitam pro iustitia et
pro bono virtutis, aut etiam pro fide ab hominibus impug-
nata, Ergo nihil illis deest ad rationem martyrii. In der
Widerlegung dieses Einwandes wird zunächst betont, daß
für Kriegserklärungen in der Regel nicht das Motiv des
Glaubens maßgebend sei und infolgedessen die eigentliche
causa martyrii fehle: Respondetur negando sequelam,
saltern universaliter intellectam. Tum quia etiam si
bellum sit iustum et causa communis iustitiae et, quantum
est ex parte morientis, ad Deum referatur, non tarnen semper
pugua est de fide; ut patet cum principes christiani inter
se pugnant, ubi neuter intendit fidem corrumpere, sed pro-
priam rempublicam et bonum commune defendere aut mala
sibi iniuste illata resarcire. Et idem dicendum est, ubi bellum

esset contra infidèles, et christiani profidei pro-
pagatione dimicarent, si tarnen infidèles non
directe ex odio ad fidem aut virtutem, sed pro
bono aliquo temporali vel ut se defenderent aut vindicarent,
milites christianos occiderent. Adhue enim sic morientes
non essent martyres, quia non occiduntur proprie in quantum

fidei testes. Nec de his est qui dubitet. Dann aber
wird die Frage aufgerollt, wie es sich wohl bei eigentlichen

Glaubenskriegen verhalte: Si autem infideles
ex odio ad fidem et ut illam corrumperent destruendo chri-
stianam rempublicam directe pugnarent, tunc est nonnulla
difficultas, an milites christiani, qui in eo bello caderent

Casp. Juenin (f 1713), Commentarius historicus et dogmaticus de
sacramentis, Diss. II, quaest. 8, c. 3. Yenetiis 1740, 79: Quaeres, cur
tanto privilegio Deus martyrium donaverit Resp. id privilegii mar-
tyrio concessum fuisse, quod non in figura et sacramento sicut baptis-
rrius, sed in veritate Christi Salvatoris mortem referat. Ben. Aug.
Mar. C a n a 1 i, Doctrina catholiea de Septem Ecclesiae sacramentis.
Lib. 2, disp. 2, quaest. 3, c. 4. Venetiis 1734, 75.

1 Collegii Salmanticensis Cursus theologicus, tract. IX (De
beatitudine), disp. 3, dub. 2, n. 23 s. Parisiis (Tom. V) 1878, 308s.

9*



118 Die Anschauung der katholischen Theologen

(supposito, quod in gratia décédant), essent dicendi martyres.
Partem enim affirmativam insinuât divus Thomas citato
articulo quarto ex secunda secundae et in quarto, praedicta
quaestiuncula secunda ad undecimum. Et ratio suffragari
videtur, quia tales milites voluntate et opere moriuntur pro
fide Christi ab hominibus impugnata et reportant de urgen-
tissima pugna perfectissimam victoriam. Quid ergo illis deest
ad meritum aureolae? Auf diesen Einwand wird dann
folgende Antwort gegeben : Nihilominus tarnen communis Ec-
clesiae usus huiusmodi martyres non recipit. Et ita procul
dubio tenendum est, nisi praedicti milites capti ab infideli-
bus, ut fidem negarent vel aliquid peccaminosum committerent,
patienter usque ad mortem in fide et iustitia permaneant,
Ratio est, qui veri martyres debent in suis passio-
nibus Christo, cuius testes sunt, conforma ri.
Christus autem non vicit corporaliter pugnando, sed patienter
sustinendo ; domuit enim orbem non ferro, sed ligno, ut Augustinus

ait (in Psalm. 54) ; praeveniensque discipulos ad imita-
tionem sui per martyrium non consuluit externam hostium
invasionem, sed humilem et patientem mortis perpessionem :

In patientia vestra possidebitis animas vestras (Luc. 21, 19);
nee ait: Beati qui resistunt, sed: qui persecutionem patiuntur
propter iustitiam (Matth. 5, 10) ; unde dixit Paulus (2 Cor. 10, 4) :

Arma militiae nostras non sunt carnalia, sed spiritualia, quia
non materialibus armis aut pugna, sed spiritualibus patien-
tiae, humilitatis, mansuetudinis etc. victoriam de mundo
Christi martyres reportant, iuxta illud (Matth, 10, 16): Ecce
ego mitto vos sicut oves in medio luporum; estote prudentes sicut
serpentes et simplices sicut columbae. Huiusmodi vero pugnandi
genus non convenit militibus temporalibus, qui per se primo
intendunt hostes gladio perimere. Et quamvis non renuant
vitam ponere, hoc est eis quasi per accidens, si forte even-
tus belli sit contrarius ; nec tune se vincere existimant, sed
cum reservando propriam vitam adversarios prosternunt. Im
folgenden wird dann die Anschauung des hl. Thomas in
einer Weise ausgelegt, die dem Sinn und Wortlaut sicher
nicht gerecht wird : Si praedicti milites capti ab infidelibus
tentatique, ut vel fidem deserant vel aliquod aliud opus,
quod inspectis omnibus esset actus virtutis, derelinquant,
puta ne rempublicam christianam (quod eis ex officio in-
cumbit) custodiant aut aliquid etiam venialiter peccaminosum

in Deum committant: potiusque eligant fortiter mori



über das Martyrium des Soldatentodes 119

quam eorum iniquae voluntati consentire hocque ad finem
supernaturalem référant, erunt vere et proprie martyres et
illos Ecclesia in sanctorum martyrum catalogo constituet.
Et iuxta haec loquitur Angelicus Doctor locis citatis.

Besonders kategorisch vertritt seinen ablehnenden Standpunkt

der Dominikanerkardinal Vinzenz Ludwig Gotti in
seinem „durch Klarheit, Tiefe und elegante Schreibweise
ausgezeichneten Hauptwerk1" Theologia scholastico-dogma-
tica iuxta mentem divi Thomae Aquinatis2: Ad martyrium
requiritur, quod martyr nön repugnet, sed patienter mörtem
acceptet. Nam alias sequeretur, quod milites, et praeser-
tim crucesignati, pro fide contra infidèles pugnantes et in
praelio occumbentes, in martyrum albo forent describendi.
Sed hoc est falsum. Ergo... Im übrigen bietet die
Beweisführung keine neuen Gesichtspunkte.

Albertus a Bulsano3 erklärt : Per baptismum
sanguinis intelligitur martyrium, quod est perpessio mortis aut
lethalis cruciatus ob catholicam fidem vel etiam ob alicuius
christianae virtutis exercitium patienter tolerati et in eius
odium inflicti... Si acceptatio mortis non excluderet volun-
tatem se defendendi, martyr non perfecte conformaretur
Christo, qui instar agni coram tondente se obmutuit; hin c
milites in bello religionis occisi non sunt veri
martyres.

Im Namen der neueren Theologen glaubt J. B. Sasse4
erklären zu dürfen: Ad martyrium requiritur, ut martyr
non résistât aut vi persecutori opposita se defendat, sed ut
mors patienti, non resistenti inferatur; unde milites in
bello pro defensione Ecclesiae interfecti
martyres sensu proprio non sunt, ut theologicom-
munissime tenent. Est ënim martyrium realis imitatio
passionis Christi, qui ut exemplar martyrum sicut ovis ad
occisionem ductus est non aperiens os suum. Ahnlich Chr.
Pesch8: Ecclesia numquam eos ut martyres coluit, qui in

1 Streber in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon, V2, 940.
2 Tom. III, tract. 5, quaest. 2, dub. 3, § 3. Venetiis 1750, 229.
3 Institutiones theol. theoreticae. Pars IV, sect. 2, tract, 2, c. 1,

art. 5, § 545. Augustae Taurinorum 1883, 86.
4 Joann. Bapt, Sasse, Institutiones theologicae de sacramentis

Ecclesiae. Tract, de sacr. bapt. c. 6, thes. 7. Friburgi Br. I, 1897, 234.
5 Christ. Pesch, Praelectinnes dogmaticae. Tom. IX. Friburgi

Br. 1899, 28. Ebenso Tom. VI, 173: debet cruciatus patienter tolerari,
unde qui in sacro bello pugnans cadit, non est martyr.



120 Die Anschauung der katholischen Theologen

bello contra fidei hostes pugnantes ceciderunt, licet pro fidei
causa mortui sint. Nonnulli tarnen theologi (Sylvius, Bil-
luart, alii) consent eos esse vere martyres, sed hoc contra
communiorem sententiam oppositam, oui favet praxis
Ecclesiae. Endlich Ant. G i s 16 r1 : Mors debet inferri martyri,
qui non résistât vi ; ad exemplum Christi, qui sicut Ovis ad
occisionem ductus est et quasi agnus coram tondente se
obmutuit. Unde probabilius martyr non est, qui
cadit pugnans in bello, etiam sacro.

-Gerne wird von den Theologen, welche den Martyriums-
' Charakter des Soldatentodes leugnen, hervorgehoben, daß
beim Martyrium die Erduldung des Todes oder der
Verwundung stets eine freiwillige sein müsse2. Das sei aber
bei den auf dem Schlachtfeld sterbenden Soldaten nicht
der Fall.

A. Tanner S, J.3 (1571—1632): Tum quia adultus
sine suo consensu gratiam non consequitur, tum quia mar-
tyrium proprie acceptum ex sua ratione est actus virtutis
illi, qui in bello pro fide pugnantes moriuntur, martyres
proprie non sunt.

Joh. P räpositus S. J.4 (fl634): Adverte martyrem
non debere tyranno resistere, iuxta id quod dicitur: martyr
non pugnat. Nam per martyrium praebetur testimonium
fidei patiendo et animam perdendo pro Christo, qui cum
pateretur, non comminabatur. Ex quo patet milites catho-
ïicos in bello pro fide sincera intentione suscepto nec esse
nec censeri martyres, quia scilicet nolunt mortem pro Christo
subire, sed fidei hostem debellare et occidere, a quo, si
vincantur, non patiuntur volentes, sed quia nequeunt eva-
dere, resistentes interim quantum possunt.

Jakob Platel S. J.6 (f 1681): Acceptatio mortis debet
excludere voluntatem se defendendi. Hinc milites, qui ex
vera intentione religionem tuendi pugnantes occiduntur

1 Ant. Gisler, Prael. dogm. III. Curiae Rhaetorura 1901, 158.
2 Scheeben-Atzberge r, Handbuch der katholischen Dog-

matik IV. Freiburg i. Br. 1898, 535.
3 Adam Tanner, Theologia scholastica. Tom. IV, disp. 4, qu. 3,

dub. 3. Ingolstadii 1627, 924.
4 Joannes Praepositus, De incarnatione Verbi divini, sacra-

mentis et censuris (in tertiana partem S. Thomae), quaest. 68, art. 3,
dub. 7. Duaci 1629, 302.

' Jac. Platelius, Synopsis cursus theol. (recogn. a Franc, do
Calonne). Brugis. Tom. V, 100



über das Martyrium des Soldatentodes 121

fquamvis ea in re multum mereantur), non sunt tarnen proprie

martyres. Ita D D. communiter.
Paul Mezger, (f 1702) *: Milites contra infideles pug-

nantes, si occidantur, non consequuntur aureolam martyrii,
quia non vincunt mortem voluntarie sustinendo pro Christo,
sed potius pro viribus a se repellunt.

L. Neesen2: Sufferentia mortis fiat sine resistentia
sive sit plane voluntaria; nam per martyrium praebetur
testimonium Christo eiusqué doctrinae, qui tamquam agnus
corum tondente se obmutuit. Cuius defectu milites catholici
in bello decertantes non sunt martyres, quia resistunt hosti
volenti occidere.

Thomas ex Charmes 0. Cap.3 (f 1765): Ad
martyrium requiritur secundum : mors perpessa absque ulla
se defendendi voluntate ; quia martyrium debet esse volun-
tarium, mortis Christi tamquam ovis ad oecisionem ducti
assimilativum; hinc milites in bello religionis occisi non
:sunt veri martyres4

Der Punkt, daß der Soldatentod die notwendige causa
martyrii vermissen lasse, ist von den Theologen, wie sich
;aus den bisher angeführten Beispielen ergibt, gelegentlich
betont worden, aber nicht gerade häufig.

In originell selbständiger Weise begründet seinen
ablehnenden StandpunktG-regor von Valencia5 (1551—1603);
Tertia conditio est, ut mors non obeatur quasi ex consequenti,
ut fit, quando quis intendit aliquid aliud et praeter eius
intentionem mors sequitur. Nam ob defectum huius condi-
iiionis mors militum in bello, etiamsi propter fidei defen-
sionem occumbant, minime est martyrium.

1 P. M ezger, Theol. thom.-schol. Tom. II, tract. 4, disp. 4, art. 5,
§ 3. Augustae Vind. 1695, 40.

3 Laurentius Neesen, Theologia moralis Christiana de sacra-
mentis ad mentem Ss. Augustini et Thomae. Tract. II, dub. 14. Ant-
verpiae 1707, 47.

3 Theologia universa. Tract, de baptismo, c. 3 (2. ed. opera J.
A. Albrand, Tom VII. Parisiis 1864, 141).

* Vgl. Marinus Panger, Theol. schol. Lib. IV, disp. 1, quaest. 8.
Augustae Vind. 1732, 65 : Requiritur, ut martyrium inferatur non repugnant

i; repugnans enim non censetur mori tamquam testis Christi, sed

tamquam miles ab hoste victus.
s Gregorii de Valentia Comment, theol. Tom. III, disp. 8,

quaest. 2 (De martyrio), punct. 1. Ingolstadii 1595, 2128.



122 Die Anschauung der katholischen Theologen

Joh. Wiggers1 (1571—1639), Professor in Löwen,,
schließt sich auch dieser Meinung an: Tertio requiritur,.
quod quis non reluctetur et contra tyrannum repugnet, sed
sine resistentia sinat se interfici, Hinc milites, qui pro defen-
sione fidei et religionis christianae pugnant, licet in eius-
modi hello ab haereticis aut infidelibus occidantur, non tarnen,
ideo martyres sunt neque Ecclesia unquam tales tamquam
martyres habuit; quamvis interim multum mereantur, si
bona et pnra omnino intentione pro fide et religione id fa-
ciant. Ratio est, quia qui sic pugnando moriuntur, non
eligunt mortem perpeti pro fide, sed magis impedire, ne--

fides et religio ab aliis exterminentur, eosque potius inter-
necioni dare. Quart non per se et directe acceptant.
mortem pro fide, sed tantum aliquo modo
indirecte, quatenus se exponunt periculo mortis pro defen-
sione fidei contra infidèles ; et dum infertur, potius ex
necessitate quadam patiuntur, quia ab hoste superantur, quam,
ex volunt'aria illius acceptations. Accedit, quod exemplar
martyrii sit mors Christi Domini, qui cum malediceretur,
non maledicebat etc. Ahnliche Gedankengänge schweben
wohl auch A. Schill2 vor, wenn er meint, der Soldatentod

könne ebensowenig mit dem Martyrium auf eine
Stufegestellt werden, wie der Tod für einen Irrtum oder das
Lebensopfer einzelner für wissenschaftliche oder politische
Meinungen; denn „alle diese haben eben bei Ausübung,
ihres Berufes ihr Leben verloren, die Märtyrer haben
ihren Beruf dadurch ausgeübt, daß sie freiwillig ihr Leben
hingaben8",

1 Joannes Wiggers, Commentaria de jure et iustitia ceteris-
qne virtutibus cardinalibus. Tract, de fortitudine, c. 1, dub. 3, Lo-
vanii 1661, 792.

3 Andreas Schill, Theologische Prinzipienlehre, Paderborn
1895, 341.

2 Dieser Beweisführung gegenüber wird man geltend machen,
dürfen, daß der gewaltsame Tod allerdings zum Vollbegriff des Martyriums

notwendig ist (Ad perfectam rationem martyrii requiritur, quod
aliquis mortem sustineat propter Christum. S, Thomas, S, theol. II,
2, qu. 124, art. 4.), aber das, was vom Märtyrer primär intendiert wird,,
ist nicht der Tod, sondern die Tugendübung. Der Märtyrer sucht nicht
den Tod durch Tugendübung, sondern übt Tugênd trotz der damit
verbundenen Lebensgefahr. (Vgl. die Abhandlungen bei Vine. Lud. Gotti,.
Theologia scholastico-dogmatica. Tom. II, tract. II, qu. 1 [De voluntario],
§ 4. Venetiis 1750, 45 f.). Übrigens ist wohl mit keiner Tugendübung
die Todesgefahr so unmittelbar verbunden, wie mit der Pflichterfüllung
des Soldaten zur Kriegszeit.



über das Martyrium des Soldatentodes 123

Mehr vom apologetischen Standpunkt aus lehnt Hurte
r1 die Gleichstellung des Soldatentodes mit dem christlichen

Martyrium ab: Longe vero maius discrimen apparet
martyres inter et milites, qui fortiter pro patria pugnant
occumbuntque gloriose in pugna. Hi enim necessitate ple-
rumque coguntur, quam non nisi vel turpi fuga vel Servitute

indigna vel amissione suorum bonorum vel graves su-
beundo poenas evadere possunt; illi' vero tormenta omnia
effugëre potuissent solo verbo nutuque cum summi simul
spe lucri. Milites non sé exponunt morti certae, sed tantum
plus minusve probabili mortis periculo, cui quo animosius se
obiiciunt, eo facilius plerUmque ilio perfunguntur : martyres
vero cruciatibus horrendis certaeque morti se offerebant.
Militum mors plerumque est subita, hinc sine vehementi
dolore, martyrum vero prolixa, horrida. Isti tormenta adi-
.bant animo tranquillo, pacifico, absque ullo vindictae studio^
absque ira et feile, bene affecti vel erga iudices et tortores,
ipsis ex animo omnem condonantes iniuriam, humiles et de
sua virtute diffidentes : illi vero in pericula ruunt, ulcis-
cendi studio iraque ardentes, caeco animi impetu abrepti,
suis praefidentes viribus. Martyres nulla spe lucri moveban-
tUr; milites vero spe praedae, spe gloriae, spe honoris, spe
evadendi periculo alliciuntur; unde liquet immerito militum
fortitudinem martyrum conferri constantiae 2.

Doch finden wir unter den Anhängern der negativen
Ansicht auch Milderungsversuche und
Vermittlungsbestrebungen.

.Kardinal Prosper Lorenz Lambertini, der nachmalige
Papst Benedikt XIV., kommt auf unsere Frage einläßlicher

zu sprechen im 18. Kapitel des 3. Buches seiner
klassischen Schrift I)e servorum Dei beatificatione et bea-
torum canonizatione8. Nach seiner Anschauung kann dort
von einem christlichen Martyrium keine Rede sein, wo

1 H. Hur ter, Theologiae dogm. compendium I. Oeniponte 1876
74'. Vgl. desselben Verfassers Abhandlung: Martyrum sanguis vox
veritatis, in : Sanctorum patrum opuscula selecta. Tom. IV, 176.

3 Diese Darstellung übersieht vielleicht doch, daß auch mit dem
Soldatentod wahrhaft christliche Martyriumsgesinnung verbunden sein
kann. Freilich ist sie absque speciali Dei gratia unmöglich, ist dann
aber bei ihrem Vorhandensein ebenso ein Beweis für die Erhabenheit
und Göttlichkeit des Christentums, wie die Gesinnung der wahren un
eigentlichen Märtyrer.

3 Tom. V2, ßomae 1789, 230-252.



124 Die Anschauung der katholischen Theologen

christliche Soldaten ex aliquo fine politico kämpfen; aber
auch dort, wo inter fideles et infideles religionis causa
gekämpft wird, ist er nicht geneigt, ein wahres Martyrium
anzunehmen. Aus dem Begriff des Martyriums glaubt er
ableiten zu müssen — er drückt sich allerdings vorsichtig
aus: inferri posse videtur — opus esse, ut martyr non re-
pugnet et mortem patienter sustineat; it a ut martyr num-
quam ille dici possit, qui persecutor! se invadenti resistit
tentatque ei mortem inferre, ut se a morte liberet et in hac
contentione occiditur; licet occidatur ex odio in Christum
atque adeo pro fide Christi quodammodo pugnaverit. Im
Anschluß an ein Gutachten der Auditores Rotae im
Seligsprechungsprozeß des hl. Josaphat von Polen hebt er dann
später hervor, christianos milites, qui pugnant contra
infideles et in praelio pro religione suscepto occumbunt, nön
esse in albo martyrum describendos, cum non voluntate,
sed necessitate moriantur, quod vires non habeant. Wer
aber die Ausführungen Benedikt XIV. unbefangen und
vorurteilslos liest, wird nicht behaupten, daß seine Ansicht als
absolut und allein richtig oder gar als feststehende
Glaubenswahrheit hingestellt werden soll: Atidnonest apud
Theologos concorditer receptum. Unter Hinweis
auf S. Thomas, S. theol. II, 2, quaest. 124, art. 5 erklärt er :

Hinc videtur D. Thomas existimare, milites in bello pro
fide suscepto morientes martyres esse posse, licet pugnando
obsistant et mortem infidelibus infligere curent; quod cla-
rius exprimit idem S. Doctor in IV Sent. dist. 49, qu. 5,
art. 3, qu. 3 ad 11. Cui quidem opinioni adhaerent
Sylvius in addit. ad quaest. 96, art. 6 ad 11 ; Paludanus
in IV Sent. dist. 49, qu. 8, art. 4 in fine; S. Antoninus
3. p. Summae lit. 30, cap. 8, § 1 in fine; Cardinalis Capi-
succhius, controv. de martyr. § 12, pag. 727ss, et rursus
pag. 741; Hurtado, De vero martyr, resol. 22, § 5 et
resol. 26, § 2. Das wichtigste Beweismoment dieser Theologen

gibt Benedikt XIV. folgendermaßen wieder: Casus
non deficit a vera martyrii ratione, cum mors infligatur ex
odio adversus fidem catholicam et morientes pro fide catho-
lica mortem subeant. Nec vero obstat repugnantia.
Obstaret, si quidem pugna fieret primario ad propriam vi-
tam defendendam ; secus vero si fiat, ut prineipaliter causa
communis Ecclesiae et Veritas fidei contra inimicos defen-
•dantur, qui ex odio in Christum earn impugnant, secundario



über das Martyrium des Soldatentodes 125

autem, ut propria vita defendatur tamquam necessaria ad
praeliandum pro Ecclesia et fide Christi. Um den Gedankengang

des Kardinals Lambertini richtig zu würdigen, darf
man — wie A. Kranich1 zutreffend hervorhebt — nicht
übersehen, daß hier eine Untersuchung über die Vorbedingungen

der kirchlichen Kanonisation vorliegt und
daß Benedikt XIV. selbst zwischen einem martyrium coram
Deo und einem martyrium coram Ecclesia unterscheidet.

M ig ne2 gibt im Anschluß an den Dominikanertheologen
Johannes Vincentius Patuzzi (1700—1769) zuerst

eine verneinende Antwort auf die Frage nach dem
Martyriumscharakter des Soldatentodes, wenn er auch ihr großes
Verdienst vor Gott bereitwillig anerkennt: Cum non ag-
gressione, sed passione martyrium perficiatur,
martyres vocandi minime sunt milites, qui etiam pro' fidei de-
fensione cum pura intentione dimicant, si in eiusmodi bello
a Muhamedanis, Hebraeis, aliisque vel haereticis vel infideli-
bus occidantur. Licet enim plurimum obpiamhanc
intentionem mereantur, non. tarnen utmartyres
ab Ecclesia reputantur; quia magis quaerunt
infideles occidere, quam ab ipsis necem pati.
Dann aber fährt der Autor bezeichnenderweise fort: Nihi-
lominus non omnen resistentiam sive contrapugnationem
martyrii palmam eripere, docet D. Thomas in 4, dist. 49,
qu. 5, art, 3, ad 11, his verbis: „Cum quis propter bonum
commune" etc; ubi plane tolerantia mortis coniuncta est
iustae defensioni, quae sine aliqua aggressione non habetur.
Sed déclarât ille praeterea aggressionem non ideo fieri de-
bere, ut vita propria defendatur, sed ut fides
JesuChristi ab hostibus impugnata vindicetur,
licet eadem aggressione defensio quoque fiat
propriae vitae tamquam necessariae ad pugnandum pro
fide et Ecclesia s. Quo in casu etiam ceterae, quas pro mar-
tyrio recensuimus, conditiones deesse non debent.

1 A. Kranich, Ist Kiiegertod Märtyrertod? Braünsberg
1917, 12ff

* Theologiae c rsus completus. Tom. XI. Montrouge 1841, 1230.
3 Ähnliche Gedankengänge für einen etwas anders gelagerten,

aber doch analog zu behandelnden Fall finden sich bei Roderich de
Arriaga (Disputationes theologicae. Tom. V, tract. VI, disp. 51, sect. 4,
subsect. 2. Lugduni 1651, 623) : Respondeo tarnen, quando defensio est
tantum in causa propria et quae potest omitti sine ullo peccato,
per se loquendo non praesumi ullo modo earn suscipi affectu virtutis,



126 Di0 Anschauung der katholischen Theologen

Auch Tournely1 gibt Milderangsgründe an : In mar-
tyribus nulla intervenire debet ad vitae propriae defensionem
resistentia ; quia martyrii passio debet in adultis esse volun-
taria et mortis Christi tamquam ovis ad occisionem ducti
assimilativa. Unde milites ab haereticis aut infidelibus in
bello religionis occisi, etsi merentur plurimum, non sunt in
rigore martyres; quia dum resistendo cadunt, victi sunt
potius quam victores. Qui tarnen ex naturali mortis metu
résisteront, non vim vi repeilendo, sed lethalem ictum seu.
fuga seu interpositi obiecti ope deelinando, a martyrum
coetu non essent alieni ; quia non est haec veri nominis
resistentia, quae voluntariam mortis acceptationem excludat 2.

L. Billot lehnt indessen auch diese Milderungsversuche

ab3 : Tolerantiam dico ; in quo excluditur violenta
resistentia contra persecutorem, etiam licita et iusta, qualis-
ilia est, quae in bello a militibus opponitur. Non defuerunt
tarnen, qui dieerent, martyrum numéro accenseri eos, qui

sed potius proprii boni et commodi physici amore; et revera ita contin-
git fere semper; unde non est tunc sulficiens causa martyrii. Quando
autem Superior, Abbas, Prior etc. pro defensione commun i-
t a t is et sui iuris agit, censetur agere, ut satisfacit officio suo et
obligationi propriae; ideo motivüm tunc temporis per se est honestum
et ordinarie sub obligatione.

1 Hon. T o u r n e 1 y, Praelectiones theologicae. Tom. IV. Tracta-
tus de baptismo, c. 8, Venetiis 1749, 392.

2 Hier sei noch erwähnt Lucius Per ravis: Milites catholici
(Prompta bibliotheca. Tcm. V. Ed Migne. Parisiis 186B, 288s.), qui
pro fide adversus haereticos vel infidèles pugnando occiduntur, non
sunt proprie martyres, quia non voluntate, sed potius necessitate mortem
sustinent.. Quamvis autem taies milites propter rationem adductam
non sint proprie et rigorose martyres, si tarnen in statu gratiae
existentes pia intentione defendendi veram nostiam fidem contra hostes
eiusdem generöse militantes occidantur, summum meritum consecuti
speciali gloria coronandi ad Paradisum evolant. Der negativen
Anschauung scheint auch der Jesuitentheologe Fr. AI. Kamperger
(1638—1698) beizutreten (Quaestiones ét responsa theologica. Lib. IV,
qu. 11, art. 3. Eystadii 1717, 2!6f.), wiewohl er, nach einer gelegentlichen

Bemerkung (qui mortem sustinet propter bonum reipublicae,
ut praecise tale) zu schließen, nur den Kampf und Tod fürs
Vaterland, soweit er auf natürlichen Beweggründen beruht, im
Auge zu haben scheint.- Hier mag auch noch erwähnt werden J. B.
Heinrich, Dogmatische Theologie I2, Mainz 1881, 506: „Desgleichen
ist derjenige kein Märtyrer, der in einem, wenn auch noch so gerechten
Kampfe oder Kriege (wenn auch um des Glaubens willen") fällt. Nur
in einem uneigentlichen Sinne wurden mitunter solche Märtyrer
genannt; nie aber hat die Kirche sie als solche anerkannt."

3 Lud, Billot, De Ecclesiae sacramentis I. Bomae 1893, 210



über das Martyrium des Soldatentodes 127

in bello sacro pro causa Christi occumbunt, si aliunde mortis
acceptatio non desit ; eo quod tales, etsi resistant, non re-
sistunt ad defendendum se, aut certe, nonnisi in quantum
defensio sui eonfert ad defensionem causae sacrae, quam
tuentur. Yerum kaec sententia nequaquam vidctur admitten-
da, quia, undecumque sit resistentia, deficit realis imitatio
Christi, quae est titulus privilegiorum martyrii.

IV
Wenn wir nunmehr die Vertreter der affirmativen

Anschauung namhaft machen wollen, so sei im
voraus auf den Unterschied von bellum sacrum (Religions-
krieg, besonders Kreuzzug) und bellum iustum (gerechter
politischer Krieg) hingewiesen. Während beim „heiligen"
Krieg die causa obiectiva martyrii immer vorhanden ist,
kann sie beim „gerechten" Krieg fehlen.

Brennend wurde die Frage nach dem Martyriumscharakter

des Soldatentodes besonders durch die Kreuzzüge.

Der hl. Bernhard von Clairvaux hebt in seinem
zwischen 1132—1136 verfaßten Liber de laude novae mili-
tiae ad milites templi mit auffallender Schärfe hervor, daß
die meisten Kriege nicht als gerechte Kriege bezeichnet
werden können, weil ihr Anlaß nicht eine causa iusta ist:
Non sane inter vos aliud bella movet litesque suscitât, nisi
aut irrationabilis iracundiae motus aut inanis gloriae appe-
titus a,ut terrenae qualiscumque possessionis cupiditas (cap. 2)1.
Deswegen sei es im Interesse des ewigen Seelenheiles gefährlich,

an solchen Kriegen sich zu beteiligen: Talibus certe
ex causis neque occidere neque occumbere tutum est (cap. 2),
Quoties namque congrederis tu, qui militiam militas saecu-
larem, timendum omnino, ne aut occidas hostem quidem in
corpore, te vero in anima ; aut forte tu occidaris ab illo et
in corpore simul et in anima. Ganz anders dagegen sei es
mit dem neuen Kriegsdienst, wie ihn die Kreuzzüge
gebracht hätten: Novum militiae genus ortum nuper auditur
in terris et in illa regione, quam olim in carne praesens
visitavit Oriens ex alto (cap. 1). In einem solchen heiligen
Kriege kann jeder Soldat mit ruhigem Gewissen kämpfen
und mit noch ruhigerem Gewissen sterben: Miles Christi

1 S. Bernardi opera omnia, Vol. I, Parisiis 1719, 549ss.



128 Die Anschauung der katholischen Theologen

securus interimit, interit securior (cap. 3). Ja, Bernhard trägt
kein Bedenken, den Kreuzfahrern die Krone des Martyriums
zuzubilligen: Seeuriigitur proceditemilites etintrepidoanimo
inimicos crucis Christi propellite, certi, quia neque mors
neque vita poterunt vos separare a caritate Dei, quae est in
Christo Jesu Quam gloriosi revertuntur victores de praelio
Quam beati moriuntur martyres in praelio!
Gaude, fortis athleta, si vivis et vincis in Domino; sed magis
exsulta et gloriare, si moreris et iungeris Domino. Yita
quidem fructuosa e£ victoria gloriosa; sed utrique mors sacra
iure praeponitur. Nam si beati, qui in Domino moriuntur,
num multo magis, qui pro Domino moriuntur? Et quidem
sive in lecto, sive in bello quis moritur, pretiosa erit sine
dubio in conspectu Domini mors sanctorum eius. Ceterum
in bello tanto profecto pretiosior, quanto et gloriosior (cap. 1

und 2). Auch die Einwände, die allenfalls erhoben werden
könnten, werden kurz gestreift und zurückgewiesen : Si
percutere in gladio omnino fas non est Christiano, cur ergo
praeco Salvatoris contentos fore suis stipendiis militibus in-
dixit et non potius omnem eis militiam interdixit (cap. 3)
Es sei gar wohl möglich, christliche Geduld und Sanftmut
mit kriegerischer Tapferkeit zu verbinden : Ita denique miro
quodam ac singulari modo "cernuntur et agnis mitiores
et leonibus ferociores, ut paene dubitem, quid potius
censeam appellandos, monachos videlicet an milites,
nisi quod utrumque forsan nominarim, quibus neutrum deesse
cognoscitur, nec monachi mansuetudo nec militis
fortitudo (cap. 4). Es braucht wohl nicht eigens
hervorgehoben zu werden, daß Bernhard an den sittlichen Lebenswandel

der Kreuzfahrer hohe Anforderungen stellt. Man
braucht bloß das 4. Kapitel (De conversatione militum Christi)
zu lesen, um zu erkennen, daß das Martyrium nicht ein
Freibrief für ein sündhaftes Leben ist.

Hier mcge auch auf einige Tatsachen hingewiesen
werden, die Benedikt XIV. (De serv. Dei beat. Lib. III,
c. 18, n. 7) erwähnt: Adversus hucusque adducta opponi
posse videtur, nonnullos pios viros in classem martyrum
recensuisse milites christianos in bello pro fide morientes;
quemadmodum desumitur ex verbis episcopi Convenarum,
milites ad praelium paratos in sacra expeditione hortantis,
relatis apud Eaynaldum ad an. 1213, num. 57 : Ego vobis

testis sum et in die judicii fidejussor exisio, quia quicumque in isto



über das Martyrium des Soldatentodes 129

glorioso occubuerit hello absque ulla purgatorii poena aeterna prae-
mia consequetur, dummodo confessus sit et contritus vel sattem
firmum habeat propositum, quod statim peracto hello super peccatis,
de quibus nondum fecit confessionem, ostendet se sacerdoti; et ex
epistola S. Ludovici, regis Franciae, inserta torn, I. supra
cit. Gestorum Dei per Francos, p. 1197, ubi facta mentions
mortis Comitis Atrebatis sui fratris, qui in bello occubuerat,
sic ait: Ilium praecordialem et praeclarum fratrem nostrum recolen-
dae memoriae et Atrebatensem Gomitem temporaliter amisimus, quod
cum cordis amantadine recolimus et dolore; licet de ipso gauden-
dum sit potius quam dolendum, qaoniam pro certo credimus et
speramus, cum corona martyrn ad caelestem evolasse patriam et
ibi cum Sanctis martyribus perenniier congaudcre; cum quibus
concordat concio s. Joannis a Capistrano facta cruce signatis
fortiter pugnaturis adversus Turcas, infensissimos hostes
christiani nominis, de qua apud Wadingum ad an. 1456, in
qua martyres, qui contra Turcas pugnantes occumberent,
saepius vocat ; quibus addi potest, nonnullos episcopos una
cum aliis in Saxonia fuisse necatos a Normannis saeculo IX.
eosque habitos fuisse tamquam martyres, teste Mabillonio
in annal. Benedict, torn. 3, lib. 38, n. 40, p. 227 : Omnes
ut martyres habiti, quod in praelio contra paganos pro salute patriae
inito occubuisscnt, in ipso loco certaminis Ebbecstorfo sepulti sunt,
ibidemque conditum virginum Bcnedictinarum coenobium, quae mar~
tyrum reliquiis assiduum honorem impenderent.

Besondere Aufmerksamkeit verdient, wie sonst, so auch
in unserem Falle die Anschauung des Aquinaten. Wir
haben schon gesehen, daß selbst namhafte Vertreter der
negativen Seite (Schiara, Benedikt XIV., Migne, halbwegs
auch die Salmantizenser) den h 1. T h o m a s als der affirmativen

Richtung angehörig bezeichnen. Im großen und ganzen
allerdings wird man sagen müssen, daß zwar die älteren
Theologen, die Thomas auch zeitlich noch näher standen,
mit ihm übereinstimmten, daß aber die späteren Autoren
ihn preisgaben, oft ihn gar nicht erwähnten. Man pflegt
in der Regel von Seiten der Anhänger der negativen
Anschauung, die Äußerungen des hl. Thomas, namentlich in
seinem Sentenzenkommentar, mit Stillschweigen zu
übergehen. Daß der ehrenvolle Tod „mit der Waffe in der
Hand" schlechthin und unter allen Umständen mit einem
wahren und eigentlichen Martyrium unvereinbar sei, dieser
Gedanke ist Thomas sicher vollständig fremd. In seinem



130 Die Anschauung der katholischen Theologen

Sentenzenkommentar (IV Sent. dist. 49, qu. 5, art. 3, qu. 3,
sol. 2 ad 11 ; vgl. Suppl. qu. 96, art. 6 ad 11) erklärt Thomas
mit aller Deutlichkeit, daß jene Soldaten Märtyrer seien,
die in einem bellum sacrum für den Schutz des Christentums

gegen die den Glauben bedrohenden Feinde der Wahrheit

in den Kampf ziehen. Im 11. Einwand der quaestiun-
cula 2 wird die Behauptung aufgestellt, die Märtyrer
verdienten nicht jene akzidentelle Verherrlichung, welche die
Theologen als aureola martyrum bezeichnen. Dieser Einwand
wird folgendermaßen begründet : Bonum commune est potius
bono particulari. Sed si al i qui s pro conservatione
reipublicae moriatur in bello iusto, non debe-
tur ei aureola. Ergo etiam si occidatur pro conservatione
ffdei in seipso; et sic martyrio aureola non debetur. Dieser
Einwand wird dann in der quaestiuneula 3 folgendermaßen
gelöst: Ad undeeimum dicendum, quod etiam bonum in-
creatum excedit omne bonum creatum; unde quicumque
finis creatus, sive sit bonum commune sive bonum privatum,
non potest actui tantam bonitatem praestare, quantam finis
increatus, cum scilicet aliquid propter Deum agitur. E t
ideo cum quis propter bonum commune non re-
latum ad Christum mortem sustinet, aureolam
non meretur; sed si hoc referatur ad Christum,
aureolam merebitur et martyr erit; utpote si
rempublicam defendat ab hostium impugna-
tione, qui fidem Christi eorrumpere moliuntur,
et in tali defensionemortemsustineat. Aus einer
anderen Stelle (S. theol. II, 2, qu, 124, art, 5 ad 3) lesen
die Verteidiger des Soldatenmartyriums heraus, daß auch
die Soldaten, die in einem gerechten Krieg für die
Verteidigung des Vaterlandes im allgemeinen (pro
defensione reipublicae) sterben, die Krone des Martyriums
sich verdienen, soferne sie ihren Kampf heiligen und weihen
durch ein übernatürliches Motiv, durch eine gute Meinung.
Thomas untersucht an dieser Stelle eingehend die Frage :

Utrum sola fides sit causa martyrii. Die Antwort des Aqui-
naten ist bekannt : Omnium virtutum opera, secundum quod
referuntur in Deum, sunt quaedam protestationes fidei, per
quam nobis innotescit, quod Deus huiusmodi opera a nobis
requirit et nos pro eis rémunérât; et secundum hoc possunt
esse martyrii causa. Gegenüber dieser Auffassung wird
nun unter anderem auch der Einwand erhoben : Wenn es mög-



über das Martyrium des Soldatentodes 131

lieh wäre, daß auch eine Tugend Grund und Ursache des

Martyriums sein könnte, dann müßten in erster Linie die
Soldaten Märtyrer sein, die für das Vaterland ihr Leben
opfern : Inter alia virtutum opera ilia videntur esse potiora,
quae ordinantur ad bonum commune; quia bonum gentis
melius est, quam bonum unius hominis secundum Philo-
sophum in I. Eth. Si ergo aliquod aliud bonum esset causa
martyrii, maxime videretur, q u o d illi essent martyres,
qui pro defensione reipublicae moriuntur. Quod
Ecclesiae observatio non habet; non enimmili-
tumquiin bello iusto moriuntur, martyria cele-
brantur. Ergo sola fides videtur esse martyrii causa.
Thomas erwidert darauf: Ad tertium dicendum, quod bonum
reipublicae est praeeipuum inter bona humana. Sed bonum
divinum, quod est propria causa martyrii, est potius quam
humanum. Tarnen quia bonum humanuni potest effici
divinum, ut si referatur in Deum, ideo potest esse quod-
cumque bonum humanum martyrii causa, secundum

quod in Deum refer tu r. Obwohl Thomas den
erhobenen Einwand nicht direkt löst, kann doch über seine
Auffassung kaum ein wesentlicher Zweifel obwalten. Eine
gewissenhafte Analyse seines Gedankenganges wird zu folgendem

Resultat kommen: Zunächst macht Thomas darauf
aufmerksam, daß die Vaterlandsliebe an und für sich nur eine
natürlich sittliche Tugend ist, freilich unter den natürlich

sittlichen Tugenden die höchste (bonum reipublicae est
praeeipuum inter bona humana). Deswegen kann sie, in sich
selbst betrachtet, nicht Ursache des Martyriums sein: bonum
divinum est propria causa martyrii. Es kann aber jedes
menschliche Gut ein göttliches Gut, jede natürlich sittliche
Tugend eine übernatürliche Tugend — und deswegen auch
causa martyrii — werden, wenn ein übernatürliches Motiv
vorhanden ist. Folglich ist auch das praeeipuum inter
bona humana, das Staatswohl und die Vaterlandsliebe,
causa martyrii, secundum quod in Deum refertur1. Wenn

1 Vgl. Robert Kopp, Vaterland und Vaterlandsliebe nach der
christlichen Moral mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas
von A quin. Luzern 1915, 115: „Wer also zum Schwerte greift, um
•das Vaterland zu schützen, um Unrecht von den Mitbürgern
abzuwenden, der tut etwas sittlich Gutes, er übt wahre Vaterlandsliebe
und kann den Tod fürs Vaterland zum Martyrium
mach en, wenn er durch die gute Meinung sein Kämpfen dem Aller-

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 10



132 Die Anschauung der katholischen Theologen

in den Ausführungen des Aquinaten etwas nicht ganz klar
ist, dann ist es der Ausdruck : secundum quod in Deum
refertur. Ist das subjektiv (ex parte martyris) oder objektiv
(ex parte persecutoris) gemeint oder ist beides darunter
verstanden? Der Jesuit Roderich deArriaga1^- 1667) nimmt
folgendermaßen Stellung : Putamus dicendum illos omnes,
qui suam vitam exponunt periculo evidenti, in quo deinde
re ipsa mactantur — exponuntur inquam, ne Deum offen-
dant —, esse vere martyres. Unde si il le, qui défendit

rempublicam, id facit, quia ad id tenetur
sub peccato, non dubito ilium esse verum martyr

ein. Et in hoc sensu minimum (wenigstens!) loquitur
D. Thomas (S. theol. II, 2, qu. 124, art. 5 ad 3), dum ait
etiamdefensionem reipublicae, sireducaturad
Deum, esse causam martyrii, hoc est, si defenda-
tur respublica, ne Deus offendatur. Pateor eum
obscure loqui, quatenus non explicat, cur tarnen Ecclesia
non colat ut martyres eos, qui in bello iusto moriuntur,
prout sibi obiecerat in eodem tertio argumento, cui ibi res-
pondebat. Unde non satis videtur inteliigi, de qua direction»
in Deum loquatur. Indico tarnen, minimum eum loqui de
directione, quam nos posuimus ; quia in ea maxime ostendi-
tur amor in Deum, dum homo se tradit periculo vitae, ne
ilium offendat.

Zu den Vertretern der affirmativen Anschauung
gehören weiterhin folgende Theologen :

Raynerius von Pisa 0. Pr.2 (f 1351) untersucht
im 3. Kapitel seines Artikels De martyrio das motivum
oder die causa légitima martyrii, die darin besteht, ut
propter fidem Christi quis patiatur mortem. Dann fährt er
fort: Patitur autem quis mortem ut christianus et ut martyr

non solum uno modo, sed pluribus. Et generaliter tribus
modis: Primo enim, qui mortem tolerat pro confession©
fidei Christi, quae confessio fit per verba. Secundo qui
mortem tolerat pro quocumque bono opere faciendo propter
Christum, martyr est. Tertio qui mortem patienter tolerat

höchsten aufopfert und um Gottes "Willen in den Tod geht." Ebenso
in Divus Thomas I (1914), 464.

1 Rod. de Arriaga, Disputationes theologicae. Tom. V, tract. VI,
disp. 51, sect. 4, subsect. 2. Lugduni 1651, 622.

s Raynerius de Pisis, Pantheologia, Summa universae theologicae

veritatis. Tom. II. Brixiae 1580, 277 s.



über das Martyrium des Soldatentodes 133

pro quoeumque malo propter Christum vitando,
martyr est ; unde B. Joannis Baptistae martyrium in Eccle-
sia veneratur, qui non pro neganda fide, sed pro reprehen-
sione adulterii mortem sustinuit. Das wird nun noch näher
ausgeführt und klassifiziert : Generaliter autem aliquis martyr

efficitur octo de causis: Primo pro iustitia, ut Abel.
Secundo pro lege Dei servanda, ut Machabaei. Tertio pro
salute populi, ut Christus. Quarto pro fide Christi, ut Stepha-
nus. Quinto pro Christo, ut Innocentes. Sexto pro übertäte
et defensione Ecclesiae, ut Thomas. Septimo pro assertione
veritatis, ut Isaias, Jeremias. Octavo pro obiurgatione pec-
cati, ut Joannes Baptista. Daran schließt sich nun unmittelbar

die Frage, ob der Tod fürs Vaterland ein Martyrium
sei: Sed forte quaeres, an ille qui pro defensione reipubli-
cae moritur, debeat ut martyr ab Ecclesia venerari. Die
Antwort lautet : Respondeo et dico, quod causa propria
martyrii est bonum divinum, pro quo quis mortem patitur,
non bonum humanum. Sed si bonum humanum, pro quo
quis patitur, referatur in divinum, sive in civitate m o-
riatur sive in bello, potest esse causa martyrii. Haec
B. Thomas II, 2, quaest. 124, art. 5 in corp. et in solut, 3. arg.

Strenge Anforderungen an das Martyrium im eigentlichen

Sinne stellt der hl. Antonin1 (1389—1459); aber
trotzdem bezeichnet er den Tod eines Kreuzfahrers auf dem
Schlachtfeld als Tat, deren Lohn die aureola martyrii ist:
Tria requiruntur ad istam aureolam, scilicet poena, causa
et voluntas... Debetur ergo aureola martyrii solum
per poenam mortis. Unde patet, quod nec oboedientibus
debetur, quamvis per oboedientiam mactetur propria voluntas,
etiam si duret oboedientia usque ad mortem ; nec pauperi-
bus, quamvis moriantur mundo; nec per poenitentiam, quam-
vis poenitentes erueifigant carnem suam; nec beata Virgo,
quamvis plus doluerit quam martyr, earn habet; nec beatus
Dominicus, qui sitiebat martyrium, sicut sitit cervus ad

aquae fluvium; nec Joannes, qui calicem passionis volun-
tarie bibit; nec pueri in Camino fornacis Babylonicae; nec
Silvester, qui non ex passionibus obiit, quamvis sustinuerit
tormenta ; nec Lucretia ftomana, quae se interfecit illicite
Nec refert, utrum mors statim aut postea sequatur, dum
tarnen propter illud mors causetur vel acceleretur, unde de

1 Summa thèol. Pars III, tit. 30, c. 8, § 1. Veronae 1740, 1526s.

16*



134 Die Anschauung der katholischen Theologen

mortuis in careers vel exilio martyria celebrantur, qui huius-
modi mortes accélérasse praesumuntur Secundum, quod
requiritur ad aureolam martyrii, est causa; quia enim
testis est martyr in causa fidei pro Ecclesia, pro quocum-
que articulo fidei vel iure Ecclesiae vel quacumque virtute,
quia virtutibus desponsatur Ecclesia, Christo moriatur, vere
est martyr. Unde et B. Thomas, Cantuariensis episcopus,
qui pro iuribus Ecclesiae suae defendendis, occisus est; et
Joannes Baptista, qui propter virtutem castitatis commendan-
dam et reprehendendo Herodem de incestu decapitatus est.
Tertium, quod requiritur, est voluntas; quia si quis
dormiens aut fugiens occideretur aut sedefendens in-
vitus, martyr non est. Unde Mauritius cum sociis proiecerunt
arma, quando viderunt venire satellites ad se occidendum,
ut martyres fierent. De Innocentibus tarnen ut de martyri-
bus solemnizat Ecclesia. Et certum est, quod gaudium
speciale habent de morte propter Christum suscepta, licet non
electa, unde non est compléta in eis ratio aureolae. Qui
autem cruce signati in bello hostium Christi
pugnando pereunt, martyres fiunt, quia non se,
sedChristum etEcclesiam defendendo moriun-
tur, unde mortem nonfugiunt, sed eligunt. An
einer anderen Stelle1 nimmt der Florentiner Erzbischof das
Wort Martyrium im weiteren Sinne für gewaltsamen Tod
überhaupt (martyrium sumendo large pro morte violenta),
den auch solche erdulden können, qui ad inferna descendunt.
In diesem weiteren — man dürfte sagen : unchristlichen •—
Sinne sind Märtyrer auch diejenigen, qui occiduntur in
bellis iniustis, quae ex avaritia fiunt ; dann auch diejenigen,
qui hodie iuste bellarent. vel pro recuperanda terra sancta,
aber non observatis debitis circumstantiis.

Dionysius der Karthäuser (j- 1471) legt sicher
den Soldaten, die mit rechter Gesinnung und Disposition
an einem Kreuzzug teilnehmen, und höchstwahrscheinlich

auch jenen Soldaten, die für die Verteidigung des

Vaterlandes in einem gerechten Kriege sterben, den
Martyriumscharakter bei. Zunächst erklärt er in seiner
Summa fidei orthodoxae3 allgemein : Porro martyrium actus
est fortitudinis, quae hominem circa pericula mortis

1 Summa theol. Pars IV, tit. 3, c. 3, § 2. Veronae 1740, 79.
2 Lib. III, art. 187 (Opera omnia, Tom. 18). Monstrolii 1899, 8.



über das Martyrium des Soldatentodes 135

impavidum efficit. Quod in martyribus excellentissime pror-
sus emicnit, qui pro Christo, pro fide, pro iustitiä, usque
ad mortem pugnaverunt quodam particularibello, quo-,
niam adversariis fortissimo spiritualiter restiterunt; et fortes
facti sunt in bello per fortitudinem gratuitam, non autem
naturalem sive civile m. Bald darauf aber fährt er
fort: Bonum quoquehumanum, secundum quod
refertur ad Deum, martyrii causa consistere
potest. Deutlicher kommt er auf unsere Frage zu sprechen
in seiner Epistola ad principes catholicos (art. 10. Opera
minora, torn. 4, Tornaci 1908, 513 s): Quamvis principes
christiani debeant in omni virtute esse perfecti, aliquae
tarnen virtutes ad eos specialiter pertinent. Quarum una
est iustitiä vel (ut asserit Augustinus) amor boni
communis, ita ut bonum commune, defensionem reipu-
blicae et praesertim tuitionem fidei christianae
atque Ecelesiae concordi affectu praeferantpropriis com-
modis, immo et propriae vitae, sicque paratissimi sint ad
pugnandum et laborandum, immo et ad moriendum pro
causa ista Quarta est magnanimitas. Principis namque
potissime est animum habere paratum ad arduos actus, prae-
cipue commendabiles et magnis honoribus dignos; quales
sunt: pro bono communi, pro fidei promotione,
pro defensione Ecelesiae praeliari ac laborare
Cum igitur, iuxta praedicta, debeant principes praetactas
habere virtutes secundum gradum supremum, constat, quod
cum omni promptitudine, fortitudine, magnanimitate, pru-
dentia et iueunditate debeant inire certamina contra fidei
inimicos. Immo ad hoc eos potissime debet accendere amor
Christi, qui pro eis sanguinem fudit, Pro quo si millies
sanguinem funderent, nihil condignum ei rependerent, quo-
niam aliud est sanguis Dei, aliud sanguis hominum: aliud
dico, non secundum speciem, sed secundum dignitatem. Nec
dignus est christianus vocari, qui non paratus est pro Christo
mori. Praeterea ad idem debet eos movere magnitudo prae-
mii huius belli et certitudo salutis morientium in
eodem: quoniam talis congressus martyrio aequi-
pollet, et morientes in eo sunt martyres Christi.

Dominikus de So to 0. Pr.1 (1494 — 1560) sieht im
Soldatentod ein Martyrium, wenn eine causa fidei aut reli-

1 Dom. Soto in IV Sent. dist. 49, qu. 5, art. 2. Venetiis 1598
(Vol. II), 742.



136 Die Anschauung der katholischen Theologen

gionis vorhanden ist : Neque voluntas appetendi mortem
neque mors ipsa eidem voluntati adiuncta, nisi causa adsit
fidei aut religionis, sufficit ad martyrium. Quam vis, inquam,
vita in defensionem reipublicae aut pudicitiae aut alius cuius
fuit virtutis politicae exponatur, nisi id referatur in
fidem aut virtutem infusam, quae aut Christum
aut Deum habet pro obiecto, non censetur
martyrium. Itaque vel formaliter vel virtualiter debet
esse confessio fidei et testimonium eius ; hoc enim sonat
martyr, quod testis fidei. Beata enim Agnes, quae pro tuenda
virginitate colla gladio submisit, eo celebratur ut martyr,
quod id fecit in testimonium fidei, quia virginitatem, quam
Christo voverat, tueri voluit. — Quare quieumque mortem
subiret in testimonium alicuius virtutis, nempe ad defenden-
dum esse virtutem, dummodo fide id Christi faceret, vere
esset martyr, et pariter qui rempublicam defen-
derent, ut fidem protégeront, nempe si illam a Turcis
et infidelibus tutarentur vel ab haereticis, qui religionem
christianam subvertere contendunt. Secus, si ab alio chri-
stiano rege tamquam milites temporales illam defen-
derent; ibi enim, quamvis virtutem fortitudinis exerceant,
non subinde martyrii aureolam promerentur.

Hieronymus Medice s 0. Pr. (1569—1622),
„geschätzter Kommentator des hl. Thomas1", erklärt den Text
des Aquinaten (S. theol. II, 2, qu. 124, art 6 ad 3) folgendermaßen2:

„Bornum reipublicae est praecipuum quidem, sed
inter bona humana. Causa autem propria martyrii non est
bonum humanum, sed divinum, quod potius est quocum-
que bono humano. Quia tarnen bonum humanum potest
effici divinum, ut si referatur in Deum, ideo quodcumque
humanum bonum potest esse martyrii causa, ut in Deum
refertur. Si quis enim moriatur pro defensione
reipublicae Christianae, ut cultus divinus conser-
vetur, vel ut iustitia non violetur, vel propter
aliquid simile, eius passio habere poterit ratio-
nem martyrii."

Der am 2. Jänner 1614 im Rufe der Heiligkeit
gestorbene Theologe des Dominikanerordens P. Seraphin

1 Fr. v. P. M orgott in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon,
VIIIs, 1161.

"Fr. Hieronymus de Medicis a Camerino, Formalis
explicatio Summae theol. S. Thomae Aqu. Tom. VIII. Vici 1861, 88.



über das Martyrium des Soldatentodes 137

Capponi della Porretta1 erklärt den Text des Aquinaten
folgendermaßen: Ex quo die, quod occisi in bello pro patria
tantum, id est non referendo hoc in Deum non
sunt martyres. Et quia eorum intentio, etiamsi referrent
exterius, non est nota, ideo Ecclesia eos non vocat martyres.
Non vocat ergo illos martyres, tum quia bonum in se
•consideratum, pro quo moriuntur, non est causa mar-
tyrii, tum quia intentio eorum, qua solum posset
illud bonum fieri causa martyrii (Hier ist
deutlichst zum Ausdruck gebracht, daß durch die subjektive
Intention des Soldaten die Verteidigung des Vaterlandes
•causa martyrii wird.) non est nota certitudinaliter
Ecclesiae. Quod enim ei non sit nota, si secundum se
ilia consideretur, patet, quoniam intentionis cordis solus
Deus est cognitor. Quod autem non sit taliter (idest
certitudinaliter) ei nota, etiamsi exterius ab ipsis militibus manife-
staretur, quod referre intenderent taie bonum humanum in
Deum, probatur, quoniam possent ipsi milites, ut multis
eorum familiäre est, mentiri ; et dato, quod dicerent veri-
tatem tunc in principio belli, possent tarnen mutare postea
intentio.nem suam.

Unter den entschiedenen Verteidigern des Martyriumscharakters

des Soldatentodes nimmt einen hervorragenden
Platz ein der als Kommentator des hl. Thomas wegen seiner
„Vollständigkeit und Klarheit2" hochgeschätzte Professor
an der Universität von Douai, Franz Sylvius (1598—1649).
In seiner Erklärung zum Supplementum der theologischen
Hümme (qu&est. 96, art. 6 ad II)3 führt er aus: In respon-
sione ad undeeimum nota illos, qui in bello iusto propter
conservationem reipublicae occiduntur, non propterea esse
martyres, nisi rempublicam defendant ab illorum hostium
impugnatione, qui fidem Christi subvertere moliuntur. Qui
autem sic earn defendunt et defendendo moriuntur, coram
Deo sunt martyres et martyrum aureolam aeeipiunt,
ut post S. Thomam (hic et dicta quaest. 124, art. 5 ad 3)

1 Elucidationes formales in Summam theologicam S. Thomae de
Aquino (ad II, 2, qu. 124, art. 5), in: S. Thomae Aquinatis Summa
theologica cum commentariis Card. Cajetani et elucidationibus litter-
alibus P. Seraphini Capponi a Porretta 0. Pr., t. III, Patavii 1698, 679.

2 P. v. Loë O. Pr. in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon,
XI2, 1012.

3 P. Sylvius, Comm. in tertiana partem S. Thomae Aquinatis.
Tom. IV. Antverpiae 1714, 796.



138 Die Anschauung der katholischen Theologen

tradunt Palud.1 et Dominic, dist. 49. Nec obstat, quod milites
in bello ab hostibus fidei occisos Ecclesia non adscribat
numéro martyrium ; immo cum Phocas imperator id tentaret,
orientales episcopi restiterunt, ut videre est apud Baronium
ad 19. Aprilis. Ecclesia enim neminem sanctorum catalogo-
adscribit, nisi praevia diligenti inquisitione. Haec autem in-
quisitio non facile potest haberi de occumbentibus in bello,.
cum aliquando haeretici, schismatici aliique facinorosi
homines in bello contra infidèles decertent, non habito respecta
fidei, sed proprii commodi. — An dieser Stelle betont
also Sylvius mit aller Entschiedenheit, daß die an einem
Kreuzzug beteiligten Soldaten Märtyrer werden können.
Dagegen scheint er für andere Kriege die Möglichkeit
desMartyriums in Abrede zu stellen. Wie jedoch aus einer
anderen Stelle klar und deutlich hervorgeht, will er nicht
schlechthin leugnen, daß man auch in einem anderen
gerechten Kriege die Krone des Martyriums sich verdienen
könne, sondern will nur hervorheben, daß die conservatio
reipublicae für sich allein betrachtet noch keine hinreichende
causa martyrii christian! bildet. In seiner Erklärung zu
S. theol. II, 2, quaest. 124, art. 53 bemerkt er : -In resp.
ad. 3. adverte illos, qui pro defensione reipublicae
in bello iusto occiduntur, posse esse martyres,
si illam defendant propter Deum, amore iusti-
tiae ac legis divinae, non vero si stipendii militaris
aut praedarum intuitu, aut alia aliqua intentions vel prava
vel bonum dumtaxat humanum spectante. Es wird also hier
die Möglichkeit eines Martyriums im gerechten Krieg
von der subjektiven Intention der Kämpfenden abhängig
gemacht.

Im engen Anschluß an Sylvius behandelt unser Thema
der gelehrte Dominikaner Karl René Billuart (1685 — 1757).
Im zweiten Artikel seines Tractatus de fortitudine et vir-
tutibus ei annexis * behandelt er die auf das Martyrium be-

1 Paludanus 0. Pr. (f 1342), ein hervorragender Theologe (Doctor
egregius) und begeisterter Kreuzzugsprediger, Verfasser eines vom
hl. Antonin (Summa hist. III, Lugd. 1586,681) hochgeschätztenSentenzen-
kommentars, schrieb eine Geschichte der Kreuzzüge (Liber bellorum
Domini) und für die vom König Philipp VI. von Valois geplante
Expedition nach Palästina ein eigenes Directorium terrae sanctae.

3 Tom. III, Antverpiae 1714, 747.
3 R. Billuart, Summa S. Thomae hodiernis academiarum

moribus accomodata. V. Antrebati 1868, 134 s.



liber das Martyrium des Soldatentodes 18»

züglichen Probleme und legt sich auch die Frage vor:
Utrum sinfc martyres, qui occiduntur in bello iusto pro de-
fensione reipublicae adversus infidèles aut haereticos, qui
fidem Christi corrumpere moliuntur? Die Antwort lautet
bejahend : Besp. affirmative, modo militent non intuitu aliquo
humano, puta stipendii militaris, honoris mundani aut boni
communis praecise sine relatione ad De um, sed
ex zelo fidei et religionis christianae; quia sic occiduntur
propter Christum, et testimonium sua morte perhibent veri-
tati fidei. Ita post S. Thomam censet Sylvius in utroque
loco citato. Nun werden auch die Einwände namhaft
gemacht, die gegen diese Anschauung gewöhnlich ins Feld
geführt werden: Dices cum Lessio et Laymann: 1. Hi non
voluntate, sed necessitate victi mortem oppetunt; 2. non
gerunt similitudinem Christi patientis, qui cum pateretur, non
comminabatnr (1 Petr. 2, 28), sed tamquam ovis coram tondente
se öbmutuit (Is. 58, 7) ; 3. tales Ecclesia non colit ut
martyres. Ergo Auf diese gibt dann Billuart folgende Antwort

: Besp. ad primum, neg. ant. Si enim hi vellent ce-
dere hosti et negare fidem, non occiderentur. Ergo voluntate

mortem oppetunt non minus, quam si fugiendo
occiderentur. Ad secundum resp. eos gerere similitudinem
mortis Christi, si non quoad omnes circumstantias, sallem
quoad principale, quatenus pro veritate et virtute mortem
voluntarie sustinent, quam, si hosti cedere vellent, possent
vitare. Sic qui fugiendo tyrannum occiditur, non gerit
similitudinem mortis Christi quoad omnia, et tarnen est vere
martyr. Ad tertium neg. consequ. Hi enim possunt esse
coram Deo vere martyres, quamvis ut tales ab Ecclesia non
colantur ; quia Ecclesia neminem pro sancto habet nisi post
diligentem inquisitionem ; de oecumbentibus autem in bello
adversus infideles aut haereticos non solet instituere
inquisitionem, quia difficilior est, cum in eo plures militent vel
haeretici vel schismatici vel facinorosi aut alii ex mero mo-
tivo humano absque ullo respectu ad Deum. Nun untersucht

der Autor die Frage, ob man nicht bloß in Glaubenskriegen,

sondern auch sonst in gerechtem Kampfe zur
Verteidigung des bedrohten Staatswesens sich die Krone des
Martyriums verdienen könne. Die Antwort lautet
unentschieden, weist aber darauf hin, daß Thomas und Sylvius
allem Anschein nach in bejahendem Sinne sich entschieden
hätten : Sed utrum, qui seposita causa fidei occiduntur in



140 Die Anschauung der katholischen Theologen

bello iusto propter defensionem boni communis tantum, sint
martyres, si tarnen militent cum relationead Deum, puta
ut satisfaciant debito iustitiae legalis, qua tenentur erga
rempublicam Non ita constat. Videtur tarnen asserere Doctor
{folgt der Wortlaut von S. theol. II, 2, qu. 124, art. 5 ad 3).
Idem sentire videtur doctissimus eius interpres Sylvius
ibidem dicens illos, qui pro defensione reipublicae in bello
iusto occiduntur, posse esse martyres, si illam defendant
propter Deum ex amore iustitiae et legis divinae. Sic
enim moriuntur, ne virtutis officium deserant.

Johannes Yi guier (Yiguerius) 0. Pr., von 1527—1550
Professor der Theologie an der Universität Granada bei
Toulouse b drückt sich folgendermaßen aus : Fortis politicus
voluntarie sustinens mortem propter bonum commune, non
referendo in Deum, licet actum martyrii exerceat et
martyr politicus possit dici, non tarnen martyr simpliciter.
Dann kommen Ausführungen, die sich wörtlich an Thomas,
S. theol. II, 2, qu. 124. art. 5 anlehnen und mit der
Bemerkung schließen: Bonum humanum potest effici divinum,
si referatur in Deum; et ideo quodcumque bonum
humanum potest essemartyrii causa, secundum quod
refertur in Deum. Ich glaube, man darf oder muß den
Ausdruck „non referendo in Deum" bei unserem Autor im
subjektiven Sinne (ex parte martyris) nehmen.

Der Jesuit Roderich de Arriaga (1592—1667) hebt
ausdrücklich hervors, daß zum Zustandekommen des verum
et proprium martyrium vonseiten des Verfolgers (ex parte
infligentis) als Motiv notwendig sei odium fidei vel alterius
alicuius virtutis. Er erläutert das dann durch Beispiele : Si
(tyrannus) occidat, quia alter non vult falso iurare aut turpi
desiderio consentira etc. : in omnibus enim casibus istis alter
moritur, ne Deum offendat. Ausdrücklich hebt er dann noch
hervor: Si vero motivum tyranni sit politicum, non erit
suffieiens ad martyrium ; unde si ob crimen falso imputatum
aliquis oeciditur, non est martyr. Aber trotzdem fährt er

1 Joannes Viguerius, Institutiones ad christianam theologiam
(Ad naturalem et christianam philosophiam, maxime vero ad scholasti-
cam, quam vocant, theologiam institutiones), cap. 6, § 1, ver. 1. Ant-
verpiae 1558, 79 v.

'Rod. de Arriaga, Disputationes theologicae. Tom. VII,
Tract. II (De baptismo et confirmatione), disp. 24, sect. 7, subsect. 3.
Xiugduni 1669 244.



über das Martyrium des Soldatentodes 141

fort: Si autem quis ob i us tarn defensionem rei-
publicae (das betrachtet er also nicht bloß als motivum
politicum) moritur, fit martyr. Ausführlicher kommt
unser Autor1 in seinem Tractatus de prudentia, yirtutibus
ei annexis et fortitudine ac temperantia auf unsere Frage
zu sprechen. Zunächst gibt er als allgemeine Richtlinien für
die Bestimmung des Martyriumscharakters an : Martyrium
quaedam est species fortitudinis ; continet enim tolerantiam
fortem mortis. Addit autem, quod sit ob tuendam
Dei fidem vel, si universalius loquendum sit, ob non
committendum aliquodpeccatum, in quacumque
materia illud sit. Weiterhin bezeichnet er es im
Anschluß an Thomas von Aquin (S. theol. II, 2, qu. 124, art. 5)
als sententia communis, quae ex usu et traditione ecclesiae
omnino est certa, daß jeder actus virtutis, insofern er Tugendakt

ist, als motivum sufficiens martyrii betrachtet werden
muß. Bei der Besprechung der Einwände wird nun mit breiter
Ausführlichkeit dargelegt, daß auch der ob defensionem rei-
publicae kämpfende Soldat ein Märtyrer sein könne: Ad
hanc ultimam de milite instantiam respondetur communiter,
eum ideo excludi a ratione martyris, quod aggrediatur
hostem, volens se defenders eumque occidere.
Ad rationem vero martyrii requiri, ut mere passive se
homo habeat in sustinenda morte. Dieser Einwand
wird nun als nicht stichhältig zurückgewiesen: Verum
haec solutio reducit quaestionem ad voces t a n-
tum. Und dann fügt er temperamentvoll bei: Rogo enim,
cur apud Deum sit maioris meriti ille, qui se permittit
occidi, ne committat peccatum, quam ille, qui ne idem
peccatum committat, invadit iuste aggressorem in-
iustum, paratus etiam mori, si fortior ille alter fuerit.
Maxime autem id locum habet, quando homo sub pec-
cato obligaturad aggrediendum, id quod frequenter
contingit. Nam si iniuste quis invadat rempublicam, quilibet
ci vis teuetur sub peccato repellere, quantum poterit,
earn vim; et non satisfacit, salvando suamvitam, recedendo seu
fugiendo. Ergo si talis, advertens se exponi periculo vitae
manifesto — demus etiam eum certo scire se mactandum, si id
faciat — et tarnen, ne graviter Deum offendat non defen-
dendo suam rempublicam, velit pugnare et non fugere :

1 Tom. V, Tract. VI, disp. 51, sect. 4 (De martyrio), subsect. 1.

Lugduni 1651, 621.



142 Die Anschauung der katholischen Theologen

profecto ille tantam omnino erga Deum carita-
tem ostendet, quantam, si permisisset se statim
occidi. Ergo aeqnale meritum habebit coram
Deo. Ergo erit aeque martyr. Omnis enim, qni cogi-
tur vel mori vel peccare, et mavult mori quam peccare,
profecto iuxta omninm acceptionem martyr est. Atqui ipsum
aggredi hostem est saepe Obligatorium sub peccato hie et
nunc, ut in casu posito. Ergo, qui illud eligit, ne peccet,
martyr erit. Ergo ea ratio communis non sufficit ad exclu-
dendos milites in tali bello morientes ab aequali merito re-
spectu Dei. Cur ergo non dicendi sunt martyres?
Secundo idem clarius cernitur, si hostis directe pugnet ad
inducendam idololatriam vel haeresim ; nam tunc exponere
suam vitam in eo bello ad coërcendos idololatras et im-
pediendam illam induetionem infidelitatis, maximum habet
apud Deum meritum. In den nun folgenden Einwänden
wird zugegeben, daß ein auf dem Schlachtfeld gefallener
Soldat dem Märtyrer gleichzuachten sei, soweit das meritum

apud Deum in Betracht komme. Dann aber wird die
Behauptung aufgestellt: Da Gott an das Martyrium
verschiedene Privilegien geknüpft hat (Wirksamkeit ex opere
operato, Hinlänglichkeit der unvollkommenen Heue), so
konnte er auch die Bedingungen festsetzen, unter denen
dieses Martyrium zustande kommen sollte. Deswegen konnte
er z. B. verlangen, daß der Märtyrer den Tod erleide für
die Wahrheit des Glaubens (nicht zum Schutze des
Vaterlandes), und zwar so freiwillig, daß er sich in gar keiner
Weise zur Wehr setze. Bezüglich der Prämissen gibt Arriaga
zu: Fateor haec ita esse. Dann aber fährt er fort: At non
iudico ullo modo sufficere, ut re ipsa negemus rationem
martyrii in illis casibus, de quibus agimus. Etenim cum de
martyrio nihil sciamus, nisi forte ex eo Christi Domini loco:
„Maiorem hac dilectionem nemo habet, ut animam suam
ponat quis pro amicis suis" (Joh. 15, 13) vel ex illo: „Beati
qui persecutionem patiuntur propter iustitiam, quoniam ip-
sorum est regnum coelorum" (Matth. 5, 10): unde inferi-
mus omnem ilium, qui animam suam ponit, ne committat
ullam offensam contra Deum, esse proprium verumque mar-
tyrem. Unde, ut diximus paulo ante, etiam Ecclesia Joannem
Baptistam et Stanislaum Polonum aliosque colit ut
martyres, qui tarnen non sunt occisi ad defensionem fidei: non
videtur posse dubitari, quin etiam martyr sit, qui défendit



über das Martyrium des Soldatentodes 143

suam rempublicam, quando (iuxta dicta) tenetur in
eonscientia id faeere et, ne pe c ce t fug i e n d o
hoste m aut seoccultando, libenterseoffertmorti.
Neque obest, quod ill.e aggrediatur hostem; quia
ad hoc ipsum tenetur sub peccato; et vero ideo
praecise aggreditur, ne peceet. Non debet autem, dum se

exponit manifesto periculo mortis, privari gloria martyris,
eo quod insuper tacit id, ad quod tenetur sub peccato; quin
potius ex eo capite additur iili novus titulus martyrii. Ein
weiterer Einwand wird folgendermaßen formuliert : Qui vult
tyrannice occupare rempublicam, non facit id in odium
fidei, sed eodem plane modo, quo praedo, qui in via alium
aggreditur volens eum spoliare. Ergo qui oceiditur in tali
bello, non oceiditur in odium fidei. Patet. Nam qui iniuste
in via spoliatur et oceiditur, in omnium sententia non est
martyr. Ergo neque alter erit etiam martyr. Arriaga
erwidert darauf: Responderi tarnen potest primo non esse
necessarium, ut qui intentât mihi mortem, ' id faciat in odium
fidei. Sufficit enim, si id faciat volens per hoc me in-
ducere ad peccatum, in quacumque materia sit ; vel quod
•earn mortem infligat in odium mei bonioperis et ex
eo, quod ego meo officio satisfecerim, utin exemplo
Joannis Baptistae constat. Hoc autem contingit in casu, quo
tyrannus me occidit, eo quod ego defendo
rempublicam, ut teneor. Intentât enim tunc mortem mihi
volens me sibi consentire aut volens me non satisfacere
meo officio, prout teneor. Unde facile ad instantiam de

praedone respondetur ; etenim ille non cogit me nec
directe nec indirecte ad opus malum; nam etsi fugiam aut si
me non defendam, sed permittam me spoliari et occidi, non
peccabo. Ergo ea mors non habet titulum sufficientem
martyrii. Im weiteren Verlauf bemerkt unser Autor, daß auch
die Kriegsfreiwilligen der Krone des Martyriums
teilhaftig werden können: Hinc dicendum milites illos, qui
etiamsi non teneantur pugnare, sed possint licite domi
manere, volunt tarnen suam vitam exponere non ob lucra
aut honorem, sed ut Deo obsequium praestent,
ei inserviendo in defensione iustae causae,
satis probabiliter dici posse martyres, etiamsi se

:gerant aggrediendo. Ita videtur sentire Divus Thomas, dum
absolute loco immediate citato docet etiam defensionem
reipublicae, si ad Deum referatur, esse causam sufficientem



144 Die Anschauung der katholischen Theologen

martyrii. Refertur autem in Deum, si ponatur eo modo a
nobis declarato. Ratio etiam ea videtur esse, quod talis
vitam suam exponit pro Deo. Non enim ille solum exponit
vitam, qui vult mori, ne Deum offendat: sed multo magis,
qui earn exponit, ut faciat in obsequium Dei opus superero-
gationis. Gegenüber allen Einwänden und Schwierigkeiten,
die sich ihm in den Weg stellen, bleibt Arriaga auf seiner
Meinung bestehen. Da der Opponent noch einmal den Fragepunkt

scharf und präzis formuliert: Ergo milites, qui in
bello pro patria pugnant, erunt martyres, quia illis violenter
infligitur mors in odium, si non religionis, saltern in odium
actionis honestae, qualis est defendere suam patriam contra
invasorem iniquum? antwortet er klar und bestimmt : Res-
pondeo, si talis miles habeat earn intentionem, quam superius
diximus, probabilissime esse martyrem.

Schiara erwähnt unter den Vertretern der affirmativen
Meinung auch den Kardinal Raymundus Capisucchi
(f- 1691): Affirmative videtur respondere Divus Thomas,
quem sequitur inter recentiores Oapisucchius (Tract, de
controv. 27 de martyrio, § 12 in princ.) ; nam bonum rei-
publicae, pro quo moriuntur, si referatur in Deum, efficitur
divinum, et sic sufficiens fit causa martyrii1.

In neuerer Zeit hat A. Kranich2 unsere Frage
einläßlicher geprüft mit dem Ergebnis, „daß diese Frage
vom theologisch-dogmatischen Standpunkt weder mit einem
unbedingten Ja noch mit einem unbedingten Nein zu
beantworten ist. Es hat sich aus unseren Erörterungen ergeben,
daß die verneinende Antwort mit ihrer Begründung
nicht stichhältig ist und vor allem die Autorität des
hl. Thomas von Aquin nicht für sich, sondern gegen sich
hat. Ich glaube gerade au3 der Summa theologica des Aqui-
naten den Beweis gefuhrt zu haben, daß die Kriterien
des wahren und eigentlichen Martyriums im
Kriegertod zusammentreffen können und dann
den im Kampf für das Staatswohl fallenden
Soldaten zum Märtyrer machen. In
theoretischtheologischer oder dogmatisch-moraltheologischer Hinsicht
besteht ein begründeter Zweifel, daß Kriegertod Märtyrertod

1 Schiara, Theologia bellica. Tom. II, lib. 8, difï 23, n. 7. Ito-
mae 1703, 367.

3 A. Kranich, Ist Kriegertod Märtyrertod? Braunsberg 1917
(Sonderabdruck aus dem Erml. Pastoralblatt).



liber das Martyrium des Soldatentodes 145

sein könne, nach meiner Ansicht nicht. Hiermit ist
selbstverständlich, wie dies auch aus den vorausgehenden
Erörterungen hervorgeht, nicht gesagt, daß jeder Heldentod
ein Martyrium im eigentlichen und christlichen Sinne sei,
Die richtige sittlich-religiöse Disposition, wahre Reue über
die begangenen Sünden, wenigstens die unvollkommene
übernatürliche Reue (attritio), die Liebe Gottes (Charitas), welche,
wie der hl. Thomas sagt, die Menschen zum Martyrium
antreibt, überhaupt die praeparatio animi, die frühzeitig
anhebt und durch Erweekung von übernatürlichen Tugendakten

wie durch Gebet und Sakramentsempfang fortschreitet
und vollkommener wird, das alles muß in einem Krieger,
dessen Tod den Wert des Martyriums haben soll, sich
vereinigen ; daß ihm dies alles mit der Gnade Gottes möglich
ist, wird niemand bestreiten, der auf kirchlichem Standpunkt

steht" (p. 45 f.).
Endlich sei noch verwiesen auf ein Schriftchen des

Schreibers dieser Zeilen1. Nach einleitenden Vorbemerkungen
und Voruntersuchungen wird erklärt, daß auch derjenige
als ein Märtyrer im wahren und eigentlichen Sinne zu
betrachten sei, der für oder in Ausübung einer christlichen
Tugend eines gewaltsamen Todes sterbe". Dann wird auf

1 Michael Back), Ist der Tod fürs Vaterland ein Martyrium?
Eichstätt 1917. Sonderabdruck aus: Die christliche Schule VIII (1917),
212—250. Eine Volksausgabe erschien bei J. Pfeiffer (D. Hafner) in
München. Zustimmend äußerten sich: H.Müller in: Theologie und
Glaube IX (1917), 362f.; Fr. Diekamp in: Theologische Revue XVI
(1917), 462f. ; Joseph Pohle, Ist der Soldatentod fürs Vaterland ein
wahres Martyrium? (Heiliges Wissen. Heimatgrüße der kath. theol.
Fakultät der schlesischen Friedrich Wilhelms-Universität an ihre
Studenten im Felde. Breslau 1918, 15); Joseph Pohle, Soldatentod
und Märtyrertod. Paderborn 1918, 2. Martin Grabmann, Die
religiöse Verklärung des christlichen Soldatentodes, in : Salzburger
katholische Xirchenzeitung LVII 11917), 249—251, 257—258. Vgl. auch
Ihmels in: Theologisches Literaturblatt XL (1919), 407—409.
Ablehnend verhält sich besonders Jos. Biederlack S. J. in: Zeitschrift
für katholische Theologie XLI (1917), 766—775.

2 Vgl. Jeremias D alp on te, Compendium theologiae dogmaticae
specialis, tr. 7, art. 2, n. 822. Tridenti 1890, 571: Baptismus sanguinis
est martyrium, quod iuxta vim vocis testimonium signifieat et ex usu
ecclesiastico definitur: Perpessio mortis aut lethalis cruciatus ob ca-
tholicam fldem vel ob alicuius Christiana e virtutis exe r-
c i t i u m patienter tolerata. Ein Artikel in den „Petrus-Blättern"
VII (1918), 210—212: „Tod fürs Vaterland und Martyrium" stößt sich
an den Worten „in Ausübung einer christlichen Tugend". Ich
glaube jedoch, diese Definition aufrecht erhalten zu dürfen. Vgl. Carolus-



146 Die Anschauung der katholischen Theologen

Grund des in Patristik und Scholastik immer wiederkehrenden
Axioms: „Märtyrern non facit poena, sed causa"

nachdrücklich betont: Das, was einen gewaltsamen Tod im wahren
und formellen Sinne zum Martyrium macht, ist nicht die
Todes art und die Todesqual, sondern die Todesursache,
der Anlaß zu dem blutigen Tode. Wenn man einen
Vergleich gebrauchen wollte, so könnte man vielleicht sagen:
Die poena, die Todesstrafe, ist beim Martyrium das, was
bei den Sakramenten die Materie ist; die causa dagegen
oder die Todesursache ist mit der sakramentalen F or m zu
vergleichen1. Beide sind notwendig; ausschlaggebend,
bestimmend, determinierend ist jedoch die forma sacramenti,
bzw. die causa martyrii. Die causa martyrii kann nun wiederum

unter einem doppelten Gesichtswinkel betrachtet werden :

objektiv und subjektiv, je nachdem man den Verfolger oder
den Märtyrer ins Auge faßt. Ex parte tyranni ist sie odium
in fidem vel in opus ab ea praescriptum, ex parte martyris
dagegen fides credendorum vel agendorum. Hier ist jedoch
zu betonen, daß dieses Formalprinzip des Martyriums, wenn
auch nicht ausschließlich, so doch in erster Linie zu
beurteilen ist nicht eigentlich nach den Beweggründen des
Verfolgers, sondern nach den Motiven des Verfolgten. Trotz-

Sa r d a g n a S. J., Theologia dogmatico-polemica. Tom. VI, Tract. 6,
art. ,2, n. 380. Ratisbonae 1771, 327 : Ad martyrium requiritur acceptatio
mortis ob fidei aut alterius virtutis christianae defensionem s eu exer-
citium illatae, ex motivo honesto et supernaturali, absque volun-
tate se defendendi. Deswegen braucht man solche, die im Dienst der
Pestkranken sterben, noch nicht unbedingt als Märtyrer im wahren
und eigentlichen Sinn zu betrachten; denn diese sterben nicht eines
gewaltsamen Todes durch Angriff eines Verfolgers.

1 Sicut ad materiale martyrii requiritur, ut mors a
persecutore inferatur vel saltern causa necessaria mortis, ita ad f o r-
male martyrii requiritur, ut inferatur in odium fidei vel alicuius
ad fidei doctrinam spectantis. Vine, Lud. Got ti, Theol. schol. dogm.
Tom. III, tract. 5, quaest. 2, dub. 2, § 1. Venetiis 1750, 227. Vgl. Theologia

Wirceburgensis, Tom. V, De sacr. bapt., art. 3. Lutetiae
Parisiorum 1853, 195: Martyrium sive /xagrvgiov ex vi nominis idem
est, quod Latinis testimonium; unde martyres testes fidei sunt in Ecc-
lesia. Martyrium vero baptismi sanguinis nomen tulit, quod commu-
nius et ordinarie fuso sanguine peragatur. Definitur vero martyrium :

Perpessio mwtis vel cruciatiis lethalis pro Christi fide aut virtute christianae
fidei. Unde duo sunt de essentia martyrii : primum velut materiale,
mors ipsa vel cruciatus illativus mortis ; alterum velut formale,
mortis illius vel cruciatus illatio ex odio fidei vel propter opus aut vir-
tutem christianae fidei. Hon. Tournely, Oursus theologicus, Tom. III,
De sacr. bapt., quaest. 2, art. 2. Coloniae 1752, 192,



über das Martyrium des Soldatentodes 147

•dem aber wird man die intentio persécutons, insbesondere
mit Rücksicht auf die kirchliche Praxis, nicht schlechthin
ignorieren dürfen. Zur Feststellung eines unanfechtbaren
"Tatbestandes coram Ecclesia ist sie notwendig, wenn sie
auch coram Deo auf die Verdienstlichkeit des Martyriums
keinen Einfluß ausübt. Beim Soldatentod auf dem Schlachtfeld

ist nun sicher vorhanden die causa materialis mar-
tyrii, der gewaltsame Tod oder eine tödliche Verwundung1.
Die causa for mal is martyrii ex parte tyran ni ist
gegeben, wenn der Staat beschützt werden muß ab hostium
impugnatione, qui fidem Christi corrumpere moliuntur; die
causa formalis martyrii ex parte militis ist gegeben,
wenn der Soldat die Vaterlandsliebe als Erfüllung der christlichen

Gottes- und Nächstenliebe auffaßt2 und infolgedessen
durch sein Kämpfen und Sterben wahrhaft christliche
übernatürliche Tugend übt. Treffen alle diese Merkmale
zusammen, wie das insbesondere beim bellum sacrum der Fall
sein kanü, dann liegt — echte Martyriums g es in nung und
-Disposition vorausgesetzt — ein martyrium stricte vel
proprie dictum vor. Wie ist es aber, wenn nicht ein
religiöses, sondern ein irdisches, zeitliches, vielfach sogar ein
rein materielles Interesse das ausschlaggebende Motiv des

Krieges ist In einem solchen Falle fehlt die causa obiectiva
martyrii. Und deswegen kann von einem Martyrium im
traditionellen Sinn kaum gesprochen werden3. Aber es wird

' Vgl.PaulusMezger,Theologiathomistico-scholastica. Tom.IV,
tract. 16, disp. 24, art. 5, § 2. Augustae Vind. 1696, 237 : Cum ponitur
proxima causa mortis necessitate naturae secuturae, iam est mors
in fieri, èstque reaiis imitatio mortis Christi, dum martyr ponit
pro Christo animam suam sufferendo tormenta mortifera. Ergo iam
tunc martyrium suum operatur efiectum.

2 Es handelt sich um die intentio praedominans, die noch
ausschlaggebend sein kann, wenn auch Motive sich einschleichen, die
unvollkommen sind (Eitelkeit, Streben nach Auszeichnung, Beförderung
usw.) : Qui in fidei defensionem vitam profunderet, vere mereretur apud
Deum, quamvis ibi immisceretur aliquis affectus inanis gloriae. Ergo
actus ille prof'undendi vitam simul esset bonus et malus moraliter.
Consequentia videtur certa. Et antecedens probatur: quia praedictus
actus esset vere actus martyrii, utpote elicitus a virtute fortitudinis
in testimonium fidei; et qui ita pateretur, reciperetur ab Ecclesia ut
martyr. Ergo esset meritorius, quamvis haberet malitiam inanis gloriae
(Coll. Salmant. Cursus theol. Tom. VI, tract. 11, disp. 6, dub. 1. Parisiis

1878, 138).
3 Anders läge freilich die Sache, wenn Th. Raynaud (Sanctus

-Bruno Stylita mysticus. Punct. 7, § 3, n. 18. Lugduni 1665, IX, 37) recht

Divus Thomas VIII.(Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 11



148 Die Anschauung der katholischen Theologen

niemand leugnen wollen, daß der einzelne Soldat auch in
einem solchen Kriege Tugend, und zwar heroische Tugend,
üben kann. Der tapfere, mutvolle Kampf ist des christlichen
Soldaten Tugend und ist wahrhaft eine christliche Tugend,
wenn er aus religiösen Motiven hervorgeht1. Sicut reges-
tenentur stipendia dare militibus, ita ipsi tenentur, quid-
quid sui muneris est, praestare. Unde ex iustitia
tenentur ad actum fortitudinis, atque adeo ad non
fugiendum nec deserendum locum suum aut arcem, de qua
re habentur multae leges '. "Wenn es nun wahr ist, daß man
generatim pro quavis virtute (Corn, a Lapide, Comm. in
1 Petr. 3, 14. Parisiis 1881, XX, 329) ein christliches
Martyrium erdulden kann; wenn es weiter wahr ist, daß die
Vaterlandsliebe alle Merkmale einer christlichen Tugend
aufweisen kann, dann wird man es nicht von vorneherein als
unmöglich bezeichnen dürfen, daß derjenige ein Märtyrer
sein kann, der für die Vaterlandsliebe sein Leben hinopfert:
Quid enim gloriosius, quam pugnare et mori pro lege, pro
patria, pro Deo? (Corn, a Lap., Comm. in 1 Mach. 2, 64.
Tom. IV, 422). Man würde diesem Soldatentod sicher nicht.

hätte: Sufficit mors oppetita ex studio veritatis cuiuscumque revelatae,.
etiamsi desit persecutio in odium fidei, id quod agnos-
cunt omnino multi alibi adducti. (Anders drückt(sich der Verfasser aus
in: Metamorphosis Latronis, c. 12, n. 10. Lugduni 1B65, IX, 545.)
Auch das ist zu beachten, daß die Theologen von der Notwendigkeit
des Vorhandenseins eines persecutor vielfach nur in dem Sinne sprechen,
daß man nicht selbst Hand an sich legen darf, um Märtyrer zu werden»
Adeo autem nècessarium est ad veram rationem martyrii mortem pati
a persecutors, qui sit persona distincta, ut qui, etiam pro Christo,
seipsum occideret, martyr non esset. Vine. Lud. G o 11 i, Theo-
logia scholastico-dogmatica. Tom. Ill, tract. 5, quaesf. 2, dub. 2, § 1..

Venetiis 1750, 227. - •

1 Ludovicus Caspensis (f 1647), Cursus theologicus, torn. II,.
tract. 17, disp. 7, sect. 1. Lugduni 1613, 153: Milites peccant, si sta-
tionem et pugnam deserant, quamvis adsit evidens mortis periculum;.
ob id enim stipendia accipiunt, et ob bonum commune ad id se obli-
garunt ; quod eo magis servare tenentur, quo maius fuerit periculum.
vel inopia militum Unde non parum reipublicae et principi damnum
provenit, qui tot sumptus fecit milites sustentando et asportando absque

ulla utilitate; quare peccant mortaliter et contra
iustitiam. Der hl. Antonin (Summa theol. Pars III, tit. 4, cap. 1,
§ 6. Veronas 1740, 209) stellt an den christlichen Soldaten drei
Anforderungen: Primo, ut virtuose se habeat; secundo, ut ab illicitis
abstineat; tertio, ut bellum iustum suseipiat.

2 Fr. Suarez, Tract, de caritate, disp. 13, sect. 7, n. 2. Ed»
Berton, tom. 12. Parisiis 1858, 752.



liber das Martyrium des Soldatentodes 149

gerecht werden, wenn man ihn mit dem martyrium im-
proprie dictum, dem martyrium quotidianum, also dem
unblutigen Martyrium der Keuschheit, des Gehorsams, der
Demut, der Abtötung usw. auf eine Stufe stellen würde ;

denn die in christlichem Geiste geübte gewissenhafte
Pflichterfüllung eines auf dem Schlachtfeld gefallenen Soldaten
ist wirklich eine Pflichterfüllung usque ad sanguinem, usque
ad mortem. Es ist vorhanden die causa materialis mar-
tyrii und die ausschlaggebende1 causa formalis martyrii
ex parte militiss ; nur die causa formalis martyrii ex parte
persecutoris fehlt (wenn man nicht einfach in der Tatsache
des Kriegszustandes diese causa obiectiva finden will). Ich
möchte deswegen im Anschluß an die Terminologie bei
Benedikt XIV.1 den christlichen Soldatentod — echt christ-

1 Ratio et meritum martyrii non consistit in passione mortis,
quatenus ab alio infertur, sed quatenus a martyre
per ultroneamvirtutis patientiamsuscipitur. Dom.
So to in IV. Sent, dist, 49, qu. 5, art. 2. Venetiis 1598 (Vol. II), 740.

1 Warum sollte man von solchen Soldaten nicht auch sagen
können, was Dominicus S o t o zur Erläuterung der causa martyrii
dargelegt hat: Non tantum in protectionem virtutisaut
reipublicae sese martyres morti exponunt, verum et in defensionem
et confirmationem f i d e i, quae omnium est virtutum fundamentum,
et s p e coelestis retributionis, quae omnium obtinet praemiorum fasti-
gium, et propter caritatem Dei, quae est totius perfectionis con-
summatio, et peculiariter propter Christum ipsum, qui ut nos
a satanica tyrannide liberaret et in Dei Alios adoptaret, mortem per-
tulit cruGis (Dom. Soto in IV. Sent, dist 49, qu. 5, art. 2. Venetiis
1598 [Vol. II], 740).

3 Der Ausdruck „im Anschluß an die Terminologie bei Benedikt

XIV." ist von Biederlack (p. 770) mißverstanden worden. Damit
will und wollte nicht gesagt werden, daß meine Darlegungen sachlich

mit der Ansicht von Benedikt XIV. identisch seien oder daß „die
Definition des martyrium minus proprie dictum", wie ich sie
gegeben habe, „sich aus den Werken des Papstes" „herauslesen oder
begründen" lasse. Ich wollte damit nur gesagt haben, daß die Ausdrücke:
martyrium minus proprie dictum oder martyrium ad instar an die
Sprachweise oder Terminologie von Benedikt XIV. sich anlehnen.
Und in diesem Sinne glaube ich auch jetzt noch meine Behauptung
aufrecht halten zu dürfen. Lib. III, cap. 18, n. 7 führt der Papst
mehrere Fälle an, in denen christliche Soldaten, die in praelio contra
paganos pro salute patriae inito den Heldentod starben, als Märtyrer
betrachtet und verehrt wurden. Er erklärt aber, diese Soldaten seien
nicht pro veris martyribus gehalten worden ; es habe sich gehandelt
non de vero martyrio, sed quodammodo de martyrio, similitu-
dinario. Haec atque alia huiusmodi commode explieari possunt de

martyrio minus proprie sumpto et admitti tamquam apta ad
excitandos pugnantes, utpote a Deo operis retributionem habituros, si

11*



150 l)ie Anschauung der katholischen Theologen

liehe Gesinnung und Disposition selbstverständlich immer
vorausgesetzt— als martyrium minus proprie oder
martyrium ad instar bezeichnen. Wenn wir sagen, der
christliche Soldatentod sei ein Martyrium im weniger e'gent-
lichen Sinne, so ist damit gesagt : er ist, soweit die Gesinnung

des Soldaten in Frage kommt, ein wirkliches
Martyrium (daher martyrium proprie dictum); jedoch fehlt
eine akzidentelle Beschaffenheit, die für das Zustandekommen
des wahren und eigentlichen Martyriums zwar nicht
ausschlaggebend ist, die aber doch von der Kirche für
notwendig gehalten wird, wenn sie jemanden in feierlicher
Weise als Märtyrer verehren soll (daher martyrium minus
proprie dictum). Trotz alledem ist aber das Wesen des
Martyriums vorhanden und deswegen auch das Martyriums-
verdienst und die Martyriumsglorie.

Diese Untersuchungen hat der verdiente Breslauer
Dogmatikprofessor, Prälat Dr. Josef Pohle1, fortgeführt

pugnando contra infideles in caritate morientur. Im 11. »Kapitel
begegnen uns folgende Ausdrücke: martyrem proprie loquendo n. 3

(vere et proprie martyres n. 7 et 9, pro vero et proprio martyrio
n. 7, vere et praecise martyrem catholicum, quem ut talem veneratur
Ecclesia n. 4, martyrem stricto modo et iuxta Ecclesiae praxim n. 7,
explicite et formaliter testes et ideo per excellentiam sive antomastice
martyres n. 8), minus proprie martyria appellantur n. 7, veros
martyres non fuisse, sed instar martyrium n. 8, Mariam re vera
martyrem, proprie loquendo, dici non potuisse, sed ad summum im
proprie et per quamdam similitudinem. Meine Äußerungen über das
Martyriumsverdienst und die Martyriumsglorie hat Biederlack in einem
von mir nicht beabsichtigten Sinne aufgefaßt und deswegen bekämpft.
Ich lege diesen Ausdrücken jene Bedeutung bei, die die Kirche im
Auge hat, wenn sie von Maria sagt: Felices seusus beatae Mariae
Yirginis, qui sine morte meruerunt martyrii palmam sub cruce
Domini (Missa in festo Septem dolorum B. M. V., Communio), oder wenn
sie den heiligen Bischof Martinus (11. November in II. Vesperis ad
Magnificat) preist: O sanetissima anima, quam etsi gladius persécutons

non abstulit, palmam tarnen martyrii non amisit. Unter dieser
palma martyrii ist hier gewiß nicht jene „unwesentliche Zugabe zur
Wesenheit der himmlischen Glorie" gemeint, welche die Theologen
aureola martyrum nennen, loh erinnere noch an einen Satz bei Fr.
Suarez (Defensio fidei cath. Lib. 6, cap. 11, n. 20. Ed. Berton, torn. 24.
Parisiis 1859, 729), der zwar nicht unseren, aber doch einen ähnlich
gelagerten Fall im Auge hat: Licet dubium inter theologos sit, an
illud fidei testimonium usque ad talem mortem redditum, ad nomen
et specialem martyrii aureolam obtinendam sufficiat, certum nihilo-
minus est copiosam martyrii gloriam et mercedem illi deesse non posse

1 Joseph P ohl e, Soldatentod und Märtyrertod. Eine neue
Untersuchung mit besonderer Berücksichtung der Lehre des hl. Thomas von



über das Martyrium des Soldatentodes 151

und vertieft. Seine Anschauungen kommen vielleicht am
besten in folgenden Sätzen zum Ausdruck : „Um die
Möglichkeit des Martyriums im Kriege auf eine gesundere Basis
zu stellen, müssen wir zu den Gedanken zurückkehren, die
der hl. Thomas über das Staats wohl und die Pflicht seiner
Verteidigung gegen äußere Feinde geprägt hat. In einem
früheren Abschnitte wurde ausgiebig erörtert, daß nach der
Anschauung des Aquinaten nicht nur im Religionskrieg,
sondern auch in jedem gerechten Kriege das Staatswohl,
wenn in übernatürlicher Absicht auf Gott bezogen, den
Grund zum wahren Martyrium zu legen vermag. Weil die
übernatürlich orientierte Vaterlandsliebe, die nur eine
Erweiterung der Liebe zur Heimat und Familie darstellt, fraglos

eine christliche Tugend ist, so leuchtet ein, daß ein
mit solcher Gesinnung und Absicht erfüllter Soldat aus
einem übernatürlichen Beweggrund, also letztlich um Gottes
und Christi willen kämpft und in den Tod geht. Und das
ist es, was wir Märtyrertod vor Gott nennen" (p. 128 f.).
Bezüglich des Vorschlages, den christlichen Heldentod nicht
als martyrium proprie dictum, sondern, weil im Kriege ex
parte tyranui der Haß gegen den Glauben oder ein vom
Glauben vorgeschriebenes Werk vermißt werde, als
martyrium minus proprie zu bezeichnen, bemerkt Pohle (p. 130J) :

„Ich glaube, diese Einschränkung fallen lassen zu können,
weil im feindlichen Soldaten die Abneigung gegen das
Staatswohl des angegriffenen Teiles normalerweise immer
vorhanden ist, wenn sie auch nicht in eigentlichen Haß
auszuarten braucht."

* •»

*

Das die verschiedenen Anschauungen der Theologen
über das Martyrium des Soldatentodes. Vielleicht gilt auch
hier das Wort des Apostels (1 Thess. 5, 21): Omnia autem
probate ; quod bonum est tenete. Mich selbst haben diese
historischen Untersuchungen in der Anschauung befestigt, daß
der Tod für das Vaterland beim Vorhandensein der rechten
Gesinnung wirklich als Martyrium bezeichnet werden kann.

Aquin. Zugleich ein Beitrag zur Theorie des Martyriums. Paderborn 1918,
Vgl. F. Hartz in: Theologische Revue 18 (1919), 75—79.


	Die Anschauung der katholischen Theologen über das Martyrium des Soldatentodes [Fortsetzung]

