
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 2

Artikel: Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik
[Fortsetzung]

Autor: Klingseis, Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das aristotelische Tugendprinzip 88

DAS ARISTOTELISCHE TUGENDPRINZIP DER
RICHTIGEN MITTE IN DER SCHOLASTIK

Von Dr. RUPERT KLINGSEIS 0. S. B.

(Fortsetzung aus VIII, p, 1 — 14)

<i) Der aristotelische Charakter der Ethik Ulrichs von Strasburg
Die Ethik Ulrichs von Straßburg liegt uns vor im

6 Buche seiner theologischen Summe, der »er den Titel „De
summo bono" gegeben hat1. Sie zeigt durchwegs aristotelisches

Gepräge, indem nicht nur in seinen positiven
Ausführungen die Gedanken des Stagiriten getreu wiedergegeben
werden, sondern selbst die Anordnung des gesamten
moraltheologischen Stoffes sich der Gliederung der nikomachi-
schen Ethik unterordnet. Folgende Übersicht wird dies zeigen:

Die Lehre von der Glückseligkeit sollte laut Inhaltsangabe

des Prologs im 8. Buche zur Darstellung kommen
und so beginnt die Ethik nicht mit der Lehre vom Ziel
und der menschlichen Glückseligkeit, die bei Aristoteles
den Hauptinhalt des 1. Buches der nikomachischen Ethik
ausmachen und von der auch der Aquinate den Ausgang
seiner moralischen Erörterungen nimmt, sondern mit den
Erörterungen über die Tugend im allgemeinen, wie sie im.

1 Ulrich war Mitglied des Dominikanerordens und gleichzeitig
mit Thomas von Aquin ein Schüler Alberts des Großen. Über seine
Person und seine Werke vgl. M. Grabmann: „Studien über Ulrich von
Strnßburg11 in Zeitschrift für katholische Theologie, Jahrg. 29, 1005.
Sein bedeutendstes Werk, die theologische Summe, ist in mehreren
Handschriften erhalten. Vgl. Grabmann a. a. O., p. 318ff. Für die
Ethik wurde benützt der Kodex 819 der Erlauger Universitätsbibliothek.
Er enthält das 5. und 6. Buch der theologischen Summe und ist in
gut leserlicher, schöner Handschrift, aus dem 15. Jahrhundert stammend,
geschrieben. Die theologische Summe sollte nach Inhaltsangabe des
Prologs 8 Bücher umfassen, von denen die beiden letzten jedoch nicht
mehr zur Ausführung kamen. Über den Inhalt der vorhandenen 6 Bücher
des umfassenden Werkes vgl. Grabmann a. a. 0., p. 482 ff. Was die
Abfassungszeit betriflt, läßt eine Stelle aus liber. IV, tr. 3, cap. 9 schließen,
daß sie um das Jahr 1262 entstanden sind, vgl. Grabmann a. a. 0 p. 484.

Divus Thomas VIII. (Jahrubch für Philosophie etc. XXXV.) 7



84 Das aristotelische Tugendprinzip

2. Buche der aristotelischen Ethik niedergelegt sind. Nach
dem Kontext ist dies bei Ulrich insofern begründet, als er
im 6. Bache die Lehre vom Heiligen Geist und den ihm
zugeschriebenen Werken behandelt, zu denen auch das
Tugendleben gehört. Es soll aber, wie er eigens betont,
die Tugendlehre nach philosophischen Prinzipien, nicht vom
übernatürlichen Gesichtspunkte aus behandelt werden1. Er
beginnt mit der notwendigen Voraussetzung psychologischer
Erkenntnis für die ethische Wissenschaft und bringt dabei
Gedanken, die zum Teil noch dem 1. Buche der nikomachi-
schen Ethik entnommen sind. Die Seele mit ihren Potenzen
ist Subjekt der Tugenden und darum müsse der geistliche
Arzt die Natur der Seele und ihre Teile ebenso erkennen
wie der leibliche Arzt die Teile des Körpers, in denen er
das naturgemäße" Wohlbefinden wieder herstellen soll2.

Die psychologische Orientierung über diese Teile der
Seele geschieht ganz im Anschluß an Aristoteles. Es wird
unterschieden zwischen dem vernünftigen Teil und dem
unvernünftigen ; letzterer zerfällt wieder in zwei Teile: die
pars vegetativa, die gänzlich der Vernunft entbehrt und
hauptsächlich tätig ist, während die übrigen seelischen Tätigkeiten

ruhen, und die pars sensitiva, die fähig ist, der
Vernunft zu gehorchen und im Enthaltsamen von ihr kräftig
beherrscht wird2.

Bezüglich der pars rationalis legt Ulrich seiner Tugendlehre

eine eigenartige Auffassung der Tätigkeit des
intellects agens zugrunde, in der er sich mehr den arabischen
Aristolikern anzuschließen scheint. Er sieht in der ratio,
die er auch von der intellektuellen Natur des Menschen
unterscheidet, das eigentliche Subjekt der Tugenden und
die spezifische menschliche Seelenkraft ; die übrigen Seelen-
kräfte, zu denen er sonderbarerweise auch die intellektuelle
Natur rechnet, kommen als Subjekt der Tugenden nur
insofern in Betracht, als sie an der Vernunft teilnehmen. Die
Vernunft selbst hinwiederum nimmt am göttlichen Lichte

1 De his ergo virtutibus, secundum quod philosophi de eis trata-
verunt per principia philosophica, et non prout sunt infusae, erit
sequens sermo. Fol. 77 a.

2 Et ideo sicut medicus oportet cognoscere partes corporis, quas
vult reducere a passione innaturali ad naturam propriae complectionis,
sie et medicum spiritualein oportet scire naturam, ad quam reducitur-
anima per partes, tr. 2, c. 1. Vgl. Eth. Nik. I, 13—1102 a, 18 ff.

3 L. c. und Eth. Nik. I, 13, 1102a, 82—11026, 34.



der richtigen Mitte in der Scholastik 85

teil und wird so zu einem Abbilde dieses Lichtes ; sie
empfängt das lumen intellectuale, aber nur als einen habitus
und Besitz, nicht als die ihr eigene Substanz, Die
Vollkommenheit, die die Seele aus ihren Tugenden besitzt, hängt
darum vom Einfluß dieses (göttlichen) Lichtes ab. Von diesem
Licht schöpft der menschliche Intellekt fortwährend, heiligt
sich an ihm und teilt es in Verbindung mit seinem eigenen
Lichte der Vernunft mit, von hier ergießt es sich auf die
sinnlichen Begehrungsvermögen1. Seine weiteren Gedanken
über die Tugenden im allgemeinen berühren sich wieder
eng mit den aristotelischen Ausführungen der nikomachi-
schen Ethik. Er handelt über die Einteilung der Tugenden
in intellektuelle und ethische, über den geeigneten Hörer
der ethischen "Wissenschaft, sowie über die Entstehung der
ethischen Tugenden. Der Hörer soll das Gehörte in die Tat
umzusetzen suchen und es nicht machen wie Kranke, die
vom Arzt ihre Diät verlangen, um sie nicht zu halten2, er

1 Wir können hier auf die Psychologie Ulrichs nicht näher ein
gehen, sie verlohnt eine eigene Bearbeitung. Wir geben im folgenden
den Wortlaut der fraglichen Stelle wieder : Cum autem virtus et operatio
virtutis sit hominis secundum quod homo est, et hoc habet homo per
rationem et non per vegetativam vel sensitivam vel intellectualem
naturam, patet quod proprium et per se subjectum virtutis humanae
non est nisi ratio, ita quod alia non sunt subjecta virtutum nisi
inquantum ut dicimus participant formam rationis. Nec ei quod dixi-
mus, naturam hominis consistere in ratione obstat id, quod dicit
philosophus in 1. ethicornm, quod homo est solus intellectus, quia ipse
vocat intellectum rationem; secundum quod ipsa participatione luminis
divini effecta est imago illius luminis et excepit lumen intellectuale
dummodo ut habitum per participationem et possessum et non ut sub-
stantiam suam ; sic hoc lumen est intelligentiis. Et ideo dicit commentator

super primum ethicorum, quod anima humana non est intellee-
tualis id est cuius substantia sit purum lumen intellectuale, sed est
intellectualis id est participans hoc lumine et obumbrans ipsum propter
quod vocatur imago illius lucis quia lumen primae causae format se
ipso omnia et perfiçit. Et ideo tota perfectio animae humanae secundum
virtutes est secundum influxum huius luminis; hoc enim intellectus
adeptus et similatus et sanctus haurit continue et cum suo lumine
communicat illud rationi et ratio cum suae formae diffusione influit
ipsum appetitui sensibili et ideo antiqui philosophi bene dixerunt vir-
tutem et felicitatem convenire per quandam divinam particulam sel.
intellectum ngentem qui ex hoc quod divina particula est non secundum
substantiam deitatis, sed secundum participationem proprietatis
virtutis divinae format ad esse et bene esse divinum. Ex hoc autem quod
separatus est liber est et faeit nos dominos actuum nostrorum et ideo
haec particula est causa omnis virtutis in nobis (fol. 11b).

» L. c. Eth. Nik. II, 4, 11056, 14ff.

7*



86 Das aristotelische Tugendprinzip

soll gereift sein an Jahren oder doch an Charakter1, und den
eventuellen Mangel an eigener Einsicht durch um so größere
Bereitwilligkeit in der Hinnahme sittlicher Unterweisung
ersetzen2, weil nur der gänzlich unbrauchbar sei, der weder
selbst verständig ist noch sich von einem anderen belehren läßt.

Bezüglich der Entstehung der Moraltugenden bekämpft
er zwei falsche Ansichten : nach der einen soll sie von Gott
eingegossen werden, wie das bei den dona und übernatürlicheil

Tugenden geschieht ; durch die Gewöhnung aber soll
die Seele hiezu disponiert werden3. Wir haben schon früher
bei Wilhelm von Auxerre auf den unklaren Unterschied
zwischen dona und virtutes hingewiesen4. Unser Autor weist
diese Ansicht als unnatürlich zurück ; denn es würde so die
menschliche Natur durch die Tugend verändert statt
vervollkommnet. Eine gegenteilige Ansicht glaubt Ulrich bei
Johannes Damascenus zu finden, demzufolge die Tugend jederzeit

im Menschen in ihrer vollen Wesenheit vorhanden sein
soll, nur daß sie durch Leidenschaft niedergehalten werde ;

wird durch Übung die Leidenschaft gemäßigt,, dann könne
die Tugend aufleuchten wie der Glanz des Goldes, wenn
es vom Schmutz gereinigt ist. Dieser Auffassung tritt er
mit aristolischen Gründen entgegen. Wie der Stein niemals
gewöhnt werden kann aufwärts zu fallen und das Feuer
niemals abwärts zu brennen, weil es gegen ihre Natur
wäre, so könnte auch der Mensch, wenn er die Tugend
bereits in sich hätte, niemals gegen dieselbe, d. h. lasterhaft

handeln5. Für seine eigene Ansicht zitiert er die
aristotelische und hält sie für richtig6. Er führt sie erklärend

1 Eth. Nik. I, 3, 1095 a, 2.
2 VI, 11, 11436, 30 ff.
3 Qualiter autem virtutes generantur per consuetudinem magna

quaestio est et in qua praecipue philosophi dissentiunt. Quidam enim
dicunt virtutes totaliter venire ab extrinseco, quia sunt dona divina
et ergo effective generantur per infusionein, et per operum
consuetudinem generantur tantum dispositive

1 Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 43.
5 Hunc autem errorem bene reprobat Aristoteles in 2. ethicorum

(1103 a, 19 ff.) per hoc, quod omne, quod per naturalem formam est
determinatum et perfectum de necessitate habet consequentia illam
foipnam ita quod potior est forma quam operatio secundum ipsarn
et nulla consuetudine potest disponi ad contrarios operationes vel motus
vel loca sicut lapis numquam assuescit ferri sursum nec ignis de-
orsum

6 Ideo mea opinio, quae est Aristotelis est vera sc. quod innatum
nobis eas suscipere perficiuntur in nobis per consuetudinem.



der richtigen Mitte in der Scholastik 87

noch weiter aus und geht dann im 2, Kapitel über zur
Begriffsbestimmung der Tugend, wobei uns fast durchwegs
Gedanken aus dem 2. Buche der nikomachischen Ethik
begegnen. Ausgehend von der Tatsache, daß der Mensch durch
dieselben Handlungen gut und schlecht werden kann1 und
die Tugendhaftigkeit darum nicht von der Handlung als
solchen, sondern von ihrer Beschaffenheit abhänge, zählt
er zunächst mehrere Eigenschaften auf, die in der
tugendgemäßen Handlung nach Aristoteles sich finden2. So die
Ubereinstimmung mit der rechten Vernunft, die Beobachtung

der Mitte, das jede Handlung begleitende Sympton
der Lust usw.3. Mit dem Stagiriten stellt er auch die Tugend
vergleichend der Kunst gegenüber und betont durch die
gleiche Eigenschaft wie dieser das ausschlaggebende der
Gesinnung des Handelnden4. Nachdem er hinsichtlich des
Subjekts der Tugend schon anfangs dargelegt hat, daß sie
ihren Sitz in der Seele habe, zeigt er hier noch, das sie
weder passio noch Potenz, sondern ein habitus sei und
begnügt sich dabei mit einer knappen Wiedergabe der
aristotelischen Gedanken6. Die sittliche Güte dieses habitus
ergibt sich aus seiner Eigenschaft, die Mitte innezuhalten,
worauf wir dem Zweck unserer Abhandlung entsprechend
später eigens zurückkommen.

An die Bestimmung des Tugendbegriffes reiht
Aristoteles im 3. Buche der nikomachischen Ethik die Erörterung
über jene Begriffe, die mit dem ethischen Handeln in
unmittelbarer Beziehung stehen, wie der Begriff des Freiwilligen
und des Unfreiwilligen, der Überlegung usw. Gleich ihm
handelt nun auch Ulrich im 3. Kapitel über das voluntarium

1 Eth. Nik. II, 1, 11036, 13.
s Tr. 2, c. 2, fol. 796.
9 II, 3, 11046, 13 ö.
* Bonum autem virtutis simpliciter consistit hl operantibus et in

opere non est nisi in signo quod est effectus et hoc probatur ex hoc quod
bonum virtutis est in quinque quae omnia sunt ex parte operantis.Unum
est si sciens operatur Secundum est si eligens operatur, aliter
enim non esset opus voluntarium. Tertium est si operatur eligens
propter hoc, id est propter ipsum bonum virtutis Quartum est si
firmiter operetur quia aliter potentia operantis non esset fiimata per
habitum. Quintum est si immobi liter operetur quia aliter motus a
passione operaretur non delectabiliter. Nullum autem horum pertinet
ad bonum artis praeter primum sc. scire. L. c. vgl. II, 4, 1105a, 2G—
11056, 2.

5 L. c. und 11056, 19ff.



88 Das aristotelische Tugendprinzip

und involuntarium und daran anschließend im 4. Kapitel
über die freie Wahl (electio) und die beratende Überlegung
(consilium.) Mit Aristoteles sagt er überleitend, daß diesen
Begriffen ebenso wie der Tugend Lob und Tadel folge und
sie in inniger Beziehung zur Tugend stehen1. Der Gedankengang

der weiteren Ausführungen ist ganz aristotelisch. Er
unterscheidet eine doppelte Art des Unfreiwilligen, das was
aus Zwang und was aus Unwissenheit geschieht2. Zum Zwang
gehört auch, was aus Furcht geschieht, doch sind solche
Handlungen gemischter Natur. Er zählt vier Fälle solch
gemischt freiwilliger Handlungen auf. Dann bestreitet er
mit Aristoteles die Ansicht, daß nur das Gute freiwillig,
das Böse aber und was aus Lust geschehe, unfreiwillig sei.
Er führt hiefür die gleiche psychologische Tatsache an wie
jener, daß nämlich das Unfreiwillige mit Traurigkeit
verbunden sei, niemals aber, was aus Lust geschehe3. Bezüglich

der Unwissenheit als Ursache des Unfreiwilligen
unterscheidet er drei Arten derselben und erörtert sie großenteils

mit den Worten des Stagiriten. Am Schluß des Kapitels
bringt er eine ausführliche Definition des Freiwilligen, die
aber nur eine Zusammenfassung der ausgeführten aristotelischen

Gedanken ist4. In ähnlicher Weise sich inhaltlich
an Aristoteles anschließend, behandelt er die electio und
das consilium, weswegen wir nicht weiter auf den Gedankengang

eingehen wollen6,
Während Aristoteles über den Willen und sein Objekt

im sittlich guten und schlechten Menschen, sowie über den
Grad der Freiwilligkeit, der im bösen Menschen sich zeigt,
seine früheren Ausführungen noch erweitert, geht Ulrich

1 Nam tantam connectionem habent ad invicem voluntarium
te virtus vel Vitium, quod circa eandem materiam sunt sc. circa pas-
siones et operationes et idem habent consequens praemium sc. laudem
vel vituperium. Eth. Nik. III, 1, 11096, 30ff.

2 Vgl. Eth. Nik. III, 1, lllOaff.
3 Fol. 88«, Eth. Nik. III, 1, 11106, 11.
4 Cum autem voluntarium opponatur utrique involuntario, scitur

ex praedictis definitionibus ; nam secundum philosophum et Damas-
cenum voluntarium est cuius principium operis, principium inquam
quod ex se ipso principium est et a nullo est principium seil, voluntas
non coacta vi nec metu est in ipso seil, faciente non solum localiter
sed secundum liberum facultatis voluptatem sciente scientia certa et
determinata quia appetitus indiget oculo rationis pro duce... sciente
inquam singularia 1112«, 22ff.

s Fol. 84 und 85, vgl. Eth. Nik. III, 2, 11116, 4 ff.



der richtigen Mitte in der Scholastik 89

nunmehr zur speziellen Tugendlehre über und schickt
derselben eine allgemeine Bemerkung über die Einteilung der
Moraltugenden voraus. Ausgehend von den verschiedenen
Namen derselben, wie sie uns schon bei Bonaventura
begegneten1, und ihrer Unterscheidung in virtutes princi-
paliores und adiunctae, ordnet Ulrich die Reihenfolge der
Tugenden nach ihrem Verhältnis zu einer bestimmten Gattung
von Affekten. Sämtliche Tugenden, auch die Gerechtigkeit,
wie wir später noch sehen werden, haben nämlich Affekte
zum Gegenstand. Nach einer bei den Scholastikern im
Anschluß an Augustin geläufigen Einteilung werden dieselben
geschieden in passiones innatae und illatae, die das Objekt
der Mäßigkeit und Tapferkeit bilden. Ulrich fügt noch die
bürgerlichen Affekte, die passiones hominis, prout est animai-
civile hinzu, die Lust- und Unlustgefühle, die sich gegenüber

Reichtum und Ehren geltend machen. Sie bilden ihm
das Objekt der Gerechtigkeit. Diese Gruppierung bedeutet
aber für Ulrich nur eine allgemeine Orientierung über die
verschiedenen Tugendkategorien, die nicht hindert, daß er
in der Behandlung der einzelnen Tugenden sich getreu an
die aristotelische Reihenfolge hält2.

Er beginnt, wie Aristoteles, mit der Tapferkeit. Was
er dabei über den Gegenstand dieser Tugend sagt, über
Ziel und Grund des tapferen Verhaltens, sind ganz die
Ausführungen des Stagiriten. Ihm folgt er auch in den
Darlegungen über die Extreme der Tollkühnheit und
Furchtsamkeit, wobei er die philosophischen Gedanken durch
Beispiele aus der Heiligen Schrift erläutert Als Theologe frägt er
am Schlüsse, was über die Tollkühnheit vom theologischen

1 Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 151.
2 Aristoteles legt seiner Tugendreihe leine besondere Einteilung

zugrunde, vgl. Zeller a. a. O, p. 633; Thomas behandelt die
Moraltugenden nach dem Schema der vier Kardinaltugenden, denen die
verwandten Tugenden untergeordnet werden, teils als partes subiectivae,
als Arten der betreffenden Tugendgattung, teils als partes integrales
oder Hilfstugenden, welche den Akt der Haupttugend fördern, teils
als partes potentiales, welche nur nach Art einer Analogie mit der
Haupttugend Verwandtschaft zeigen. Unser Autor folgt ganz dem
Stagiriten und knüpft an die Tugend der Maß gkeit und Tapferkeit,
die er mit Aristoteles erörtert, verschiedene andere hauptsächlich der
stoischen Ethik entnommene Tugenden, die er, wie oben gesagt, als
Hilfstugenden der ersthin genannten auffaßt.

3 Tr. II, c. 5. Vgl. Eth. Nik. III, 6-8.



90 Das aristotelische Tugendprinzip

Standpunkt aus zu denken sei und urteilt strenge hierüber
Hierauf zählt er mit Aristoteles gewisse Verhaltungsweisen
auf, die nur fälschlich tapfer genannt werden können ; so
die bürgerliche Tapferkeit, durch die einer sich tapfer zeigt
in Gefahren, um Ehren zu erlangen und Verachtung zu
entgehen, die Tapferkeit des Soldaten, die in ihm erwächst
aus der Erkenntnis, daß man sich vor vielem unnötigerweise

fürchte, die Tapferkeit des Zornerregten, die Kraft
gibt zum Ertragen vieler Beschwerden und auch im Tiere
sich zeigt, die Tapferkeit der Zuversichtlichen, welche durch
viele Erfolge mutig geworden sind und die Tapferkeit der
Unwissenden, welche die Gefahren nicht kennen2.

Eine Digression von der nikomachischen Ethik
geschieht insofern, als er in die aristotelische Tugendlehre
auch Gedanken Oiceros über die Tugend einflicht. Es wird
an die bisher behandelte Tapferkeit eine Reihe von Tugenden
angefügt, die eine der Tapferkeit verwandte Gesinnung
zeigen, so die Hochherzigkeit (magnanimitas), von der er
eigens bemerkt, daß es nicht die aristotelische Tugend sei,,
über die er später handeln wolle; die Hochgesinntheit (magni-
ficentia), das Selbstvertrauen (fidutia), die Standhaftigkeit
(constantia) und die Geduld (patientia). Die genannten
Tugenden werden "in breiter Form dargelegt, wobei er
hauptsächlich Cicero zitiert».

Die Mäßigkeit wird in gleicher Weise in Anlehnung
an Aristoteles und Cicero behandelt'1. Mit den Stagiriten
bestimmt er das Objekt der eigentlichen Tugend der Mäßigkeit;

sie hat nicht jede beliebige Lust oder Unlust zum
Gegenstand und darum nicht jene Genüsse, die aus Empfang
von Ehren, aus der Pflege der Wissenschaft und ähnlichem
erwachsen ; auch nicht jene Genüsse, die zwar körperlich sind,
aber nur in sinnlich schönen Eindrücken bestehen»; als

1 Si autem quaeritur qualis secundum theologos sit praedicta
audatia, respondemus, quod si simpliciter sumatur tunc idem est quod
iniecere sibi manus et hoc ad homicidium reducitur ; si vere sit intuitu
auxilii divini nulla urgente necessitate tunc est tentare Deum unde
cum utrumque istorum sit contra praeceptum divinum est contra jus
naturale. Patet igitur, quod sunt gravia et valde criminalia peccata.

2 Huic vero fortitudini addit philosophus in III. eth. et in magnis
moralibus fortitudines dictas per similitudinem ad banc veram forti-
tudinem. Prima est Vgl. Eth. Nik. Ill, 8, 1116a, 1611.

2 Tr. II, c. 6 und 7.
4 C 8
5 Eth."Nik. Ill, 10, 1117 6, 81 ff.



der richtigen Mitte in der Scholastik 91

Theologe macht er hier eine Einschränkung und bemerkt,
df ß es zwar nicht die eigentliche Mäßigkeit, wohl aber die
Mäßigkeit im weiteren Sinn mit diesen Dingen zu tun habe.
Die Mäßigkeit in der eigentlichen Bedeutung des Wortes
hat jene Genüsse zum Objekt, die aus dem Tast- und
Geschmacksinn erwachsen, sie zeigt sich in den Tugenden
der castitas und frugalitas l. Auch die näheren Ausführungen
hierüber sind großenteils aristotelische Gedanken, wie die
Unterscheidung zwischen Begierden, die allen lebenden
Wesen gemeinsam sind und solchen individueller Art2, deren
Grund er mit Recht in der natürlichen Anlage und der
Gewohnheit sieht.

Der Erörterung der Extreme der Mäßigkeit fügt er
seine Abhandlung über die Virginität ein und wird durch
Betonung ihres Unterschiedes von der gänzlichen sinnlichen
Empfindungslosigkeit der aristotelischen Auffassung
gerechter als wir dies bei Wilhelm von Auvergne gesehen
habens. Die sinnliche Empfindungslosigkeit im aristotelischen

Sinne verurteilt er aus dem gleichen Grunde wie der
Stagirite als einen des Menschen unwürdigen Zustand4. Von
der Virginität gilt das nicht, wie er ausdrücklich bemerkt.
Sie Vrird vom übernatürlichen Standpunkt aus beurteilt als
eine Empfindungslosigkeit aus freiem Entschlüsse, um ein
übermenschliches, himmlisches Leben zu führen6. Mit
verschiedenen Zitaten aus Ambrosius und Augustinus handelt
er ausführlich über diese Virginität, die Art und Weise,,
wie sie leicht und schwer verletzt wird, wie sie schuldbar
und schuldlos verloren werden kann und über die Art ihrer
Wiedergewinnung6. Im Anschluß hieran spricht er vom

1 L. c. 1118a, 28ff.
3 11186, 8 ff.
3 Vgl. Divus Thoma=, Bd. VII, p. 47.
4 talis insensibilitas non est humana, nam alia animalia delee-

tantur in cibis convenientibus et non in aliis, cum tarnen non habeant
adeo subtilem discretionem convenientis et inconvenientis secundum
sensum tactus. Talis ergo bestialis est potius quam humanùs. Etil..
Nik. III, 11, 1119a, 5ff

1 Nec tarnen praedicta adversantur laudi virginitatis ; ea quae
ut diximus vera sunt secundum vitam civilem et quando talis insensibilitas

est ex natura; quando autem ex proposito attendentis ad vitam
superhumanam id est vitam coelestem et angelicam tunc facit habentem
se maiorem hominem qui sc. mundo renuntians tantum cogitat quae
divina sunt.

• Fol. 91 und 92.



92 Das aristotelische Tugendprinzip

theologischen Standpunkt aus über die verschiedenen Arten
von Verfehlungen bzw. Sünden gegen die Mäßigkeit ohne
besondere ethische Erwägungen1.

Zur nikoinachischen Ethik kehrt er wieder zurück,
wenn er im folgenden Kapitel ebenso wie Aristoteles2 einen
Vergleich anstellt zwischen den Extremen der Tapferkeit
und Mäßigkeit, näherhin zwischen Furcht und Unmäßig-
keit, und zwar mit Rücksicht auf den Grad der Freiwilligkeit

der hieraus hervorgehenden Handlungen'. Die weiteren
Ausführungen dieses Kapitels bringen verschiedene mit der
Mäßigkeit verwandte Tugenden, so die Enthaltsamkeit (con-
iinentia), die Milde (dementia), die Bescheidenheit (mode-
stia), die Strenge (austeritas), die Demut (humilitas) und
Diskretion, die in ähnlicher Art wie oben die Teiltugenden
der Tapferkeit im Anschluß an Cicero und mit vielen
Väterstellen erörtert werden,

Sein Bestreben, mit Aristoteles den Zusammenhang zu
wahren, zeigt sich klar, wenn er an seine erwähnten
Ausführungen über die Mäßigkeit die Tugend der Freigebigkeit

(liberalitas) anschließt4. Von ihr spricht er allerdings
zunächst in einem anderen Sinne als der Stagirite, indem
er sie als jene Tugend auffaßt, die dem sittlichen Verhalten
eine gewisse ungezwungene freie Natürlichkeit gibt. Doch
hat diese Auffassung der genannten Tugend keine Bedeutung

für die weiteren Erörterungen ; in diesen ist die
Freigebigkeit wieder ganz im aristotelischen Sinne aufgefaßt
als jene Tugend, die in Geldsachen die Mitte hält, im
Ausgeben und Empfangen6. Die philosophischen Darlegungen
hierüber werden nun gleich anfangs unterbrochen durch
eine Erörterung mehr moraltheologischer Art. Der Umstand
nämlich, daß das Extrem der Verschwendung häufig
hervorgeht aus Stolz und Genußsucht, gibt ihm Anlaß, den
Zusammenhang der verschiedenen Laster und in Verbindung
damit die sieben Hauptsünden zu behandeln, wobei er namentlich

Gregor als Gewährsmann anführt. Das folgende Kapitel
nimmt dann das eigentliche Thema wieder auf und hält sich
in den Grundgedanken ganz an Aristoteles. So führt er aus,

' C. 9.
2 Eth. Nik. III, 12, 1119a, 21.
3 C. 10.
4 Tr. III, c. 1.
5 Eth. Nik. IV, 1, 11196, 22.



der richtigen Mitte in der Scholastik 93

daß der Freigebige anderen lieber Gutes tun will als Gutes
von ihnen empfangen1. Es ist überhaupt dieser Tugend mehr
eigen, in der rechten Weise zu geben; im richtigen
Empfangen zeige sich eher die Gerechtigkeit. Der Freigebige
gibt aber trotz seiner Bereitwilligkeit zu schenken nicht
unvernünftig; er hält für sich und seine Familie das
Notwendige zurück und gibt den rechten Personen zur rechten
Zeit usw.2, und das aus Wohlgefallen am Guten und darum
mit Freuden. Der Freigebige wird nicht reich und jene,
die ihr Vermögen durch Erbschaft erworben haben und die
Not nicht aus Erfahrung kennen gelernt haben, sind
freigebiger als andere3. Diese Gedanken werden noch weiter
erläutert und mit Schriftstellern exemplifiziert.

Der Freigebigkeit stellt er die beiden aristotelischen
Extreme gegenüber, die Verschwendung (prodigalitas) und
das geizige Zurückhalten (illiberalitas). Er zeigt mit dem
Stagiriten u. a., daß der Verschwender besser ist als der
Geizige, weil er durch Alter und Mangel gebessert werden
könne, weil er aus Liebe zum Geben sich verfehlt und
insofern mit dem Freigebigen verwandte Züge habe4. An die
aristotelischen Gedanken über die beiden Extreme reihen
sich in den beiden folgenden Kapiteln noch weitere
Ausführungen über die Sündhaftigkeit derselben ; er betrachtet
aber die mit der illiberalitas verbundene Habsucht als die
Quelle aller jener Sünden, durch welche der Nächste in
seinem Eigentum geschädigt wird und verbindet darum mit
der Behandlung dieses Extrems der Tugend der Freigebigkeit

in mehreren Kapiteln eine ausführliche Erörterung der
verschiedenen Arten, durch welche der Mensch an Hab und
Gut beeinträchtigt werden kann. Wie er oben die
verschiedenen Sünden gegen das sechste Gebot in Verbindung
mit dem Extrem der Mäßigkeit behandelt, so bringt er hier
die mannigfachen Sünden gegen das siebente Gebot mit
den Extremen der Freigebigkeit in Verbindung und zeigt
dadurch deutlich das Bestreben, die gesamte Moral innerhalb

des Rahmens der aristotelischen Tugendlehre darzir-
legen. So handelt er über Diebstahl, Raub, Sakrileg und
ausführlich auch über das Zinsennehmen als eine besondere

1 C. 2. Eth. Nik. IV, 1, 1120 a, 10 ff.
2 L. c. und 1120a, 25 ä.
3 1120 b, 11.
4 C. 2, Eth. Nik. 112La, 20 S,



94 Das aristotelische Tugendprinzip

Art des Geizes ». Mit der Behandlung der verschiedenen Arten
der Eigentumsverletzung verbindet er auch gleich die Frage
nach der Wiedergutmachung, der Restitution, wobei er
naturgemäß vieles berührt, was wir in seinem Traktat über die
Gerechtigkeit vermuten würden2. Er handelt dann auch
über den Unterschied von Raub und Diebstahl, über das
Beutemachen im Kriege und über die Notwehr, wobei er
hauptsächlich der Zeit entsprechend den Krieg gegen die
Ungläubigen, besonders die Sarazenen im Auge hat. Kapitel YII
handelt über die Rache an zugefügtem Unrecht und ihre
Erlaubtheit, wobei er hauptsächlich Stellen aus der Heiligen
Schrift aus Augustin und Gregor anführt. Im folgenden
Kapitel VIII erörtert er die Gerichtssitzungen in der Kirche,
die Voraussetzungen zum gerechten Kriege und die
Restitutionspflicht bei ungerechtem Kriege. Er bringt dann noch
weitere juridische Angelegenheiten, mit interessantem Detail,
so über Rückgabe, von kirchlichen Gütern, die im Besitz
gekommen sind, über Ersitzung und Verjährung usw., die
hinreichenden Stoff zu eigener Bearbeitung bieten würden
und die wir entsprechend dem Charakter unserer Abhandlung

übergehen3.
Erst im Kapitel XXII nimmt Ulrich die aristotelische

Tugendreihe wieder auf mit Erörterung der Hochherzigkeit
(magnanimitas) ; bei seinem sonstigen getreuen Festhalten an
der aristotelischen Reihenfolge der Tugenden behandelt er hier
die magnanimitas vorder Prachtliebe (magnificentia), während
letztere bei Aristoteles an die Freigebigkeit sich anschließt.
Zunächst bringt Ulrich die magnanimitas mit der Demut
in Beziehung und zeigt, von Gregor und Bernhard beeinflußt,

wie sie das richtige Verhalten gegenüber der
Verachtung lehre. Dann aber schließt er sich mehr an Aristoteles
an und gibt dieser echt griechischen Tugend ähnlich wie
Thomas'1 christlichen Charakter. So liebt der Hochherzige
vornehme Abkunft, Reichtum und Macht, kurz alles, was
im -bürgerlichen Leben Ansehen gibt; er bemerkt aber mit
dem Stagiriten, daß all diese Dinge ohne Tugend den
Charakter verderben, übermütig und verächtlich gesinnt machen t

1 C. 3 und 4.
2 C. BO und 6.
5 C. 1—21, vgl. Grabmann a. a. 0., p. 491.
4 Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 279.
5 Tr. III, c. 22 und -Eth. Nik. IV, 3, 1121a, 20-11246, 1.



der richtigen Mitte in der Scholastik

Der wahrhaft Hochherzige bedarf darum für Ulrich wie für
Aristoteles der Vollkommenheit in allen Tugenden, wobei
Ulrich sich wohl das Idealbild eines Heiligen denkt. Auch
mit dem Hochherzigen im christlichen Sinne findet er es
darum vereinbar, daß der Hochherzige sich zu hoch einschätzt,
als daß er wegen Kleinigkeiten sich der Gefahr aussetzen
würde, daß er aber für die Tugend Großes erdulde1. So
nimmt er sämtliche Eigenschaften von dem Bilde, das
Aristoteles vom Hochherzigen entwirft, in sein christliches
Tugendbild herüber ; Eigenschaften, die dem christlichen
Ideal zu widersprechen scheinen, weiß er eine brauchbare
Seite abzugewinnen. Daß der Hochherzige z. B. sich der
empfangenen Wohltaten nicht erinnert, wohl aber der
gespendeten®, erklärt er durch das Wort der Schrift: Geben
ist seliger als nehmen; daß derselbe seinen eigenen würdevollen

Gang und eine gravitätische Stimme hat8, findet er
ganz dem Charakter desselben entsprechend. Auch von den
beiden Extremen dieser Tugend erhalten wir das aristotelische

Bild. Dabei findet er das Extrem der pusillanimitas,
die sich der Ehren, die ihr von Hechts wegen zukommen,
nicht für würdig hält und sich selbst unterschätzt, nicht
etwa als der christlichen Demut entsprechend, sondern geradezu

sündhaft; er hält eine Verkennung seiner selbst für
unnatürlich und unvernünftig, sofern sie alles edle Streben
unterbinde4. Die sich durch das gegenteilige Extrem
verfehlen, nennt er mit Aristoteles töricht'.

In Abhängigkeit vom Stagiriten nennt er auch noch
eine andere Tugend, die zum Objekt die Ehren hat und
die sich zur magnaniinitas verhält wie die Freigebigkeit
zur Prachtliebe. Sie hat es ihit den Ehren im allgemeinen,
nicht mit den hohen Ehren zu tun. Eine Bezeichnung für
die rechte Mitte dieses Verhaltens kennt er so wenig wie
Aristoteles und bemerkt, dai bald der Ehrliebende, bald

1 1124b, 6ff.
1 1124b, 11.
3 1125«, 12.
4 Sequitur etiam ex hoe, quod quamvis ut dicit philosophus,

talis non sit malus malitia, quae est nocumentum proximi, tarnen est
malus malitia turpitudinis sive peccati, quia contra naturam et ra-
tionem est privare se bonis, quibus dignus est et malitia nocumenti
sibi illati, quia ex tali desperatione discedunt ab operibus virtutum

s 1125«, 28.



96 Das aristotelische Tugendprinzip

der die Ehren Fliehende die Mitte innehalte und Lob
verdiene1.

Ahnlich wie bei der Hochherzigkeit gibt er auch von
der Prachtliebe (magnificentia) und ihren Extremen
hinsichtlich Objekt und Betätigungsweise ganz die aristotelische
Charakteristik, weswegen wir nicht weiter darauf eingehen
wollen 2.

Mit Aristoteles geht er nach diesen beiden Tugenden
über zur Sanftmut, jener Tugend, die als rechte Mitte der
Zorneserregungen bezeichnet wird3. Auch die ganze
Darlegung über dieselbe ist aristotelisch. Er zeigt, wie das Wort
mansuetudo weniger die rechte Mitte als einen fehlerhaften
Mangel in den Zornesäußerungen besage4 und worin das
Innehalten der Mitte beim Zorne besteht8. Das Extrem des
Jähzornes und der leidenschaftlichen Erregung verfehlt sich
in allem durch das gegenteilige Verhalten6; dabei sucht
er die aristotelische Ansicht, daß nicht alle Eigenschaften
des Jähzornes zugleich vorhanden sein können7, in seiner
Art und gemäß dem Wissen seiner Zeit physiologisch zu
begründen8. Mit Aristoteles unterscheidet er drei verschiedene

Arten zornmütiger Charaktere, die Acrocoloi (opyd.ot),
die schnell erregbar sind, die amari (ncxooi), die Verbitterten,
die ihren Zorn lange herumtragen und die difficiles (%a).£7toi)t
die Schwermütigen9, und knüpft an die aristotelische Schil-

1 Eth. Nik. IV, 4, 11256, Iff.
2 C. 23, Eth. Nik. IV, 2, 1122«, 19.
3 C 25.
4 1126a, Iff.
5 Medietas autem praedicta attenditur secundum omne genus

circumstantiarum quia non irrascitur nisi secundum quod recta ratio
secundum formam omnium circumstantiarum ordinabit ; non ergo irrascitur

nisi cum recta ratio judicat irrascendum sc. non naturae sed
culpae, et cuius rei causa sc. propter zelum justitiae nec magis nec
minus nec longiore tempore quam oportet. 1125 6, 31 ff.

6 Super abundantia autem vocatur irracundia et est excessus
secundum omnes circumstantias ; irracundus enim est qui irrascitur
quibus non oportet et in quibus causis non oportet.... vgl. 1126«, 9ff.

7 1126 «, 11.
9 Velocius enim irrascens disponitur calido velociter movente

et sie eo acuto obediente in motum ; diu autem tenens iram disponitur
duro et frigido, in quo tarnen egit calor adurendo ipsum ; sic est melancholia

quae est colera adusta et cum baec sint contraria non possunt in-
esse eidem secundum eandem complectionem.

9 IV, 5, 1126«, 13.



der richtigen Mitte in der Scholastik 97

derung derselben auch eine allerdings naive physiologische
Erklärung.

Mit den Gedanken des Stagiriten über den Zorn
verbindet er auch noch jene von Gregor und unterscheidet mit
ihm eine ira per zelum und eine ira per vitium, die er
näher erörtert.

Mit dem nächsten Kapitel geht er gleich Aristoteles
über zu den so genannten gesellschaftlichen Tugenden und
behandelt mit diesem zuerst die Freundlichkeit des
Umgangs1. Wie wir bei Thomas gesehen, hat Aristoteles den
christlichen Ethikern das sittlich Wertvolle gezeigt, das
auch in diesen echt griechischen Tugenden sich findet und
dadurch eine Änderung früherer Anschauungen bewirkt\
Auch Ulrich findet die aristotelischen Anschauungen hierüber

in seiner christlichen Tugendlehre brauchbar und legt
sie seinen Erörterungen der gesellschaftlichen Tugenden in
der bisher geschilderten Weise zugrunde. Von der Freundlichkeit

und der Art und Weise, wie sie die Mitte beachtet,
wie sie mit Hoch und Niedrig verkehrt, von ihrem Unterschied

von der eigentlichen Freundschaft und von den
verschiedenen Arten der Extreme dieser Tugend erhalten wir
wieder ganz das aristotelische Bild und es genügt darauf
zu verweisen*. Den aristotelischen Gedanken fügt er noch
eine Begründung des Tugend Charakters der Freundlichkeit
und ihrer Notwendigkeit hinzu und vergißt als Theologe
nicht, vor allem das übernatürliche Motiv, das Gebot der
Liebe, in den Vordergrund zu stellen. Aber auch vor der
Vernunft sieht er diese Tugend gerechtfertigt, sofern der
Mensch als soziales Wesen mit anderen zusammenleben muß
und dabei einer besonderen Fertigkeit bedarf, sich jedem
gegenüber in der rechten Weise zu benehmen.

Der Behandlung der Wahrhaftigkeiti schickt er eine
Erörterung des aristotelischen Wahrheitsbegriffes voraus
und zählt die verschiedenen Arten der adaequatio auf, in
der die Wahrheit gegeben ist. Die Wahrhaftigkeit selbst
und ihre Extreme werden in den Hauptzügen ebenfalls mit
Aristoteles beschrieben6. Bei letzteren betont er als Theo-

1 C. 25.
s Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 283 ff.
' C. 25, fol. 153bff. Eth. Nik. IV, 6, 11266, 11-1127«, 12,
4 C. 26.
5 Eth. Nik. IV, 7, 1127«, 23.



98 Das aristotelische Tugendprinzip

loge vor allem den lügenhaften Charakter und verbindet
darum mit der Tugend der Wahrhaftigkeit in den beiden
folgenden Kapiteln seine Erörterungen über die Arten und
die Sündhaftigkeit der Lüge, Heuchelei und Verstellung.

An die Wahrhaftigkeit schließt Aristoteles als dritte
gesellschaftliche Tugend die eutrapelia an, die Tugend des

guten Umgangs. Getreu dieser Reihenfolge wird sie auch
won Ulrich im folgenden Kapitel behandelt1. Als Theologe
glaubt er es gleichwohl rechtfertigen zu müssen, daß man
beim Umgang von einer Tugend spreche, denn er trage ja
keinen sittlichen Charakter, sei aber von sittlicher Bedeutung

mit Rücksicht auf die übrigen Tugenden, die sie
fördere. In seinen weiteren Ausführungen nähert er sich
ganz den Darlegungen des Philosophen. Mit ihm begründet
er ihre Notwendigkeit aus der Berechtigung der Erholung
und aus der Schwierigkeit, gerade in der Unterhaltung und
im Scherze die rechte Mitte zu beachten'. Zum Zwecke
<ier Erholung billigt er mit Philosophen auch die anständigen

Komödien, während die schlechten mit Recht
verboten sind'. Die Extreme dieser Tugend sind ihm mit
Aristoteles die Bomolochoi, die überall und um jeden Preis
lachen zu erregen suchen und darauf es überall abgesehen
haben4. Sie findet er vom theologischen Standpunkt aus
noch besser als die eigentlichen Spötter (derisores), die alles
lächerlich und verächtlich machen. In beiden Verhaltungsweisen

hänge die Sündhaftigkeit vom Gegenstand ab, mit
dem sie sich befassen. Ihr Gegenteil sind die duri (äjpotxoi),
die finsteren und trockenen Menschen, die weder selbst
Scherz machen noch den Scherz anderer gerne ertragen.
Diesen Fehler beurteilt er vom christlichen Standpunkt aus
milder als den ersteren.

Die Reihe der mit der Starkmut und Mäßigkeit
verknüpften Tugenden wird geschlossen mit der Scheu oder

1 C. 29.
" 1127&, 33 ff.
3 Oportet enim aliquando propter iucunditatem hominum in ludis

convitiari et convitia hominum repraesentare, siout fit in ludis comaedi-
arum et tragoediarum, qui ad requiem inventi sunt, convitium enim
est quaedam contumelia; quaedam autem contumeliae sunt adeo magnae
-quod tristitiam et odium faciunt inter conviventes et ideö a legispo-
sitoribus intendentibus cives tenere in concordia prohibitae sunt dicit.
Vgl. Eth. Nik. IV, 8, 1128a, 22.

4 1128 a, i ff.



der richtigen Mitte in der Scholastik 99

Schamhaftigkeit (verecundia), mit der auch Aristoteles die
Behandlung der im 4. Buche aufgezählten Tugenden schließt.
Mit ihm bestimmt er sie als Furcht vor Beschämung1 und
bezeichnet sie als eine Mitte, nicht aber als Tugend2,
wenngleich, wie ihm bekannt ist, manche christliche Ethiker sie
für eine solche halten ; mit ihm findet er sie bei jungen
Leuten besonders am Platze, während ältere des Schutzes
des Schamgefühles nicht bedürfen sollen3. Auch ihre
Extreme charakterisiert er mit Aristoteles.

Schon früher in Verbindung mit der liberalitas hat
Ulrich Fragen einbezogen, die das Verhalten zum Nächsten
betreffen und darum der Gerechtigkeit sich unterordnen,
wie die Verletzung des Eigentums, die Restitution usw.
Seine eigentliche Abhandlung über die Kardinaltugend der
Gerechtigkeit aber schließt Ulrich gleich Aristoteles an die
Behandlung der gesellschaftlichen Tugenden und der Scheu
an und widmet ihr einen eigenen umfangreichen Traktat,
der aber in den Hauptzügen gleichwohl wieder aristotelischen
Charakter trägt. Eingeleitet wird er wie bei Aristoteles durch
eine Erörterung der Gerechtigkeit im allgemeinen1. Er hebt
ihren Charakter als Moraltugend hervor und sagt, daß sie
es mit den Affekten zu tun habe, sofern diese die inneren
Ursachen der Handlungen sind, eine Ansicht, die Ulrich
mit seinem Lehrer Albert dem Großen gemeinsam hat5.
Freilich bemerkt er einschränkend, daß sie als bürgerliche
Tugend doch mehr die Handlung zum Gegenstande habe,
denn sie ordne die Beziehungen zum Nächsten, die nicht
mittels der inneren Affekte, sondern der äußeren Handlungen
geregelt werden. Nur das göttliche Gesetz, bemerkt er als
Theologe passend, schaue in den Beziehungen der Menschen
zu einander auch auf die Affekte, nicht aber die Begründer
des positiven Rechtes6. Sodann leitet er die verschiedenen
Arten der Gerechtigkeit gleich Aristoteles aus den
verschiedenen Arten der Ungerechtigkeit ab7 und begründet

1 Eth. Nik. IV, 9, 11286, 11.
2 Eth. Nik. II, 7, 1108«, 31.
3 11286, 16 ff.
4 Tr. IV, c. 1.
5 Vgl. Alb. M. Comm. in Eth. III, tr. 2, c. 1 und Eth. V, tr. 1,

«o. 1 : Passio enim communis non est, sed operatio solum ad communi-
tatem habet relationem.

6 Fol. 164«.
' L. c. und Eth. Nik. V, 1, 1129a, 31 ff.

Divus Thomas VIII, (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 8



100 Das aristotelische Tugendprinzip

es empirisch damit, daß uns vor einer Tugend immer
zuerst der Mangel derselben zum Bewußtsein komme.
Ungerecht ist, wer gegen das Gesetz verstößt, wer habsüchtig
ist und wer nicht gleichmäßig sich mit anderen in Vorteil

und Nachteil teilen will. Hieraus ergibt sich ihm die
Gerechtigkeit als Gesetzmäßigkeit und als Gleichheit. Die
Gerechtigkeit im ersteren Sinn besagt den Inbegriff aller
bürgerlichen Tugenden. Von ihr unterscheidet er die iustitia
generalis im theologischen Sinn, die nicht nur alle bürgerlichen

vom Gesetze vorgeschriebenen Tugenden umfasse,
sondern alles, was von Gott vorgeschrieben ist, auch jene
Tugenden, die sich mit den inneren Affekten befassen,
sowie die theologischen Tugenden. Sie erhebt er aber dann
mit-jenen Lobsprüchen, die Aristoteles seiner allgemeinen
Gerechtigkeit spendet1.

Übergehend zur speziellen Gerechtigkeit2 bringt er
zunächst eine ausführliche Einteilung derselben, vom
genetischen und ethischen Standpunkt aus. In ersterer Beziehung
ergeben sich die verschiedenen Arten des Rechtes, das
Naturrecht, das gesetzliche Recht und das Gewohnheitsrecht,

die er hauptsächlich mit Berufung auf Cicero erörtert.

In ethischer Beziehung kommen ihm jene Arten der
Gerechtigkeit in Betracht, die sich im gerechten Handeln
zeigen ; das sind aber die aristotelischen, weshalb er sich
bei ihrer Erörterung wieder ganz an den Stagiriten hält.
Was er über die distributive und kommutative Gerechtigkeit

ausführt, über die Gleichheit und die Mitte dieser
beiden Arten, sowie über die unrichtige Auffassung der
Gerechtigkeit als blcßer Wiedervergeltung, ist zum größten
Teil fast wörtlich von Aristoteles herübergenommen, so daß
es nicht notwendig ist, seine diesbezüglichen Gedanken näher
darzulegen8. Dasselbe gilt vom nächsten Kapitel ; er bringt
hier im Anschluß an Aristoteles weitere Ausführungen über
die kommutative Gerechtigkeit, wie sie im Tausch und Umsatz

sich betätigt, über die Notwendigkeit eines einheitlichen

Wertmaßes, aus dem das Geldwesen sich entwickelte,
über die Verschiedenheit der Mitte, wie sie der Gerechtigkeit

zukommt im Unterschied von jener der übrigen Moral-

1 L. c. und Eth. Nik. V, 1, 11295, 27 ff.
2 C 2
3 d 3'und Eth. Nik. V, 3-6.



der richtigen Mitte in der Scholastik 101

tilgenden1. Hierauf bringt er verschiedene Definitionen der
Gerechtigkeit, in erster Linie jene von Aristoteles und
handelt zum Schluß über die Aufgabe des Fürsten, die
Beobachtung der Gerechtigkeit zu wahren. Nicht mehr kann
er dagegen dem Stagiriten folgen, wo er über das iustum
dominativum (to deonoTixbv dtxacov xai rö narpcxov) die
Gerechtigkeit des Vaters und Fürsten handelt2. Für Aristoteles

gibt es kein Rechtsverhältnis zwischen Herrn und
Sklaven, Väter und Kind, höchstens noch zur Frau3. Das
Christentum zeigt Ulrich eine andere Auffassung und
demgemäß ein anderes Gerechtigkeitsverhältnis zwischen Herrn
und Knecht, Fürst und Untertan, Vater und Sohn, Mann
und Weib, das er mit vielen Zitaten aus der Heiligen Schrift
darlegt.

Das Schlußkapitel über die Gerechtigkeit bringt
hingegen wieder aristotelische Ausführungen. Ulrich zeigt, wie
das Gerechte, auf Grund des Naturrechtes überall ein und
dasselbe, in concreto durch Entwicklung bei verschiedenen
Völkern mannigfache Formen annimmt*, betont dann mit
Aristoteles den Unterschied zwischen materiell und formell
Unrecht tun und ergeht sich ausführlich in den vom
Stagiriten aufgeführten Möglichkeiten, wie man materiell
gerecht bzw. ungerecht handeln könne, ohne daß auch formell
eine solche Handlung vorliegt5.

In den Kapiteln 6 bis 14 handelt er über das Gebet und
die Tugend der Religiosität und ordnet so letztere gleich
Thomas als Moraltugend der Gerechtigkeit unter. Kapitel 15
handelt über den Gehorsam gegen göttliche und menschliche,

geistliche und weltliche Autorität, das folgende
Kapitel über die gratia (Eucharistia) im Sinne einer Tugend
der Danksagung. Im Anschluß hieran bringt er einen längeren
Traktat über die Wohltätigkeit, wobei er häufig Seneca „de
beneficiis" zitiert. Den ganzen Traktat über die Gerechtigkeit

schließt Ulrich mit einer Erörterung der Billigkeit
(Epikia) und versteht darunter gleich dem Stagiriten die
Fähigkeit, die allgemeinen Gesetze auf die besonderen Fälle

' C. 4, vgl. Eth. Nik. V, 5, 1133a, B—1134 a.
2 L. c. vgl. Eth. Nik. V, 6, 11346, 9ff.
3 L. c.
4 C. 5, vgl. Eth. Nik. V, 6, 11846, 18ff.
1 L, c. und Eth. Nik. V, 8—9, 1135 a, 16—1137 a, 4.

8*



102 Das aristotelische Tugendprinzip

anzuwenden1. Im gleichen Kapitel bringt er noch eine kurze
Ausführung über die Intellektualtugenden und die Bestimmung

der Mitte durch dieselben, worauf wir im folgenden
noch zurückkommen. Ohne die ganze Frage noch zu Ende
zu führen, bricht er seine moralischen Abhandlungen ab
mit den Worten: Et ideo de his habitibus specialiter restât
prosequi.

6) Die Tugend eine medietas
Der enge Anschluß Ulrichs im Aufbau seiner Tugendlehre

an die aristotelische Ethik bedingt seine Stellung zum
aristotelischen Tugendprinzip. Mehr als bei den anderen
der bisher genannten Autoren hat dasselbe bei ihm
Anerkennung und Verwendung gefunden. Es erscheint nicht,
wie bei Thomas, dem Prinzip der ratio recta untergeordnet ;

letzteres kommt wohl auch bei ihm als oberste und letzte
Norm zur Geltung, sofern es erste und oberste Eigenschaft
der sittlichen Handlung ist, daß sie mit der rechten
Vernunft übereinstimme2; aber während bei Thomas, wie wir
gesehen haben, der Begriff der recta ratio das Fundament
für seine Lehre von den Moraltugenden bildet, ist es bei
Ulrich die medietas, die als das Wesentliche an der Tugend
betont wird. Freilich entbehrt zum Teil auch gerade
dadurch Ulrichs Tugendlehre jener straffen Einheit und klaren
Begründung, die man wie in allen Schriften so auch in der
Moral des Aquinaten bewundern muß.

In der allgemeinen Begriffsbestimmung der Tugend als
einer medietas hält sich Ulrich, wie oben erwähnt, an die
diesbezüglichen Ausführungen im 2. Buche der nikomachischen
Ethik. Zur Rechtfertigung der Verknüpfung des Gedankens
der Mitte mit dem Wesen der Moraltugend verweist er ähnlich

wie Thomas und auf Grund der Ausführungen des
Stagiriten3 auf das Moment der Teilbarkeit, das im Objekt
der Moraltugend, in der Lust und Unlust sich findet und
das er gegeben sieht in den verschiedenen Umständen, die
den Tugendakt begleiten und deren Mißachtung bald als
ein Zuviel bald als ein Zuwenig dieses Aktes sich herausstellt4.
Für die Tugendnorm der Mitte spricht nach Ulrich ferner
ihre Natürlichkeit, sofern in der Natur sich weder Überfluß

' C. 28, vgl. Eth. Nik. V, 9, 11876, 18.
2 Tr. II, c. 2, fol. 796.
3 Eth. Nik. II, 6, 11066, 21 ff.
1 Tr. II, c. 2, fol, 81a.



der richtigen Mitte in der Scholastik 108

noch Mangel finde; deshalb sei sie auch verhältnismäßig
leicht zu beobachten. Er glaubt die menschliche Natur
durch eine keimhafte Anlage geradezu eingestellt für das
harmonische Mittelmaß, das durch die Tugend ausgeprägt
werden soll1. Diese Eigenschaft; der Mitte wird sodann
näherhin dargelegt mittels der schon bei früheren Autoren
wiederholt erwähnten ' termini des medium rei und medium
rationis, die er an Hand der aristotelischen Beispiele
erläutert2. Hinsichtlich der Tragweite des Prinzips der Mitte
bemerkt er gleichfalls mit dem Stagiriten einschränkend,
daß von einer Mitte nicht gesprochen werden kann in den
Dingen, die ihrer ganzen Aatur nach schlecht sind8. Auch
jene Erläuterungen des Philosophen, die dieser im 8. und
9. Kapitel an sein Prinzip anknüpft, macht sich Ulrich zu
eigen. Er bespricht den Gegensatz der Extreme untereinander

und jenen zur vernunftgemäßen Mitte, die Gründe, weshalb

bald das eine, bald das andere Extrem der tugendgemäßen
Mitte näher sei, zieht daraus die gleichen Folgerungen wie
Aristoteles betreffs des Auffindens der rechten Mitte4.
Beschwichtigend bemerkt er auch am Schlüsse mit Rücksicht
auf die Schwierigkeit, mit der sich manchmal die rechte
Mitte finden lasse, daß der noch nicht' tadelhaft sei, der
nur ein wenig von der rechten Mitte abweiche5 und
bezeichnet dies vom theologischen Standpunkt aus als eine
läßliche Sünde.

Auf das Zusammenwirken von Intellektual- und
Moraltugend bei Bestimmung der Mitte kommt Ulnich, wie oben
bemerkt, am Schlüsse seiner umfangreichen Moral zusprechen.
Er folgt auch hier dem Gedankengang des 6. Buches der
nikomachischen Ethik und ergeht sich mit Aristoteles zunächst
über die weitere Differenzierungsmöglichkeit des vernünftigen
Seelenteiles sowie über das Zusammenwirken der verschiedenen

Seelenkräfte untereinander8. Da, wie schon ange-
1 Tr. II, c. 2, fol. 79 a. Cum in omnibus moralibus medium deter-

minetur ad nos, oportet aliquod esse in nobis, quod sit mensura
medii; nihil autem mensuratur nisi per aliquod primum et simpli-
cissimum suae naturae. In nobis ergo est aliquod primum et simpli-
cissimum de natura medii virtutis et hoc est per quod innati sumus
suscipere virtutes.

* L. c.
a Fol. 816, vgl. Eth. Nik. II, 6, 1107 a, 8.
* Fol. 816 und 82a. Vgl. Eth. Nik. 11086 11-11096, 18.
' 11096, 18.
6 Tr. IV, c. 28, fol. 247 a ff. Eth. Nik. VI, 1, 1139 a, Iff.



104 Das aristotelische Tugendprinzip

deutet, dieser Abschnitt nicht mehr vollendet wurde, kam
Ulrich auch bei unserer Frage zu keinem endgültigen
Resultat. Er weist zwar hin auf die Abhängigkeit der
Moraltugenden von den Intellektualtugenden in der Bestimmung
der rechten Mitte*, sofern er aber dabei zur freien
Entscheidung für einen Tugendakt nicht nur die Mitwirkung
der praktischen Vernunft, sondern auch die Moraltugend
selbst als notwendige Bedingung voraussetzt2, kommt er
in dem uns vorliegenden Teile zu keiner Lösung des obigen,
dem Stagiriten vorgeworfenen Widerspruches. Daß er sich
aber von Thomas in seiner Ansicht nicht allzuweit
entfernen dürfte, ist anzunehmen mit Rücksicht auf seine
Ausführungen über die Teilnahme des menschlichen Verstandes
am göttlichen Lichte3, eine von anderen Autoren oft bildlich

gebrauchte Wendung zur Bezeichnung der Synderesis1,
wobei sich freilich bei unserem Autor auch arabischer Einfluß

geltend macht.
Was die spezielle Anwendung des Gedankens der Mitte

bei Behandlung der einzelnen Tugenden betrifft, beherrscht
er in gewissem Sinne die gesamte Moral Ulrichs. Jede der
vielen von ihm behandelten Tugenden, wird wie bei
Aristoteles als ein mittleres zwischen zwei fehlerhaften Extremen
beträchtet und jeder dementsprechend zwei Laster unter
dem Gesichtspunkt des Übermaßes und Mangels zur Seite
gestellt. Dies ist nicht nur bei jenen Tugenden der Fall,
die Ulrich von der aristotelischen Ethik herübergenommen
hat, auch jene Teiltugenden der Mäßigkeit und Tapferkeit,
die er anderen Autoren, namentlich Cicero entlehnt, treten
uns in dieser Form entgegen. Selbst die christliche Tugend
der Demut wird mit dem Prinzip der Mitte verbunden und
ihr ein Extrem fehlerhafter, übergroßer Demut gegenübergestellt6.

In seiner ausführlichen Klassifikation des
sittlichen Verhaltens unterscheidet er diese übergroße Demut

1 Medium moralium virtutum non potest determinari nisi per
virtutes intellectuales ; medio autem non determinate nulla virtus habet
virtutis ralionem.

2 E lectio enim est appetitus consiliativus, consilium autem non
est sine mente practica, et cum consilium non sit nisi operabilium
per nos et omnia talia reducuntur ad moralem habitum, patet quod
electio non est sine mente practica nec etiam sine habitu morali.

3 Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 272.
1 Vgl. Bonav. Sent. II, d. 39, art. 2, q. 1 concl.
1 Tr. II, c. 10.



der richtigen Mitte in der Scholastik 105

auch von der pusillanimitas, die er als Extrem der
Hochherzigkeit verurteilt1 und die sich der von Rechts wegen
zukommenden Ehren nicht für würdig erachtet. Er sieht das
Extrem der Demut darin, daß einer seine guten Fähigkeiten
und Vorzüge gänzlich verkennt und deshalb eine vorteilhafte

Stellung zum eigenen Nachteil preisgibt2. Den
sündhaften Charakter solcher extremer Demut sieht er begründet
in dem Undank gegen Gott und den schlimmen Folgen,
die nicht selten Verzweiflung und Selbstmord sind. Das
Gegenteil dieses Extrems ist der Stolz, den er als den
häufigeren Fehler ausführlich behandelt. Der Einfluß des
Gedankens der Mitte zeigt sich ferner, wenn er als Beweisgrund

für den Tugendcharakter mancher Verhaltungs- und
Betätigungsweisen anführt, daß sie sich dem Prinzip der
Mitte unterordnen und der fehlerhafte Mißbrauch durch
Übermaß und Mangel geschehen kann. In diesem Sinne
bezeichnet Ulrich die Unterhaltung und das Spiel als eine
Mitte3. Auch die Dankbarkeit wird aus diesem Grunde als
eine Tugend bezeichnet. Sie besagt ein mittleres Verhalten
zwischen den Extremen der Undankbarkeit (acharistia) und
einer gewissen überschwenglichen Art zu danken, die er
fatuitas nennti. Mit dieser Betonung der Tugend als eines
mittleren Verhaltens hängt es zusammen, wenn gelegentlich

jenes Extrem als sündhafter bezeichnet wird, das weiter
von der tugendgemäßen Mitte absteht5. Dieser Gedanke,
findet sich verwendet bei den Extremen der Tugend der
Freundlichkeit oder des geselligen Umgangs. Hier steht
die Streitsucht in größerem Gegensatz zur Mitte als die
Schmeichelei und ist darum auch größere Sünde.

1 Vgl. p. 13.
' Vitium autem huic virtuti oppositum quod excedit in plus

est deiectio, qua quis etiam bona, quae vere in se babet, non cognoscit
vel etiam statum suum abicit in malum suum. Non habet nomen hoc
Vitium sed cirôulo loquendo vocamus ipsam nimiam humilitatem.

3 Tr. III, c. 29. Quantum ad modum virtutis sic ipsa est virtus,
quia habet extrema in amplius et minus; ambo vituperabitur et medium
est bonum et laudabile.

* Tr. IV, c. IB. Et est medium duarum malitiarum scilicet in-
gratitutinis et alterius peccati innominati, quod in superfluitate con-
sistit, quae superfluitas non est in actu gratitudinis, sed secundum
aliquam circumstanti am modum excedit.

s Tr. III, c. 20: Quia peccatum maius est, quod plus distat a
medio virtutis.



106 Das aristotelische Tugendprinzip

Unter einem anderen Gesichtspunkte kommt das Prinzip
der Mitte zur Geltung, wo Ulrich dasselbe benützt zur
Begründung der verschiedenen Hilfstugenden, die erder Mäßigkeit

und Tapferkeit beifügt1.
"Was die Gerechtigkeit und ihr Verhältnis zur Mitte

betrifft, hält er sich hier, wie im allgemeinen Uberblick
schon bemerkt wurde2, so sehr an die aristotelischen
Ausführungen, deß es nicht notwendig ist, noch eigens darauf
einzugehen. Auf seine eigenen Ausführungen über rechtliche

Fragen, wie Vergeltung, Restitution u. dgl. haben
indes die aristotelischen Gedanken keinen Einfluß. Im Traktat

über die Gerechtigkeit erörtert er das Gerechte als ein
Gleiches und eine Mitte im Sinne des Stagiriten und
betrachtet demgemäß die Aufgabe des Richters als eine
Wiederherstellung der rechten Mitte und der Gleichheit durch
Zweiteilung, ohne dabei auf die Schwierigkeit hinzuweisen, die
in dieser Auffassung liegt, wie oben im Anschluß an Thomas
von Aquin gezeigt wurde3. Wo er aber vor der Erörterung
der Gerechtigkeit die verschiedenen Arten der Wiedergutmachung

der Eigentumsverletzung bespricht, hat er das
rechtliche Verhältnis bereits richtig erfaßt und die Lücke
der aristotelischen Anschauung überall vermieden. Den
Gedanken, daß es sich bei Eigentumsverletzung nicht nur um
Ausgleich des Zuviel und Zuwenig, sondern auch um
Bestrafung des Unrechttäters handelt, bringt er z. B. zum
Ausdruck, wo er vom Verfahren gegen den ungerechten
Richter spricht4. Hat derselbe infolge Bestechung durch
ungerechtes Urteil jemand beschädigt, so soll er diesem
nicht nur Schadenersatz leisten, sondern selbst noch außerdem

schwer bestraft werden ob seiner Pflichtverletzung5.
1 Tr. III, c. 10. Post haec de adiunctis virtutibus principalibus

determinare volentes non agemus nisi de virtutibus adiunctis fortitudini
et temperantiae quia iustitia et prüdentia non habent virtutes adiunctas,
eo quod ipsae consistunt circa medium rei, quod uno modo est et non
dicitur nisi secundum rem ; fortitudo vero et temperantia consistunt circa
medium quoad nos, in quo multa instrumentaliter deservientia requirun-
tur circa quae sunt virtutes adiunctae.

2 Vgl. p. 12.
3 Vgl. p. 112.
4 Tr. III, c. 13.
s Iudex tenetur laeso ad aestimationem litis. Insuper si pecunia.

sibi data est, ut non iudicaret et ideo omisit iudicare tenetur restituer©
non ei qui turpiter dedit et debet puniri in eo in quo deliquit, scilicet
in cuius iniuriam accepit.



der richtigen Mitte in der Scholastik 107

Dasselbe verlangt er von dem, der durch grobe Nachlässigkeit
oder aus Unwissenheit ein ungerechtes Urteil fällt1.

Eine der aristotelischen Anschauung fernliegende Auffassung
des Wiederausgleiches ist es auch, wenn er Restitution
verlangt nicht nur in Fällen, wo Rechtsverletzung durch
eigene Aktivität vorliegt, sondern auch da, wo passives
Verhalten die Rechtsverletzung durch andere begünstigte2.

Trotz des engen Anschlusses an Aristoteles ging so
der Autor ebenso wie Thomas stillschweigend über die
Mängel der Gerechtigkeitslehre des Stagiriten hinweg und
behandelte die diesbezüglichen praktischen Fragen auf Grund
der üblichen Rechtsauffassung.

Das Tugendprinzip der Mitte wie die aristotelische
Tugendlehre überhaupt ist, wie sich auf Grund
vorausgehender Darlegungen abschließend bemerken läßt, der
Rahmen, dem Ulrich seine gesamte Moral einfügt. Thomas
baut seine Moral auf der recta ratio auf und benützt
den Gedanken der medietas akzidentell, wo er zur Charakterisierung

der Tugenden und ihrer Gegensätze besonders
geeignet erscheint. Ulrich dagegen bleibt beim Gedanken der
aristotelischen medietas stehen; im Gegensatz zu allen bisher

behandelten Autoren, die bei Wesensbestimmung der
Tugend sich hauptsächlich an Augustin und teilweise an
Cicero hielten, betont er nur den aristotelischen Tugendbegriff,
und während die früheren Autoren und auch Thomas die
Tugenden unter dem Gesichtspunkte der vier Kardinaltugenden

erörtern, folgt er ganz der Anordnung des Stagiriten,

sämtliche Tugenden als medietas bezeichnend und die
entgegengesetzten Laster als Übermaß und Mangel ihnen
zur Seite stellend. Kaum eine andere Tugendlehre der
scholastischen Autoren dürfte in dem Grade aristotelische Färbung
zeigen wie jene Ulrichs. Freilich hat sie gerade ob dieser
ihrer Abhängigkeit geringen bleibenden Wert, Ulrich von
Straßburg knüpft seinen berühmten Namen mehr an seine
metaphysisch-dogmatischen Arbeiten.

Soweit die übrigen oben nicht genannten Autoren nach
Thomas über das Tugendprinzip der Mitte handeln, ist ihre
Auffassung und Verwendung desselben ähnlich jener des
Aquinaten. Die Streitfragen, die lebhafte Diskussion unter

1 Insuper praeter restitutionem debet puniri sicutpro gravissimo
crimine.

2 Tr. III, c. 5.



108 Das aristotelische Tugendprinzip

den verschiedenen Schulen hervorriefen, waren hauptsächlich
naturphilosophischer und metaphysischer Natur, während

die Ethik für die Behandlung keine neuen Gesichtspunkte
bot, so daß eine Untersuchung unserer Frage bei den weiteren
Autoren ein geringes Resultat zeitigen dürfte.

Abschließend dürfte es von Interesse sein, die aus
der bisherigen Untersuchung gewonnene Ansicht über die
Stellungnahme der Scholastik zum Prinzip der Mitte zu
vergleichen mit der Kritik moderner Autoren über dasselbe.
Es ist vor allem Hartmann, der dem aristotelischen Prinzip
der Mitte zum Vorwurf macht, daß es in eine „bedenkliche
Apotheose der Mittelmäßigkeit" auslaufe1. Es passe besser
nach China, wo es auch schon längst vor Aristoteles
gegolten habe, wo Exzentrizität das höchste Verbrechen und
Mittelmäßigkeit die einzige Tugend sei. Nur ein flüchtiger
Blick auf die Art, wie Aristoteles selbst sein Prinzip auf
die einzelnen Tugenden anwandte, besonders auf die
Hochherzigkeit und Großgesinntheit, zeigt das Unzutreffende
dieses Vorwurfes. Nichts weniger als Mittelmäßigkeit war
es, was Aristoteles, als Prinzip aufstellen wollte. Ebensowenig

findet sich eine derartige Auffassung bei irgendeinem

Scholastiker, der vom Innehalten der Mitte spricht.
Es mag vielleicht Horaz diese hausbackene Sittlichkeit
empfohlen haben mit seinem bekannten in medio virtus,
die Scholastiker verstanden darunter etwas anderes. Gewiß
warnten sie in Verwertung des Gedankens auch vor einem
Zuviel im Guten, aber immer nur mit der einen Begründung,
daß das Übermaß die Kräfte frühzeitig aufreibe2.

Abgesehen von dieser extremen Anschauung Hartmanns
hat die scholastische Auffassung auch manche Ähnlichkeit
mit der modernen Beurteilung des Prinzips der Mitte,
besonders hinsichtlich seiner Verwendungsmöglichkeit.
Hartmann findet es brauchbar für die „Grenzgebiete des
sittlichen Lebens", für die Grundlagen der Sittlichkeits. Besser
ist es zu sagen, daß es sich hier um die Bejahung naturberechtigter

Triebe handle 4. Die Affekte haben ihren Lebenszweck,
sie sind nicht völlig zu unterdrücken. Damit sind es die mit

1 Hartmann: Phänomenologie des sittlichen Bewußtseins; das
Moralprinzip der rechten Mitte oder des MaßiS, p. 122.

8 Vgl. p. 7 und 109.
3 A. a. O., p. 120 Gomperz a. a. 0.
* Gomperz a. a. 0., p. 206.



der richtigen Mitte in der Scholastik 109

dem Körper zusammenhängenden Tugenden der Tapferkeit
und Mäßigkeit, wo das Prinzip der Mitte mit Recht
gebraucht wird. Hier wird seine Anwendung von den Neueren
nicht bestritten1. Unsere ganze Untersuchung hat im
vorangehenden gezeigt, wie auch die Scholastiker im eigentlichen

Sinne nur bei den Tugeuden der Tapferkeit und
Mäßigkeit von einem Innehalten der Mitte sprachenä. In
Abhängigkeit vom Stagiriten gehen sie aber über dieses

engere Gebiet hinaus ; wie Aristoteles da von Mitte spricht,
wo ein sittlicher Akt in all seinen Umständen gebührend
geordnet ist, so wenden auch sie das Prinzip in diesem
weiteren Sinne auf alle Tugenden an. Das Nichtbeachten
der Umstände, sofern es negativ durch Nichtsetzung und
positiv durch Setzung eines Aktes geschehen kann, trägt
nach ihrer Ansicht etwas vom Charakter des Zuviel und
Zuwenig in sich3. Es haben hier die Scholastiker besser
gesehen als Hartmann, der meint, die wirklichen Tugenden
wüßten nichts von einer Beschränkung, wie sie durch das
Prinzip der Mitte geboten sei*. Die von ihm genannte
Tugend der Nächstenliebe hat gewiß keine Schranken in dem
Sinne, als ob sie sich nur auf eine bestimmte Anzahl von
Personen beziehen sollte, hier ist sie unbegrenzt; es
erwachsen ihr aber Einschränkungen in der Art und Weise
ihrer Betätigung ; sie darf nicht blind machen für die Fehler
des Nächsten, und darf nicht zu einer Leistung veranlassen,
die der sittlichen Förderung des Nächsten schädlich ist.
Es ist der gleiche Sinn, wenn gesagt wird, daß man mit
Liebe ebenso wie mit Haß quälen kann6.

Damit stehen wir vor der Brauchbarkeit des aristotelischen

Tugendbegriffes für die cbristliche Ethik überhaupt.
Wir haben gesehen, wie verschieden die Ansicht der
Scholastiker in dieser Frage war. Schon Wilhelm von Auxerre
findet auch für sie im aristotelischen Tugendprinzip ein
brauchbares Moment, er nennt einige Schranken der christlichen

Tugend der Geduld6. Alexander von Haies scheidet
das christliche Vollkommenheitsideal von der gewöhnlichen

1 Garve: Die Ethik des Aristoteles, p. 16 und Jodl. I, p. 41.
2 Vgl. p. 20, 44, 48, 65, 93.
3 Vgl. p. 35, 48, 98.
1 Hartmann a. a. 0., p. 121.
s Becher: Die Grundfrage der Ethik, p. 193.
s Vgl. p. 16.



110 Das aristotelische Tugendprinzip

Betätigung der Tugend und läßt nur für letztere das Prinzip
der Mittè gelten1. Er ist überhaupt geneigt, ähnlich oben
genannten modernen Kritikern das Prinzip der Mitte einer
ausgesprochenen Diesseitsmoral beizulegen2. Anders Thomas
von Aquino. Für ihn beruhen auch die speziell christlichen
Tugenden auf der Grundlage der Vernunftgemäßheit de»
sittlichen Handelns. Ihre Norm ist zwar eine andere und
höhere, aber es ist auch bei ihnen die Möglichkeit gegeben,
sich unvernünftig zu verhalten und darum sieht Thomas
auch hier die Betonung des Maßvollen und der richtigen
Mitte am Platze3. Schon die alten Asketen forderten ein
kritisches Vorgehen in der Übung dieser Tugenden (dis-
cretio), ihr Gedanke wurde mittels aristotelischer Terminologie

von den Scholastikern, besonders von Thomas, auf
breitere Grundlage gestellt.

Eine andere Frage ist aber, ob in diesen Tugenden
sich bereits das ganze christlich-asketische Vollkommenheitsstreben

erschöpft. Wir haben oben gesehen, wie bei manchen
Autoren das unklare Urteil über die Anwendbarkeit des
aristotelischsn Gedankens verbunden war mit einer unklaren
Unterscheidung von Natur und Übernatur im sittlichen
Leben. Für Wilhelm von Auxerre sind die dona Tugenden
und beachten die Mitte4, Bonaventura sucht nach einer
klaren Absonderung zwischen dona und virtutes 5. Empirisch
ist es noch eine Frage und Aufgabe der christlichen
Religionspsychologie, ob sich ein Zustand feststellen läßt, wo
an Stelle der auch die christlichen Tugenden bewußt
leitenden Vernunft eine höhere Führung tritt, das, was die
Scholastiker mit dem Ausdruck dona bezeichneten. Hier
könnte dann von einer Tugend im eigentlichen Sinne und,
darum auch von einer Mitte nicht mehr die Rede sein, das
Entscheidende ist bei ihnen die völlige Hingabe des menschlichen

Willens an die fühlbare Leitung des göttlichen Geistes»
Thomas ist sich in dieser Scheidung von Natur und Übernatur

klar. Er faßt die dona als die Fähigkeiten, dieser
Leitung zu folgen 8, und scheidet sie so von den Tugenden

1 Vgl. P. 31.
2 Vgl, p. 38, vgl. Jodl. I, p. 41.
3 Vgl. p. 102.
1 Vgl. p. IG.
s Vgl. p. 44.
6 Vgl. p. 103 und I, 2, q. 68, art 1.



der richtigen Mitte in der Scholastik 111

im gewöhnlichen Sinne aus. Es läßt sich darum die Frage
nicht mit dem Einwurf abtun, daß bei ihm Natürliches
tmd Übernatürliches unvermittelt nebeneinander stehe1.

Hartmann wirft dem Prinzip der Mitte vor allem auch
seine Ungeeignetheit als objektiver Maßstab des Sittlichen'
vor, da die Mitte durch den Charakter des einzelnen
begründet ist und deshalb die verschiedenen individuellen
Mitten sehr weit divergieren können2. Es ist richtig, daß
die rechte Mitte sich ganz der subjektiven Natur und
Neigung des einzelnen anzupassen hat, was die Scholastiker
durch den Ausdruck des medium quoad nos im Anschluß
an Aristoteles genügend betonten. Es wurde aber auch
darauf hingewiesen, wie gerade mit dem Bekanntwerden
der ganzen aristotelischen Ethik im Anschluß an das 6. Buch
derselben das Prinzip der Mitte dem Prinzip der vernünftigen

Menschennatur untergeordnet wurde3. Nicht so sehr
der normierende Charakter desselben war es, was die
Scholastiker betonen wollten, als vielmehr die in ihm liegende
Harmonie ; gleich dem Stagiriten deuteten sie an, daß die
sittliche Handlung, wenn sie mit ihrer Norm übereinstimmt,
an sich etwas Gemessenes, Harmonisches, Abgerundetes zeigt,
dem nichts hinzuzufügen und von dem nichts hinwegzunehmen

ist, kurz, daß sie in der Mitte sich befinde ; es war die
richtige Mitte eine Begleiterscheinung der guten Handlung.
Mit der Rezeption des Gedankens der Mitte wollten sie
vorerst nur, wie das die Untersuchung der einzelnen Autoren
zeigte, eine Eigenschaft der Tugend zum Ausdruck bringen ;

das Prinzip, das hieraus erwuchs, war die Vernunftgemäßheit
des sittlichen Handelns oder das Prinzip der vernünftigen

Menschennatur, das ebenso im Anschluß an Dionys wie an
Aristoteles den moralischen Spekulationen zugrunde
gelegt wurde. Die Polemik gegen das Prinzip der Mitte in
seiner Auffassung durch die Scholastik richtet sich darum
in erster Linie gegen das Prinzip der Vernunftgemäßheit
des sittlichen Handelns überhaupt. Es setzt dieses Prinzip
den psychologischen Dualismus voraus, körperlich-sinnliches
und seelisch-geistiges Wesen stehen einander gegenüber.
Als oberstes Ziel sittlichen Strebens ergibt sich die
vollständige Beherrschung des Körperlich-Sinnlichen durch die

1 Bedepenning a. a. 0., p. 15.
' Hartmann a. a. O., p. 123.
3 Vgl. p. 66, 91, 99.



112 Das aristotelische Tugendprinzip

Vernunft, so daß, wie Aristoteles schon sagt, der vernunftlose

Teil der Seele sich nicht gegen die Vernunft betätige
gleich der Bewegung gelähmter leiblicher Glieder1. Hierin
liegt auch die Berechtigung dieses Prinzips. Der Einwand, der
erhoben werden kann, daß durch vernunftgemäßes Handeln
die Mitwirkung der Gefühle beim sittlichen Wollen
unterschätzt werden könne2, paßt mehr für die Anwendung
desselben im Sinne Kants, als für die Auffassung des Stagiriten
und der Scholastik; wir haben oben bei Thomas gesehen,
wie gerade durch die Betonung der Vernunftgemäßheit auch
die Affekte ihrer Natur entsprechend gewürdigt werden3.
An sich kann nun zwar auch eine sittlich verwerfliche Handlung

wohlüberlegt und in diesem Sinne vernünftig sein,
so daß die Vernunftgemäßheit keine hinreichende Garantie für
den sittlichen Wert der Handlung zu bieten scheint4. Doch
das Verhältnis von Moraltugend und Klugheit hat gezeigt,
wie es sich nicht um bloße vernünftige Überlegung des
Tuns handle, um von sittlich gut sprechen zu können,
sondern um die Hinordnung zu einem sittlich einwandfreien
Ziele. Aristoteles und mit ihm die Scholastiker unterscheiden
hier zwischen einer schlauen raffinierten Handlung und einer
klugen Handlung. Beide sind wohl überlegt, aber ersterer
fehlt eben der moralisch gute Wille, der sich in der
Einstellung zum sittlich Guten zeigt6. Es ist nicht der bloß
reflektierende Verstand, sondern die praktische Vernunft,
die darüber berät, worauf der Wille durch seine moralische
Disposition bereits eingestellt ist.

Wer in den psychologischen Grundvoraussetzungen der
Ethik, vor allem hinsichtlich des obigen Dualismus, dem
Aquinaten zustimmt, wird auch seinem Prinzip der
Vernunftgemäßheit des moralischen Handelns und innerhalb desselben
dem Gedanken der Mitte seine wenigstens relative Berechtigung

nicht versagen.
(Fortsetzung folgt)

1 Eth. Nik. I, 13, 1102 b, 18.
2 Becher a. a. O., p. 112.
3 Vgl. p. 94, 96, 104.
4 Becher, p. 113.»
s Vgl. p. 122.


	Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik [Fortsetzung]

