Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 2

Artikel: Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik
[Fortsetzung]

Autor: Klingseis, Rupert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das aristotelische Tugendprinzip 83

DAS ARISTOTELISCHE TUGENDPRINZIP DER
- 'RICHTIGEN MITTE IN DER SCHOLASTIK
Von Dr. RUPERT KLINGSEIS O. 8. B.
(Fortsetiung aus VIII, p. 1—14)

a) Der aristotelische Charakter der Ethik Ulrichs von StraSburg

Die Ethik Ulrichs von Strafiburg liegt uns vor im
6 Buche seiner theologischen Summe, der *er den Titel ,De
summo bono“ gegeben hat!. Sie zeigt durchwegs aristote-
lisches Geprige, indem nicht nur in seinen positiven Aus-
fihrungen die Gedanken des Stagiriten getreu wiedergegeben
werden, sondern selbst die Anordnung des gesamten moral-
theologischen Stoffes sich der Gliederung der nikomachi-
schen KEthik unterordnet. Folgende Ubersicht wird dies zeigen:

Die Lehre von der Gliickseligkeit sollte laut Inhalts-
angabe des:Prologs im 8. Buche zur Darsfellung kommen
und so beginnt die Ethik nicht mit der Lehre vom Ziel
und der menschlichen Gliickseligkeit, die bei Aristoteles
den Hauptinhalt des 1. Buches der nikomachischen Ethik
ausmachen und von der auch der Aquinate den Ausgang
seiner moralischen Erorterungen nimmt, sondern mit den
Erérterungen iiber die Tugend im allgemeinen, wie sie im.

! Ulrich war Mitglied des Dominikanerordens und gleichzeitig
mit Thomas von Aquin ein Schiiler Alberts des Grofien. Uber seine
Person und seine Werke vgl, M. Grabmann: ,Studien tiber Ulrich von
Stralburg® in Zeitschrift fiir katholische Theologie, Jahrg. 29, 1905.
Sein bedeutendstes Werk, die theologische Summe, ist in mehreren
Handschriften erhalten. Vgl, Grabmann a. a. O, p. 818ff. Fiur die
Ethik wurde beniitzt der Kodex 819 der Erlanger Universitiatsbibliothek.
Er enthilt das 5. und 6. Buch der theologischen Summe und ist in
gut leserlicher, schoner Handschrift, aus dem 15. Jahrhundert stammen d,
geschrieben. Die theologische Summe sollte nach Inhaltsangabe des
Prologs 8 Biicher umfassen, von denen die beiden letzten jedoch nicht
mehr zur Ausfithrung kamen. Uber den Inbalt der vorhandenen 6 Biicher
des umfassenden Werkes vgl. Grabmann a. a. O., p. 482ff, Was die
Abfassungszeit betriftt, 18t eine Stelle aus liber. IV, tr. 3, cap. 9 schlieBen,
daf sie um das Jahr 1262 entstanden sind, vgl. Grabmann a. a. O , p. 484,

(4

Divus Thomas VIII. (Jahrubeh fiir Philesophie ete. XXX V.) q



84 ' Das aristotelische Tugendprinzip

2. Buche der aristotelischen Ethik niedergelegt sind, Nach
dem Kontext ist dies bei Ulrich insofern begriindet, als er
im 6. Bache die Lehre vom Heiligen Geist und den ihm
zugeschriebenen Werken behandelt, zu denen auch das
Tugendleben gehort. Es soll aber, 'wie er eigens betont,
die Tugendlehre nach philosophischen Prinzipien, nicht vom
tibernatiirlichen Gesichtspunkte aus behandelt werden!. Er
beginnt mit der notwendigen Voraussetzung psychologischer
Erkenntnis fiir die ethische Wissenschaft und bringt dabei
(Gedanken, die zum Teil noch dem 1. Buche der nikomachi-
schen Ethik entnommen sind. Die Seele mit ihren Potenzen
ist Subjekt der Tugenden und darum miisse der geistliche
Arzt die Natur der Seele und ihre Teile ebenso erkennen
wie der leibliche Arzt die Teile des Korpers, in denen er
das naturgemille Wohlbefinden wieder herstellen soll2.

Die psychologische Orientierung iiber diese Teile der
Seele geschieht ganz im Anschluff an Aristoteles. Es wird
unterschieden zwischen dem verniinftigen Teil und dem un-
verniinftigen; letzterer zerfillt wieder in zwei Teile: die
pars vegetativa, die ginzlich der Vernunft entbehrt und
hauptséchlich titig ist, wihrend die tibrigen seelischen Tétig-
keiten ruhen, und die pars sensitiva, die fahig ist; der Ver-
nunft zu gehorchen und im Enthaltsamen von ihr kraftig
beherrscht ~wird 3.

Bezliglich der pars rationalis legt Ulrich seiner Tugend-
lehre eine eigenartige Auffassung der Tatigkeit des intel-
lectus agens zugrunde, in der er sich mehr den arabischen
Aristolikern anzuschlieBen scheint. Er sieht in der ratio,
die er auch von der intellektuellen Natur des Menschen
unterscheidet, das eigentliche Subjekt der Tugenden und
die spezifische menschliche Seelenkraft; die tibrigen Seelen-
kréifte, zu denen er sonderbarerweise auch die intellektuelle
Natur rechnet, kommen als Subjekt der Tugenden nur in-
sofern in Betracht, als sie an der Vernunft teilnehmen. Die
Vernunft selbst hinwiederum nimmt am gottlichen Lichte

' De his ergo virtutibus, secundum quod philosophi de eis trata-
verunt per principia philosophica, et non prout sunt infusae, erit
sequens sermo. Fol. 77a.

* Et ideo sicut medicus oportet cognoscere partes corporis, quas
vult reducere a passione innaturali ad naturam propriae complectionis,
sic et medicum spiritualem oportet scire naturam, ad quam reducitur
anima per partes, tr. 2, c¢. 1, Vgl, Eth. Nik. I, 13—1102a, 18ff

* 1., c. und Eth. Nik. I, 13, 1102¢, 82—1102(), 34.



der richtigen Mitte in der Scholastik | 85

teil und wird so zu einem Abbilde dieses Lichtes; sie em-
pfangt das lumen intellectuale, aber nur als einen habitus
und Besitz, nicht als die ihr eigene Substanz. Die Voll-
kommenheit, die die Seele aus ihren Tugenden besitzt, hingt
darum vom Einfluf dieses (gottlichen) Lichtes ab. Von diesem
Licht schopft der menschliche Intellekt fortwihrend, heiligt
sich an ihm und teilt es in Verbindung mit seinem eigenen
Lichte der Vernunft mit, von hier ergiefit es sich auf die.
sinnlichen Begehrungsvermogen?!, Seine weiteren Gedanken
tiber die Tugenden im allgemeinen beriithren sich wieder
eng mit den aristotelischen Ausfiihrungen der nikomachi-
schen Ethik. Er handelt iiber die Einteilung der Tugenden
in intellektuelle und ethische, iiber den geeigneten Horer
der ethischen Wissenschaft, sowie iiber die Entstehung der
ethischen Tugenden. Der Horer soll das Gehérte in die Tat
umzusetzen suchen und es nicht machen wie Kranke, die
vom Arzt ihre Didt verlangen, um sie nicht zu haltenz er

! Wir konnen hier auf die Psychologie Ulrichs nicht n#iher ein
gehen, sie verlohnt eine eigene Bearbeitung. Wir geben im folgenden
den Wortlaut der fraglichen Stelle wieder: Cum autem virtus et operatio
virtutis sit hominis secundum quod homo est, et hoc habet homo per
rationem et non per vegetativam vel sensitivam vel intellectualem
naturam, patet quod proprium et per se subjectum virtutis humanae
non est nisi ratio, ita quod alia non sunt subjecta virtutum nisi in-
quantum ut dicimus participant formam rationis. Nec ei quod dixi-
mus, naturam hominis consistere in ratione obstat id, quod dicit
philosophus in 1. ethicorum, quod homo est solus intellectus, quia ipse
vocat intellectum rationem; secundum quod ipsa participatione luminis
divini effecta est imago illius luminis et excepit lumen intellectuale
dummodo ut habitum per participationem et possessum et non ut sub-
stantiam suam; sic hoc lumen est intelligentiis. Et ideo dicit commen-
tator super primum ethicorum, quod anima humana non est intellec-
tualis id est cuius substautia sit. purum lumen intellectuale, sed est
intellectualis id est participans hoc lumine et obumbrans ipsum propter
quod vocatur imago illius lucis quia lumen primae causae format se
ipso omnia et perficit. Et ideo tota perfectio animae humanae secundum
virtutes est secundum influxum huius luminis; hoc enim intellectus
adeptus et similatus et sanctus haurit continue et cum suo lumine
communicat illud rationi et ratio cum suae formae diffusione influit
ipsum appetitui sensibili et ideo antiqui philosophi bene dixerunt vir-
tutem et felicitatem convenire per quandam divinam particulam scl.
intellectum agentem qui ex hoc quod divina particula est non secundum
substantiam deitatis, sed secundum participationem proprietatis vir-
tutis divinae format ad esse et bene esse divinum. Ex hoc autem quod
separatus est liber est et facit nos dominos actuum nostrorum et ideo
haec particula est causa omnis virtutis in nobis (fol. 77d).

* L. c. Eth. Nik. IT, 4, 11050, 144f.

i



86 ' Das aristotelische Tugendprinzip

soll gereift sein an Jahren oder doch an Charakter!, und den
eventuellen Mangel an eigener Einsicht durch um so grofere
Bereitwilligkeit in der Hinnahme sittlicher Unterweisung
ersetzen?, weil nur der ginzlich unbrauchbar sei, der weder
selbst verstindig ist noch sich von einem anderen belehren 1agt.

Beziiglich der Entstehung der Moraltugenden bekémpft
er zwel falsche Ansichten: nach der einen soll sie von Gott
eingegossen -werden, wie das bei den dona und iibernatiir-
lichen Tugenden geschieht; durch die Gewdhnung aber soll
die Seele hiezu disponiert werdens. Wir haben schon friiher
bei Wilhelm von Auxerre auf den unklaren Unterschied
zwischen dona und virtutes hingewiesen¢ Unser Autor weist
diese Ansicht als unnatiirlich zuriick; denn es wiirde so die
menschliche Natur durch die Tugend verdndert statt ver-
vollkommnet. Eine gegenteilige Ansicht glaubt Ulrich bei
Johannes Damascenus zu finden, demzufolge die Tugend jeder-
seit im Menschen in ihrer vollen Wesenheit vorhanden sein
soll, nur dafl sie durch Leidenschaft niedergehalten werde;
wird durch Ubung die Leidenschaft gemaBigt, dann konne
die Tugeund aufleuchten wie der (tlanz des Gtoldes, wenn
es vom Schmutz gereinigt ist. Dieser Auffassung tritt er
mit aristolischen Griinden entgegen. Wie der Stein niemals
gewbhnt werden kann aufwirts zu fallen und das Feuer
niemals abwérts zu brennen, weil es gegen ihre Natur
wire, so konnte auch der Mensch, wenn er die Tugend
bereits in sich hitte, niemals gegen dieselbe, d. h. laster-
haft handeln®.  Fiir seine eigene Ansicht zitiert er die ari-
stotelische und hilt sie filr richtig®. Er filhrt sie erklérend

' BEth, Nik, I, 3, 1095a, 2.

* VI, 11, 11435, 30 ff,

* Qualiter autem virtutes generantur per consuetudinem magna
quaestio est et in qua praecipue philosophi dissentiunt. Quidam_enim
dicunt virtutes totaliter venire ab extrinseco, quia sunt dona divina
et ergo effective generantur per infusionem, et per operum consue-
tudinem generantur tantum dispositive..

* Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 43,

* Hunc autem errorem bene reprobat Aristoteles in 2. ethicorum
(11084a, 19ff) per hoc, quod omne, quod per naturalem formam est
determinatum et pertectum de necessitate habet consequentia illam
formam...... ita quod potior est forma quam operatio secundum ipsam
et nulla consuetudine potest disponi ad contrarios operationes vel motus
vel loca sicut lapis numquam assuescit ferri sursum nec ignis de-
orsum, ...

® Ideo mea opinio, quae est Aristotelis est vera sc. quod innatum
nobis eas suscipere perficiuntur in nobis per consuetudinem.




der richtigen Mitte in der Scholastik 87

noch weiter aus und geht dann im 2. Kapitel iiber zur Be-
griffsbestimmung der Tugend, wobei uns fast durchwegs Ge-
danken aus dem 2. Buche der nikomachischen Ethik be-
gegnen, Ausgehend von der Tatsache, dafl der Mensch durch
dieselben Handlungen gut und schlecht werden kann?! und
die Tugendhaftigkeit darum nicht von der Handlung als
solchen, sondern von ihrer Beschaffenheit abhiénge, zéhlt
er zuniichst mehrere Eigenschaften auf, die in der tugend-
gemiflen Handlung nach Aristoteles s1eh finden? So die
Ubereinstimmung mit der rechten Vernunft, die Beobach-
tung der Mitte, das jede Handlung begleltende Sympton
der Lust usw, 3. Mit dem Stagiriten stellt er auch die Tugend
vergleichend der Kunst gegeniiber und betont durch die
gleiche Kigenschaft wie dieser das ausschlaggebende der
Gesinnung des Handelnden+ Nachdem er hinsichtlich des
Subjekts der Tugend schon anfangs dargelegt hat, dafd sie
ihren Sitz in der Seele habe, zeigt er hier mnoch, das sie
weder passio noch Potenz, sondern ein habitus sei und be-
gniigt sich dabei mit einer knappen Wiedergabe der ari-
stotelischen Gedanken®. Die sittliche Giite dieses habitus
ergibt sich aus seiner Kigenschaft, die Mitte innezuhalten,
worauf wir dem Zweck unsever Abhardlung entsprechend
spiater eigens zuriickkommen,

An die Bestimmung des Tugendbegriffes reiht Ari-
stoteles im 3, Buche der nikomachischen Ethik die Erorterung :
iiber jene Begriffs, die mit dem ethischen Handeln in un--
mittelbarer Beziehung stehen, wie der Begriff des Freiwilligen
und des Unfreiwilligen, der Uberlegung usw. Gleich ihm
handelt nun auch Ulrich im 3. Kapitel iiber das voluntarium

' Eth. Nik. II, 1, 11030, 13.

*Tr. 2, c. 2, fol. 79b.

* 11, 8, 11045, 131t '

* Bonum autem virtutis snnphcltel consistit in operantibus et in
opere non est nisi in signo quod est effectus et hoc probatur ex hoc quod
bonum virtutis est in quinque quae omnia sunt ex parte operantis, Unum

est si sciens operatur...... Secundum est si ellgens operatur, aliter
enim non esset opus voluntarium, Tertium est si operatur eligens
propter hoc, id est propter ipsum bonum virtutis.... Quartum est si

firmiter opemtur quia aliter potentia operantis non esset firmata per
habitum, Quintum est si immobiliter operetur quia aliter motus a
passione operaretur non delectabiliter. Nullum autem horum pertinet
ad bonum artis praeter primum sc. scire. L. ¢. vgl. II, 4, 11054, 26—
11060, 2. :

* L. c. und 11063, 194f.



88 Das aristotelische Tugendprinzip

und involuntarium und daran anschliefSfend im 4. Kapitel
tiber die freie Wahl (electio) und die beratende Uberlegung
(consilium.) Mit Aristoteles sagt er iiberleitend, daf’ diesen
Begriffen ebenso wie der Tugend Lob und Tadel folge und
sie in inniger Beziehung zur Tugend stehen!. Der Gedanken-
gang der weiteren Ausfiihrungen ist ganz aristotelisch. Er
unterscheidet eine doppelte Art des Unfreiwilligen, das was
aus Zwang und was aus Unwissenheit geschieht 2, Zum Zwang
gehort auch, was aus Furcht geschieht, doch sind solche
Handlungen gemischter Natur. Er z#éhlt vier Fille solch
gemischt freiwilliger Handlungen auf. Dann bestreitet er
mit Aristoteles die Ansicht, dafl nur das Gute freiwillig,
das Bose aber und was aus Lust geschehe, unfreiwillig sei.
Er fuhrt hiefiir die gleiche psychologische Tatsache an wie
jener, dafl nadmlich das Unfreiwillige mit Traurigkeit ver-
bunden sel, niemals aber, was aus Lust geschehes, Beziig-
lich der Unwissenheit als Ursache des Unfreiwilligen unter-
scheidet er drei Arten derselben und erdrtert sie grofien-
teils mit den Worten des Stagiriten. Am Schlufi des Kapitels
bringt er eine ausfithrliche Definition des Freiwilligen, die
aber nur eine Zusammenfassung der ausgefiithrten aristote-
lischen Gtedanken ist4 In #@hnlicher Weise sich inhaltlich
an Aristoteles anschlieBend, behandelt er die electio und
das consilium, weswegen wir nicht weiter auf den Gedanken-
gang eingehen wollen?,

Wiihrend Aristoteles iiber den Willen und sein Objekt
im sittlich guten und schlechten Menschen, sowie iiber den
Grad der Freiwilligkeit, der im bdsen Menschen sich zeigt,
seine fritheren Ausfilhrungen. noch erweitert, geht Ulrich

' Nam tantam connectionem habent ad invicem voluntarium
te virtus vel vitium, quod circa eandem materiam sunt sc, circa pas-
siones et operationes et idem habent consequens praemium sc. laudem
vel vituperium, Eth. Nik, 111, 1, 11095, 801f,

? Vgl. Eth. Nik. 111, 1, 1110« ft.

* Fol. 83a, Eth. Nik. III, 1, 11100, 11.

* Cum autem voluntarium opponatur utrique involuntario, scitur
ex praedictis definitionibus; nam secundum philosophum et Damas-
cenum voluntarium est cnius principium operis, principium inquam
quod ex se-ipso principium est et a nullo est principium scil. voluntas
non coacta vi nec metu est in ipso scil. faciente non solum localiter
sed secundum liberum facultatis voluptatem scieate scientia certa et
determinata quia appetitus indiget oculo rationis pro duce... sciente
inquam singularia.... 1112¢«, 221,

* fol, 84 und 85, vgl. Eth. Nik. 1II, 2, 11115, 4ff.



der richtigen Mitte in der Scholastik 89

nunmehr zur speziellen Tugendlehre iiber und schickt der-
selben eine allgemeine Bemerkung iiber die Einteilung der
Moraltugenden voraus. Ausgehend von den verschiedenen
Namen derselben, wie sie uns schon bei Bonaventura be-
gegneten?!, und ihrer Unterscheidung in virtutes princi-
paliores und adiunctae, ordnet Ulrich die Reihenfolge der
Tugenden nach ihrem Verhiltnis zu einer bestimmten Gattung
von Affekten. Simtliche Tugenden, auch die Gerechtigkeit,
‘wie wir spiter noch sehen werden, haben namlich Affekte
zum Gegenstand. Nach einer bei den Scholastikern im An-
schlufl an Augustin geldufigen Einteilung werden dieselben
geschieden in passiones innatae und illatae, die das Objekt
der Mifdigkeit und Tapferkeit bilden. Ulrich fiigt noch die
biirgerlichen Affekte, die passiones hominis, prout est animal-
civile hinzu, die Lust- und Unlustgefiihle, die sich gegen-
iiber Reichtum und Ehren geltend machen. Sie bilden ihm
das Objekt der Gerechtigkeit. Diese Gruppierung bedeutet
aber fiir Ulrich nur eine allgemeine Orientierung tiber die
verschiedenen Tugendkategorien, die nicht hindert, daf} er
in der Behandlung der einzelnen Tugenden sich getreu an
die aristotelische Reihenfolge halt 2.

Er beginnt, wie Aristoteles, mit der Tapferkeit. Was
er dabei iiber den Gegenstand dieser Tugend sagt, tiber
Ziel und Grund des tapferen Verhaltens, sind ganz die Aus-
fihrungen des Stagiriten. Ihm folgt er auch in den Dar-
legungen iiber die Extreme der Tollkithnheit und Furcht-
samkeit, wobei er die philosophischen Gedanken durch Bei-
apiele aus der Heiligen Schrift erldutert . Als Theologe fragt er
am Schlusse, was iiber die Tollkiihnheit vom theologischen

' Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 151,

* Aristoteles legt seiner Tugendreibhe keine besondere Einteilung
zugrunde, vgl. Zeller a. a. O, p. 633; Thomas behandelt die Moral-
tugenden nach dem Schema der vier Kardinaltugenden, denen die ver-
‘wandten Tugenden untergeordnet werden, teils als partes subiectivae,
als Arten der betreffenden Tugendgattung, teils als partes integrales
oder Hilfstugenden, 'welche den Akt der Haupttugend fordern, teils
als partes potentiales, welche nur nach Art einer Analogie mit der
Haupttugend Verwandtschaft zeigen. Unser Autor folgt ganz dem
‘Stagiriten und kntipft an die Tugend der Mifi gkeit und Tapferkeit,
die er mit Aristoteles erdrtert, verschiedene andere hauptsichlich der
stoischen Ethik entnommene Tugenden, die er, wie oben gesagt, als
Hilfstugenden der ersthin genannten auffafit.

¥ Tr, II, ¢. b. Vgl. Eth: Nik, III, 6 -8.



90 Das aristotelische Tugendprinzip

Standpunkt aus zu denken sei und urteilt strenge hieriiber t.
Hierauf zahlt er mit Aristoteles gewiste Verhaltungsweisen
auf, die nur filschlich tapfer genannt werden kénnen; so
die biirgerliche Tapferkeit, durch die einer sich tapfer zeigt
in Gefahren, um Ehren zu erlangen und Verachtung zu ent-
gehen, die Tapferkelt des Soldaten, die in i1hm erwichst
aus der Erkenntnis, dal man sich vor vielem unnéotiger-
weise fiirchte, die Tapferkeit des Zornerregten, die Kraft
gibt zum Ertragen vieler Beschwerden und auch im Tiere
sich zeigt, die Tapferkeit der Zuversichtlichen, welche durch
viele Erfolge mutig geworden sind und die Tapferkeit der
Unwissenden, welche die Grefahren nicht kennen 2,

Eine Digression von der nikomachischen Kthik ge-
schieht insofern, als er in die aristotelische Tugendlehre
auch Gedanken Ciceros iiber die Tugend einflicht. Es wird
an die bisher behandelte Tapferkeit eine Reihe von Tugenden
angefiigt, die eine der Tapferkeit verwandte Gesinnung
zeigen, so die Hochherzigkeit (magnanimitas), von der er
eigens bemerkt, dall es nicht die aristotelische Tugend sei,
itber die er spater handeln wolle; die Hochgesinntheit (magm-
ficentia), das Selbstvertrauen (ﬁdutla), die Standhaftigkeit
(constantia) und die Geduld (patientia). Die genannten Tu-
genden werden in breiter Form dargelegt, wobei er haupt-
sdchlich Cicero zitierts.

Die Mafligkeit wird in gleicher Weise in Anlehnung
.an Aristoteles und Cicero behandelt*. Mit den Stagiriten
bestimmt er das Objekt der eigentlichen Tugend der Mif3ig-
keit; sie hat nicht jede beliebige Lust oder Unlust zum
Gegensta,nd und darum nicht jene Geniisse, die aus Empfang
von Ehren, aus der Pflege der Wissenschaft und -&hnlichem
erwachsen ; auch nicht jene Geniisse, die zwar korperlich sind,
aber nur in sinnlich schonen Eindriicken bestehen®; als

! 8i autem quaeritur qualis secundum theologos sit praedicta
audatia, respondemus, quod si simpliciter sumatur tunc idem est quod
iniecere sibi manus et hoc ad homicidium reducitur ; si vere sit intuitu
auxilii divini nulla urgente necessitate tunc est tentare Deum unde
cum utrumque istorum sit contra praeceptum divinum est contra jus
naturale. Patet igitur, quod sunt gravia et valde criminalia peccata.

? Huic vero fortitudini addit philosophus in III. eth. et in magnis
moralibus fortitudines dictas per similitudinem ad hanc veram forti-

tudinem. Prima est..... Vgl. Eth. Nik, III, 8, 11164, 16ff.
* Tr, I1, ¢. 6 und 7.
v, B

s Eth, Nik. IIT, 10, 11175, 314.



der richtigen Mitte in der Scholastik o1

\

Theologe macht er hier eine Einschrinkung und bemerkt,
d: es zwar nicht die eigentliche Mafligkeit, wohl aber die
MiBigkeit 1m weiteren Sinn mit diesen Dingen zu tun habe.
Die MafBigkeit in der eigentlichen Bedeutung des Wortes
hat jene Geniisse zum Objekt, die aus dem Tast- und
(eschmacksinn erwachsen, sie zeigt sich in den Tugenden
der castitas und frugalitas 1, Auch die ndheren Ausfithrungen
hieriiber sind groflenteils aristotelische Gedanken, wie die
Unterscheidung zwischen Begierden, die allen lebenden
Wesen gemeinsam sind und solchen individueller Art %, deren
Grund er mit Recht in der natiirlichen Anlage und der
Gewohnheit sieht,

Der Erérterung der Extreme der Mafsigkeit figt er
seine Abhandlung iiber die Virginitit ein und wird durch
Betonung ihres Unterschiedes von der giénzlichen sinnlichen
Empfindungslosigkeit der aristotelischen Auffassung ge-
rechter als wir dies bei Wilhelm von Auvergne gesehen
habens. Die sinnliche Empfindungslosigkeit im aristoteli-
schen Sinne verurteilt er aus dem gleichen Grunde wie der
Stagirite als einen des Menschen unwiirdigen Zustand ¢. Von
der Virginitdt gilt das nicht, wie er ausdriicklich bemerkt.
Sie wird vom dbernatiirlichen Standpunkt aus beurteilt als
eine Empfindungslosigkeit aus freiem Entschlusse, um ein
iibermenschliches, himmlisches Lieben zu fihren® Mit ver-
schiedenen Zitaten aus Ambrosius und Augustinus handelt
er ausfiihrlich tiber diese Virginitat, die Art und Weise,
wie sie leicht und schwer verletzt wird, wie sie schuldbar
und schuldlos verloren werden kann und iiber die Art ihrer
Wiedergewinnung®, Im Anschluf3 hieran spricht er vom

' 1. c. 1118a, 251t

7 1118, 81t

> Vgl Divus Thomae, Bd. VII, p. 47.

‘... talis insensibilitas non est humana, nam alia animalia delec-
tantur 1n GlblS convenientibus et non in aliis, cum tamen non habeant
adeo subtilem discretionem convenientis et inconvenientis secundum
sensum tactus. Talis ergo bestialis est potius quam humanus. Eth.
Nik. I1I, 11, 1119a, 51t

> Nec tamen praedicta adversantur laudi virginitatis; ea quae
ut diximus vera sunt secundum vitam civilem et quando talis insensi-
bilitas est ex natura; quando autem ex proposito attendentis ad vitam
superhumanam id est vitam coelestem et angelicam tunc facit habentem
se maiorem hominem qui sc. mundo renuntians tantum cogitat quae
divina sunt.

¢ Fol. 91 und 92.



992 Das aristotelische Tugendprinzip

theologischen Standpunkt aus iiber die verschiedenen Arten
von Verfehlungen bzw. Stinden gegen die Miafigkeit ohne
besondere ethische Erwigungen?,

Zur nikomachischen Ethik kehrt er wieder zuriick,
wenn er im folgenden Kapitel ebenso wie Aristoteles? einen
Vergleich anstellt zwischen den Extremen der Tapferkeit
und Méfligkeit, ndherhin zwischen Furcht und Unméiflig-
keit, und zwar mit Riicksicht auf den Grad der Freiwillig-
keit der hieraus hervorgehenden Handlungen3. Die weiteren
Ausfithrungen dieses Kapitels bringen verschiedene mit der
Mafdigkeit verwandte Tugenden, so die Enthaltsamkeit (con-
tinentia), die Milde (clementia), die Bescheidenheit (mode-
stia), die Strenge (austeritas), die Demut (humilitas) und
Diskretion, die in #hnlicher Art wie oben die Teiltugenden
der Tapferkeit im Anschluf an Cicero und mit vielen Viter-
stellen erdrtert werden,

Sein Bestreben, mit Aristoteles den Zusammenhang zu
wahren, zeigt sich klar, wenn er an seine erwihnten Aus-
fihrungen iiber die Mifligkeit die Tugend der Freigebig-
keit (liberalitas) anschlieft4, Von ihr spricht er allerdings
zunéchst in einem anderen Sinne als der Stagirite, indem
er sie als jene Tugend auffaft, die dem sittlichen Verhalten
eine gewisse ungezwungene freie Natiirlichkeit gibt. Doch
hat diese Auffassung der genannten Tugend keine Bedeu-
tung fiir die weiteren Erorterungen; in diesen ist die Frei-
gebigkeit wieder ganz im aristotelischen Sinne aufgefalds
als jene Tugend, die in Geldsachen die Mitte hilt, im Aus-
geben und Empfangens. Die philosophischen Darlegungen
hieriiber werden nun gleich anfangs unterbrochen durch
eine Erorterung mehr moraltheologischer Art. Der Umstand
ndmlich, daB das Extrem der Verschwendung héufig her-
vorgeht aus Stolz und Genufisucht, gibt ihm Anlafl, den
Zusammenhang der verschiedenen Laster und in Verbindung
damit die sieben Hauptsiinden zu behandeln, wobei er nament-
lich Gregor als Gew#ahrsmann anfithrt. Das folgende Kapitel
nimmt dann das eigentliche Thema wieder auf und hilt sich
in den Grundgedanken ganz an Aristoteles. So fiihrt er aus,

1 Q. 9.
* Eth. Nik. III, 12, 1119a, ol.
3 Q. 10.

* Tp. 111, ¢, 1.

s Bth. Nik. 1V, 1, 11195, 22.



der richtigen Mitte in der Scholastik 93

daf} der Freigebige anderen lieber Gutes tun will als Gutes
von ihnen empfangen?!. Es ist tiberhaupt dieser Tugend mehr
eigen, in der rechten Weise zu geben; im richtigen Emp-
fangen zeige sich eher die Gerechtigkeit. Der Freigebige
gibt aber trotz seiner Bereitwilligkeit zu schenken nicht
unverniinftig; er hilt fur sich und seine Familie das Not-
wendige zuriick und gibt den rechten Personen zur rechten
Zeit usw.?, und das aus Wohlgefallen am Guten und darum
mit Freuden. Der Freigebige wird nicht reich und jene,
die ihr Vermdgen durch Erbschaft erworben haben und die
Not nicht aus Erfahrung kennen gelernt haben, sind frei-
gebiger als anderes. Diese Gtedanken werden noch weiter
erliutert und mit Schriftstellern exemplifiziert.

Der Freigebigkeit stellt er die beiden aristotelischen
Extreme gegeniiber, die Verschwendung (prodigalitas) und
das geizige Zuriickhalten (illiberalitas). Er zeigt mit dem
Stagiriten u. a., daf der Verschwender besser 1st als der
Geizige, weil er durch Alter und Mangel gebessert werden
konne, weil er aus Liebe zum Geben sich verfehlt und in-
sofern mit dem Freigebigen verwandte Ziige habe¢ An die
aristotelischen Gedanken iiber die beiden Kxtreme reihen
sich in den beiden folgenden Kapiteln noch weitere Aus-
fiilhrungen iiber die Siindhaftigkeit derselben; er betrachtet
aber die mit der illiberalitas verbundene Habsucht als die
Quelle aller jener Siinden, durch welche der Nichste in
seinem Eigentum geschidigt wird und verbindet darum mit
der Behandlung dieses Extrems der Tugend der Freigebig-
keit in mehreren Kapiteln eine ausfiihrliche Erorterung der
verschiedenen Arten, durch welche der Mensch an Hab und
Gut beeintrichtigt werden kann, Wie er oben die ver-
schiedenen Siinden gegen das sechste Gebot In Verbindung
mit dem Extrem der Mifligkeit behandelt, so bringt er hier
die mannigfachen Siinden gegen das siebente Gebot mit
den Extremen der Freigebigkeit in Verbindung und zeigt
dadurch deutlich das Bestreben, die gesamte Moral inner-
halb des Rahmens der aristotelischen Tugendlehre darzu-
legen. So handelt er iiber Diebstahl, Raub, Sakrileg und
ausfithrlich auch iiber das Zinsennehmen als eine besondere

' C. 2. Eth, Nik. IV, 1, 1120a, 10{f.
* L, c. und 1120q, 25 fi.

* 11200, 11.

* C. 2, Eth. Nik. 1121 a, 201,



94 Das aristotelische Tugendprinzip

Art des Geizes!. Mit der Behandlung der verschiedenen Arten
der Eigentumsverletzung verbindet er auch gleich die Frage
nach der Wiedergutmachung, der Restitution, wobei er natur-
gemifl vieles beriihrt, was wir in seinem Traktat tber die
Gerechtigkeit vermuten wiirden® Er handelt dann auch
fiber den Unterschied von Raub und Diebstahl, iiber das
Beutemachen im Kriege und iiber die Notwehr, wobei er
hauptséchlich der Zeit entsprechend den Krieg gegen die Un-
gléubigen, besonders die Sarazenen im Auge hat. Kapitel VII
handelt iiber die Rache an zugefiigtem Unrecht und ihre
Erlaubtheit, wobei er hauptséchlich Stellen aus der Heiligen
Schrift aus Augustin und Gregor anfithrt. Im folgenden
Kapitel VIII erortert er die Gerichtssitzungen in der Kirche,
die Voraussetzungen zum gerechten Kriege und die Resti-
tntionspflicht bei ungerechtem Kriege. Er bringt dann noch
weitere juridische Angelegenheiten, mit interessantem Detail,
so Uber Riickgabe von kirchlichen Giitern, die im Besitz
gekommen sind, iiber Ersitzung und Verjihrung usw., die
hinreichenden Stoff zu eigener Bearbeitung bieten wiirden
und die wir entsprechend dem Charakter unserer Abhand-
lung iibergehens,

Erst im Kapitel XXII nimmt Ulrich die aristotelische
Tugendreihe wieder auf mit Erérterung der Hochherzigkeit
(magnanimitas); beli seinem sonstigen getreuen Festhalten an
der aristotelischen Reihenfolge der Tugenden behandelt er hier
die magnanimitas vor der Prachtliebe (magnificentia), wihrend
letztere bei Aristoteles an die Freigebigkeit sich anschliefi,
Zun#chst bringt Ulrich die magnanimitas mit der Demut
in Beziehung und zeigt, von Gregor und Bernhard beein-
fluBt, wie sie das richtige Verhalten gegeniiber der Ver-
achtung lehre. Dann aber schliefit er sich mehr an Aristoteles
an und gibt dieser echt griechischen Tugend &hnlich wie
Thomas¢ christlichen Charakter. So liebt der Hochherzige
vornehme Abkunft, Reichtum und Macht, kurz alles, was
im biirgerlichen Leben Ansehen gibt; er bemerkt aber mit
dem Stagiriten, dafy all diese Dinge ohne Tugend den Cha-
rakter verderben, iibermiitig und veréchtlich gesinnt machen?®,

'C. 3 und 4.

> C. 50 und 6.

* C. 1—21, vgl. Grabmann a. a. O., p. 491,

* Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 279,

* Tr. II1, ¢. 22 und -Eth. Nik, IV, 3, 1121a, 20—112405, 1.



der richtigen Mitte in der Scholastik 95

Der wahrhaft Hochherzige bedarf darum fiar Ulrich wie fiir
Aristoteles der Vollkommenheit in allen Tugenden, wobei
Ulrich sich wohl das Idealbild eines Heiligen denkt. Auch
mit dem Hochherzigen im christlichen Sinne findet er es
darum vereinbar, da’} der Hochherzige sich zu hoch einschétzt,
als daB er wegen Kleinigkeiten sich der Gefahr aussetzen
wiirde, dafl er aber fiir die Tugend Grofiles erduldel. So
nimmt er sémtliche Eigenschaften von dem Bilde, das Ari-
stoteles vom Hochherzigen entwirft, in sein christliches
Tugendbild heriiber; Eigenschaften, die dem christlichen
Ideal zu widersprechen scheinen, weifi er eine brauchbare
Seite abzugewinnen, Daf der Hochherzige z. B. sich der
empfangenen Wohltaten nicht erinnert, wohl aber der ge- .
spendeten®, erklirt er durch das Wort der Schrift: Geben
ist seliger als nehmen; dafl derselbe seinen eigenen wiirde-
vollen Gang und eine gra,v1tatlsche Stimme hat?$, findet er
ganz dem Charakter desselben entsprechend. Auch von den
beiden Extremen dieser Tugend erhalten wir das aristote-
lische Bild. Dabei findet er das Extrem der pusillanimitas,
die sich der Ehren, die ihr von Rechts wegen zukommen,
nicht fir wiirdig hilt und sich selbst unterschétzt, michs
etwa als der christlichen Demut entsprechend, sondern gerade-
zu siindhaft; er hélt eine Verkennung seiner selbst fiir un-
natiirlich und unverniinftig, sofern sie alles edle Streben
unterbinde ¢. Die sich durch das gegenteilige Extrem ver-
fehlen, nennt er mit Aristoteles torichts. '

In Abhingigkeit vom Stagiriten nennt er auch noch
eine andere Tugend, die zum Objekt die Ehren hat und
die sich zur magnanimitas verhilt wie die Freigebigkeit
zur Prachtliebe. Sie hat es mit den Ehren im allgemeinen,
nicht mit den hohen Ehren zu tun. Eine Bezeichnung fiir
die rechte Mitte dieses Verhaltens kennt er so wenig wie
Aristoteles und bemerkt, da8 bald der Ehrliebende, bald

11124 b, 611

111249, 11.

% llzoa 12, ' .

“ Seqmtm etiam ex hoe, quod quamvis ut dicit phllosophus,
talis non sit malus malitia, quae est nocumentum proximi, tamen est
malus malitia turpitudinis sive pececati, quia contra naturam et ra-
tionem est privare se bonis, quibus dignus est et malitid nocumenti

sibi illati, quia ex tali desperatione discedunt ab operlbus vlrtutum
* 11254, 28.



96 Das aristotelische Tugendprinzip

der die Ehren Fhehende die Mitte innehalte und Lob wver-
dienel,

Ahnlich wie bei der Hochherzigkeit gibt er auch von
der Prachtliebe (magnificentia) und ihren Extremen hin-
sichtlich Objekt und Betétigungsweise ganz die aristotelische
Charakteristik, weswegen wir nicht weiter darauf eingehen
wollen 2.

Mit Aristoteles geht er nach d1esen beiden Tugenden
tiber zur Sanftmut, jener Tugend, die als rechte Mitte der
Zorneserregungen bezeichnet wird3. Auch die ganze Dar-
legung tiber dieselbe ist aristotelisch. Er zeigt, wie das Wort
mansuetudo weniger die rechte Mitte als einen fehlerhaften
Mangel in den Zornesduflerungen besage* und worin das
Innehalten der Mitte beim Zorne besteht’. Das Extrem des
Jihzornes und der leidenschaftlichen Erregung verfehlt sich
in allem durch das gegenteilige Verhalten®; dabei sucht
er die aristotelische Ansicht, dafl nicht alle Eigenschaften
des Jahzornes zugleich vorhanden sein koénnen?, in seiner
Art und gem#fd dem Wissen seiner Zeit physiologisch zu
begriinden® Mit Aristoteles unterscheidet er drei verschie-
dene Arten zornmiitiger Charaktere, die Acrocoloi (dpycior),
die schnell erregbar sind, die amari (wexpo!), die Verbitterten,
die ihren Zorn lange herumtragen und die difficiles (Za).en-oz’),
die Schwermiitigen?, und kniiptt an die aristotelische Schil-

! Eth. Nik. IV, 4, 1125, 14,

* C. 23, Eth, Nik. IV, 2, 1122a, 19.

*C 26.

* 1126 a, 11

* Medietas autem praedicta attenditur secundum omne genus
circumstantiarum quia non irrascitur nisi secundum quod recta ratio
secundum formam omnium circumstantiarum ordinabit; non ergo irras-
citur nisi cum recta ratio judicat irrascendum sc. non naturae sed
culpae, et cuius rei causa sc. propter zelum justitiae nec magis nec
minus nec longiore tempore quam oportet. 112556, 31 1f.

® Super abundantia autem vocatur irracundia et est excessus
secundum omnes clrcumstantms, irracundus enim est qui irrascitur
quibus non oportet et in quibus causis non oportet.,.. vgl. 1126«, 9 ff.

" 1126a, 11.

® Velocius enim irrascens disponitur calido velociter movente
et sic eo acuto obediente in motum; diu autem tenens iram disponitur
duro et frigido, in quo tamen egit calor adurendo ipsum; sic est melancho-
lia quae est colera adusta et cum haec sint contraria non possunt in-
esse eidem secundum eandem complectionem.

* 1V, 5, 11264, 13.



der richtigen Mitte in der Scholastik 97

derung derselben auch eine allerdings naive physmloglsche
Erklarung.

Mit den Gedanken des Stagiriten iiber den Zorn ver-
bindet er auch noch jene von Gregor und unterscheidet mit
ihm eine ira per zelum und eine ira per vitium, die er
ndher erortert.

Mit dem nidchsten Kapitel geht er gleich Aristoteles
iiber zu den so genannten gesellschaftlichen Tugenden und
behandelt mit diesem zuerst die Freundlichkeit des Um-
gangsl. Wie wir bei Thomas gesehen, hat Aristoteles den
christlichen Hthikern .das sittlich Wertvolle gezeigt, das
auch in diesen echt griechischen Tugenden sich findet und
dadurch eine Anderung friiherer Anschauungen bewirkt®,
Auch Ulrich findet die aristotelischen Anschauungen hier-
tiber in seiner christlichen Tugendlehre brauchbar und legt
sie seinen Erdrterungen der gesellschaftlichen Tugenden in
der bisher geschilderten Weise zugrunde. Von der Freund-
lichkeit und der Art und Weise, wie sie die Mitte beachtet,
wie sie mit Hoch und Niedrig verkehrt, von ihrem Unter-
schied von der eigentlichen Freundschaft und von den ver-
schiedenen Arten der Extreme dieser Tugend erhalten wir
wieder ganz das aristotelische Bild und es geniigt darauf
zu verweisen3. Den aristotelischen Gedanken fiigt er noch
eine Begriindung des Tugendcharakters der Freundlichkeit
und ihrer Notwendigkeit hinzu und vergifit als Theologe
nicht, vor allem das {ibernatiirliche Motiv, das Gebot der
Liebe, in den Vordergrund zu stellen., Aber auch vor der
Vernunft sieht er diese Tugend gerechtfertigt, sofern der
Mensch als soziales Wesen mit anderen zusammenleben muf’
und dabei einer besonderen Fertigkeit bedarf, sich jedem
gegeniiber in der rechten Weise zu benehmen.

Der Behandlung der Wahrhaftigkeit¢ schickt er eine
Er6rterung des aristotelischen Wahrheitsbegriffes voraus
und zghlt die verschiedenen Arten der adaequatio auf, in
der die Wahrheit gegeben ist. Die Wahrhaftigkeit selbst
und ihre Extreme werden in den Hauptziigen ebenfalls mit
Aristoteles beschrieben?®, Bei letzteren betont er als Theo-

' C. 25.

* Vgl. Divus Thomas, Bd. VII, p. 283 ff.

* C. 25, fol. 1630 1f. Eth. Nik. IV, 6, 11265, 11—1127a, 12.
* C. 26.

* Eth. Nik. IV, 7, 1127a, 28.



98 Das aristotelische Tugendprinzip

loge vor allem den liigenhaften Charakter und verbindet
darum mit der Tugend der Wahrhaftigkeit in-den beiden
folgenden Kapiteln seine Erérterungen iiber die Arten und
die Siindhaftigkeit der Liige, Heuchelei. und Verstellung.

An die Wahrhaftigkeit schliefft Aristoteles als dritte
gesellschaftliche Tugend die eutrapelia an, die Tugend des
guten Umgangs. Getreu dieser Relhenfolge wird sie auch
von Ulrich im folgenden Kapitel behandeltl. Als Theologe
glaubt er es gleichwohl rechtfertigen zu miissen, dafl man
beim Umgang von einer Tugend spreche, denn er trage ja
keinen sittlichen Charakter, sei aber von sittlicher Bedeu-
tung mit Riicksicht auf die iibrigen Tugenden, die sie
fordere, In seinen weiteren Ausfithrungen nihert er sich
ganz den Darlegungen des Philosophen. Mit ihm begriindet
er ihre Notwendigkeit aus der Berechtigung der Erholung
und aus der Schwierigkeit, gerade in der Unterhaltung und
im Scherze die rechte Mitte zu beachtens, Zum Zwecke
der Erholung billigt er mit Philosophen auch die anstiin-
digen Komg¢dien, wihrend die schlechten mit Recht ver-
boten sind$. Die Extreme dieser Tugend sind 1hm mit Ari-
stoteles die Bomolochoi, die iiberall und um jeden Preis
lachen zu erregen suchen und darauf es iiberall abgesehen
haben4, Sie findet er vom theologischen Standpunkt aus
noch besser als die eigentlichen Spotter (derisores), die alles
lacherlich und verichtlich machen. In beiden Verhaltungs-
weisen hénge die Siindhaftigkeit vom (Gegenstand ab, mit
dem sie sich befassen. Ihr Gegenteil sind die duri (arpmxot).
die finsteren und trockenen Menschen, die weder selbst
Scherz machen noch den Scherz anderer gerne ertragen.
Diesen Fehler beurteilt er vom christlichen Standpunkt aus
milder als den ersteren.

Die Reihe der mit der Starkmut und MéBigkeit ver-
Entipften Tugenden wird geschlossen mit der Scheu oder

LG, 28,

* 11275, 38ff,

* Oportet enim aliquando propter iucunditatem hominum in ludis
-convitiari et convitia hominum repraesentare, sicut fit in ludis comaedi-
arum et tragoediarum, qui ad requiem inventi sunt, convitium enim
est quaedam contumelia; quaedam autem contumeliae sunt adeo magnae
quod tristitiam et odium faciunt inter conviventes et ideo a legispo-
sitoribus intendentibus cives tenere in concordia prohibitae sunt dicit.
Vgl. Eth. Nik. IV, 8, 1128a, 22, |

“ 1128 a, 4 1f,



der richtigen Mitte in der Scholastik 99

Schamhaftigkeit (verecundia), mit der auch Aristoteles die
Behandlung der im 4. Buche aufgeziéhlten Tugenden schlief3t.
Mit ihm bestimmt er sie als Furcht vor Beschimung?® und
bezeichnet sie als eine Mitte, nicht aber als Tugend 2, wenn-
gleich, wie ihm bekannt ist, manche christliche Ethiker sie
fiir eine solche halten; mit ihm findet er sie bei jungen
Leuten besonders am Platze, wihrend #ltere des Schutzes
des Schamgefiihles nicht bediirfen sollen: "Auch ihre Ex-
treme charakterisiert er mit Aristoteles, |
Schon frither in Verbindung mit der liberalitas hat
Ulrich Fragen einbezogen, die das Verhalten zum Nichsten
betreffen und darum der Gerechtigkeit sich unterordnen,
wie die Verletzung des Kigentums, die Restitution usw.
Seine eigentliche Abhandlung iiber die Kardinaltugend der
Gerechtigkeit aber schlief3t Ulrich gleich Aristoteles an die
Behandlung der gesellschaftlichen Tugenden und der Scheu
an und widmet ihr einen eigenen umfangreichen Traktat,
der aber in den Hauptziigen gleichwohl wieder aristotelischen
Charakter tragt. Kingeleitet wird er wie bei Aristoteles durch
eine KErorterung der Gerechtigkeit im allgemeinent. Er hebt
ihren Charakter als Moraltugend hervor und sagt, dafl sie
es mit den Affekten zu tun habe, sofern diese die inneren
Ursachen der Handlungen sind, eine Ansicht, die Ulrich
mit seinem Lehrer Albert dem GroBen gemeinsam hat?®.
Freilich bemerkt er einschrinkend, dafd sie als biirgerliche
Tugend doch mehr die Handlung zum Gegenstande habe,
denn sie ordne die Beziehungen zum Nichsten, die nicht
mittels der inneren Affekte, sondern der dufleren Handlungen
geregelt werden. Nur das gottliche Gtesetz, bemerkt er als
Theologe passend, schaue in den Beziehungen der Menschen
zu einander auch auf die Affekte, nicht aber die Begriinder
des positiven Rechtes®, Sodann leitet er die verschiedenen
Arten der Gerechtigkeit gleich Aristoteles aus den ver-
schiedenen Arten der Ungerechtigkeit ab’ und begriindet

' Eth, Nik. IV, 9, 11285, 11.
2 Eth, Nik. 1I, 7, 1108¢, 31.

11280, 161t

¢ Tr. IV, ©: 1,

* Vgl. Alb. M. Comm. in Eth ITL, tr. 2, c. 1 und Eth. V, tr. I,

<. 1: Passio enim communis non est sed opera.tlo solum ad communi-
tatem habet relationem.

¢ Fol. 164a.
7 L. c¢. und Eth. Nik, V, 1, 11294, 81 1f.

~ Divus Thomas VIII, (Jahrbuéh fiir Philosophie ete. XXXV.) : 8



100 Das aristotelische: Tugendprinzip

es empirisch ‘damit, dafl uns vor einer Tugend immer zu-
erst der Mangel derselben zum Bewufitsein komme, Un-
gerecht ist, wer gegen das Gesetz verstofit, wer habstichtig
ist und wer nicht gleichmédflig sich mit ‘anderen in Vor-
teil und Nachteil teilen will. Hieraus ergibt sich ihm die
Gerechtigkeit als GesetzmiBigkeit und als Gleichheit. Die
Gerechtigkeit im ersteren Sinn besagt den Inbegriff aller
biirgerlichen Tugenden. Von ihr unterscheidet er die iustitia
generalis im theologischen Sinn, die nicht nur alle biirger-
lichen vom Gesetze vorgesehnebenen Tugenden umfasse,
sondern alles, was von Gott vorgeschrieben ist, auch jene
Tugenden, die sich mit den inneren Affekten befassen s0-
wie die theologischen Tugenden. Sie erhebt er aber dann
mit jenen Lobspriichen, die Aristoteles seiner al]gememen
(Jerechtlgkelt spendet?.

Ubergehend zur speziellen G‘rerechf:lgls:elt2 bringt er
zunichst eine ausfiihrliche Einteilung derselben, vom gene-
tischen und ethischen Standpunkt aus, In ersterer Beziehung
ergeben sich die verschiedenen Arten des Rechtes, das
Naturrecht, das gesetzliche Recht und das Gewohnheits-
recht, die er hauptsédchlich mit Berufung auf Cicero erér-
tert. In ethischer Beziehung kommen ihm jene Arten der
Gerechtigkeit in Betracht, die sich im gerechten Handeln
zeigen; das sind aber die aristotelischen, weshalb er sich
bei ihrer Erorterung wieder .ganz an den Stagiriten hilt.
Was er iiber die distributive und kommutative Gerechtig-
keit ausfihrt, iiber die Gleichheit und die Mitte dieser
beéiden Arten, sowie tiber die unrichtige Auffassung der
Gerechtigkeit als blcBer Wiedervergeltung, ist zum gréfiten
Teil fast wortlich von Aristoteles heriibergenommen, so dafd
es nicht notwendig ist, seine diesbeziiglichen Gedanken niher
darzulegen ®. Dasselbe gilt vom ni#chsten Kapitel; er bringt
hier im Anschlufl an Aristoteles weitere Ausfithrungen tiber
die kommutative Grerechtigkeit, wie sie im Tausch und Um-
satz. sich betitigt, iiber die Notwendigkeit eines einheit-
lichen Wertmafles, aus dem das Geldwesen sich entwickelte,
iiber die Verschiedenheit der Mitte, wie sie der Gterechtig-
keit zukommt im Unterschied von jenmer der tibrigen Moral-

! 1{:5 c¢. und Eth, Nik, V, 1, 11295, 271,
: B |
* C. 8 und Eth, Nik. V, 3—5.



der richtigen Mitte in der Scholastik 101

tugenden!, Hierauf bringt er verschiedene Definitionen .der
Gerechtigkeit, in erster Linie jene von Aristoteles und
handelt zum Schluf} iiber die Aufgabe des Fiirsten, die Be-
obachtung der Gerechtigkeit zu wahren. Nicht mehr kann
er dagegen dem Stagiriten folgen, wo er iiber das iustum
dominativam. (t0 desmoriedy dixatov xai 6 marpexoy) die Ge-
rechtigkeit des Vaters und Firsten handelt2. Fiir Aristo~
teles gibt es kein Rechtsverhdltnis zwischen Herrn und
Sklaven, Vater und Kind, hdchstens noch zur Fraus. Das
Christentum zeigt Ulrich eine andere Auffassung und dem-
gemifd ein anderes Gerechtigkeitsverhiltnis zwischen Herrn:
und Knecht, Fiirst und Untertan, Vater und Sohn, Mann
und Weib, das er mit vielen tha.ten aus der Helhgen Schrlft
darlegt.

~ Das Sehluﬁkapltel iiber die Gerechtlgkelt brmgt hm-
gegen wieder aristotelische Ausfiihrungen. Ulrich zeigt;, wie
das Gerechte, auf Grund des Naturrechtes tiberall ein und
dasselbe, in concreto durch Entwicklung bei verschiedenen
Voélkern mannigfache Formen annimmt4, betont dani mit
Aristoteles den Unterschied zwischen matenell und formell
Unrecht tun und ergeht sich ausfithrlich in den vom Sta-
giriten aufgefiihrten Moglichkeiten, wie man materiell ge-
recht bzw. ungerecht handeln kénne, ohne da.fS auch formell
eine solche Handlung vorliegts. »

In den Kapiteln 6 bis 14 handelt er fiber das Gebet und
die Tugend der Religiositat und ordnet so letztere gleich
Thomas als Moraltugend der Gerechtigkeit unter. Kapitel 15
handelt iiber den Gehorsam gegen gottliche und mensch-
liche, geistliche und weltliche Autoritét, das folgende Ka-
pitel tiber die gratia (Kucharistia) im Smne einer Tugend
der Danksagung. Im Anschluf} hieran bringt er einen léingeren
Traktat tiber die Wohltiatigkeit, wobei er hiufig Seneca ,de
beneficiis“ zitiert. Den ganzen Traktat, iiber die G‘rerechtlg-
keit schliett Ulrich mit einer Erérterung der Billigkeit
(Epikia) und versteht darunter gleich dem Stagiriten die
Fahxgkelt die al]gememen Gesetze auf die besonderen Falle

3. 4, vgl. Eth, Nik. V, 5, 1133a, 5—1184 4.
. vel. Eth. Nik. V, 6, 11843, 9.

" vel, Eth. Nk, V, 6, 1184, 184, —
und Eth, Nik. V, 8~9, 11364, 16—1187a, 4.

8*

''C. 4
*L.c
% T 10
*C.b
* L., c.



102 ‘Das aristotelische Tugendprinzip

anzuwenden !, Im gleichen Kapitel bringt er noch eine kurze
Ausfiithrung iiber die Intellektualtugenden und die Bestim-
mung der Mitte durch dieselben, worauf wir im folgenden
noch zuriickkommen. Ohne die ganze Frage noch zu Ende
zu fiithren, bricht er seine moralischen Abhandlungen ab
mit den Worten : Et ideo de his habitibus specialiter restat
prosequi.
b) ])ie Tugend eine medietas

Der enge Anschlu Ulrichs im Aufbau seiner Tugend-
lehre an die aristotelische-Ethik bedingt seine Stellung zum
aristotelischen: Tugendprinzip. Mehr als bei den anderen
der bisher genannten Autoren hat dasselbe bei ihm Aner-
kennung und Verwendung gefunden. Es erscheint nicht,
wie bei Thomas, dem Prinzip der ratio recta untergeordnet;
letzteres kommt wohl auch bei ihm als oberste und letzte
Norm zur Geltung, sofern es erste und oberste Eigenschaft
der sittlichen Handlung ist, dafl sie mit der rechten Ver-
nunft iibereinstimme?; aber wihrend bei Thomas, wie wir
gesehen haben, der Begriff der recta ratio das Fundament
fur seine Lehre von den Moraltugenden bildet, ist es bei
Ulrich die medietas, die als das Wesentliche an der Tugend
betont wird. Freilich entbehrt zum Teil auch gerade da-
durch Ulrichs Tugendlehre jener straffen Einheit und klaren
Begriindung, die man wie in allen Schriften so auch in der
Moral des Aquinaten bewundern muf3..

In der allgemeinen Begriffsbestimmung der Tugend als
einer medietas halt sich Ulrich, wie oben erwidhnt, an die dies-
beziiglichen Ausfithrungen im 2. Buche der nikomachischen
Ethik. Zur Rechtfertigung der Verkniipfung des Gedankens
der Mitte mit dem Wesen der Moraltugend verweist er dhn-
lich wie Thomas und auf Grund der Ausfithrungen -des
Stagiritens auf das Moment der Teilbarkeit, das im Objekt
der Moraltugend, in der Lust und Unlust sich findet und
das er gegeben sieht in den verschiedenen Umstiinden, die
den Tugendakt begleiten und deren Miflachtung bald als
ein Zuviel bald als ein Zuwenig dieses Aktes sich herausstellts.
Fir die Tugendnorm der Mitte spricht nach Ulrich ferner
ihre Natiirlichkeit, sofern in der Natur sich weder Uberfluf3

' C. 28, vgl. Eth. Nik. V, 9, 11870, 183,
* Tr, I1, c. 2, fol, 790b.

* Eth. Nik. II, 6, 11065, 21 f,

* Tr, II, e. 2, fol. 8la.




der richtigen Mitte in der Scholastik 103

noch Mangel finde; deshalb gel sie auch verh#ltnismifiig
leicht zu beobachten. KEr glaubt die menschliche Natur
durch eine keimhafte Anlage geradezu eingestellt fiir das
harmonische Mittelma, das durch die Tugend ausgeprigt
werden solll. Diese Eigenschaft der Mitte wird sodann
véherhin dargelegt mittels der schon bei fritheren Autoren
wiederholt erwihnten termini des medium rei und medium
rationis, die er an Hand der aristotelischen Beispiele er-
lautert?, Hinsichtlich der Tragweite des Prinzips der Mitte
bemerkt er gleichfalls mit dem Stagiriten einschrinkend,
daB von einer Mitte nicht gesprochen werden kann in den
Dingen, die ihrer ganzen Natur nach schlecht sinds. Auch
jene Erlduterungen des Philosophen, die dieser im 8. und
9. Kapitel an sein Prinzip ankniipft, macht sich Ulrich zu
eigen. Er bespricht den Gegensatz der Extreme unterein-
ander und jenen zur vernunftgemifien Mitte, die Griinde, wes-
halb bald das eine, bald dasandere Extrem der tugendgemafien
Mitte néher sei, zieht daraus die gleichen Folgerungen wie
Aristoteles betreffs des Auffindens der rechten Mitte ¢, Be-
schwichtigend bemerkt er auch am Schlusse mit Riicksicht
auf die Schwierigkeit, mit der sich manchmal die rechte
Mitte finden lasse, dafl der noch nicht tadelhaft sei, der
nur ein wenig von der rechten Mitte abweiche® und be-
zeichnet dies vom theologischen Standpunkt aus als eine
laBlliche Siinde.

Auf das Zusammenwirken von Intellektual- und Moral-
tugend bei Bestimmung der Mitte kommt Ulnich, wie oben
bemerkt, am Schlusse seiner umfangreichen Moral zu sprechen.
Er folgt auch hier dem Gedankengang des 6. Buches der
nikomachischen Ethik und ergeht sich mit Aristoteles zun#échst
tiber die weitere Differenzierungsméglichkeit des verniinftigen
Seelenteiles sowie iiber das Zusammenwirken der verschie-
denen Seelenkrifte untereinanders, Da, wie schon ange-

' Tr. 1I, c. 2, fol. 79a. Cum in omnibus moralibus medium deter-
minetur ad nos, oporteb aliquod esse in nobis, quod sit mensura
medii; nihil autem mensuratur nisi per aliquod primum et simpli-
cissimum suae naturae. In nobis ergo est aliquod primum et simpli-
cissimum de natura medii virtutis et hoc est per quod innati sumus
suscipere virtutes.

: *L e

* Fol, 81b, vgl, Eth. Nik. II, 6, 1107 a, 8.

¢ Fol. 815 und 82a. Vgl. Eth, Nik. 11080 11—1109b, 18.

* 11099, 18,

¢ Tr, IV, c. 28, fol. 247aff. Eth. Nik. VI, 1, 1139¢«, 14



104 Das aristotelische Tugendprinzip

deutet, dieser Abschnitt nicht mehr vollendet wurde, kam
Ulrich auch bei unserer Frage zu keinem endgiiltigen Re-
sultat. Er weist zwar hin auf die Abhéngigkeit der Moral-
tugenden von den Intellektualtugenden in der Bestimmung
der rechten Mitte?, sofern er aber dabei zur freien Ent-
scheidung fiir einen Tugendakt nicht nur die Mitwirkung
der praktischen Vernunft, sondern auch die Moraltugend
selbst als notwendige Bedmgung voraussetzt 2, kommt er
in dem uns vorliegenden Teile zu keiner Lidsung des-obigen,
dem Stagiriten vorgeworfenen Widerspruches, Dafl er sich
aber von Thomas in seiner Ansicht nicht allzuweit ent-
fernen diirfte, ist anzunehmen mit Riicksicht auf seine Aus-
fuhrungen iiber die Teilnahme des menschlichen Verstandes
am gottlichen Lichtes, eine von anderen Autoren oft bild-
lich gebrauchte Wendung zur Bezeichnung der Synderesis ¢,
wobei sich freilich bei unserem Autor auch arabischer Ein-
flufl geltend macht.

- Was die spezielle Anwendung des (-xedankens der Mitte
bei Behandlung der einzelnen Tugenden betrifft, beherrscht
er in gewissem Sinne die gesamte Moral Ulrichs. Jede der
vielen von ihm behandelten Tugenden. wird wie bel Ari-
stoteles als ein mittleres zwischen zwei fehlerhaften Extremen
betrdchtet und jeder dementsprechend zweli Laster unter
dem Gesichtspunkt des Ubermafles und Mangels zur:Seite
gestellt. Dies ist mnicht nur bei jenen Tugenden der Fall,
die Ulrich von der aristotelischen Ethik her-iibergenommen
hat, auch jene Teiltugenden der Mafligkeit und Tapferkeit,
die er anderen Autoren, namentlich Cicero entlehnt, treten
uns -in dieser Form entgegen Selbst die christliche Tugend
der Demut wird mit dem Prinzip der Mitte verbunden und
ihr- ein Extrem fehlerhatter, tibergrofler Demut gegeniiber-
gestellt5. In seiner ausfiihrlichen Klassifikation des sitt-
lichen Verhaltens unterscheidet er diese iibergrofie Demut

! Medium. moralium virtutum non potest determinari nisi per
virtutes intellectuales; medio autem non determinato nulla virtus habet
virtutis rationew.

* Electio enim est appetitus consiliativus, consilium autem non
est sine mente practlca, et cum consilium non sit nisi operabilium
per nos et omnia talia reducuntur ad moralem habitum, patet quod
electio non est sine mente practica nec etiam sine habitu morali.

*.Vgl. Divas Thomas, Bd. V1I, p. 272,

* Vgl. Bonav. Sent. 1I, d. 89, art. 2, q. 1 concl.

* Tr. II, c. 10.



der richtigen Mitte in der Scholastik | 1056

auch von der pusillanimitas, die er als Extrem der Hoch-
herzigkeit verurteilt ! und die sich der von Rechts wegen zu-
kommenden Ehren nicht fiir wiirdig erachtet. Er sieht das
Extrem der Demut darin, dafd einer seine guten Fahxgkelten
und Vorziige génzlich verkennt und deshalb eine vorteil-
hafte Stellung zum eigenen Nachteil preisgibt?. Den siind-
haften Charakter solcher extremer Demut sieht er begriindet
in dem Undank gegen Gott und den schlimmen Folgen,
die nicht selten Verzweiflung und Selbstmord sind. Das
(Gegenteil dieses Extrems ist der Stolz, den er als den
hiufigeren Fehler ausfiihrlich behandelt. Der Einflufy des
‘Gedankens der Mitte zeigt sich ferner, wenn er als Beweis-
grund fiir den Tugendcharakter mancher Verhaltungs- und
Betitigungsweisen anfithrt, daf sie sich dem Prinzip der
Mitte unterordnen und der fehlerhafte Mifibrauch durch
Ubermafl und Mangel geschehen kann. In diesem Sinne be-
zeichnet Ulrich die Unterhaltung und das Spiel als eine
Mitte 8. Auch die Dankbarkeit wird aus diesem Grunde als
eine Tugend bezeichnet. Sie besagt ein mittleres Verhalten
zwischen den Extremen der Undankbarkeit (acharistia) und
einer gewissen iiberschwenglichen Art zu danken, die er
fatuitas nennt ¢ Mit dieser Betonung der Tugend als eines
mittleren Verhaltens h#éngt es zusammen, wenn gelegent-
lich jenes Extrem als stindhafter bezeichnet wird, das weiter
von der tugendgemiflen Mitte absteht s. Dieser Gedanke.
findet sich verwendet bei den Extremen der Tugend der
Freundlichkeit oder des geselligen Umgangs. Hier stehf
die Streitsucht in gréfierem Gegensatz zur Mitte als dxe
Schmeichelel und ist darum auch grofiere Siinde.

Vgl p. 18.

? Vitium autem huic wvirtuti opp031tum quod excedit in plus
est deiectio, qua quis etiam bona, quae vere in se habet, non cognoscit
vel etiam statum suum abicit in malum suum. Noa habet nomen hoc
vitium sed cirdulo loquendo vocamus ipsam nimiam humilitatem.

~® Tr, III, c. 29. Quantum ad modum virtutis sic ipsa est virtus,
quia habet extrema in amplius et minus; ambo vituperabitur et medium
est bonum et laudabile.

¢ Tr, IV, c. 16. Et est medium duarum malitiarum scilicet in-
gratitutinis et alterius peccati innominati, quod in superfluitate con-
sistit, quae superfluitas non est in actu gra.tztudmls, ...sed secundum
aliqguam circumstanti am modum excedit.

* Tr. ITI, c. 20 Quia peccatum maius est, quod plus distat a
medio virtutis.



106 Das aristotelische Tugendprinzip

Unter einem anderen Gesichtspunkte kommt das Prinzip
der Mitte zur Geltung, wo Ulrich dasselbe beniilzt zur Be-
griindung der verschiedenen Hilfstugenden, die er der Mifig-
keit und Tapferkeit beifiigt?.

‘Was die Gerechtigkeit und ihr Verhidltnis zur Mitte
betrifft, hilt er sich hier, wie im allgemeinen- Uberblick
schon bemerkt wurde?, so sehr an die aristotelischen Aus-
fihrungen, def} es nicht notwendig ist, noch eigens darauf’
einzugehen. Auf seine eigenen Ausfuhrungen tiber recht-
liche Fragen, wie Vergeltung, Restitution u. dgl. haben
indes die aristotelischen Gedanken keinen Einflufy. Im Trak-
tat iiber die Gerechtigkeit erdrtert er das Gerechte als ein
Gleiches und eine Mitte im Sinne des Stagiriten und be-
trachtet demgemil die Aufgabe des Richters ‘als eine Wieder-
herstellung der rechten Mitte und der Gleichheit durch Zwei-
teilung, ohne dabei auf die Schwierigkeit hinzuweisen, die
in dieser Auffassung liegt, wie oben im Anschlufl an Thomas
von Aquin gezeigt wurdes. Wo er aber vor der Erorterung
der Gerechtigkeit die verschiedenen Arten der Wiedergut-
machung der Eigentumsverletzung bespricht, hat er das
rechtliche Verh#ltnis bereits richtig erfallt und die Liicke
der aristotelischen Anschauung tiberall vermieden., Den Ge-
danken, daf es sich bei Eigentumsverletzung nicht nur um
Ausgleich des Zuviel und Zuwenig, sondern auch um Be-
strafung des Unrechttéters handelt, bringt er z B. zum
Ausdruck, wo er vom Verfahren gegen den ungerechten
Richter spricht+ Hat derselbe infolge Bestechung durch
ungerechtes Urteil jemand beschidigt, so soll er diesem
nicht nur Schadenersatz leisten, sondern selbst noch aufler-
dem schwer bestraft werden ob seiner Pflichtverletzung ®.

' Tpr, I1I, c. 10. Post haec de adiunctis virtutibus principalibus.
determinare volentes non agemus nisi de virtutibus adiunctis fortitudini
et temperantiae quia iustitia et prudentia non habent virtutes adiunctas,
eo quod ipsae consistunt circa medium rei, quod uno modo est et non
dicitur nisi secundum rem; fortitudo vero et temperantia consistunt circa
medium quoad nos, in quo multa instrumentaliter deservientia requirun-
tur circa quae sunt virtutes adiunctae.

? Vgl p. 12.

* Vgl p. 112,

4 Tr. 111, e 13,

* Iudex tenetur laeso ad aestimationem litis, Iusuper si pecunia.
sibi data est, ut non iudicaret et ideo omisit iudicare tenetur restituere
non ei qui turpxter dedit et debet puniri in eo in quo deliquit, scilicet
in cuius iniuriam accepit.



der richtigen Mitte in der Scholastik 107

Dasselbe verlangt er von dem, der durch grobe Nachlissig-
keit oder aus Unwissenheit ein ungerechtes. Urteil fillt1,
Eine der aristotelischen Anschauung fernliegende Auffassung
des Wiederausgleiches ist es auch, wenn er Restitution
verlangt nicht nur in Fillen, wo Rechtsverletzung durch
eigene Aktivitit vorliegt, sondern auch da, wo passives
Verhalten die Rechtsverletzung durch andere begiinstigte?

Trotz des engen Anschlusses an Aristoteles ging so
der Autor ebenso wie Thomas stillschweigend iiber die
Méngel der Gerechtigkeitslehre des Stagiriten hinweg und
behandelte die diesbeziiglichen praktischen Fragen auf Grund
der iiblichen Rechtsauffassung.

Das Tugendprinzip der Mitte wie die aristotelische
Tugendlehre iiberhaupt ist, wie sich auf Grund voraus-
gehender Darlegungen abschlicBend bemerken 1la3t, der
Rahmen, dem Ulrich seine gesamte Moral einfiigt. Thomas
baut seine Moral auf der recta ratio auf und beniitzt
den Gedanken der medietas akzidentell, wo er zur Charakteri-
sierung der Tugenden und ihrer Gegensitze besonders. ge-
eignet erscheint. Ulrich dagegen bleibt beim Gedanken der
aristotelischen medietas stehen; im Gegensatz zu allen bis-
her behandelten Autoren, die ‘bei Wesensbestimmung der
Tugend sich hauptséchlich an Augustin und teilweise an
Cicero hielten, betont er nur den aristotelischen Tugendbegriff,
und wihrend die fritheren Autoren und auch Thomas die
Tugenden unter dem Gesichtspunkte der vier Kardinal-
tugenden erorteru, folgt er ganz der Anordnung des Stagi-
riten, samtliche Tugenden als medietas bezeichnend und die
entgegengesetzten Laster als Ubermaff und Mangel ihnen
zur Seite stellend. Kaum eine andere Tugendlehre der schola-
stischen Autoren diirfte in dem Grade aristotelische Féarbung
zeigen wie jene Ulrichs, Freilich hat sie gerade ob dieser
ihrer Abhtingigkeit geringen bleibenden Wert, Ulrich von
Straflburg kniipft seinen beriihmten Namen mehr an seine
metaphysisch-dogmatischen Arbeiten.

Soweit die iibrigen oben nicht genannten Autoren nach
Thomas iiber das Tugendprinzip der Mitte handeln, ist ihre
Auffassung und Verwendung desselben #hnlich jener des
Aquinaten, Die Streitfragen, die lebhafte Diskussion unter

! Insuper praeter restxtut'onem debet puniri sicut pro gravissimo
crimine,
? Tr, II1, c. &.



108 Das aristotelische Tugendprinzip

den verschiedenen Schulen hervorriefen, waren hauptséch-
lich naturphilosophischer und metaphysischer Natur, wihrend
die Ethik fiir die Behandlung keine neuen Gesichtspunkte
bot, so dafl eine Untersuchung unserer Frage bei den weiteren
Autoren ein geringes Resultat zeitigen diirfte.
~ Abschlieflend diirfte es von Interesse sein, die aus
der bisherigen Untersuchung gewonnene Ansicht tiber die
Stelungnahme der. Scholastik zum Prinzip der Mitte zu
vergleichen mit der Kritik moderner Autoren iiber dasselbe.
Es ist vor allem Hartmann, der dem aristotelischen Prinzip
der Mitte zum Vorwurf macht, dafl es in eine ,bedenkliche
Apotheose der MittelmaBigkeit“ auslaufel. Es passe besser
nach .China, wo es auch schon ldngst vor Aristoteles ge-
golten habe, wo Exzentrizitit das hochste Verbrechen und
MittelméBigkeit die einzige Tugend sei. Nur ein fliichtiger
Blick auf die Art, wie Aristoteles selbst sein Prinzip auf
die einzelnen Tugenden anwandte, besonders auf die Hoch-
herzigkeit und GroBgesinntheit, zeigt das Unzutreffende
dieses Vorwurfes.” Nichts weniger als MittelmaBigkeit war
es, was Aristoteles.als Prinzip aufstellen wollte. Ebenso-
wenig- findet sich eine derartige Auffassung bei irgend-
einem "Scholastiker, der vom Innehalten der Mitte spricht.
Es mag vielleicht Horaz diese hausbackene  Sittlichkeit
empfohlen haben mit seinem bekannten in medio virtus,
die Scholastiker verstanden darunter etwas anderes. Gewifs
warnten sie in Verwertung des Gedankens auch vor einem
Zuviel im Guten, aber immer nur mit der einen Begriindung,
dafl das Ubelmaﬁ die Kriafte frithzeitig aufreibe?.
Abgesehen von dieser extremen Anschauung Hartmanns
hat die scholastische Auffassung auch manche Ahnlichkeit
mit der modernen Beurteilung des Prinzips der Mitte, be-
sonders hinsichtlich seiner Verwendungsmdoglichkeit. Hart-
mann findet es brauchbar fiir die ,Grenzgebiete des sitt-
lichen Liebens“, fir die Grundlagen der Sittlichkeit 3. Besser
ist es zu sagen, dafd es sich hier um die Bejahung naturberech-
tigter Triebe handle 4. Die Affekte haben ihren Liebenszweck,
sie sind nicht véllig zu unterdriicken. Damit sind es die mit

' Hartmann: Phanomenologm des euttllchen Bewufitseins; das
Moralprmmp der rechten Mitte oder des Mafws, p. 122.
? Vgl. p. 7 und 109. :
* A, a. O, p. 120. Gomperz a. a, O.
* Gomperz a. a. O., p. 206.



der fichtigen Mitte in der Scholastik n 109

dem Korper zusammenhéngenden Tugenden der Tapferkeit
und Mifigkeit, wo das Prinzip der Mitte mit Recht ge-
braucht wird, Hier wird seine Anwendung von den Neueren
nicht bestrittenl. Unsere ganze Untersuchung hat im vor-
angehenden gezeigt, wie auch die Scholastiker im eigent-
lichen Sinne nur bei den Tugeuden der Tapferkeit und
Mifigkeit von einem Innehalten der Mitte sprachen: In
Abhingigkeit vom Stagiriten gehen sie aber iiber dieses
engere Gebiet hinaus; wie Aristoteles da von Mitte spricht,
wo ein sittlicher Akt in all seinen Umsténden gebiihrend
geordnet ist, so wenden auch sie das Prinzip in diesem
weiteren Sinne auf alle Tugenden an. Das Nichtbeachten
der Umsténde, sofern es negativ durch Nichtselzung und
positiv durch Setzung eines Aktes geschehen kann, trigt
nach ihrer Ansicht etwas vom Charakter des Zuviel und
Zuwenig in sich3, Es haben hier die Scholastiker besser ge-
sehen als Hartmann, der meint, die wirklichen Tugenden
wiiBten nichts von einer Beschrinkung, wie sie durch das
Prinzip der Mitte geboten sei¢, Die von ihm genannte Tu-
gend der Néchstenliebe hat gewifi keine Schranken in dem
Sinne, als ob sie sich nur auf eine bestimmte Anzahl von
Personen beziehen sollte, hier ist sie unbegrenzt; es er-
wachsen ihr aber Einschrinkungen in der Art und Weise
ihrer Betidtigung ; sie darf nicht blind machen fiir die Fehler
des Nachsten, und dart nicht zu einer Leistung veranlassen,
die der sittlichen Forderung des Nachstem schadlich ist,
Es ist der gleiche Sinn, wenn gesagt wird, dafl man mit
Liebe ebenso wie mit Hafl quélen kannSb.

Damit stehen wir vor der Brauchbarkeit des aristote-
lischen Tugendbegriffes fiir die cbristliche Ethik tiberhaupt.
Wir haben gesehen, wie verschieden die Ansicht der Scho-
lastiker in dieser Frage war. Schon Wilhelm von Auxerre
findet auch fiir sie im aristotelischen Tugendprinzip ein
brauchbares Moment, er nennt einige Schranken der christ-
lichen Tugend der Geduld¢. Alexander von Hales scheidet
das christliche Vollkommenheitsideal von der gewdhnlichen

! Garve: Die Ethik des Aristoteles, p. 16 und Jodl I, p. 41.
* Vgl p. 20, 44, 48, 656, 93.

3 Vgl. p. 35, 48 BB, .

¢ Hartmann a. a. 0., p. 121,

* Becher: Die Grundfrage der Ethik, p. 193.

¢ Vgl. p. 16.



110 _ Das aristotelische Tugendprinzip

Betitigung der Tugend und 1d8t nur fir letztere das Prinzip
der Mitte gelten!. Er ist iiberhaupt geneigt, dhnlich oben
genannten modernen Kritikern das Prinzip der Mitte einer
ausgesprochenen Diesseitsmoral beizulegen?. Anders Thomas
von Aquino. Fiir ihn beruhen auch die speziell christlichen
Tugenden auf der Grundlage der Vernunftgemifheit -des
sittlichen Handelns. Thre Norm ist zwar eine andere und
hohere, aber es ist auch bei ihnen die Moglichkeit gegeben,
sich unverniinftig zu verhalten und darum sieht Thomas
auch hier die Betonung des Mafivollen und der richtigen
Mitte am Platze3. Schon die alten Asketen forderten ein
kritisches Vorgehen 'in der Ubung dieser Tugenden (dis-
cretio), ihr Gedanke wurde mittels aristotelischer Termino-
logie von den Scholastikern, besonders von Thomas, auf
breitere Grundlage gestellt. .

Kine andere Frage ist aber, ob in diesen Tugenden
sich bereits das ganze christlich-asketische Vollkommenheits-
‘streben erschépft. Wir haben oben gesehen, wie bei manchen
Autoren das unklare Urteil iiber die Anwendbarkeit des
aristotelischsn Gredankens verbunden war mit einer unklaren
Unterscheidung von Natur und Ubernatur im sittlichen
Leben. Fiir Wilhelm von Auxerre sind die dona Tugenden
und beachten die Mitte4, Bonaventura sucht nach einer
klaren Absonderung zwischen dona und virtutes 5. Empirisch
ist es nmoch eine Frage und Aufgabe der christlichen Reli-
gionspsychologie, ob sich ein Zustand feststellen lafit, wo
an Stelle der auch die christlichen Tugenden bewuBt lei-
tenden Vernunft eine hohere Fihrung tritt, das, was die
Scholastiker mit dem Ausdruck dona bezeichneten. Hier
kénnte dann von einer Tugend im eigentlichen Sinne und,
darum auch von einer Mitte nicht mehr die Rede sein, das
Entscheidende ist bei ihnen die vollige Hingabe des mensch-
lichen Willens an die fiithlbare Leitung des géttlichen Geistes.
Thomas ist sich in dieser Scheidung von Natur und Uber-
natur klar. Er fal3t die dona als die Fiahigkeiten, dieser
Leitung zu folgen®, und scheidet sie so von den Tugenden

3L
88, vgl. Jodl. I, p. 41.
102,
16.
44.

1
2
5 .
* Vgl
5
¢ 103 und I, 2, q. 68, art 1.

<
7
BETT T



der richtigen Mitte in der Scholastik 111

im gewdhnlichen Sinne aus. Es lafit sich darum die Frage
nicht mit dem Einwurf abtun, dafl bei ihm Natiirliches
und Ubernatiirliches unvermittelt nebeneinander stehe,
Hartmann wirft dem Prinzip der Mitte vor allem auch
seine Ungeeignetheit als objektiver Mafdstab des Sittlichen’
vor, da die Mitte durch den Charakter des einzelnen be-
griindet ist und deshalb die verschiedenen individuellen
Mitten sehr weit divergieren konnen2. Ks ist richtig, dafl
die rechte Mitte sich ganz der subjektiven Natur und Nei-
gung des einzelnen anzupassen hat, was die Scholastiker
durch den Ausdruck des medium quoad nos i1m Anschluf}
an Aristoteles geniigend betonten. Ks wurde aber auch
darauf hingewiesen, wie gerade mit dem Bekanntwerden
der ganzen aristotelischen Ethik im Anschluf an das 6. Buch
derselben das Prinzip der Mitte dem Prinzip der verniinf-
tigen Menschennatur untergeordnet wurdes. Nicht so sehr
der normierende Charakter desselben war es, was die Scho-
lastiker betonen wollten, als vielmehr die in ihm liegende
Harmonie; gleich dem Stagiriten deuteten sie an, dafd die
gittliche Handlung, wenn sie mit ihrer Norm iibereinstimmt,
an sich etwas Gremessenes, Harmonisches, Abgerundetes zeigt,
dem nichts hinzuzufiigen und von dem nichts hinwegzu-
nehmen ist, kurz, daf} sie in der Mitte sich befinde; es war die
richtige Mitte eine-Begleiterscheinung der guten Handlung.
Mit der Rezeption des Gedankens der Mitte wollten sie
vorerst nur, wie das die Untersuchung der einzelnen Autoren
zeigte, eine Kigenschaft der Tugend zum Ausdruck bringen ;
das Prinzip, das hieraus erwuchs, war die Vernunftgeméif-
heit des sittlichen Handelns oder das Prinzip der verniinftigen
Menschennatur, das ebenso im Anschlufy an Dionys wie an
Aristoteles den moralischen Spekulationen zugrunde ge-
legt wurde. Die Polemik gegen das Prinzip der Mitte in
seiner Auffassung durch die Scholastik richtet sich darum
in erster Linie gegen das Prinzip der Vernunftgem#fheit
des sittlichen Handelns iiberhaupt. Es setzt dieses Prinzip
den psychologischen Dualismus voraus, korperlich-sinnliches
und seelisch-geistiges Wesen stehen einander gegeniiber.
Als oberstes Ziel sittlichen Strebens ergibt sich die voll-
stindige Beherrschung des Koérperlich-Sinnlichen durch die

R Redepenning a. a. O, p. 1b.
*Hartmann a. a. O., p. 123,
* Vgl. p. 66, 91, 99.



112 Das aristotelische Tugendprinzip

Vernunft, so dafl, wie Aristoteles schon sagt, der vernunft-
lose Teil der Seele sich nicht gegen die Vernunft betétige
gleich der Bewegung gelihmter leiblicher Glieder!. Hierin
liegt auch die Berechtigung dieses Prinzips. Der Einwand, der
"erhoben werden kann, dafi durch vernunftgemifles Handeln
die Mitwirkung der Gefiihle beim sittlichen Wollen unter=
schitzt werden konne?, pafit mehr fir die Anwendung des-
selben im Sinne Kants, als fiir die Auffassnng-des Stagiriten
und der Scholastik; wir haben oben bei Thomas gesehen;
wie gerade durch die Betonung der Vernunftgem#fiheit auch
die Affekte ihrer Natur entsprechend gewiirdigt werdens?.
An sich kann nun zwar auch eine sittlich verwerfliche Hand-
lung wohliitberlegt und in diesem Sinne verniinftig sein,
so dafd die Vernunftgeméfiheit keine hinreichende Garantie fiir
den sittlichen Wert der Handlung zu bieten scheint 4. Doch
das Verhéltnis von Moraltugend und Klugheit hat gezeigt,
wie es sich nicht um blofle verniinftige Uberlegung des
Tuns handle, um von sittlich gut sprechen zu kénnen, son-
dern um die Hinordnung zu einem sittlich einwandfreien
Ziele. Aristoteles und mit ihm die Scholastiker unterscheiden
hier zwischen einer schlauen raffinierten Handlung und einer
klugen Handlung. Beide sind wohl iiberlegt, aber ersterer
fehlt eben der moralisch gute Wille, der sich in der Kin-
stellung zum sittlich Guten zeigts, KEs ist nicht der blof
reflektierende . Verstand, sondern die praktische Vernunft,
die dariiber berit, worauf der Wille durch seine moralische
Disposition bereits eingestellt ist,

Wer in den psychologischen Grundvoraussetzungen der
Ethik, vor allem hinsichtlich des obigen Dualismus, dem
Aquma.ten zustimmt, wird auch seinem Prinzip der Vernunft-
gemifheit des mora.hschen Handelns und innerhalb desselben
dem Gedanken der Mitte seine wenigstens relative Berecht.l-
gung nicht versagen. |

(Fortsetzung folgt)

' Eth, Nik, I, 18, 11025, 18,
? Becher a. a. O, p. 112,

* Vgl. p. 94, 96, 104.

* Becher, p. 113,

* Vgl. p. 122,



	Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik [Fortsetzung]

