
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen B17

von den früheren Leuchten der Kirche empfangen hat.
Soweit also wir es wissen, ist es der höchstweise Augustinus
{AùyouoTÏxÙT èfTTcv 6 ooifcûzarnç), den du mit Schmähungen
zu verfolgen wagst, der bei allen seiner Tugend und Weisheit

wegen in hohem Ansehen steht, dessen Ruhm noch
größer ist wegen seiner theologischen Gelehi-samkeit, um
derentwillen ihm von der Kirche Gottes die höchsten
Lobsprüche und Vertrauenskundgebungen gespendet wurden,
in viel höherem Maße und viel zahlreicher, als sie den
anderen Lehrern zuteil wurden."

Nun zum Schlüsse! Er beginnt (Vat. 614, fol. 126r,
Z. 22; Vat. 1103, fol. 501', Z. 11) mit den Worten: péypi
psv <>5i> tout(ov Tfjç Toü àvâpoç rcp/'/ç Swpiïv àvTÙoyfaç TO

Tiipaz. Explicit: tuç av toîç yapiÇopévoeç duvapévcuv xai twv
TTjM yâpiv âeyouévcuv âvTiyapiÇeoiïac (Vat. 614, fol. 126v; Vat.
1103, fol. 52r). Noch einmal hebt Demetrios wirkungsvoll
„die Kraft und Majestät und Heiligkeit der von Thomas
vorgebrachten Beweisgründe" hervor {ttjv èxsivou twv loywu
caybv xai usyoloirpênetav xa). izpoaéàyiÔTTjTa. Vat. 614,
fol. 126T, Z. 10; Vat. 1103, fol, 51r, Z. 15). Die Ausführungen
erreichen ihren Höhepunkt mit dem fast prophetisch klingenden

Satze, mit dem wir unsere kurze Inhaltsübersicht schließen
wollen: „Die Werke des Thomas sind unvergänglich und
werden unvergänglich bleiben immerdar; sie werden auch
für die nachkommenden Geschlechter Zeugnis ablegen von,
seiner Weisheit und Tugend; denn Theologie und
Philosophie haben sie auf allen Seiten mit einem festen Wall
umgeben" : tIj. pkv yap èxecvou xai péxscv xai pevecv ys pêypi
ttuvtôç, dscypa tt)c èxecvou aocpcaç xai dpsT^ç èaùpeva xai toct
jiSTSTCstza, eôç dv Meu/.oyiç. xac fdooofia ndvToïïev xareoyupeopsva
(Vat. 614, fol. 126*, Z. 21; Vat. 1103, fol. 51*, Z.' 17)'.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Clemens Baeumker: Petrus de Hlbernia, der Jug-endlelirer des

Thomas von Aquino und seine Disputation vor König Manfred.
München 1920. Verlag der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. 62 p. »

Die vorliegende Abhandlung, welche Baeumker am 8. Mai 1920
der Bayrischen Akademie der Wissenschaften voilegte, ist einer jener
interessanten historisch-kritischen Beiträge zur Geschichte der
mittelalterlichen Scholastik, wie wir solche von Clemens Baeumker zu
erhalten gewohnt sind.



318 Literarische Besprechungen

Bekanntlich erwähnt der Biograph Wilhelm von Thocco unter den
ersten Jugendlehrern des Aquinaten einen gewissen Petrus de Hibernia,.
der ihm in Neapel die Kenntnisse in der Naturphilosophie „in natura-
libus" vermittelt hätte. Vermutlich fiel dieser Unterricht in die Zeit
von 1210 bis 12413. Weiteres wußten wir von diesem Jugendlehrer des
hl. Thomas bis vorhin eigentlich nichts. Baeumker versucht das Dunkel,,
das ihn umhüllt, etwas zu heben. Erst unterscheidet er ihn von einem
anderen ,Magister Petrus', der schon 1224 Lehrer in Neapel war und
in einigen Handschriften auch „Petrus de Hybernia'* genannt wird,
während sein richtigerer Name „Petrus von Ysernia" war (ö—7). Daun
bietet er uns aus der Amplonianischen Handschrittensammlung zu
Erfurt ein Bruchstück einer Disputatio, die vor König Manfred von
Sizilien stattgefunden hatte, also in die Zeit von 1256 bis 1266 fiel (8—10)
und die unser Magister'Petrus de Hibernia leitete (11). Somit muß
diese Lebenszeit des Jugendlehrers noch weit in die ruhmreiche
Lehrtätigkeit seines großen Schülers Thomas hineingereicht haben (12).
Das ist das erste wertvolle Resultat.

Weiter belehrt uns der Inhalt des Bruchstückes, dessen Text
Baeumker am Schlüsse der Abhandlung vollständig ediert (41—49),
daß Petrus von Hibernia, im Gegensätze zur traditionellen platouisch-
augustinischen Bichtung des 13. Jahrhunderts, ja sogar in einem
gewissen Gegensatz zu Albert dem Großen, der noch mehr dem Neu-
platonismus huldigte und unter den arabischen. Philosophen Avicenna
dem Averröos vorzog (31), sich strenger und enger an Aristoteles-
und seinen treueren Erklärer Averröes anschloß. Das ist das zweite
historisch interessante Resultat.

Da nun Thomas doktrinär und methodisch die gleiche Richtlinie

einschlug (36 — 39), schließt Baeumker, daß Thomas trotz dem
gewaltigen Einfluß, den Albert auf ihn sonst ausgeübt hat, in bezug
auf seinenstrengerenAristotelisnlus doch vorzüglich von seinem
Jugendlehrer Petrus von Hibernia beiuflußt war (40). Das wäre das
-dritte historisch bedeutungsvolle Resultat.

Dieser letztere Schluß ist auf den ersten Blick bestrickend und
doch das Schwächste in der ganzen Abhandlung. Er setzt, wie auch
Baeumker richtig bemerkt (35), voraus, daß Petrus in den Jahren. 1240 bis
1243, wo er Jugendlehr r des Aquinaten war, schon dachte wie zur Zeit
der disputatio, die etwa 20 Jahre später stattfand. Das ist sehr
problematisch, wenn wir die gewaltigen Geistesrevolutionen, wie sie in jener
Zeit sich vollzogen, in Erwägung ziehen. Wenn sogar ein Geist wie
Albert der Große in den späteren Jahren auf seinen Schüler Thomas
zurückschaute — auf was auch Baeumker anderwärts hindeutet (36)
— sollen wir das Gleiche nicht auch von dem geistig unvergleichlich
kleineren Jugendlehrer Petrus von Hibernia annehmen düifen? Wer
yon den beiden Avicenna oder Averröes lehrinhaltli ch mehr
Einflußausgeübt habe auf Thomas, diese Frage wollen wir hier nicht
entscheiden. Unseres Erachtens hat man bei dieser Frage den doktrinären

und den methodischen Einfluß zu wenig unterschieden. Was
Avicenna in der Psychologie für eine Bedeutung hatte für Thomas, ist
jedermann bekannt. Aber eines darf hier nicht unerwähnt b'eiben, daß.
Thomas im Anfange seiner Lehr- und Publikationstätigkeit — wie
z. B der Sentenzenkommentar zeigt — noch viel neuplatonischer
dachte im Sinne Alberts als später. Das berechtigt eher zum Schlüsse,.



Literarische Besprechungen 319

daß er nicht durch den Einfluß seines Jugendlehrers, sondern erst
unter fortwährendein eigenen Ringen zu einem reineren Aristotelismus
sich durcharbeitete. Überhaupt sind wir vielleicht in der Geschichte
der Philosophie zuviel bestrebt und versucht, alles nur von anderen
früheren abzuleiten. Köpfen mit dem Scharfsinn eines Thomas von
Aquin darf man es zutrauen, daß sie sich, bei der allmählichen tieferen
und tieferen Erkenntnis des fein gegliederten aristotelischen Sj^stems,
selbst zu einer reineren aristotelischen Synthese durchzuringen
imstande waren. Auf diesem Wege, glauben wir, kam Thomas zu einem
feineren Aristotelismus.

Freiburg (Schweiz) G. M. Manser 0. P.

2. Alfons Lehmen S. J.: Lehrbuch der Philosophie auf
aristotelisch-scholastischer Grundlage, zum Gebrauche an höheren
Lehranstalten und zum Selbstunterricht. 4. Bd. Moralphilosophie.

8. Auflage. Von V. Cathrein S. J. Freiburg in B., Herder,
1919.

Die Moralphilosophie von P. Lehmen erscheint in 3. Auflage in
der verworrensten Zeit des allgemeinen Elendes, in einer Zeit, in der
die menschliche Gesellschaft in Abgründen zu versinken droht, Kämpfe
ausgefochten werden mit verschiedensten Waffen, zu verschiedensten
Zwecken und niemand weiß, wohin der Sieg sich' neigen wird. Viele
gehen in diesen Kämpfen zugrunde, weil sie aus Leidenschaftlichkeit.
Unwissenheit, vielleicht auch aus Bosheit gegen den naturgemäßen,
durch ewige Gesetze vorgezeichneten Weltlaufankämpfen ; viele hindern
den Sieg der Vernunft und Wahrheit nicht, weil sie selbst in Ermangelung

sicherer Kenntnis nur im Dunklen tasten, vergeblich suchen,
oftmals Fehlgriffe machen. Darum ist das Erscheinen einer Moralphilosophie

gerade jetzt von hoher Bedeutung. Wie ganz anders würde sich
der Ivampf gestalten, wenn alle oder docli wenigstens viele in
sittlicher Beziehung klar und fest vorgehen würden.

Unerschütterlich fest kann aber nur der stehen, der in seinen
Entscheidungen und in seiner Handlungsweise sich der Richtigkeit,
Erlaubtheit und Güte einer Sache nach den naturnotwendigen Gesetzen,
allerdings im Verhältnisse zur menschlichen Natur als Sittlicbkeits-
noria in ihren verschiedenen Beziehungen bewußt ist. Die durch
Leidenschaften nicht gehemmte Vernunft wird in den vielseitigen
Lebensäußerungen und Kämpfen sicher urteilen, weil sie durch den ewigen,
unwandelbaren Schöpfer und seine Gesetze geleitet und gestützt wird.
Freilich setzt ein so geordnetes Leben einen Willen voraus, der seinem
Gott aufrichtig und mit reiner Absicht zustrebt. So wird die Vernunft
im Gewissen die einzelnen Handlungen in Anbetracht der subjektiv
verschiedensten Lage, der gegebenen Umstände nach festen Grundsätzen

richtig beurteilen und so lenken können, daß sie den nächsten
irdischen Zweck erreichen und für die Ewigkeit verdienstlich seien,
In den Fällen, wo der Mensch kein sicheres Gewissen sich bilden
kann, sondern nur nach der Wahrscheinlichkeit urteilt, verficht der
Verfasser seiner Schulrichtung nach den Probabilismus. Die
Gruppierung, die Arten der menschlichen Handlungen werden bei den durch
wiederholte Akte zu erlangenden entsprechenden Fertigkeiten
angegeben. Das ist in Kürze der Inhalt des aligemeinen Teiles, worin auch
der Unterschied und Zusammenhang zwischen Recht und Sitte klar



320 Literarische Besprechungen

dargelegt wird: das Recht ist ein Teil der Sitte, derjenige, der den
Menschen in seiner Beziehung zur Gesellschaft betrachtet und die
gesellschaftliche Ordnung zu wahren hat.

In der speziellen Ethik werden zuerst die Pflichten und Hechte
des Menschen als Privatperson gegen Gott, sich selbst und seine
Mitmenschen behandelt, wobei die allgemeinen sittlichen Pflichten und
das eigentliche .Rechtsgebiet klar auseinandergehalten werden. Mit
besonderer Aufmerksamkeit verteidigt der Verfasser den verschiedenen
Arten des Kommunismus gegenüber das Eigentumsrecht und widerlegt

jene auf Grund der rühmlichst bekannten Werke von V. Cathrein
(Der Sozialismus), J. Biederlack (Die soziale Frage), H. Pesch (Lehrbuch

der Nationalökonomie). Aus der Geschichte, aus der Natur des
Menschen und seinen Verhältnissen wird nachgewiesen, daß die
Entwicklung der Menschheit bis zur ständigen Herrschaft des Kommunismus

unmöglich ist; um so weniger können die Kommunisten durch
Forcierung dieser Entwicklung zum Ziele gelangen.

Bei der Besprechung der Erwerbstitel würden wir auch heute
das Geld nicht als Produktionsmittel betrachten. Wenn der neue C.
I. C den Zins allgemein für zulässig erk ärt, so kommt es daher, daß.
die äußeren Titel infolge gesteigerter menschlicher Tätigkeit und
moderner Verhältnisse eben allgemein vorhanden sind (p, 261). Der
Kommunismus führt zu einer Gesellschaftslehre, die das ganze
Familienleben und Staatswesen gegen die Gesetze, die sich aus der
geselligen Natur des Menschen ergeben, zerstören will. Wie ungemein
wichtig ist darum dieser Teil z. B. Über den naturnotwendigen
Ursprung des Staates; über die von Gott kommende Staatsgewalt: vom
Zwecke des Staates, der ja seine Macht und Handlungen bestimmt;
von den materiellen Bestandteilen des Staates, der organisch gegliedert

und nicht individualistisch sein soll. Besondere Aufmerksamkeit
wird dem Schulwesen gewidmet. Richtig nuterscheidet das Buch
zwischen christlich-sozialer und katholisch-sozialer Reformpartei. Zum
Schlüsse werden noch die internationalen Grundrechte erörtert, wobei
das Nationalitätsprinzip unentschieden bleibt.

Obwohl der Verfasser keine erschöpfende Darstellung der
Moralphilosophie, sondern nur eine kurze Zusammenfassung derselben bieten
will, so ist.das Buch doch geeignet, dem gebildeteren Leser eine
einsichtvolle Überzeugung zu Verschaffen, sowohl über das persönliche
wie über das soziale sittliche Leben. Höchstens könnten hie und da
noch einige erläuternde Sätze eingeflochten werden, um die Synthese
zu erleichtern. Die Beantwortung der Einwendungen gestaltet das
Buch praktischer und vergrößert die Klarheit Die in den einzelnen
Teilen aufgestellten Lehrsätze werden zu Beginn zusammengestellt.

Die Sprache ist auch bei der strengen Beweisführung fließend
und macht das Studium der jetzt so wichtigen Moralphilosophie
angenehm.

Graz Dr. Dominikus Eatnik 0. P.

3. Dr. Heinrich Schrörs: Katholische Staatsauffassnng. Kirche
und Staat. Freiburg in B., Herder, 1919.

Während die Moralphilosophie ihre Lehrsätze aus der Natur
des Menschen, aus seinen Beziehungen zu Gott und seinen
Nebenmenschen, wie man solche mit Hilfe der natürlichen Geisteskräfte



Literarische Besprechungen 321

allein erkennt, ableitet, bietet Schrörs in einer ersten selbständigen
Bearbeitung die Lehre vom Staate, vom Verhältnisse zwischen Kirche
und Staat nach theologischen Grundsätzen. Besonders dienten ihm als
Quellen die Leoninischen Enzykliken (Diuturnum vom Jahre 1881 über
die Natur der Staatsgewalt; Immortale 1885 über das Wesen des
Staates; Berum novarum 1889 über die sozialen Verhältnisse; Sapientiae
1890 über die Bürgerpflichten). Die beiden theologischen Prinzipien
sind der Heiligen Schrift entnommen: „Gebet dem Kaiser, was des
Kaisers, und Gott, was Gottes ist" (Matth. 22) und „Es gibt keine

_
Gewalt außer von Gott" (Böm. 18, 1). Im Anschlüsse an diese beiden
Schriftstellen und mit Hilfe der christlichen Philosophie legt nun
Schrörs, analog wie die Moralphilosophie, z. B. Lehmen Cathrein, die
katholische Lehre über Ursprung und Umfang der Staatsgewalt, katholische

Politik, Nebenordnung, organische Verbindung, Trennung von
Kirche und Staat dar und erläutert sie an Beispielen. Dem Verfasser
scheint insbesondere die deutsche Zentrumspartei vorzuschweben, der er
in seiner Hingabe an die katholische Sache, die er auch im „Neuen Beich"
bekundet, die entschieden katholische Auffassung und ein dieser
entsprechendes Vorgehen nahelegen will. Das tut ja allen Katholiken so
not, besonders aber den Politikern (und heute soll ja mehr oder minder
jeder sich mit Politik befassen). Nur auf diese Weise können und
müssen die Katholiken ein Werkzeug der Vorsehung bei der richtigen
Entwicklung d»r jetzig' n traurigen Verhältnisse sein.

Diese Schrift betrachte ich auch als eine nützliche und
notwendige Ergänzung zur Moralphilosophie Manches in ihr ist ja von
höchster Bedeutung fürs praktische Leben ; die Beweise dafür müssen
aber oft mit feiner Spekulation aus der Natur der Dinge erbracht
werden. Wie steigert und vollendet sich da die Gewißheit der;
Auffassung durch die theologische Begründung, durch das Wort des höchsten
Lebrers und Vaters der Christenheit, der die Lehre der Kirche uns
biptet.

Graz Dr. P. Dominikus Ratnik O. P.

4. Dr. P. Konstantin Hohenlohe 0. S. B.: Kirchenrecht als Wissenschaft.

Sonderabdruck aus „Beiträge zur Philosophie und Paeda-
gogia perennis". Freiburg in B., Herder, 1919.

Der Sonderabdruck bietet die Antrittsvorlesung, die Dr. P. Hohenlohe

O.S. B. am 21. Oktober 1918 an der theologischen Fakultätder Wiener
Universität gehalten. Der wissenschaftliche Charakter des Kirchenrechtes

geht aus seinem Zusammenhang mit der Dogmatik und Moral
hervor. Es soll auch — an der Universität allerdings vor allem für
die Praxis — wissenschaftlich behandelt werden. Diese wissenschaftliche

Behandlung des im Kodex enthaltenen Kirchenrechtes wird in
der Antrittsvorlesung erörtert.

Um den großen Stoff des Kodex bewältigen zu können, muß
man ihn systematisch durchnehmen. Dazu hilft der Kodex selbst durch
die Einteilung, in der er sich bietet, und die auf die Einteilung zurückgeht,

die nach Caius von Lancellotus in den Institutionen gebraucht
wird, nämlich personae, res, actiones.

Das Studium des Kirchenrechtes kann nur dann seinen Zweck
voll erreichen, wenn die juridische Konstruktion der einzelnen Bechts-
institute nach ihren theologischen und philosophischen Grundsätzen



322 Literarische Besprechungen

erfaßt wird; außerdem muß auch das Studium der Rechtsgeschichte
betrieben werden ; nur so wird man sich in der Praxis überall zu helfen
wissen und zugleich die Schönheit des Ganzen zu genießen verstehen ;

es ist das die scholastische Methode, die den Gelehrten vor Irrtümern
bewahrt; bei dieser Gelegenheit wird auf die irrige des Professors
Stutz über die persona moralis im Kodex verwiesen und gesagt, daß
jede persona moralis in der Kirche eine Anstalt ist. "Weiter betont
Hohenlohe die historisch-philosophische Behandlung der Rechtsinstitute,

welche Behandlung die Entwicklung und den Einfluß des Kirchen-
Tech tes in der menschlichen Gesellschaft zeigt.

Die Vorlesung gibt also eine kurze Anweisung, wie derRtchts-
gelelirte das Studium des Kirchenrechtes betreiben soll, um den
wissenschaftlichen Anforderungen zu genügen, der Praxis aber die einzig
sichere und fruchtbare Grundlage zu geben; das Kirchenrecht
entnimmt eben der Dogmatik und Moral seine im Glauben fußenden,
unumstößlichen Prinzipien. Diese muß man sich aber auch beim
Studium der Einzelfragen vor Augen halten: dann wird der Kodex der
Anfang eines neuen Aufschwunges der Rechtswissenschaft bilden.

Graz Dr. P. Dominikus Ratnik 0. P.

6. Dr. Ulrich Stutz: Der Geist des Codex iuris canonici. Eine
Einführung in das Gesetzbuch. Stuttgart, Enke 1918.

Ein gelehrtes, belehrendes, anregendes und zugleich ein Buch,
das angenehm berührt, hat der um die katholische Kirchenrechtswissenschaft

hochverdiente Berliner Universitätsprofessor mit dem
genannten Werke geboten. Als Vertreter der katholischen Kirchen-
rechtswissenschaft, des bürgerlichen Rechtes, aber auch als Beobachter
der Kirchenpolitik, als Deutscher und Nichtkatholik hat er den Kodex
„auf Herz und Nieren" untersucht. Dabei bekundet er eine staunenswert

sichere Auffassung katholischen Rechtes und Lebens. Als
Ergebnis seiner Untersuchung könnte man den Satz betrachten : Der
Kodex stellt das alte Recht der katholischen Weltkirche auf eine neue
Grundlage, stößt gänzlich außer Geltung Getretenes ab, macht
teilweise Überholtes durch Umgestaltung wieder lebensfähig und sammelt
alles Bewährte mit solcher Vollständigkeit auf, daß die Kirche daran
denken kann, in Zukunft in der Praxis mit diesem Gesetzbuche und
einigen ihm angehängten älteren Einzelerlässender Päpste auszukommen"
^p. 159). Für Stutz stellt der Kodex den Abschluß der Entwicklung
seit der französischen Revolution dar; den geistigen Urheber desselben
aber erblickt er im Vatikanischen Konzil. Höchste Anerkennung wird
Pius X. gespendet, der das große Werk in Angriff nahm, da man an
dessen Zustandekommen beinahe schon verzweifelte; die Erlässe dieses
Papstes seien „Luftballons" gewesen für die wichtigsten Teile des
Gesetzbuches, um diese zu erproben. Bei der Feststellung, daß auß.r
dem Kodex alles übrige nun der Geschichte angehöre, weist der
Verfasser mit Begeisterung auf die Notwendigkeit des Studiums der
Rechtsgeschichte hin.

Im Kapitel über die bürgerlich-rechtlichen Einschläge im Kodex
betont der Verfasser, daß das päpstliche Gesetzbuch — und zwar ohne
wesentliche Neuerungen zu bieten — in der Hauptsache seine
Anleihen auf diesem Gebiete beim römischen Rechte nach der mittelalterlichen

romanisch-kanonistischen Auffassung desselben gemacht habe.



Literarische Besprechungen 323

An Beispielen und Stichproben wird gezeigt, wie durch den
Kodex das Ansehen der Bischöfe gesteigert'wird, was ja um so leichter
geschehen könne (nach der Meinung des Verfassers), weil der Papst
für seine Machtstellung von dieser Seite nichts mehr zu befürchten
habe. Vom Geiste, der den Kodex beherrsche, zeugen auch die Canones
über den „Generalvikar", auf die Verfasser näher eingeht. Die kanoni-
stische Behandlung dieses Amtes beweise, daß der Kodex fortschrittlich

und durchaus modern sei.
Wenn das Urteil des Professors Stutz an einigen Stellen weniger

günstig ausfällt, wenn er von einer Steigerung der päpstlichen Macht
spricht oder Expansionsgelüste, Übergriffe der Kirche befürchtet, so
kommt das daher, weil ihm als Protestanten das wichtigste fehlt, der
vom Glauben getragene Begriff von der Kirche, weil er diese trotz
aller Hochschätzung, die er gegen sie zeigt, nach Art eines irdischen
Staates beurteilt; dabei aber den Staat als etwas betrachtet, das seinem
Wesen nach mit Keligion nichts zu tun hat; darum hat er auch im
Kapitel IV „Der Kodex und der Staat" die meisten Schwierigkeiten
zu bewältigen. Die Kirche lebt eben, abgesehen vom Wirken des
Heiligen Geistes in ihr, nach unwandelbaren Grundsätzen, wenn auch
diejenigen, die die Kirche bilden, vergängliche, gebrechliche Menschen sind.
Eben diese Grundsätze bilden daher auch die Grundlage der
Kirchengeschichte und der Geschichte des Kircheurechtes. Wenn aber Stutz
meint, wir Katholiken dogmatisieren die Geschichte, dann ist er im
Irrtum. Die Auffassung des Verfassers über die persona moralis korrigiert

Dr. C. Hohenlohe 0. S. B. in seinem Vortrage über Kirchenrecht
als Wissenschaft.

Die berührten Mängel verzeiht man dem Verfasser in Anbetracht
seiner Stellung um so lieber, da er den Kodex sonst durchgehends
objektiv, ja wohlwollend behandelt. Mit großem Verständnis spricht
er von der kirchlichen Gesetzgebung, der kirchlichen Obrigkeit, deren
Klugheit; seine Hochschätzung \ ersagt er dem kirchlichen Gesetzbuche

niemals, wenngleich er meint, daß die Tragweite desselben
erst nach Jahrzehnten zu ermessen sein werde.

Auch da, wo er über das Verhältnis des Kodex zu Andersgläubigen

schreibt, sucht Stutz seine Objektivität zu wahren; jene Stellen,
die von Nichtkatholiken hart empfunden werden, erklärt er in
versöhnlicher Weise. Im Kodex sei „eine der Monumentalität des
Unternehmens entsprechende vornehm-kluge Zurückhaltung in der
Ausdrucksweise unverkennbar" (p. 105). Deswegen nannten wir dies Buch
nicht bloß gelehrt, sondern auch ein Werk, das angenehm berührt.

Graz T)r. P. Dominikus Eatmilc, 0. P.

6, Dr. Hermann Schwarz: Weltgewissen oder Vaterlandsgewisseu
Aus den Veröffentlichungen der deutschen philosophischen
Gesellschaft, Erfurt 1919.

Manch schönen Gedanken enthält dieser Vortrag; diese werden
aber für den Verstand und Willen nur dann erfaßbar, wenn sie im
Sinne des christlichen Idealismus betrachtet werden, durch den allein
sie folgerichtig klar verständlich und eindeutig erscheinen. Die
Bedeutung der Ideen des Verfassers: Das Weltgewissen ist der Genius
der Menschheit; oder: Das Vaterlandsgewissen ist die nationale
Geschichte, in der sich das göttliche Leben durch selbstlose Iiiebe der

Divus ThomasVII. (Jahrbuch für Philosophie etc, XXXIV.) 22



324 Literarische Besprechungen

Menschen kundgibt; läßt sich nur im Sinne (1er Fichteschen
Philosophie ahnen. So wichtig die Pflege, Vertiefung und Wahrung
deutscher Geistesart auf dem Gebiete der Philosophie, die das Leben
erklären und lenken soll, bleibt, so wahr ist es auch, daß man es nicht
mit dem von Kant begründeten und von Fichte weitergeführten
deutschen Idealismus tun kann,

Graz Dr. V. Dominikus Eatnik 0. F.

7. Johannes Aquila: Das Grundproblem der Knltnr. Wien, Karl
Vogelsang-Verlag, 1919.
I. Bd.: Das Weltantlitz. Betrachtungen über die Kernfrage
alles Menschenunglückes und Menschenheiles. Mit 32 Bildern.
Von J. v. Führich.

In den ,,Vorbemerkungen" erfahren wir, daß unter dem Deck- "

namen Johannes Aquila zwei Verfasser in gemeinsamer Arbeit das
vorliegende Buch geschrieben haben; ferner daß dieselben nicht Theologen

vom Fach sind und darum diese Schrift „vor ihrer Veröffentlichung

einer Reihe gewiegter Theologen zur Prüfung unterbreitet
und deren Winke gewissenhaft berücksichtigt haben". Daran angefügt

ist an die Theologen, die sich unter den Lesern dieses Buches
finden sollten, „die herzliche Bitte, die Arbeit nicht bloß nach jenen
Einzelheiten, über die theologische Meinungsverschiedenheiten möglich
sind, sondern als Ganzes zu beurteilen und die gute Saat nicht samt
etwa trotz aller Vorsicht mit darunter geratenem Unkraut zu
verwerfen '. Das „Imprimatur" erhielt dieses Buch vom f.-e. Ordinariat
in Wien.

Der erste Teil („Gott, Welt, Mensch, Ursprung und Sinn der
Kultur") hebt an mit einer Darlegung der Bedeutung der Heiligen
Schrift als unentbehrliche Ergänzung des bloßen Erfahrungswissens.
Dem folgt eine kleine Apologetik des Monotheismus, gebaut auf die
Tatsache der alles Naturgeschehen beherrschenden Ordnung; es sind
ähnliche Gedanken wie bei der „via IV. und V." in der Summa Theo-
logiae des hl. Thomas von Aquin (I. q. 2, a. 3), nur weniger scharf
gefaßt. Die daran sich anschließende freie Spekulation über das
Geheimnis der Trinität (p. 35 ff) müssen wir als die unglücklichste Stelle
im ganzen Buche betrachten. Es ist die Lehre der Kirche — und der
Aquinate spricht sie klar und bestimmt aus2 — daß sich die
göttlichen Personen einzig und allein durch die „relationes originis" von
einander unterscheiden. Hier indes werden die „drei, je für sich
eigentümlich abgeschlossenen Seinsweisen der einen absoluten Ordnung" —
wer muß dabei nicht an den Modalisten Sabellius erinnert werden! —
einander gegenübergestellt als „das Sein der absoluten Ordnung als
Einheitlichkeit dieser Ordnung", „das Ordnende" oder „die absolute
Möglichkeit und Planmacht der Ordnung" und endlich „das absolute
Geordnetsein", das „aus dem Eins-sein und dem Ordner-sein der ewigen
Ordnung als dritte logisch abgeschlossene Seinsweise der absoluten

1 Dieser Satz möge gleichzeitig als eine kleine Stilprobe gelten.
2 S. theol. I. q. 29 a. 4: „Persona igitur in quacumque natura

significat id, quod est distinctum in natura illa; distinctio autem
in divinis non fit, nisi per relationes originis." Ebenso c. Gent,
lib. IV, c. 26.



Literarische Besprechungen .325

Ordnung hervorgeht". Hier sehen wir in der Tat echte Abhängigkeitsrelationen

und nicht bloß die allein zulässigen Beziehungen des

Ursprunges. Auf p. 38 finden wir die beiden scholastischen Definitionen
von „substantia" und „persona"; aber gerade das Allerwichtigste fehlt
dabei, nämlich die Distinktion von „substantia seeunda" (Wesenheit)
und „substantia prima" (Träger derselben) ; nur in der zweiten Bedeutung

sind die göttlichen Personen als drei determinierte Substanzen
zu betrachten '. Der nun folgende Vergleich mit den Erzählungen der
Edda, die „eine zwar getrübte, aber doch auch auf das Urwissen der
Menschheit zurückreichende Urkunde der Weisheit" genannt wird
(p. 33) * und mit den chinesischen und griechischen Göttermythen dürfte
kaum viel zur Klärung der noch dunklen Spekulation beitragen;
dagegen hätte hier die Tatsache betont werden sollen, daß es sich hier
um wirkliche Glaubens-Geheimnisse handelt, die nicht durch bloße
Deduktion, schon gar nicht durch die vorliegende, evident gemacht
werden können *, und daß hier die heilige Kirche die einzig befugte
Lehrerin ist.

Den Ausführungen über die Bedeutung des Bildes in der
göttlichen Offenbarung müssen wir rückhaltlos beipflichten; die Verfasser
hätten vielleicht noch hinzufügen können, daß unsere Erkenntnis
Gottes und des Göttlichen zu ihrem wahren Gegenstande sich nicht bloß
wie das Lautbild (Wort) zum gemeinten Dinge verhält, sondern
vermöge der Analogie der Proportionalität in weit engerer Verwandtschaft

steht.
Beipflichten können wir auch dem, was über „Schöpfung und

Entwicklung" gesagt ist. Wer durch die Theorie der Entwicklung des
ganzen Kosmos aus einem Urgas dem Atheismus entgehen will, täuscht
sich gewaltig. Entwicklung ohne Plan und Ordnung ist ein Unding.
„Entwickeln kann man nur einen schon vorhandenen Wickel. Und nur
eine schon gegebene Wickelung kann entwickelt werden. Der
Entwicklungsgedanke ist also ganz und gar ein Ordnungsgedanke, ein
Gedanke, der Gott den Schöpfer und Ordner, den plan- und
zielbewußten Beweger voraussetzt" (p, 54f.). Die Behauptung, nach der
Aristoteles angenommen habe, „daß im ersten Anfange dieser-
materiellen Welt nur die einfachen Stoffe (also nach dem heutigen Standpunkt

unserer Kenntnisse: Wasserstoff, Sauerstoff, Kohlenstoff usw.)
vorhanden gewesen wären" (p. 57 f.), sollte wohl durch Quellenangabe
erhärtet werden; man könnte sonst vermuten, daß die Verfasser an
die beiden aristotelischen Prinzipien ,.vXrj" und „stôoç" gedacht hatten,
und das wäre sicher ganz etwas anderes. Daß die christliche Theologie

und Philosophie dem Entwicklungsgedanken im allgemeinen
nahegestanden ist, dafür wird als Hauptzeuge der hl. Thomas von Aquin
angeführt. Nach ihm „hat das Vollkommene überall das Unvollkommene
zur Voraussetzung und mußte deshalb die Weltentwicklung ordnungs-

1 S. Theol. I. q. 29 a. 1 ad 1 : „Substantia non ponitur in defini-
tione, personae, secundum quod significat essentiam, sed secundum
quod significat suppositum."

2 Es ist aber nicht sicher, ob nicht auch die ältere Edda, wie
sie uns jetzt vorliegt, unter christlichem Einflüsse zustandegekommen ist.

• Vgl. S. theol, I. q. 32 a. 32 a, 1: Impossibile est per rationem
naturalem ad cognitionem Trinitatis divinarum personarum pervenire".

22*



326 Literarische Besprechungen

gemäß vom unvollkommensten Anfangszustand anheben". Diese Lehreist
spezifisch augustinisch und der Aquinate hat sich nicht ausdrücklich
für sie entschieden

Im zweiten Kapitel, das von der „Stellung und Kulturaufgabe
des Menschen in der Schöpfung" handelt, interessierten uns vor allem
die Ausführungen über die Willensfreiheit. Sie sind im ganzen großen
im Geiste des hl. Thomas geschrieben. Die „ratio boni" verleiht einem
Gegenstande die Eignung, gewollt zu werden. Auf die Feinheiten der
thomistischen Lehre vom freien Willen einzugehen, haben die
Verfasser verzichtet; für das Kursorische ihres Vorgehens zeugt schon
der zusammenfassende Ausspruch : „Die Freiheit (sc. des Menschen)
ist eben sein Verstand und sein Wille" (p. 90).

In den Ausführungen des zweiten Teiles („Urständ und Fall
des Menschen"), die„durchaus exegetischen Charakter zeigen und ziemlich

im Kähmen der traditionellen Auslegung verlaufen, scheint die
Gegenüberstellung von „SiDnensphäre" und „Gewissenssphäre (p. UM ff.)
nicht ganz klar und für die Verwendung in der „psychologischen Analyse

des Sündenfalles (und auch später) nicht sehr geeignet. Tieferes
Eingehen in die Psychologie des bl. Thomas (vgl. S. theol. I. q. 76—86}
und iu seine Darstellung vom Sündenfall der Stammeltern (ebenda
II—II. q. 163—165) würden den Wert dieses Buches sehr steigern.
Man spürt dagegen hier allzu hervortretend die jedenfalls sehr
löbliche Kampfstimmung gegen den Materialismus ; der Engeln und
Menschen verhängnisvoll gewordene Stolz wird allzu kurz abgetan; und
doch ist gerade der Stolz zu allen Zeiten der erste Anlaß zum Fall
und Rückfall in den Götzendienst des Materialismus geworden,

Unter dem Eindrucke der traurigen Wahrheit vom Falle unseres
Geschlechtes wird dann (p. 187ff.) die Lage der Menschheit in unseren
Tagen beurteilt („Arbeitsfron" — „Herrschaft der Süchte" —
„Mannesherrschaft" — „Frauenemanzipation" — „Demokratie" usw.). Diese kleinen
Betrachtungen gehören zu den schönsten Stellen dieses Buches. „Nur
in einem Zustande", so lesen wir auf p. 193, „ist für die gefallene
Menschheit das Leiden bis zur Aufhebung seiner Empfindung als Übel
überwindbar und das daraus erwachsende Glück nicht Utopie: im
Zustand der Heiligkeit, des Ordnungseinklanges, wie wir ihn an den
Heiligen der Kirche Christi als Wirklichkeit vor uns sehen, die durch
ein dem paradiesischen Unschuldzustand nahekommendes gott- und
ordnungsbegeistertes Leben sich über das Sündenjammertal erheben."

Im dritten Teile („Die Erlösung"), erzählen uns die beiden
Verfasser von der Vorbereitung dès Judenvolkes auf die Ankunft des
Erlösers, malen vor unsere Augen, so gut sie können, die Gestalt des
Gottmenschen, sein Werk, mit der daraus fließenden Wirkung. Auch
hier werden wir nicht mehr so weit in die Tiefsee der Spekulation
hinausgeführt. Die gebotenen Bilder und Betrachtungen werden vielen
Lesern sehr zur Erbauung dienen können. Nur das eine klingt darin
etwas seltsam, wenn nämlich von der „Logik der Messiasgestalt"
(p. 222), der „Logik der Todesart Christi" (p. 231) gesprochen wird,
oder von der „gleichen Logik, die der jungfräulichen Mutterschaft.
Marias zukommt" (p. 246); wie viel schlichter und zugleich sinnvoller
wären hier die Worte: passend, oder angemessen, tiefsinnig, bedeu-

' Vgl. S. th. I. q. 74 a. 2 und 3.



Literarische Besprechungen 327

tungsvoll u. a. gewesen; der Aquinate spricht in diesem Sinne immer
von der „Oonvenientia" und keineswegs von der „Logica". Die
Schlußbetrachtung'' skizziert noch mit einigen Strichen die „fünf Aufzüge
des Menschheitsdramas".

Am ganzen Buch haben wir die Quellenangaben der zitierten
Anschauungen oder benützten Werke vermißt; sie würden ja nicht
bloß dem Fachmann das Urteil erleichtern, sondern auch dem Leser
aus dem Volke die Möglichkeit geben, die eine oder andere der im
Buche angeklungenen Fragen eingehender zu studieren.

Wir können unsere Freude darüber nicht verhehlen, daß auch
in der Laienwelt so viel Interesse für die tiefen Wahrheiten des Glaubens

vorhanden ist und müssen auch den Eifer bewundern, mit dem
die beiden Verfasser aus allen Gebieten menschlichen Wissens ihre
Bausteine zusammengetragen haben. Da wir aber, um auf die in den
„Vorbemerkungen" ausgesprochene Bitte zurückzukommen, unter der
„guten Saat" einige „Büschel Unkraut" antrafen, die nicht jeder Leser
sogleich als Giftpflanzen herausfinden dürfte, ohne vorher Schaden zu
nehmen, wagen wir es nicht, das so gut gemeinte Werk ohne Rückhalt

zu empfehlen.
II. Bd. : Die Glaubensfrage. Was uns Lohengrin über den Konflikt

des Unglaubens mit dem Glauben sagt (p. 249).
Diesem Buche ist die These vorangestellt: „Wir behaupten, daß

die aus dem katholischen Sagenkreis des Grals hervorgegangene Lohen-
grinsage und ihre geniale Bearbeitung durch Richard Wagner das
Problem des Glaubens behandeln und im Sinn der universalen Wahrheit

und ihrer Ausprägung im katholischen Dogma lösen" (p. 13).
Der Beweis wird in der Form eines Litteralkommentars zum Wagner-
schen Text geführt und wird den Leser auch soweit überzeugen, daß
eine solche Deutung der alten Sage, und per accidens auch der Bear-
arbeitung im gleichnamigen Musikdrama ziemlich gewaltlos
durchgeführt werden kann; per accidens, weil der Künstler ja dem
vorgegebenen Sagenstoff sehr treu geblieben ist. Den ungläubigen Künstler
und Nietscheverehrer zum Propheten zu machen, scheint doch allzu
übereilt; die angeführten Aussprüche Wagners und der Aufsatz über
das künstlerische Schaffen enthalten noch keinen hinreichenden Anlaß
dazu. Im günstigsten Falle wäre Richard Wagner eine Art Balaam.
Hier (z. B. p. 82 der ganze Absatz) — ebenso wie im Weltantlitz —
sind den Verfassern einige Stilungeheuer entgangen,

Das Büchlein möchten wir jedem Theaterbesucher an Stelle de$
unkommentierten Textbuches in die Hand geben: es ist eine anziehende
moderne Predigt der ewigen Wahrheiten

Graz Dr. E. R. Rosmarin


	Literarische Besprechungen

