Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 7 (1920)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besproclﬁm gen 317

von den fritheren Leuchten der Kirche empfangen hat. So-
weit also wir es wissen, ist es der hochstweise Augustinus
(Adyoverivis éotey 6 osogararng), den du mit Schméhungen
zu verfolgen wagst, der bei allen seiner Tugend und Weis-
heit wegen in hohem Ansehen steht, dessen Ruhm noch
grofier ist wegen seiner theologlschan Gelehrsamkeit, um
derenswillen ihm von der Kirche Gottes die hdchsten Lob-
spriiche und Vertrauenskundgebungen gespendet wurden,
in viel héherem Mafle und viel zahlreicher, als sie den
anderen Lehrern zuteil wurden.“ |

Nun zum Schlusse! Er beginnt (Vat. 614, fol. 126",

Z. 22; Vat. 1103, fol. 50*, Z. 11) mit den Worben pEyp:
UEV uuv TOUTWY e rou avﬁpm mpos Oeopdy avrihoyrias Th
Tpa, Explicit: ¢ av roic yapillopsvors duvapévwy xoi tdv
Ty ydptv deyouévwy dyvriyapileadar (Vat, 614, fol. 126v; Vat,
1103 fol. 62r), Noch einmal hebt Demetrios erkungsvoll
ydie Krafs und Majestdt und Heiligkeit der von Thomas

vorgebrachten Beweisgriinde“ hervor (r:yv dxstvov TdV Aoywy
loyby xat peyakompémeiay xoi mpoadd’ ayityra. Vat. 614,
fol. 1267, Z. 10; Vat. 1108, fol. 51, Z. 16). Die Ausfuhrungen
erreichen ihren Hohepunkt mit dem fast prophetisch klingen-
den Satze, mit dem wir unsere kurze Inhaltsiibersicht schlieflen
wollen: ,Die Werke des Thomas sind unvergénglich und
werden unverganghch bleiben immerdar; sie werden auch
fir die nachkommenden Geschlechter Zeugms ablegen von_
seiner Weisheit und Tugend; denn Theologie und Philo-
sophie haben sie auf a.llen Seiten mit einem festen Wall
umgeben DT pév TO0 EXEWOU Xui ysvsu xat psve?u re pEypr
muz'o\, Bsz;pca T7j5 Exeivov aagmac Xal dPETTC E00HEVE XOi TOLS
petémeca, s av Yealoyig xal pthocopia ndvrodey xatwyvpwpéva

(Vat. 614, fol. 126v, Z. 21; Vat. 1103 fol. B1v, Z. 17).

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN :

1. Clemens Baeumker: Petrus de Hibernia, der Jugendlehrer des
Thomas von Aquino und seine Disputation vor Konig Manfred.
Miinchen 1920. Verlag der Bayerlséhen Akademie der Wissen-

schaften. b2 p.

Die vorliegende Aphandlung, welche Baeumker am 8. Mai 1920
der Bayrischen Akademie der Wissenschaften vorlegte, ist einer jener
interessanten historisch-kritischen Beitrige zur Geschichte der mittel-
alterlichen Scholastik, wie wir solche von Cleme-ns Baeumker zu er-

halten gewohnt sind.



318 Literarische Besprechungen

Bekanntlich erwihnt der Biograph Wilhelm von Thocco unter den
ersten Jugendlehrern des Aquinaten einen gewissen Petrus de Hibernia,
der ihm in Neapel die Kenntnisse in der Naturphilosophie »in Datura-
libus* vermittelt hitte. Vermutlich fiel dieser Unterricht in die Zeit.
von 1240 bis 1243. Weiteres wufiten wir von diesem Jugendlehrer des
hl. Thomes bis vorhin eigentlich nichts. Baeumker versucht das Dunkel,
das ihn umhiillt, etwas zu heben, Erst unterscheidet er ihn von einem
anderen ,Magister Petrus’, der schon 1224 Lehrer in Neapel war und
in einigen Handschriften auch ,Petrus de Hybernia* genannt wird,
wihrend sein ricbtigerer Name , Petrus von Ysernia® war (6—7). Dann
bietet er uns aus der Amplonianischen Handschrittensammlung zu
Erfurt ein Bruchstiick einer Disputatio, die vor Kénig Manfred von
Sizilien stattgefunden hatte, also in die Zeit von 1256 bis 1266 fiel (8—10):
und die unser Magister- Petrus de Hibernia leitete (11). Somit mufs
diese Lebenszeit des Jugendlehrers noch weit in die ruhmreiche Lehr-
titigkeit seines groflen Schiilers Thomas hme]ngerelcht haben (12).
Das ist das erste wertvolle Resultat.

Weiter belehrt uns der Inhalt des Bruchstiickes, dessen Text
Baeumker am Schlusse der Abhandlung vollstindig ediert (41—49),
dafy Petrus von Hibernia, im Gegensatze zur traditionellen platouisch-
augustinischen Richtung des 18. Jahrhunderts, ja sogar in einem ge--
wissen Gegensatz zu Albert dem Grofien, der noch mehr dem Neu-
platonismus huldigte und unter den arabischen Philosophen Avicenna
dem Averrdoes vorzog (81), sich strenger und enger an Aristoteles.
und seinen treueren Erklirer Averrdes anschloﬁ Das ist das zweite
historisch interessante Resultat.

Da nun Thomas doktrinir und methodisch die gleiche Richt-
linie einschlug (86—39), schlieBt Baeumker, daB Thomas trotz dem.
gewaltigen Einfluf}, den Albert auf ihn sonst ausgeiibt hat, in bezug
auf seinen strengeren Aristotelisnmius doch vorziiglich von seinem
Jugendlehrer Petrus von Hibernia beinfluBt war (40). Das wire das.
-dritte historisch bedeutungsvolle Resultat.

Dieser letztere Schlufl ist auf den ersten Blick brstrickend und
doch das Schwiichste in der ganzen Abhandlung. Er setzt, wie auch
Baeumker richtig bemerkt (85), voraus, dafy Petrus in den Jahren 1240 bis
1248, wo er Jugendlehr r des Aquinaten war, schon dachte wie zur Zeit
der disputatio, die etwa 20 Jahre spiter stattfand. Das ist sehr proble-
matisch, wenn wir die gewaltigen Geistesrevolutionen, wie sie in jener
Zeit sich vollzogen, in Erwigung ziehen. Wenn sogar ein Geist wie
Albert der Grofle in den spiteren Jahren auf seinen Schiiler Thomss.
zuriickschaute — aut was auch Baeumker anderwiirts hindeutet (86)
— sollen wir das Gleiche nicht auch von dem geistig unvergleichlich
kleineren Jugendlehrer Petrus von Hibernia annehmen diirfen? Wer
von den beiden Avicenna oder Averrdes lehrinhaltli ¢ch mehr Einflul.
ausgeiibt habe auf Thomas, diese Frage wollen wir hier nicht ent-
scheiden. Unseres Erachtens hat man bei dieser Frage den doktri-
nidren und den methodischen Einflofl zu wenig unterschieden. Was
Avicenna in der Psychologie fiir eine Bedeutung hatte fiir Thomas, ist
]ederma.nn bekannt. Aber eines darf hier nicht unerwihnt b'eiben, daf.
Thomas im Anfange seiner Lehr- und Publikationstitigkeit — wie
z. B. der Sentenzenkommentar zeigt — mnoch viel neuplatonischer
dachte im Sinne Alberts als spiter. Das berechtigt eher zum Schlusse,,



Literarische Besprechuugen 319

daf} er mnicht durch den Einflufl seines Jugendlehrers, sondern erst
unter fortwihrendem eigenen Ringen zu einem reineren Aristotelismus
sich durcharbeitete, Uberbaupt sind wir vielleicht in der Geschichte
der Philosophie zuviel bestrebt und versucht, alles nur von anderen
fritheren abzuleiten, Képfen mit dem Scharfsinn eines Thomas von
Aquin darf man es zutrauen, dafl sie sich, bei der allméhlichen tieferen
und tieferen Erkenntnis des fein gegliederten aristotelischen Systems,
selbst zu einer reineren aristotelischen Synthese durchzuringen im-
stande waren. Auf diesem Wege, glauben wir, kam Thomas zu einem
feineren Aristotelismus, '

Freiburg (Schweiz) G. M. Manser O. P,

2. Alfons Lehmen S. J.: Lehrbuch der Philosophie auf aristo-
telisch-scholastischer Grundlage, zum Gebrauche an héheren
Lehranstalten und zum Selbstunterricht. 4. Bd. Moralphilo-
sophie. 8. Auflage. Von V. Cathrein 8. J. Freiburg in B., Herder,
1919.

Die Moralphilosophie von P, Lehmen erscheint in 3. Auflage in
der verworrensten Zeit des allgemeinen Elendes, in einer Zeit, in der
-die menschliche Gesellschaft in Abgriinden zu versinken droht, Kimpfe
.ausgefochten werden mit verschiedensten Waffen, zu verschiedensten
Zwecken und niemand weifl, wohin der Sieg sich-neigen wird. Viele
gehen in diesen Kidmpfen zugrunde, weil sie aus Leidenschaftlichkeit,
Unwissenheit, vielleicht auch aus Bosheit gegen den naturgemifien,
-durch ewige Gesetze vorgezeichneten Weltlaut ankémpfen ; viele hindern
den Sieg der Vernunft und Wahrheit nicht, weil sie selbst in Ermange-
lung sicherer Kenntnis nur im Dunklen tasten, vergeblich suchen, ott-
mals Fehlgriffe machen. Darum ist das Erscheinen einer Moralphilo-
sophie gerade jetzt von hoher Bedeutung. Wie ganz anders wiirde sich
der Kampf gestalten, wenn alle oder doch wenigstens viele in sitt-
licher Beziehung klar und fest vorgehen wiirden.

Unerschiitterlich fest kann aber nur der stehen, der in seinen
Entscheidungen und in seiner Handlungsweise sich der Richtigkeit, Fr-
laubtheit und Giite einer Sache nach den naturnotwendigen Gesetzen,
a'lerdings im Verhiltnisse zur menschlichen Natur als Sittlichkeits-
norin in ihren verschiedenen Beziehungen bewuf3t ist. Die durch Leiden-
schaften nicht gehemmte Vernunft wird in den vielseitigen Lebens-
duflerungen und Kiimpfen sicher urteilen, weil sie durch den ewigen,
unwandelbaren Schopfer und seine Gesetze geleitet und gestiitzt wird.
Freilich setzt ein so geordnetes Leben einen Willen voraus, der seinem
Gott aufrichtig und mit reiner Absicht zustrebt. So wird die Vernunft
im Gewissen die einzelnen Handlungen in Anbetracht der subjektiv
verschiedensten Lage, der gegebenen Umstiinde nach festen Grund-
siitzen richtig beurteilen und so lenken konnen, dafl sie den nichsten
irdischen Zweck erreichen und fiir die Ewigkeit verdienstlich seien,
In den Fillen, wo der Mensch kein sicheres Gewissen sich bilden
kann, sondern nur nach der Wahrscheinlichkeit urteilt, verficht der
Verfasser seiner Schulrichtung nach den Probabilismus. Die Grup-
pierung, die Arten der menschlichen Handlungen werden bei den durch
wiederholte Akte zu erlangenden entsprechenden Fertigkeiten ange-
geben. Das ist in Kiirze der Inhalt des allgemeinen Teiles, worin auch
der Unterschied und Zusammenhang zwischen Recht und Sitte klar



320 Literarische Besprechungen

dargelegt wird: das Recht ist ein Teil der Sitte, derjenige, der den
‘Menschen in seiner Beziehung zur Gesellschaft betrachtet und die
gesellschaftliche Ordnung zu wahren hat.

In der speziellen Ethik werden zuerst die Pflichten und Rechte
des Menschen als Privatperson gegen Gott, sich selbst und seine Mit-
menschen behandelt, wobei die allgemeinen sittlichen Pflichten und
das eigentliche Rechtsgebiet klar auseinandergehalten werden. Mit
besonderer Aufmerksamkeit verteidigt der Verfasser den verschiedenen
Arten des Kommunismus-gegeniiber das Eigentumsrecht und wider-
legt jene auf Grund der rithmlichst bekannten Werke von V. Cathrein
(Der Sozialismus), J. Biederlack (Die soziale Frage), H, Pesch (Lehr-
buch der Nationalskonomie). Aus der Geschichte, aus der Natur des.
Menschen und seinen Verhiiltnissen wird nachgewiesen, daf} die Ent-
wicklung der Menschheit bis zur stindigen Herrschaft des Kommunis-
mus unmdoglich ist; um so weniger konnen die Kommunisten durch
Forcierung dieser Entwicklung zum Ziele gelangen.

Bei der Besprechung der Erwerbstitel wiirden wir auch heute.
das Geld nicht als Produktionsmittel betrachten. Wenn der neue C.
I. C den Zios allgemein fiir zuldssig erk irt, so kommt es daher, daf}
die #ufleren Titel infolge gesteigerter menschlicher Tatigkeit und
moderner Verhdltnisse eben allgemein vorhanden sind (p. 261). Der
Kommunismus fiihrt zu einer Gesellschattslehre, die das ganze Fa-
milienleben und Staatswesen gegen die Gesetze, die sich aus der ge-
selligen Natur des Menschen ergeben, zerstoren will, Wie ungemein
wichtig ist darum dieser Teil z B, Uber den naturnotwendigen Utr-
sprung des Staates; iiber die von Gott kommende Staatsgewalt: vom
Zwecke des Staates, der ja seine Macht und Handlungen bestimmt;
von den materiellen Bestandteilen des Staates, der organisch geglie-
dert und nicht individualistisch sein soll. Besondere Aufmerksamkeit
wird dem Schulwesen gewidmet. Richtig nuterscheidet das Buch zwi-
schen christlich-sozialer und katholisch-sozialer Reformpartei. Zum
Schlusse werden noch die internationalen Grundrechte erértert, wobsi
das Nationalititsprinzip unentschieden bleibt.

Obwohl der Verfasser keine erschopfende Darstellung der Moral-
philosophie, sondern nur eine kurze Zusammenfassung derselben bieten
will, so ist das Buch doch geeignet, dem gebildeteren Leser eine ein-
sichtvolle Uberzeugung zu verschaffen, sowohl iiber das personliche
wie iiber das soziale sittliche Leben. Ho&chstens koénnten hie und da
voch einige erliuternde Siitze eingeflochten werden, um die Synthese
zu erleichtern. Die Beantwortung der Einwendungen gestaltet das
Buch praktischer und vergréflert die Klarheit Die .in den einzelnen
Teilen aufgestellten Lehrsiitze werden zu Beginn zusammengestellt.

Die Sprache ist auch bei der strengen Beweisfiihrung fliefiend
und macht das Studium der jetzt so wichtigen Meralphilosophie an-
genehm.

Graz _ ' Dr. Dominikus Ratnik O, P,

3. Dr. Heinrich Schrors: Katholische Staatsauffassung. Kirche
und Staat. Freiburg in B., Herder, 1919.

Wiihrend die Moralphilosophie ihre Lehrséitze aus der Natur
des Menschen, aus seinen Beziehungen zu Gott und seinen Neben-
menschen, wie man solche mit Hilfe der natiirlichen Geisteskrifte



Literarische Besprechungen 321

allein erkennt, ableitet, bietet Schrors in einer -ersten selbstindigen
Bearbeitung die Lehre vom Staate, vom Verhiiltnisse zwischen Kirche
und Staat nach theologischen Grundsitzen. Besonders dienten ihm als
Quellen die Lieoninischen Enzykliken (Dinturnum vom Jahre 1881 iiber
die Natur der Staatsgewalt; Immortale 1885 {iber das Wesen des
Staates; Rerum novarum 1889 iiber die sozialen Verhiltnisse; Sapientiae
1890 iiber die Biirgerpflichten). Die beiden theologischeu Prinzipien
sind der Heiligen Schrift entnommen: ,Gebet dem Kaiser, was des
Kaisers, und Gott, was Gottes ist* (Matth, 22) und ks gibt keine
Gewalt auBer von Gott* (Rém. 18, 1). Im Anschlusse an diese beiden
Schriftstellen und mit Hilfe der christlichen Philosophie legt nun
Schrors, analog wie die Moralphilosophie, z. B. Lehmen-Cathrein, die
katholische Lehre {iber Ursprung und Umtfang der Staatsgewalt, katho-
lische Politik, Nebenordnung, organische Verbindung, Trennung von
Kirche und Staat dav uund erldutert sie an Beispielen. Dem Verfasser
scheint insbesondere die deutsche Zentrumspartei vorzuschweben, der er
in seiner Hingabe an die katholische Sache, dieer auch im ,,Neuen Reich™
bekundet. die entschieden katholische Auffassung und ein dieser ‘ent-
sprechendes Vorgelhen nahelegen will. Das tut ja allen Katholiken so-
not, besonders aber den Politikern (und heute soll ja mehr oder minder
jeder sich niit Politik befassen). Nur auf diese Weise kdnnen und
miissen die Katholiken ein Werkzeug der Vorsehung bei der richtigen
Entwicklung der jetzig:n traurigen Verhiltnisse sein.

Diese Schrift betrachte ich auch. als eine niitzliche und not-
wendige Ergénzung zur Moralphilosophie Manches in ihr ist ja von
hochster Bedeutung fiirs praktische Leben; die Beweise dafiir miissen
aber oft mit feiner Speku'ation aus der Natur der Dinge erbracht
werden, Wie steigert und vollendet sich da die Gewifheit der Auf-
fassung durch die theolegische Begriindung, durch das Wort des héchsten
Lenrers und Vaters der Christenheit, der die Lehre der Kirche uns
bietet.

Graz Dy, P. Dominikus Ratwik O, P,

4. Dr. P. Konstantin Hohenlohe O. S. B.: Kirchenrecht als Wissen-
schaft. Sonderabdruck aus , Beitréige zur Philosophie und Paeda-

gogia perennis“, Freiburg in B., Herder, 1919.

Der Sonderabdruck bietet die Antrittsvorlesung, die Dr. P, Hohen-
lohe O.S. B.am 21. Oktober 1918 an der theologischen Fakultitder Wiener
Universitidt gehalten. Der wissenschaftliche Charakter des Kirchen-
rechtes geht aus seinem Zusammenhang mit der Dogmatik und Moral
hervor. Es soll auch — an der Universitit allerdings vor allem fiir -
die Praxis — wissenschaftlich behandelt werden. Diese wissenschaft-
liche Behandlung des im Kodex enthaltenen Kirchenrechtes wird in
der Antrittsvorlesung erdrtert.

Um den grofien Stoff des Kodex bewiiltigen zu koénnen, mufl
man ihn systematisch durchnehmen, Dazu hilft der Kodex selbst durch
die Einteilung, in der er sich bietet, und die auf die Einteilung zuriick-
geht, die nach Caius von Lancellotus in den Institutionen gebraucht
wird, nimlich personae, res, actiones. .

Das Studium des Kirchenrechtes kann nur dann seinen Zweck
voll erreichen, wenn die juridische Konstruktion der einzelnen Rechts-
institute nach ihren theologischen und philosophischen Grundsitzen



322 - Literarische Besprechungen

erfafit wird; auflerdem muB auch das Studium der Rechtsgeschichte be-
trieben Werden nur so wird man sich in der Praxis tiberall zu helfen
wissen uud zuglelch die Sckonheit des Ganzen zu genieflen verstehen;
es ist das die scholastische Methode, die den Gelehrten vor Irrtiimern
bewahrt; bei dieser Gelegenheit wird auf die irrige des Professors
Stutz tber die persona moralis im Kodex verwiesen und gesagt, daf}
jede persona moralis in der Kirche eine Anstalt ist. Weiter betont
Hohenlohe die historisch-philosophische Behandlung der Rechtsinsti-
tute, welche Behandlung die Entwicklung und den Einflufy des Kirchen-
rechtes in der menschlichen Gesellschaft zeigt,

Die Vorlesung gibt also eine kurze Anweisung, wie der Rechts-
gelehrte das Studium des Kirchenrechtes betreiben soll, um den wissen-
schaftlichen Anforderungen zu geniigen, der Praxis aber die einzig
sichere und fruchtbare Grundlage zu geben; das Kirchenrecht ent-
nmmt eben der Dogmatik und Moral seine im Glauben fufienden, un-
umstéBlichen Prinzipien. Diese mufl man sich ‘aber auch beim 'Stu-
dium der Einzelfragen vor Augen halten: dann wird der Kodex der
Anfang eines neuen Aufschwunges der Rechtswissenschaft bilden.

Graz Dr. P. Dominikus Ratmik O. P.

b. Dr. Ulrich Stutz: Der Geist des Codex iuris canonici. Eine
Einfiibrung in das Gesetzbuch. Stuttgart, Enke 1918.

Ein gelehrtes, belehrendes, anregendes und zugleich ein Buch,
das angenehm berthrt, hat der um die katholische Kirchenrechts-
wissenschaft hochverdiente Berliner Universititsprofessor mit dem
genannten Werke geboten. Als Vertreter der katholischen Kirchen-
rechtswissenschaft, des biirgerlichen Rechtes, aber auch als Beobachter
der Kirchenpolitik, als Deutscher und Nichtkatholik hat er den Kodex
pauf Herz und Nieren“ untersucht. Dabei bekundet er eine staunens-
wert sichere Auffassung katholischen Rechtes und Lebens. Als Er-
gebnis seiner Untersuchung kénnte man den Satz hetrachten:“Der
Kodex stellt das alte Recht der katholischen Weltkirche auf eine neue
G‘rmndlao-e, stofit ginzlich aufler Geltung Getretenes ab, macht teil-
weise Uberholtes durch Umgestaltung wieder lebensfghig 'und sammelt
alles Bewihrte mit solcher Vollstindigkeit auf, dafl die Kirche daran
denken kann, in Zukunft in der Praxis mit diesem Gesetzbuche und
einigenihmangehingtenilteren Linzelerlidssen der Piipste auszukommen*
(p. 189). Fir Stutz stellt der Kodex den Abschlufy der Entwicklung
seit der franzosischen Revolution dar; den geistigen Urheber desselben
aber erblickt er im Vatikanischen Konzil. Hochste Anerkennung wird
Pius X, gespendet, der das groBSe Werk in Angriff nahm, da man an
dessen Zustandekommen beinahe schon verzweitelte; die Erldgse dieses
Papstes seien ,Luftballons® gewesen fiir die wichtigsten Teile des
Gesetzbuches, um diese zu erproben. Bei der Feststellunz, dafl aufi:r
dem Kodex alles tibrige nun der Geschichte angehore, weist der Ver-
fasser mit Begeisterung auf die Notwendigkeit des Studiums der Rechts-
geschichte hin,

Im Kapitel iiber die biirgerlich-rechtlichen Einschldge im Kodex
betont der Verfasser, dafi das pépstliche Gesetzbuch — und zwar ohne
wesentliche Neuerungen zu bieten — in der Hauptsache seine An-
leihen anf diesem Gebiete beim rémischen Rechte nach der mittelalter-
lichen romanisch-kanonistischen Auffassung desselben gemacht habe.



Literarische Besprechungen ' 393

An Beispielen und Stichproben wird gezeigt, wie durch den
Kodex das Ansehen der Bischofe gesteigert wird, was ja um so leichter
geschehen konne (nach der Meinung des Verfassers), weil der Papst
fiir seine Machtstellung von dieser Seite nichts mehr zu befiirchten
habe. Vom Geiste. der den Kodex beherrsche, zeugen auch die Canones
tiber den ,Generalvikar®, auf die Verfasser niher eingeht. Die kanoni-
stische Behandlung dieses Amtes beweise, dafl der Kodex fortschritt-
lich und durchaus modern sei.

Wenn das Urteil des Professors Stutz an einigen Stellen weniger
glinstig ausfillt, wenn er von einer Steigerung der pipstlichen Macht
spricht oder Expansionsgeliiste, Ubergriffe der Kirche befiirchtet, so
kommt das daher, weil ihm als Protestanten das wichtigste fehlt, der
vom Glauben getragene Begrifl’ von der Kirche, weil er diese trotz
aller Hochschitzung, die er gegen sie zeigt, nach Art eines irdischen
Staates beurteilt; dabei aber den Staat als etwas betrachtet, das seinem
Wesen nach mit Religion nichts zu tun hat; darum hat er auch im
Kapitel IV ,Der Kodex und der Staat® die meisten Schwierigkeiten
zu bewiltigen. Die Kirche lebt eben, abgesehen vom Wirken des Hei-
ligen Geistes in ihr, nach unwandelbaren Grundsitzen, wenn auch die-
jenigen, die die Kirche bilden, vergingliche, gebrechliche Menschen sind.
"Eben diese Grundsiitze bilden daher auch die Grundlage der Kirchen-
geschichte und der Geschichte des Kirchenrechtes. Wenn aber Stutz
meint, wir Katholiken dogmatisieren die Geschichte, dann ist er im
Irrtum. Die Auffassung des Verfassers iber die p:rsona moralis korri-
giert Dr. C. Hohenlohe O. S. B. in seinem Vortrage {iber Kirchenrecht
als Wissenschaft,

Die bertihrten Méngel verzeiht man dem Verfasser in Anbetracht
seiner Stellung um so lieber, da er den Kodex sonst durchgehends
objektiv, ja wohlwollend behandelt, Mit groflem Verstindnis spricht
er von der kirchlichen Gesetzgebung, der kirchlichen Obrigkeit, deren
Klugheit; seine Hochschitzung versagt er dem kirchlichen Gesetz-
buche niemals, wenngleich er meint, dafl die Tragweite desselben
erst nach Jahrzehnten zu ermessen sein werde.

Auch dd, wo er tiber das Verhiltnis des Kodex zu Andersgliu-
bigen schreibt, sucht Stutz seine Objektivitit zu wahren; jene Stellen,
die von Nichtkatholiken hart empfunden werden, erklirt er in ver-
s6hnlicher Weise. Im Kodex sei ,eine der Monumentalitiit des Unter-
nehmens entsprechende vornehm-kluge Zuriickhaltung in der Aus-
drucksweise unverkennbar® (p. 106). Deswegen nannten wir dies Buch
nicht blof gelehrt, sondern auch ein Werk, das angenehm beriihrt.

Graz Dy, P, Dominikus Ratnik O. P.

6. Dr.Hermann Schwarz: Weltgewissen oder Vaterlandsgewissen ?
Aus den Verdsffentlichungen der deutschen philosophischen Ge-
gellschaft. Erfurt 1919. ,

Manch schonen Gedanken enthiilt dieser Vortrag; diese werden
aber fiir den Verstand und Willen nur dann erfafibar, wenn sie im
Sinne des christlichen Idealismus betrachtet werden, durch den allein
sie folgerichtig klar verstiéndlich und eindeutig erscheinen. Die Be-
deutung der Ideen des Verfassers: Das Weltgewissen ist der Genius
der Menschheit; oder: Das Vaterlandsgewissen ist die nationale Ge-
schichte, in der sich das gottliche Leben durch selbstlose Liebe der

Divus ThomasVIIL. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX1V.) 29



394 Literarische Besprechungen

Menschen kundgibt; léBt sich nur im Sinne der Fichteschen Philo-
gophie ahnen. So wichtig die Pflege, Vertiefung und Wahrung deut-
scher Geistesart auf dem Gebiete der Philosophie, die das Leben er-
kliren und lenken soll, bleibt, so wahr ist es auch, daB man es nicht
mit dem von Kant begriindeten und von Fichte weitergefiihrten deut-

schen Idealisraus tun kann, |
Graz Dr. P, Dominikus Ratmik O. P.

7. Johannes Aquila: Das Grundproblem der Kultur. Wien, Karl
Vogelsang-Verlag, 1919, ' . ‘
I. Bd.: Das Weltantlitz Betrachtungen itber die Kernfrage
alles Menschenungliickes und Menschenheiles. Mit 82 Bildern.
Von J. v. Fiihrich. :

In den .Vorbemerkungen“ erfahren wir, dafl unter dem Deck-
namen Johannes Aquila zwei Verfasser in gemeinsamer Arbeit das
vorliegende Buch geschrieben haben; ferner daff dieselben nicht Theo-
logen vom Fach sind und darum diese Schrift ,vor ihrer Veréffent-
lichung einer Reihe gewiegter Theologen zur Priifung unterbreitet
und deren Winke gewissenhaft beriicksichtigt haben*“. Daran ange-
fiigt ist an die Theologen, die sich unter den Lesern dieses Buches
finden sollten, ,,die herzliche Bitte, die Arbeit nicht blof nach jenen
Einzelheiten, tiber die theologische Meinungsverschiedenheiten méglich
sind, sondern als Ganzes zu beurteilen und die gute Saat nicht samt
etwa trotz aller Vorsicht mit darunter geratenem Unkraut zu ver-
werfen !. Das , Jmprimatur® erhielt dieses Buch vom f,-e. Ordinariat
in Wien. ‘

Der erste Teil (,Gott, Welt, Mensch, Ursprung und Sinn der
Kultur®) hebt an mit einer Darlegung der Bedeutung ‘der Heiligen
Schrift als unentbehrliche Ergiénzung des bloflen Erfahrungswissens.
Dem folgt eine kleine Apologetik des Monotheismus, gebaut auf die
Tatsacbe dor alles Naturgeschehen beherrschenden Ordnung; es sind
ghnliche Gedanken wie bei der ,via IV, und V.% in der Summa Theo-
logiae des hl. Thomas von Aquin (I. q. 2, a. 3), nur weniger scharf
gefaft. Die daran sich anschlieBende freie Spekulation iiber das Ge-
heimnis der Trinitit (p. 851f) miissen wir als die ungliicklichste Stelle
im ganzen Buche betrachten. Es ist die Lehre der Kirche — und der
Aquinate spricht sie klar wnd bestimmt aus? — daf sich die gott-
lichen Personen einzig uud allein durch die ,relationes originis“ von
einander unterscheiden. Hier indes werden die ,drei, je fiir sich eigen-
ttimlich abgeschlossenen Seinsweisen der einen absoluten Ordnung® —
wer mufl dabei nicht an den Modalisten Sabellius erinnert werden! —
einander gegeniibergestellt als ,das Sein der absoluten Ordnung als
Einheitlichkeit dieser Ordnung¥, ,das Ordnende“ oder ,die absolute
Moglichkeit und Planmacht der Ordnung® und endlich ,das absolute
Geordnetsein“, das ,aus dem Eins-sein und dem Ordner-sein der ewigen
Ordnung als dritte logisch (!) abgeschlossene Seinsweise der absoluten

' Dieser Satz mdoge gleichzeitig als eine kleine Stilprobe gelten.

* 8. theol. 1. q. 29 a. 4: ,Persona igitur in quacumque natura
significat id, quod est distinctum in natura illa;... distinctio autem
in divinis non flt, nisi per relationes originis.* Ebenso c. Gent.
lib. IV, c. 26.



Literarische Besprechungen 326

-

Ordnung hervorgeht*, Hier sehen wir in der Tat echte Abhiingigkeits-
relationen und nicht blofl die allein zuldssigen Beziehungen des Ur-
sprunges, Auf p, 38 finden wir die beiden scholastischen Definitionen
von ,substantia“ und ,persona®; aber gerade das Allerwichtigste fehlt
dabei, nimlich die Distinktion von ,substantia secunda® (Wesenheit) :
und ,substantia prima“ (Tréiger derselben); nur in der zweiten Bedeu-
tung sind die gottlichen Personen als drei determinierte Substanzen
zu betrachten’. Der nun folgende Vergleich mit den Erzéhlungen der
Edda, die ,eine zwar getriibte, aber doch auch auf das Urwissen der
Menschheit zurtickreichende Urkunde der Weisheit“ genannt wird
(p. 88)* und mit den chinesischen und griechischen Géttermythen diirfte
kaum viel zur Klirung der noch dunklen Spekulation beitragen; da-
gegen hiitte hier die Tatsache betont werden sollen, daf es sich hier
um wirkliche Glaubens-Geheimnisse handelt, die nicht durch blofle.
Deduktion, schon gar nicht dnrch die vorliegende, avident gemacht
werden koénnen®, und daf hier die heilige Kirche die einzig befugte
Lehrerin ist,

Den Ausfilhrangen iiber die Bedeutung des Bildes in der gott-
lichen Offenbarung miissen wir riickhaltlos beipflichten; die Verfasser
bhitten vielleicht noch hinzufitgen koénnen, dafl unsere Erkenntnis
Gottes und des Gottlichen zu ihrem wahren Gegenstande sich nicht blof
wie das Lautbild (Wort) zum gemeinten Dinge verhilt, sondern ver-
moge der Analogie der Proportionalitit in weit ehgerer Verwandt-
schaft steht. ‘

Beipflichten konnen wir auch dem, was tiber ,Schépfung und
Entwicklung® gesagt ist, Wer durch die Theorie der Entwicklung des
ganzen Kosmos aus einem Urgas dem Atheismus entgehen will, tiuscht
sich gewaltig. Entwicklung olne Plan und Ordnung ist ein Unding.
yoEntwickeln kann man nur einen schon vorhandenen Wickel. Und nur
eine schon gegebene Wickelung kann entwickelt werden. Der Ent-
wicklungsgedanke ist also ganz und gar ein Ordnungsgedanke, ein
Gedanke, der Gott den Schopfer und Ordner, den plan- und zielbe-
wufiten Beweger voraussetzt (p. 54f). Die Behauptung, nach der
Aristoteles angenommen habe, ,dafl im ersten Anfange dieser- mate-
riellen Welt nur die einfachen Stoffe (also nach dem heutigen Stand-
punkt unserer Kenntnisse: Wasserstoff, Sauerstoff, Kohlenstoff usw.)
vorhanden gewesen wiren“ (p. 57f.), sollte wohl durch Quellenangabe
erhiirtet werden; man konnte sonst. vermuten, dafl die Verfasser an
die beiden aristotelischen Prinzipien ,#iy* und ,sldos“ gedacht hatten,
und das wiire sicher ganz etwas anderes. Dal die christliche Theo-
logie und Philosophie dem Entwicklungsgedanken im allgemeinen nahe-
gestanden ist, dafiir wird als Hauptzeuge der hl. Thomas von Aquin
angeftihrt, Nach ihm ,hat das Vollkommene iiberall das Unvollkommene
zur Voraussetzung und mufite deshalb die Weltentwicklung ordnungs-

t 8, Theol. I. q.29 a. 1 ad 1: ,Substantia non ponitur in defini-
tione, personse, secundum quod significat essentiam, sed secundum

quod significat suppositum.*
* Es ist aber nicht sicher, ob nicht auch die dltere Edda, wie
sie uns jetzt vorliegt, unter christlichem Einflusse zustandegekommen ist.
* Vgl. S. theol. I. q. 82 a. 32 a. 1: Impossibile est per rationem
naturalem ad cognitionem Trinitatis divinarum personarum pervenire*.

22*



326 Literarische Besprechungen

L

gemif vom unvollkommensten Anfangszustand anheben", Diese Lehre
18t spezifisch augustlmsch und der Aquinate hat swh nicht ausdriick-
lich fiir sie entschieden ',

Im zweiten Kapitel, das von der »otellung und Kulturaufgabe
des Menschen in der Schopfung® handelt, interessierten uns vor allem
die Ausftthrungen {iber die Willensfreiheit. Sie sind im ganzen grofien
im Geiste des hl. Thomas geschrieben, Die ,ratio boni* verleiht einem
Gegenstande die Eignung, gewollt zu werden, Auf die Feinheiten der
thomistischen Liehre vom freien Willen einzugehen, haben die Ver-
fasser verzichtet; fiir das Kursorische ihres Vorgehens zeugt schon
der zusammenfassende Ausspruch: ,Die Freiheit (sc. des Menschen)
ist eben sein Verstand und sein W1lle“ (p- 90).

In den Ausfiihrungen des zweiten Teiles (,Urstand und Fall
des Menschen®), die durchaus exegetischen Charakter zeigen und ziem-
lich im Rahmen der traditionellen Auslegung verlaufen, scheint die
Gegeniiberstellung von , Sinnensphéire” und ,,Gewissenssphire (p. 134 ff))
nicht ganz klar und fiir die Verwendung in der , psychologischen Ana-
lyse des Stindenfalles (und auch spiter) nicht sehr geeignet. Tieferes
Eingehen in die Psychologie des bl. Thomas (vgl. 8. theol. I. q. 76—86)
und in seine Darstellung vom Siindenfall der Stammeltern (ebenda
II-II. q. 163—165) wiirden den Wert dieses Buches sehr steigern.
Man splirt dagegen hier allzu hervortretend die jedenfalls sehr 15b-
liche Kampfstimmung gegen den Materialismus; der Engeln und Men-
schen verhiingnisvoll gewordene Stolz wird allzu kurz abgetan; und
doch ist gerade der Stolz zu allen Zeiten der erste Anlaffi zum Fall
und Riickfall in den Gotzendienst des Materialismus geworden.

Unter dem Eindrucke der traurigen Wahrheit vom Falle unseres:
Geschlechtes wird dann (p. 187ff) die Lage der Menschheit in unseren
Tagen beurteilt (,Ar be1tsfron“ — nHerrschaft der Siichte* — ,Mannes-
herrschaft® — , Frauenemanzipation*— ,Demokratie* usw.). Diese kleinen
Betraohtungen gehiren zu den schonsten Stellen dieses Buches. ,Nur
in einem Zustande®, so lesen wir auf p. 198, ,ist fir die getallene
Menschheit das Leiden bis zur Aufhebung seiner Empfindung als Ubel
tberwindbar und das daraus erwachsende Glick nicht Utopie: im Zu-,
stand der Heiligkeit, des Ordnungseinklanges, wie wir ihn an den
Heiligen der Kirche Christi als Wirklichkeit vor uns sehen, die durch
ein dem paradiesischen Unschuldzustand nahekommendes gott- und
ordnungsbegeistertes Leben sich tiber das Stindenjammertal erheben,®

Im dritten Teile (,Die Erlosung®). erziithlen uns die beiden
Verfasser von der Vorbereltung des J udenvolkes auf die Ankunft des
Erlosers, malen vor unsere Augen, so gut sie konnen, die Gestalt des
Gottmenschen, sein Werk. mit der daraus flielenden Wirkung. Auch
hier werden wir nicht mehr so weit in die Tiefsee der Spekulation
hinausgefiihrt. Die gebotenen Bilder und Betrachtungen werden vielen
Lesern sehr zur Erbauung dienen kénnen. Nur das eine klingt darin
etwas seltsam, wenn n#mlich von der ,Logik der Messiasgestalt®
(p. 222), der ,Logik der Todesart Christi“ (p. 281) gesprochen wird,
oder von der ,gleichen Logik, die der jungfriulichen Mutterschaft
Marias zukommt* (p. 246); wie viel schlichter und zugleich sinnvoller
wiren hier die Worte: pa.ssend oder angemessen, tiefsinnig, bedeu-

' Vgl. S. th. I. q. 74 a. 2 und 3.



Literarische Besprechungen 397

tungsvoll u. a. gewesen; der Aquinate spricht in die_sem Sin_neﬂimmer
von der ,Convenientia“ und keineswegs von der ,,Log_lca.“.‘ Die Schluf3-
betrachtung* skizziert noch mit einigen Strichen die ,fiinf Aufziige
des Menschheitsdramas®. o

Am ganzen Buch haben wir die Quellenangaben der zitierten
Anschauungen oder beniitzten Werke vermifdt; sie wiirden ja nicht
blof dem Fachmann das Urteil erleichtern, sondern auch dem Leser
aus dem Volke die Moglichkeit geben, die eine oder andere der im

Buche angeklungenen Fragen eingehender zu studieren,
Wir konnen unsere Freude dariiber nicht verhehlen, dai auch

in der Laienwselt so viel Interesse fiir die tiefen Wahrheiten des Glau-
bens vorhanden ist und miissen auch den Eifer bewundern, mit dem
die beiden Verfasser aus allen Gebietéen menschlichen Wissens ihre
Bausteine zusammengetragen haben. Da wir aber, um auf die in den
»Vorbemerkungen! ausgesprochene Bitte zuriickzukommen, unter der
mguten Saat“ einige ,Biischel Unkraut“ antrafen, die nicht jeder Leser
sogleich als Giftpflanzen herausfinden diirfte, o}me vorher Schaden zu
nehmen, wagen wir es nicht, das so gut gemeinte Werk ohne Riick-
halt zu empfehlen. :

II. Bd.: Die Glaubensfrage. Was uns Lohengrin iiber den Kon-
flikt des Unglaubens mit dem Glaunben sagt (p. 249). '

Diesem Buche ist die These vorangestellt: , Wir behaupten, dafl
die aus dem katholischen Sagenkreis des Grals hervorgegangene Liohen-
grinsage und ihre geniale Bearbeitung durch Richard Wagner das
Problem des Glaubens beshandeln und im Sinn der universalen Wahr-
heit und ihrer Ausprigung im katholischen Dogma lssen“ (p. 13).
Der Beweis wird in der Form eines Litteralkommantars zum Wagner-
schen Text gefithrt und wird den Leser auch soweit tiberzeugen, daf
eine solche Deutung der alten Sage, und per accidens auch der Bear-
arbeitung im gleichnamigen Musikdrama ziemlich gewaltlos durch-
gefihrt werden kann; per accidens, weil der Kiinstler ja dem vorge-;
gebenen Sagenstoff sehr treu geblieben ist. Den ungliubigen Kiinstler
und Nietscheverehrer zum Propheten zu machen, scheint doch allzu
ibereilt; die angefiihrten Ausspriiche Wagners und der Aufsatz tiber
das kiinstlerische Schaffen enthalten noch keinen hinreichenden Anlaf
dazu, Im giinstigsten Falle wire Richard Wagner eine Art Balaam.
Hier (z. B, p. 82 der ganze Absatz) — ebenso wie im Weltantlitz —
sind den Verfassern einige Stilungeheuer entgangen.
' Das Biichlein mochten wir jedem Theaterbesucher an Stelle des
unkommentierten Textbuches in die Hand geben: es ist eine anziehende,
moderne Predigt der ewigen Wahrheiten!

Graz _ : ~ Dr. E. R. Rosmann

%”



	Literarische Besprechungen

