
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Das Gnadenleben der Kirche [Fortsetzung]

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


288 Das Gnadenleben der Kirche

Fällen, sich, ab und zu zur Erhaltung der Gesundheit oder
zur leichteren Aufsichnahme von gewissen körperlichen
Strapazen, große, bis zur Entbehrung gehende Mäßigkeit
zu beobachten. Mit gleichem Rechte muß es darum
vernunftgemäß genannt werden, wenn es aus höheren
Rücksichten geschieht, wie zur Erlangung größerer allseitiger
Selbstbeherrschung u.dgl. Unvernunft, und darum ein tadelnswertes

Extrem, wäre für Thomas dann vorhanden, wenn die
große Enthaltsamkeit den Menschen unfähig machen würde,
seinen Pflichten nachzukommen1.

Im aristotelischen Tugendprinzip der Mitte sieht Thomas
also einen Gedanken ausgesprochen, der ihm nicht nur für
die richtige Auffassung des Tugendcharakters allgemein von
Bedeutung ist, sondern auch bei der Erörterung der einzelnen
Tugenden und ihrer Gegensätze geeignete Gesichtspunkte
bietet. > (Fortsetzung folgt)

DAS GNADENLEBEN DER KIRCHE
I. DIE ERLÖSUNG DURCH DIE KIRCHE

Von Dr. ERNST COMMER

(Fortsetzung aus VI, p. 173 — 193)

II. DIE GNADENMITTEILUNG DURCH DIE KIRCHE
Um die Gnadenmitteilung durch die Kirche zu

erkennen, muß man zuerst die Mitteilung der übernatürlichen
Güter betrachten, zweitens die Kirche selbst als das Organ
der Erlösung für die durch die Sünde gefallene Menschheit
und drittens die Einwohnung des Heiligen Geistes in der
Kirche.

1. Die Mitteilung der übernatürlichen Güter.
Die Anteilnahme an der Übernatürlichkeit Gottes ist nur
piöglich durch eine Mitteilung seiner übernatürlichen Güter
an diejenigen Geschöpfe, die fähig sind, dieselben passiv;
in sich aufzunehmen. Diese sind aber nur die zu geistiger
Erkenntnis und damit auch zu freier Willensbetätigung
erschaffenen reinen Geister und Menschen, in deren Natur,
soweit sie immateriell und geistig ist, eine rein natürliche
Ähnlichkeit mit Gott schon in ihrer Schöpfung gegeben

1 Q. 147, art. 1 ad 2.



Das Gnadenleben der Kirche 289-

ist, Diese natürliche Ähnlichkeit der Geschöpfe, die sie in
ihrer erschaffenen Natur als Wirkungen der höchsten
Ursache besitzen, ist aber keine irgendwie aktive Potenz oder
Anlage für die Aufnahme der übernatürlichen Mitteilungen
Gottes, sondern nur die sogenannte transzendentale potentia
oboedientalis1 oder die im geschaffenen Sein liegende totale
Abhängigkeit von der ersten Weltursache. Die Potenz dieser
Art kann man wesentlich nennen oder als Wesenheit
bezeichnen, denn sie ist nichts anderes als die Wesenheit eines
Dinges mit der Hinordnung zu dem anderen Teile als der
Vollendung des Dinges2. Vermöge dieser Abhängigkeit3 können
die Geschöpfe jede Einwirkung Gottes auf sie, die über ihre
natürliche Proportion hinausgeht, in sich aufnehmen, sich
dieselbe gleichsam widerstandslos oder gehorsam gefallen
lassen. Diese mit der ganzen Natur der Geschöpfe idem
tische Potenz ist daher zwar ein reales, aber rein passives
Vermögen und bildet die reale Voraussetzung für die
Möglichkeit zur Erhebung des Geschöpfes in die übernatürliche
Ordnung. Die übernatürliche Mitteilung selbst ist aber eine
absolut freie Tat Gottes, die zwar seinem Wesen also dem
höchsten Gute, aber nur seiner unendlichen frei überströmenden

Liebe entspricht, indem Gott ohne innere Nötigung seinen
Geschöpfen soviel von seinen eigensten Gütern, die er als
dreipersönlicher Gott besitzt, mitteilen will, als es ihm
beliebt. Die Tatsache einer solchen Mitteilung konnten' wir
aber nur aus der von Gott in seiner Kirche niedergelegten
positiven Offenbarung erfahren.

In der historischen Offenbarung unterscheiden wir drei
Grade oder Stufen einer solchen Mitteilung,yon übernatürlichen

Gütern. Die erste und höchste ihrer Würde nach ist
:

1 Gundisalv Feldner: Die Potentia obedientalis der
Kreaturen. Jahrb. f. Phil. u. spek. Theologie VIII (.1894), p. 257, 459:
IX (1895), p. 94, 201.

2 Feldner a. a. 0. VIII, p. 268.
3 Salmanticenses, Cursus Theol.,Parisiis 1870, T,XIX, p. 712,

n. 02 : potentia obedientalis passiva solum importât subiectionem crea-
turae ad Deum, ut ea media fiat quidquid non importât contradictionem,
quocirca non petit determinatam aliquam formam, qua compleri postulet,
sed dicit tantum modo meram non repugnantiam ad recipiendum quod
Deus voluerit. Ad hoc autem non requiritur continentia in actu ali-
cuius effectus prae alio, sed sufficit et praexigitur pura capacitas et
potentialitas excludens actu quamlibet actualitatem ex illis, ad quae
est in potentia. Quod sanc imperfectionis est et ideo commune omni
creaturae, qua creatura est et subici debet suo creatori.



390 Das Gnadenleben der Kirche

das Geheimnis der Menschwerdung Gottes. Durch
die Menschwerdung hat sich die zweite Person der Trinität,
der Sohn Gottes eine individuelle menschliche Natur zu
eigen gemacht, in der jene göttliche Person für sich sub-
sistiert1. Es ist dies kein Emporsteigen einer schon vorher
existenten Menschheit bis zur Würde der Vereinigung mit
der göttlichen Person, sondern nur eine Herablassung von
Seiten Gottes, insofern die Person des unendlich vollkommenen

ewigen Wortes die Unvollkommenheit unserer menschlichen

Natur für sich angenommen hat2, ohne seine eigene
göttliche Natur aufzugeben. So ist die menschliche Natur
in Christus zur realen Teilnahme an der natürlichen
Sohnschaft Gottes angenommen worden. Daß aber Gott diese
denkbar höchste Mitteilung seiner selbst nur gemäß seiner
trinitarischen Wesenheit bewirkte, ist evident, weil für unsere
Erkenntnis die natürliche Sohnschaft in Gott ihm nicht
-als erste Seinsursache oder als Schöpfer, sondern nur als die
Seinsweise des dreipersönlichen Gottes zukommen kann.

Der Gottmensch istvon selbst nach seiner angenommenen
wahren menschlichen Natur der Repräsentant des ganzen
Menschengeschlechtes, weshalb das Geheimnis der
Menschwerdung für die ganze Menschheit die höchste soziale
Bedeutung haben muß und nicht nur die vorbildliche exem-
plare, sondern auch die effiziente Ursache und Grundlegung
der übernatürlichen Gemeinschaft der Menschen mit Gott,
also der Kirche ist. Weil diese Tatsache der höchsten
Mitteilung Gottes an die Menschheit absolut übernatürlich ist,
so kann der Zweck, um dessenwillen sie von Gott
gewirkt wurde, auch nur aus seiner, positiven Offenbarung
erkannt werden. Denn wenn wir auch imstande sind, nachdem

einmal die Menschwerdung tatsächlich geschehen ist,
viele Gründe zu erkennen, weshalb sie den Vollkommenheiten

Gottes durchaus angemessen ist, so ist doch das erste
Motiv nur aus dem positiven Willen Gottes zu entnehmen,
wenn er uns denselben offenbaren wollte. Denn die bloße
Konvenienz oder Angemessenheit besagt nur eine
widerspruchslose Denkmöglichkeit; es wäre also etwas, was für
uns noch natürlich erkennbar, noch in unserer natürlichen
Ordnung begründet ist und deshalb unmöglich der über-

1 S. Thomas: S. c. gent. IV c. 41, r
' S. Thomas: III q. 33 a. 3 ad 3.



Das Gnaden leben der Kirche 291

natürliche Zweck der wirklichen Menschwerdung selbst sein
kann, Macht mau daher, wie es einige Theologen versucht
haben, die Konvenienz der Menschwerdung zu ihrem Zweck,
so verrationalisiert man das göttliche Geheimnis und kommt
leicht dazu, die Menschwerdung als absolut notwendige Tat
aufzufassen: damit aber verliert sie einerseits ihren erhabenen
übernatürlichen Charakter und führt anderseits zu häretischen

und pantheistischen Irrtümern.
Als eigentlicher, hauptsächlicher Zweck wird aber in

den Quellen der Offenbarung nur die Erlösung der durch
die Sünde Adams gefallenen Menschheit angegeben1. In
diesem Zwecke sind zwar die Kongruenzgründe mit
enthalten, aber die tatsächliche Notwendigkeit der
Menschwerdung ist als absolut freie Tat Gottes gewahrt und nur
eine hypothetische Notwendigkeit gegeben, insofern für
die Erlösung, wenn sie einmal von Gott aus freier Gnade
gemäß seiner strengen Gerechtigkeit beschlossen war, nur vom
Gottmenschen die nötige Genugtuung geleistet werden konnte
zur Widerherstellung der gefallenen Menschheit.

Der zweite Grad der Mitteilung des Übernatürlichen

an die erkenntnisfähigen Geschöpfe ist ihre
übernatürliche ewige Beseligung in der vollkommenen und klaren
geistigen Anschauung der trinitarischen Wesenheit Gottes.
Diese visio beatifica ist in der Offenbarung Gottes als
das tatsächliche Endziel hingestellt, zu dessen Erreichung
die reinen Geister und die Menschen überhaupt erschaffen
wurden. Sie ist ganz und gar übernatürlich, denn sie ist
die höchste Verähnlichung jener Geschöpfe mit Gott, die
durch ihre eigene und höchste Betätigung stattfindet, indem
sie durch diese göttliche Beseligung am meisten mit Gott
selbst konformiert werden5. Wenn auch die natürliche
Beschaffenheit der geistigen Geschöpfe sie zwingt, nach
Erkenntnis der höchsten Weltursache zu suchen, so kann
dennoch dieses Verlangen, auch wenn es-sich zur höchsten
Sehnsucht steigert, nicht weitet gehen als bis zur Erkenntnis
des Daseins und der Ursächlichkeit des von der Welt distinkten
Schöpfers, versagt aber sofort, wenn es sich um die Er-

1 1. loan. 3, B et 8. S. Thomas: de Verit. q. 29 a. 4 ad 4 et 5.
Konstantin v. Schaezler: Das Dogma von der Menschwerdung
Gottes, Freiburg 1870, p. 245 Ii, 280fi, 807ff.

2 S. Thomas. S. Th. I. q. 63 a 3c; i. II. q. 5B a. 2 ad 3.

Divus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 20



•292 Das Gnadenlüben der Kirche

kenntnis seiner unendlichen Weisheit handelt1. Denn jedes
natürliche Verlangen nach Wissen hört auf, wenn es kein
Objekt mehr hat. Selbst das Streben des Dichters erlöscht,
wie ein Feuer, das keinen Brennstoff mehr findet, wenn er
kein Ideal mehr ahnt, das ihn reizen kann.

Während die persönliche Menschwerdung als Mitteilung
Gottes an die menschliche Natur zum einheitlichen Dasein
und Leben mit Gott selbst nur einmal in einem einzigen
individuellen Menschen stattgefunden hat, so ist die
Mitteilung durch die Visio nicht ssum distinkten realen Dasein,
sondern nur zum Erkennen Gottes bestimmt; aber nicht
zum Erkennen Gottes durch ein geschaffenes Erkenntnisbild,

sondern zur unmittelbaren intuitiven und klaren
Erkenntnis und damit zum vollen Besitz und zum geistigen
Mitleben als formale Anteilnahme an dem Wissen, das
Gott von sich selbst notwendig besitzt. Und zwar ist
diese Mitteilung an alle, die dieses Geisteslebens sich
würdig machen, bestimmt, also nicht bloß für die Menschen,
sondern ebenso für die reinen Geister. Damit ist die Visio
von selbst sozial im weitestenUmfang, weil sie das
gottgewollte identische Endziel für die ganze Gattung der
Geschöpfe ist, die geistiger Erkenntnis fähig sind und in dieser
tatsächlichen Weltordnung der prädestinativen Vorsehung
ein letztes allen gemeinsames Ziel erhalten. Dieses höchste
Endziel ist der letzte objektive Zweck der Kirche in ihrer
Universalität oder Katholizität und konstituiert sie als die Gemeinschaft

der Heiligen. Gerade darin zeigt sich das Göttliche
dieses Zieles, daß es zusammenfällt mit dem letzten Zwecke
jedes einzelnen Gliedes der Kirche. So allein ist dieser
Endzweck Gottes würdig, der das ewige Leben selbst ist und
es aus unendlicher und frei überfließender Güte seinen
Geschöpfen mitteilt, um sie zu beseligen im mitgeteilten
Besitze der Fülle des überweltlichen und wahrhaft unendlichen

Gutes, das er allein selbst ist. So entspricht dieses
eine und allgemeine Ziel vollkommen seiner eigenen gütigen
Theomonarchie zu seiner unendlichen Selbstverherrlichung
in den beseligten Geschöpfen. Trinitarisch aber ist diese
Mitteilung, weil sie die Anteilnahme der edelsten Geschöpfe
an seinem eigenen dreipersönlichen ewigen Leben besagt
und bewirkt. Zur Menschwerdung Gottes verhält sich die

' H. Kirfel: Das natürliche Verlangen nach der Anschauung
Gottes. Divus Thomas I (1914), p. 33—57.



293

Visio, wie die Wirkung sich zur ihrer formal exemplarischen
und zugleich effizienten Ursache verhält. Wenn wir uns eines
Vergleiches aus dem Gebiete der Kunst bedienen wollten,
der freilich nicht erschöpfend sein kann, so würden wir
sagen: der göttliche Künstler wollte durch die Visio zu
seiner eigenen Selbstoffenbarung, die seine Selbstverherrlichung

ist, sein lebendiges Abbild darstellen, indem er aus
Engeln und Menschen seine ihm vollkommen ähnlichen
Abbilder formte. Aber diese Mitteilung ist formal kein
Aufstieg der Geschöpfe zu Gott, die ihrer natürlichen Anlage,
die sie durch die Schöpfung erhielten, irgendwie entspräche,
sondern nur eine Herablassung Gottes zu ihnen, oder wie
der hl. Johannes Chrysostomus sagt, ein Hinabstieg (auyxazu-
ßa<rK, descensus) Gottes zu seinen Geschöpfen und erst
dadurch eine Erhebung derselben zum gottähnlichen ewigen
Leben1.

Der dritte Grad der Mitteilung des Übernatürlichen
ist das, was im streng theologischen Sinne die Gnade
genannt wird.

Es gibt im Menschen und ebenso im Engel etwas
Übernatürliches, was von Gott kommt, der die
vernunftbegabten-Geschöpfe über die Bedingungen ihrer Natur hinaus
zur Teilnahme am göttlichen Leben emporzieht, weil er diesen
Geschöpfen das ewige Leben, das Gott selbst ist, schenken
will2. Jehe dritte Mitteilung ist daher notwendig wegen
der tatsächlichen Mitteilung des zweiten Grades und
erschöpft alle weiteren Arten von Mitteilungen, weil sie für
den letzten Endzweck vollkommen genügt. Denn die von
Gott gewollte Anschauung der ersten Wahrheit, wie
dieselbe in sich selbst besteht, übersteigt alle natürlichen
Vermögen der vernunftbegabten Geschöpfe so sehr, daß diese
Visio nur Gott allein wesentlich zu eigen ist. Deshalb
bedürfen diese Geschöpfe zur Anteilnahme daran der göttlichen
Hilfe, um zu diesem ihrem tatsächlichen Endziel zu gelangen 3.

Diese göttliche Hilfe übt auf den freien Willen der Geschöpfe
keinen Zwang aus4 und "kann auch von ihnen nicht verdient
werden, sondern ist ein freies Geschenk Gottes. Darum wird

1 S. Thomas: S. Th, I q. 12 a. 1 et 4. S. c. gent. III c. 61. Divus
rI homas V (1918), p. 298.

2 S. Thomas: S. Th. 1. II q. 109 a. 1.
' 3 S. e. gent. III c. 147.

1 Ib. c. 148.

20*



'294 Das Gnadenleben der Kirche

sie önade genannt1: erstlich, weil sie jedem Verdienste
ihres Empfängers vorausgeht und ganz gratis gegeben wird;
zweitens weil der Empfänger durch diese Hilfe den
besonderen Vorzug erhält, daß er Gott wohlgefällig (gratus)
gemacht wird : denn sie ist die Wirkung der speziellen
göttlichen Liebe, die das Gute, was der Liebe Gottes würdig
ist, im Geliebten erst hervorbringt2.

Nach ihrem Ursprung und nach ihrem Zweck ist die
Gnade eine trinitarische Mitteilung Gottes, Nach ihrem
Ursprung: weil alles Wirken Gottes in den Geschöpfen von
den drei göttlichen Personen gemeinsam hervorgebracht
wird und weil die Gnade eine Mitteilung der dreipersönlichen

Wesenheit ist, deren Anteilnahme seitens der
begnadigten Geschöpfe deshalb auch den Eigentümlichkeiten
der göttlichen Personen so entspricht, wie die Wirkung
ihrer Ursache ähnlich wird. Ebenso ist der Zweck der Gnade
trinitarisch, weil sie die Geschöpfe zur Visio der trinitarischen
Wesenheit Gottes hinordnet. So ist die Gnade schon ein
gewisser Anfang der ewigen Verherrlichung in den
begnadigten Geschöpfen3 und erreicht ihre höchste Vollendung
in dem göttlichen Lichte der Glorie, vermöge dessen die
selige Anschauung Gottes zustande kommt und sich vollzieht4.

Diese Mitteilung geschieht in zweifacher Weise und
darnach ergeben sich die zwei Hauptarten der Gnade. Die
eine ist die nur vorübergehende sogenannte aktuelle Gnade,
die den freien Willen des Empfängers zur Betätigung
bewegt6. Die andere ist das bleibende (habituelle) Geschenk Gottes
an seine Geschöpfe. In ihrer Produktion sind beide Gnaden-
gaben aktuell, insofern sie von Gott wirklich im Dasein
hervorgebracht werden in den Geschöpfen. Aber die erstere ist
nur der kausale Akt oder die Tat Gottes selbst, wodurch er als
oberste effiziente Ursache die an sich noch im Zustande
der Potentialität befindliche sekundäre Ursache, nämlich den
Intellekt und den freien Willen der Geschöpfe durch die
göttliche Bewegung zu ihren Tätigkeiten anregt, in die
entsprechende kreatürliche Bewegung tersetzt, und zwar ganz
entsprechend ihren Tätigkeiten so wie es nur der alles um-

1 lb. c. 160.
3 S. Th. 1. II q. 109 a. 1. Compend. Theol. c. 143.
3 S. Thomas: S. Th. 2. II q. 24 a. 3 ad 2.
* Ib. 1. II q. III a. 3 ad 2. De Verit. q. 27 a. 6 ad 6.
5 Ib. III q. 87 a. 2c.



Das Gtnadenleben der Kirche 295

fassenden und alles durchdringenden und alles beherrschenden
allmächtigen göttlichen Ursächlichkeit möglich ist, vermöge
ihrer die Naturen widerstandslos, aber nicht widernatürlich
durchdringenden Machtfülle. Aber weil dieser kausale Einfluß

nur im Akt der göttlichen Bewegung besteht, der
momentan vorübergehend ist, so ist außerdem noch ein
anderes Geschenk der göttlichen Hilfe erfordert, das im
Gegensatz zum ersten die habituelle Gnade heißt1.

Die letztere göttliche Gnadenhilfe muß etwas sein,
was in den begnadeten Geschöpfen innerlich vorhanden ist.
Der hl. Thomas gibt dafür fünf Gründe an2. Der erste ist
aus dem Zweck der Gnade geschöpft. Weil die geistiger
Erkenntnis fähigen Geschöpfe durch die Hilfe der Gnade zu
ihrem übernatürlichen Endziel hindirigiert werden sollen,
so bedürfen sie dieser Hilfe und müssen diese Hilfe
fortwährend empfangen, bis sie ihr Ziel erreichen. Und der
Mensch bedarf derselben auch dann, wenn er sich nicht
aktuell zu seinem Ziele hinwendet, wie z. B. im Zustande
des Schlafes, in dem seine geistigen Kräfte gebunden sind.
Also ist die Gnade, die ihn Gott wohlgefällig macht, eine
im Menschen bleibende Form und Vollkommenheit, die ihm
anhaftet, auch wenn er sich nicht aktuell betätigt. Ein
zweiter Grund liegt im Wesen der Gnade. Weil die Liebe,
die Gott zu den Geschöpfen hat, das Gute in ihnen,
wodurch sie ihm wohlgefällig sind, erst in ihnen verursacht,
so muß sie in einer speziellen Güte oder Vollkommenheit
bestehen, die in ihnen bleibt. Der dritte Grund liegt im Wesen
dieser Geschöpfe. Jedes Wesen wird auf den Zweck, zu
dem es bestimmt ist, durch seine eigentümliche Form
hingerichtet. Weil aber der Zweck, zu dem die erkenntnisfähigen

Geschöpfe durch die Hilfe der göttlichen Gnade
hingeordnet sind, ihre Natur absolut übersteigt, so müssen
sie zu ihrer geschöpflichen Natur noch eine andere höhere
Form und Vervollkommenheit empfangen, durch die sie in
angemessener Weise auf ihr übernatürliches Ziel
hingeordnet werden, Der vierte Grund ergibt sich aus der wesentlichen

Selbsttätigkeit dieser Geschöpfe, die durch ihre eigene
Tätigkeit zu ihrem letzten Ziele gelangen. Weil aber jedes
Wesen sich nur gemäß seiner eigenen Wesensform betätigen

1 Joannes a S. Thomas: Cursus Theol., T. VI, p. 802, n. II.
1 S. c. gent. III c. 160.



1296 Das Gnadenlehen der Kirche

kann, so müssen die geistiger Erkenntnis fähigen Geschöpfe
noch eine neue Form bekommen, vermöge deren ihre
Selbsttätigkeit eine gewisse Wirksamkeit empfängt, um das letzte
Ziel zu erreichen. Der fünfte Grund folgt aus der göttlichen
Vorsehung, die für alle Dinge in Gemäßheit der Natur dieser
Dinge voraus bedacht ist. Es ist aber den rationalen
Geschöpfen eigentümlich, daß sie zur Vervollkommnung ihrer
Selbsttätigkeit einige Vollkommenheiten und habituelle
Gaben besitzen müssen, durch die sie gleichsam konnatural,
leicht und mit Lust das Gute wirklich auf gute Weise tun.
Also besagt die Gnadenhilfe, die der Natur dieser Wesen
von Gott gegeben wird, um zu ihrem Endziel zu gelangen,
eine Form und Vervollkommnung, die in diesen Geschöpfen
selbst vorhanden ist.

Die Gnade, die das erkenntnisfähige Geschöpf Gott
wohlgefällig macht und es dadurch heiligt, weshalb sie
theologisch gratia gratum faciens, gratia sanctificans heißt, ist
daher eine in dem Geiste des Engels und in der Seele des
Menschen von Gott eingegossene und an sich bleibende
Beschaffenheit, also ein reales physisches, aber ganz übernatürliches

Akzidenz in der Substanz des Engels und der menschlichen

Seele. Sie erhebt diese Geschöpfe über das ganze
Sein ihrer Natur hinaus, insofern sie ihre Naturen wurzelhaft

zum übernatürlichen Akt befähigt und denselben auf
das übernatürliche Endziel hinordnet, zu dem die Natur
dieser Geschöpfe sich durch ihre eigenen Prinzipien
überhaupt nicht zu erschwingen vermag.

Daher besagt diese Gnade unvergleichlich mehr als
eine nur moralische Anteilnahme an der göttlichen Natur,
denn sie ist geradezu eine realphysische Teilnahme an
derselben. Das bezeugt die Heilige Schrift, wenn sie sagt: ex
Deo nati sumus. Und das Tridentinum nennt sie eine gewisse
Geburt, nämlich eine übernatürliche Wiedergeburt, die durch
die innerliche Aufnahme dieser Gnade stattfindet.

Sie ist ferner keine bloß virtuelle, sondern eine wahrhaft

formale Teilnahme an der göttlichen Natur, also an
der substantiellen Übernatur selbst und verschafft dem
erkenntnisfähigen Geschöpfe eine wahre reale Verähnlichung
mit dem göttlichen S^in. Denn diese Gnade kommt nicht
dadurch zustande, daß der Engel oder die Seele mit Gott
vereinigt werden : sie ist nicht, wie Lessius meinte, das
Band der Einigung ; denn das wäre noch keine formale Teil-



Das Gnadenleben der Kirche 297

nähme am göttlichen Sein selbst, Diese formale Teilnahme
besteht auch nicht darin, daß die Gnade einen Anspruch
auf die Visio verleiht, wie Suarez und Curiel meinten; denn
das ist erst eine sekundäre Wirkung der Gnade. Sondern
die Gnade selbst ist eine formale Teilnahme an der Natur
Gottes oder vielmehr an seiner Ubernatur, wenn man vom
Modes ihrer Unendlichkeit absieht, insofern eben die
Ubernatürlichkeit Gottes die,universale und vitale Wurzel aller
seiner Attribute ist und die Gottheit selbst heiligt. Sie ist
ebensowenig eine Teilnahme an der Natur Gottes, insofern

dieselbe das ens a se independens oder der actus purus
ist, und insofern ist die Gnade zwar formale Teilnahme an
der göttlichen Natur, aber keine Teilnahme an der formalen
Konvenienz, mit der diese Natur Gott zu eigen ist. Aber
dennoch ist diese Gnade, weil sie jene Geschöpfe durch eine '

formal analoge Nachahmung des innergöttlichen Lebens an
der eigensten Natur Gottes Anteil nehmen läßt, eine wahr
hafc formale Teilnahme daran1.

Hieraus folgt endlich der unstreitige Vorzug der
habituellen und heiligmachenden Gnade, denn sie ist das edelste
und vorzüglichste Werk Gottes in den Geschöpfen2. Daher
ist auch das Gut der Gnade, das einer einzigen Person
verliehen wird, größer als das Gut der Natur im ganzen Weltall3.

2. Die Kirclie als Organ der Gnade. Die mit
der Schöpfung gegebene natürliche Ordnung der erkenntnisfähigen

Wesen ist schon eine soziale Tat Gottes. Denn das
natürliche Erkennen und Wollen, worin das eigentümliche
Leben dieser Geschöpfe besteht, treibt von selbst zu
gegenseitiger Mitteilung und begründet das geordnete und
freundschaftliche Zusammenleben, ohne das keine natürliche
Befriedigung oder Glückseligkeit möglich wäre. Darum ist
auch den Menschen zum Gebrauch der natürlichen Güter
der Zusammenschluß in den drei natürlichen Gesellschaftsbildungen

der Familie, der wirtschaftlichen Gemeinde und
des Staates notwendig. Ähnlich ist die übernatürliche
Ordnung in noch viel höherem Grade sozial, denn sie ist als
Anteilnahme am trinitarischen Leben Gottes, dessen eigenste
Seligkeit selbst eine innergöttlich soziale ist, zur Mitteilung

1 Paulus a Conceptione, 1. c. T. III, p. 449, n. 25.
2 S. Thomas: Quodlib. IV a. 9.
3 S. Thomas: 8. Th. 1, II q. 113 a. 9 ad 2.



298 Das Gnadenleben der Kirche

und zum Mitgenusse der übernatürlichen Güter angelegt.
Daher müssen auch die dazu führenden Mittel durchaus
sozial sein, weil sie sonst ihrem Zwecke nicht proportioniert
und deshalb ungenügend wären. Um so mehr gilt dies für
die irdische Kirche, da die Auswirkung der Erlösung nur
in ihrer sukzessiven Gemeinschaft geschehen'kann.

Nach dem ewigen Ratschluß Gottes hat Christus zur
Erlösung der Menschen uns die Gnade durch sein Sühneleiden

und seinen Kreuzestod verdient. Darum mußte er
durch die Gründung seiner Kirche als Heilsanstalt für die
Zuwendung dieser notwendigen Gnade Vorsorgen. Daher
mußte die Vermittlung dieser vom Erlöser allein ausgehenden

Gnade notwendig an die von ihm gegründete Kirche
geknüpft sein und derselben die Vollmacht zur universellen
Gnadenvermittlung gemäß der Natur des Menschen auf sichtbare

oder sinnfällige Weise exklusiv verliehen werden. So
erhielt die Kirche das Recht und die Pflicht und zugleich
die notwendige kausale Macht, um durch ihre legitimen
Organe allen ihren sukzessiven Mitgliedern alle zum ewigen
Heile notwendigen Gnaden dauernd und konstant zu
vermitteln. Dadurch ist die Kirche in ihrer untrennbaren Einheit

mit Christus, dessen mystischen Leib sie bildet, das
einzige ordentliche Instrument für die Erlösungsgnade
geworden, gleichsam das eminente Sakrament im Großen, und
alle sonstigen außerordentlichen oder wunderbaren
Gnadenmitteilungen Gottes sind nach dem Ratschluß seiner
Menschwerdung nur in Beziehung zu seiner Kirche ermöglicht und
finden nur in der Verbindung oder Vereinigung des
Gnadenempfängers mit der Kirche statt. Der tiefste Grund dafür
liegt eben darin, daß die Erlösung universal sein, also jedem
Menschen ermöglicht werden soll, aber nur durch Christus
erworben werden kann. Dessen heilige Menschheit wirkt
dabei durch sein Leiden und seinen Kreuzestod als erste
instrumentale Wirkursache, seine Gottheit aber als erste
Hauptursache. Die Kraft seiner heiligen Menschheit dauert
und wirkt aber nur in der von ihm gegründeten und mit
ihm vereinigten Kirche fort. Also kann die Erlösungsgnade
nur in Beziehung auf seine Kirche wirksam verliehen werden.

Die Beziehung der Gnade Christi zur Kirche ist
transzendental: sie ist identisch mit der Wesenheit der
Gnade, wie die Wirkung als solche in ihrem ganzen Sein
auf ihre Ursache sich bezieht, real auf sie hingeordnet ist.



Das Gnadenleben der Kirche 299'

Weil aber die Kirche als werkzeugliche Ursache der Gnade
ein lebendiges Instrument ist, was von Christus nicht
getrennt werden kann, so ist auch die Kirche sich ihrer
organischen Instrumentalität bewußt. Darum betet sie offiziell
und fortwährend im Namen, also im Auftrag und in der
Kraft Christi für die der Erlösung bedürftigen Menschen
und für die Zuwendung der dazu nötigen Gnade an die
aktuellen und potenziellen Glieder Christi: Deshalb sind
auch die außerordentlichen Gnadenmitteilungen immer eine
Wirkung des Gebetes der Kirche in Ausübung ihres Amtes,
ebenso wie dieselben von ihrem Haupte, dem ewigen
Hohenpriester Christus, wirksam verursacht werden. Wenn daher
in den Fällen, die der hl. Thomas beispielsweise spezifiziert,
ein ganz isolierter Mensch durch die aktuelle Gnadenbewegung

übernatürlich erleuchtet wird und sein Wille zur
Glaubenszustimmung bewegt wird, so geschieht dies nur in
Kraft der heiligen Menschheit des Erlösers, die in seiner Kirche
fortwirkt, und sind somit auch das Verdienst des Glaubens
und des Gebetes seiner Kirche. Von diesen außerordentlichen
Gnadenmitteilungen enthält die Kirchengeschichte seit der
wunderbaren Bekehrung des hl. Paulus bis auf unsere- Tage
zahllose Beispiele. Also ist die Kirche das große Organ der
Gnade. Wie sie diese Aufgabe erfüllt, ist später im Einzelnen
zu zeigen.

Daher muß das Leben der Kirche im übernatürlichen
Gnadenleben bestehen. Denn die Gnade ist das Prinzip des
übernatürlichen Lebens oder der vita radicalis der Kirche.
Durch die Gnade wird sie von Gott belebt. Darum lehrt
der hl. Thomas1, daß alle Sakramente der Kirche und alles,,
was zur Einheit der Kirche gehört, und weiter die Gaben
des Heiligen Geistes und die Gerechtigkeit oder
Rechtfertigung der Menschen im Glaubensartikel von der Kirche
enthalten sind.

8. Die Kirche als Organ des Heiligen Geistes.
Um die Einwohnung des Heiligen Geistes und sein Wirken
in der Kii'che zu verstehen, müssen wir mit der Sendung
desselben beginnen. Die dritte subsistierende Person der
Trinität wird in der Heiligen Schrift und in der dogmatischen
Sprache der Kirche mit dem Eigennamen der Heilige-
Geist genannt, weil diese Person aus der ewigen Willens-^

I
1

Op. VII ed. Bom. (IV ed. Parrn. T. XVI, p. 116).



300 Das Gnadenleben der Kirche

bewegung der Liebe hervorgeht, die Gott zu sich selbst hegt1.
Nach ihrer Wesenheit vereinigt die Liebe den Liebenden
mit dem Geliebten: deshalb hat dér Heilige Geist aus der
Weise seines Hervorganges die Eigentümlichkeit, daß er
die Einigung des Vaters und des Sohnes ist2. So ist er
nach der Analogie unserer Begriffe zwar nicht effektiv, aber
gleichsam formal das Band oder die Einigung des Liebenden
mit dem Geliebten3. Daher bedeutet sein Eigenname ein
Prinzip, insofern es eine bewegende Kraft besagt4. Der
Heilige Geist heißt ferner Liebe und Gabe. Denn er wird
das Band zwischen Vater und Sohn genannt, insofern er
die Liebe ist. Da der Vater mit einziger Liebe sich und
den Sohn liebt und umgekehrt der Sohn den Vater, so liegt
im Heiligen Geiste, insofern er Liebe ist, die Hinbeziehung
des Vaters zum Sohne und des Sohnes zum Vater als des
Liebenden zum Geliebten. Liebe im notionalen Sinne ist
aber nichts anderes als Liebe hauchen, wie blühen das
Hervorgehen der Blume bedeutet. Wie also der Baum durch
seine Blüten blühend ist,' so lieben auch der Vater und der
Sohn sich durch den Heiligen Geist oder die Liebe; denn
der Heilige Geist geht als die Liebe zur ersten Güte hervor,

mit der der Vater sich und jedes Geschöpf liebt. Der
dritte Eigenname des Heiligen Geistes ist Gabe (donum),
weil die Liebe selbst das erste Geschenk Gottes ist.

Eine Sendung5 bedeutet im allgemeinen den
Hervorgang des einen von einem anderen zu einem Ziele, an
dem der erstere noch nicht war oder wo er jetzt auf eine
neue Weise zu sein anfängt. Daher besagt eine Sendung
zwei Relationen : die eine zu dem Prinzip, aus dem sie
hervorgeht, die andere zu ihrem Ziele. Eine solche Sendung
kann dreifach stattfinden: erstens durch einen Befehl, wie
wenn der Herr seinen Diener sendet; zweitens durch einen
Rat, wie wenn ein Ratgeber den König zu einem Kriege
veranlaßt; drittens durch den Ursprung, wie wenn ein Baum
Blüten entwickelt. Die beiden ersten-^enthalten eine Un-

1 S. Thomas: S. Th. I q. 36 a. 1.
2 I. Sent. d. 10 q. 1 a. 3.
' Ib. ad 1.
4 S. Th. I. q. 36 a. 1 ad 3.
s ltartholomaeus Torres Ep, Canarien.: Commentaria in

XVII Quaestiones I. Partis S. Thomae de ineffabili Trinitatis mysterio,
Dompluti 1&83, q. 43 a. 1, fol. 175.



Das G-nadenleben der Kirche 801

Vollkommenheit; denn die erste besagt eine Abhängigkeit
und die zweite eine Unkenntnis, während die dritte keine
Unvolikommenheit einschließt, denn der menschliche Sohn
ist seiner Natur nach ebenso vollkommen, wie der Vater, von
dem er seinen Ursprung hat. Deshalb kann nur die dritte
Weise der Sendung auf Gott analog übertragen werden.

Die Sendung1 einer göttlichen Person ist daher ihr
Ursprung von einer anderen, die ihr Prinzip ist, um die
Geschöpfe zu heiligen, in denen sie dadurch anfängt, auf'
eine neue Weise zu sein, wie sie es vorher noch nicht war.
So ist der Ausgang des Sohnes vom Vater in die Welt, in
der er Mensch geworden ist, obgleich er schon vorher in
der Welt gegenwärtig war, seine Sendung. Die Sendung
einer göttlichen Person bedeutet also ihren ewigen
Ausgang, durch den sie imstande ist, gesendet zu werden, um
uns zu heiligen. Die Sendung ist bezüglich ihres Ausganges
ewig, besagt aber formal ihre zeitliche Wirkung und ist
insofern zeitlich. Die zeitliche Sendung geschieht unsichtbar

nur durch die heiligmachende Gnade, kann aber auch durch
sinnfällige Zeichen sichtbar stattfinden. Die gesendete göttliche

Person wird dadurch selbst auf eine gauz neue Weise
in den erkenntnisfähigen Geschöpfen gegenwärtig, wie sie
es vorher noch nicht war. So ist sie die wirkende Ursache
der Gnade, indem sie macht, daß die Gnadengabe im Geist
oder in der Seele des Begnadeten vorhanden ist, während
die Gnade selbst dazu disponiert, also als Materialursache
macht, daß die göttliche Person im Begnadeten ist und
hm in der Gnadengabe gegeben wird.

Nach dieser Lehre des hl. Thomas kann man die
Sendung des Heiligen Geistes8 verstehen, soweit es das
Glaubensgeheimnis gestattet. Die zeitliche Sendung des Heiligen
Geistes an die Kirche ist zweifellos. Sie umfaßt und
durchdringt die ganze Kirche als Gemeinschaft der
Heiligen, sowohl die seligen Engel wie die Menschen. Den
Engeln wurde, ihrer rein geistigen Natur entsprechend, der
Heilige Geist bei der Schöpfung mit der heiligmachenden
Gnade gesendet, durch deren Einfluß sie ihre Prüfung
bestanden und mit der Glorie der seligen Gottesanschauung
vollendet wurden. Den ersten Menschen wurde er gesendet, als

' S.Thomas: S. Th.I q. 48. Salmant. T. III, D. 19, p, 2'25sqq.
2 Cf. Torres, 1. c, a. 7 fol. 182sq.



302 Das Gnadenleben der Kirche

sie ihre erste Gnade empfingen. Ebenso fand diese Sendung
an die Kirche der alttestamentlichen Yäter auf unsichtbare
Weise statt, bis die Fülle der Zeiten gekommen war mit
der sichtbaren Sendung des Sohnes zur Erlösung. Da
erfolgte die unsichtbare Sendung des Heiligen Geistes an die
heilige Menschheit des Erlösers durch die Fülle der Gnade,
aber auch die sichtbare Sendung bei der Taufe am Jordan
und bei der Verklärung auf Thabor. Die Sendung des
Heiligen Geistes an die heilige Menschheit Christi zu ihrer
Heiligung als Haupt der Kirche, auf die seine Gnaden
überströmen sollten, war bereits eine Sendung an die streitende
Kirche. In sichtbarer Weise erfolgte sie wieder an ihre
vornehmsten Organe, die Apostel, bei der Anhauchung durch
Christus, als er ihnen die Macht verlieh, die Sünden zu
vergeben, und endlich nochmals beim Pfingstfest, sowie
beim Empfang der Sakramente und charismatischen Gaben.
Durch diese Sendung an die Kirche wohnt also der damit
verliehene Heilige Geist persönlich in den Gläubigen und
der ganzen Kirche, deren Glieder die Gläubigen sind. Und
so ist die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen wahrhaft
der Tempel des Heiligen Geistes, in der er wotmt, und sein
heiliges Organ, das er göttlich belebt und worin er
beständig wirkt.

Wie wir die Ursache aus den Wirkungen erkennen,
so müssen wir auch die Einwohnung des Heiligen Geistes
in der Kirche aus seinen Wirkungen erschließen. Ähnlich
wie in der ganzen Schöpfung1 die Güte Gottes der Grund
dafür war, daß er die Geschöpfe hervorbrachte, so ist auch
bei der gleichsam zweiten Schöpfung der übernatürlichen
Gnadenwelt oder der Kirche, der Heilige Geist 'die Ursache
als die bewegende Liebe, mit der Gott sich selbst liebt.
Und wie Gott die geschaffene Welt leitet und die Dinge
zu ihrem besonderen Ziele lenkt, indem er allen den
Antrieb und die Bewegung aus seiner Liebe, die der Heilige
Geist ist, einflößt, so tut er es auch in der Kirche. Und
wie er das Leben, das sich am meisten in der Bewegung
zeigt, aus seiner Liebe spendet, so macht er es auch in der
Kirche, weshalb der Heilige Geist der Lebendigmacher heißt.
Die Wirkungen des Heiligen Geistes in den erkenntnisfähigen

Naturen2 bestehen darin, daß diese durch die Gnaden-
1 S. Thomas: S. c. G. IV c. 20.

1 Ib. c. 21.



Ungedruckte Verteidigungsschrift des Demetrios Kydones 303

gaben seiner eigenen Vollkommenheit verähnlicht werden
und sein eigener Heiliger Geist in ihnen wohnt. Weil ferner
das geliebte Gut im Liebenden ist, so ist nicht nur Gott
im begnadeten Geschöpfe, sondern auch dieses ist in Gott.
So entsteht die Freundschaft der Begnadeten mit Gott durch
den Heiligen Geist, der ihnen die göttlichen Geheimnisse
offenbart. Weil sie durch die ihnen verliehenen Gaben Gott
verähnlicht werden und sich zur Erreichung ihrer Seligkeit
selbst frei betätigen sollen, so werden diese Gaben durch
den Heiligen Geist gegeben, und dazu gehört die
Nachlassung der Sünden und die Annahme an Kindes Statt. Endlich

bewegt die Freundschaft mit Gott den Begnadeten zu
ihm hin und so folgt aus dieser Freundschaft mit Gott der
Umgang mit ihm, indem der Heilige Geist dazu bewegt,
Gott kontemplativ zu betrachten. Von diesen Wirkungen
wird im einzelnen an anderer Stelle zu reden sein. Das
Gesagte genügt aber, um im folgenden die Vaterschaft und
Mutterschaft der Kirche zu erklären. -

Berichtigung: Im ersten Artikel dieser Abhandlung ist der
Satz p. 190, Zeile 21 von oben, durch ein Versehen entstellt: die Worte
„mit der Taufe des Centurio".sind zu streichen.

(Fortsetzung folgt)

DIE UNGEDRUCKTE VERTEIDIGUNGSSCHRIFT DES
DEMETRIOS KYDONES FÜR THOMAS VON AQUIN

GEGEN NEILOS KABASILAS
Von Dr. MICHAEL BACKL

Um die Unionsbestrebungen zu fördern und zu einem
gedeihlichen Abschluß zu bringen, setzte im 14. Jahrhundert

seitens byzantinischer unionsfreundlicher Theologen
eine rührige Übersetzungstätigkeit ein, die dem griechischen
Morgenland in den bisher so gut wie unbekannt gebliebenen
reichen Schatz abendländischer patristischer und scholastischer

Literatur einen Einblick gewähren sollte. Um die Mitte
des Jahrhunderts wurden auch die Hauptwerke des hl. Thomas

von Aquin ins Griechische übersetzt1. Für die Summa

1 Vgl. Nicola Franco, I codici Va'icani della versione greca
delle opere di S. Tommaso d'Aquino. Mitgeteilt in der
Jubiläumshuldigungsgabe (19. Februar 1893) der Vatikanischen Bibliothek an
Leo XIII.: Nel giubileo episcopale di Leone XIII. omaggio della Biblio-


	Das Gnadenleben der Kirche [Fortsetzung]

