Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Das Gnadenleben der Kirche [Fortsetzung]
Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

988 Das Gnadenleben der Kirche

Fillen, sich ab und zu zur Erhaltung der Gresundheit oder
zur leichteren Aufsichnahme von gewissen koérperlichen
Strapazen, grofie, bis zur Entbehrung gehende Mafigkeit.
zu beobachten, Mit gleichem Rechte muf} es darum ver-
nunftgemifl genannt werden, wenn es aus htheren Riick-
sichten ' geschieht, wie zur Erlangung groferer allseitiger
Selbstbeherrschung u.dgl. Unvernanft, und darum ein tadelns-
wertes Extrem, wire fiir Thomas dann vorhanden, wenn die-
grofle Enthaltsamkeit den Menschen unfihig machen wiirde,
seinen Pflichten nachzukommen?,

Im aristotelischen Tugendprinzip der Mitte sieht Thomas
also einen Gedanken ausgesprochen, der ihm nicht nur fiir
die richtige Auffassung des Tugendcharakters allgemein von
Bedeutung ist, sondern auch bei der Erorterung der einzelnen
Tugenden und ihrer Gegensiitze geeignete Gtesichtspunkte
bietet, . (Fortsetzung folgt)

DAS GNADENLEBEN DER KIRCHE

|. DIE ERLOSUNG DURCH DIE KIRCHE
Von ]‘)r.'ERNST COMMER
(Fortsetzung aus VI, p. 173 -193)

II. DIE GNADENMITTEILUNG DURCH DIE KIRCHE

Um die Gnadenmitteilung durch die Kirche zu er-
kennen, mufl man zuerst die Mitteilung der iibernatiirlichen
Griiter betrachten, zweitens die Kirche selbst als das Organ
der Erlosung fiir die durch die Siinde gefallene Menschheit
und drlttens die Einwohnung des Heiligen Geistes in der
Kirche.

1. Die Mltteﬂung der iibernatiirlichen Giiter.
Die Anteilnahme an der Ubernatiirlichkeit Gottes ist nur
moglich durch eine Mitteilung seiner tibernatiirlichen Giiter
an diejenigen Geschopfe, die fahig sind, dieselben passiv:
in sich aufzunehmen. Diese sind aber nur die zu geistiger
Erkenntnis und demit auch zu freier Willensbetédtigung er-
schaffenen reinen Geister und Menschen, in deren Natur,
soweit sie immateriell und geistig ist, eine rein na.turhche
Ahnlichkeit mit Gott schon in ihrer Schopfung gegeben

' Q. 147, art. 1 ad 2,



Das Gnadenleben der Kirche 989.

ist. Diese natiirliche Ahnlichkeit der Geschopfe, die sie in
ihrer erschaffenen Natur als Wirkungen der héchsten Ur-
sache besitzen, ist aber keine irgendwie aktive Potenz oder
Anlage fiir die Aufnahme der tibernatiirlichen Mitteilungen
Gottes, sondern nur die sogenannte transzendentale potentis
oboedientalis! oder die im geschaffenen Sein liegende totale
Abhéngigkeit von der ersten Weltursache. Die Potenz dieser
Art kann man wesentlich nennen oder als Wesenheit be-
zeichnen, denn sie ist nichts anderes als die Wesenheit eines.
Dinges mit der Hinordnung zu dem anderen Teile als der Voll-
endung des Dinges?, Vermdge dieser Abhingigkeit? konnen
die Geschépfe jede Einwirkung Gottes auf sie, die iiber ihre
natiirliche Proportion hinausgeht, in sich aufnehmen, sich
dieselbe gleichsam widerstandslos oder gehorsam gefallen
lassen. Diese mit der ganzen Natur der Geschépfe iden-
tische Potenz ist daher zwar ein reales, aber rein passives
Vermogen und bildet die reale Voraussetzung fiir die Mog-
lichkeit zur Erhebung des Geschdpfes in die iibernatiirliche
Ordnung. Die ibernatirliche Mitteilung selbst ist aber eine
_ absolut freie Tat Gottes, die zwar seinem Wesen also dem
hochsten Gute, aber nur seiner unendlichen frei iiberstrémen-
den Liebe entspricht, indem Gott ohne innere Nétigung seinen
Greschopfen soviel von seinen eigensten Giitern, die er als
dreipersonlicher Gott besitzt, mitteilen will, als es ihm be-
liebt, Die Tatsache einer bolchen Mlttellung konnten: wir
aber nur aus der von Gott in seiner Kirche medergelegten
positiven Offenbarung erfahren.

In der historischen Offenbarung unterscheiden wir drei
G-rade oder Stufen einer solchen Mitteilung yon tibernatiir-
lichen Giitern. Die erste und hochste ihrer Wiirde nach ist

— f

! Gund1salv Feldner: Die Potentia obedientalis der Krea-
turen. Jahrb, f. Phil, u. spek. Theologle VIII (1894), p. 257, 459;
IX (1895), p. 94, 201.

* Feldner a. a. O. VIII, p. 268.

® Salmanticenses, Cursus Theol., Parisiis 1870, T. XIX, p. 712,
n. 62: potentia obedientalis passiva solum importat subiectionem crea-
turae ad Deum, ut ea media fiat quidquid non importat contradictionem,
quocirca non petit determinatam aliquam formam, qua compleri postulet:
sed dicit tantum modo meram non repugnantiam ad recipiendum quod
Deus voluerit. Ad hoc autem non requiritur continentia in actu ali-
cuius effectus prae alio, sed sufficit et praexigitur pura capacitas et
potentialitas excludens acth quamlibet actualitatem ex illis, ad quae
est in potentia. Quod sane imperfectionis est et ideo commune omni
creaturae, qua creatura est et subici debet suo creatori.



290 Das Gnadenleben der Kirche

das (Gteheimnis der Menschwerdung Gottes. Durch
-die Menschwerdung hat sich die zweite Person der Trinitét,
der Sohn Gottes eine individuelle menschliche Natur zu
eigen gemacht, in der jene gottliche Person fiir sich sub-
sistiert!, Es ist dies kein Emporsteigen einer schon vorher
-existenten Menschheit bis zur Wiirde der Vereinigung mit
der gottlichen Person, sondern nur eine Herablassung von
seiten Gottes, insofern die Person des unendlich vollkom-
menen ewigen Wortes die Unvollkommenheit unserer mensch-
lichen Natur fiir sich angenommen hat 2 ohne seine eigene
.gottliche Natur aufzugeben, So ist die menschliche Natur
in Christus zur realen Teilnahme an der natiirlichen Sohn-
schaft Gottes angenommen worden. Dafl aber Gott diese
denkbar hochste Mitteilung seiner selbst nur gemif seiner
trinitarischen Wesenheit bewirkte, ist evident, weil fiir unsere
Erkenntnis die natiirliche Sohnschaft in Gott ihm nicht
-als erste Seinsursache oder als Schopfer, sondern nur als die
Seinsweise des dreipersénlichen Gottes zukommen kann.

Der Gottmensch ist von selbst nach seiner angenommenen
‘wahren menschlichen Natur der Reprisentant des ganzen
Menschengeschlechtes, weshalb das (Gteheimnis der Mensch-
‘werdung fiir die ganze Menschheit die hochste soziale Be-
deutung haben muf} und nicht nur die vorbildliche exem-
plare, sondern auch die effiziente Ursache und Grundlegung
-der iibernatiirlichen Giemeinschaft der Menschen mit Gott,
also der Kirche ist. Weil diese Tatsache der hochsten Mit-
teilung Gottes an die Menschheit absolut tibernatiirlich ist,
SO kann der Zweck, um dessenwillen sie von Gott ge-
wirkt wurde, auch nur aus seiner positiven Offenbarung
erkannt werden. Denn wenn wir auch imstande sind, nach-
dem einmal die Menschwerdung tatsdchlich geschehen ist,
viele Griinde zu erkennen, weshalb sie den Vollkommen-
heiten Gottes durchaus angemessen ist, so ist doch das erste
Motiv nur aus dem positiven Willen Gottes zu entnehmen,
wenn er uns denselben offenbaren wollte. Denn die blofle
Konvenienz oder Angemessenheit besagt nur eine wider-
spruchslose Denkmoglichkeit; es wire also etwas, was fiir
uns noch natiirlich erkennbar, noch in unserer natiirlichen
Ordnung begriindet ist und deshalb unmoglich der uber-

'S, Thomas: 8. c¢. gent. IV c. 41,
8. Thomas: III q, 88 a. 8 ad 8.



Das Gnadenleben der Kirche 291 i

natiirliche Zweck der wirklichen Menschwerdung selbst sein
kann, Macht man daher, wie es einige Theologen versucht
haben, die Konvenienz der Menschwerdung zu ihrem Zweck,
so verrationalisiert man das géttliche Geheimnis und kommt
leicht dazu, die Menschwerdung als absolut notwendige Tat
aufzufassen: damit aber verliert sie einerseits ihren erhabenen
iibernatiirlichen Charakter und fithrt anderseits zu héreti-
schen und pantheistischen Irrtiimern,

Als eigentlicher, hauptséchlicher Zweck wird aber in
den Quellen der Offenbarung nur die Erlésung der durch
die Siinde Adams gefallenen Menschheit angegeben:. In
diesem Zwecke sind zwar die Kongruenzgriinde mit ent-
halten, aber die tatsiichliche Notwendigkeit der Mensch-
werdung ist als absolut freie Tat Gottes gewahrt und nur
eine hypothetische Notwendigkeit gegeben, insofern fiir
die Erlosung, wenn sie einmal von Gott aus freier Gnade
gemif seiner strengen Gerechtigkeit beschlossen war, nur vom
Gottmenschen die nétige Genugtuung geleistet werden konnte
zur Widerherstellung der gefallenen Menschheit.

Der zweite Grad der Mitteilung des Ubernatiir-
lichen an die erkenntnisfihigen Gteschépte ist ihre iiber-
natiirliche ewige Beseligung in der vollkommenen und klaren
geistigen Anschauung der trinitarischen Wesenheit Gottes.
Diese visio beatifica ist in der Offenbarung Gottes als
das tatsdchliche Endziel hingestellt, zu dessen Erreichung
die reinen Greister und die Menschen iiberhaupt erschaffen
wurden. Sie ist ganz und gar iibernatiirlich, denn sie ist
die hdchste Verdhnlichung jener Geschépfe mit Gott, die
durch ihre eigene und hochste Betitigung stattfindet, indem
sie durch diese gottliche Beseligung am meisten mit Gott
selbst konformiert werden?. Wenn auch die natiirliche Be-
schaffenheit der geistigen Geschopfe sie zwingt, nach Er-
kenntnis der hochsten Weltursache zu suchen, so kann den-
noch dieses Verlangen, auch wenn es.sich zur héchsten
Sehnsucht steigert, nicht weiter gehen als bis zur Erkenntnis
des Daseins und der Ursdchlichkeit des von der Welt distinkten
Schépfers, versagt aber sofort, wenn es sich um die Er-

' 1.Toan. 8, b et 8, S. Thomas: de Verit. q. 20 a. 4 ad 4 et 5.
Konstantin v. Schaezler: Das Dogma von der Menschwerdung'
Gottes, Freiburg 1870, p. 246t 280 ff., 807 ff.

?S. Thomas. S. Th. I, q. 63a3c,1 II. q. 56 a: 2 ad 8.

Divus Thomas VII. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXXIV.) 20



299 . Das Gnadenleben der Kirche

kenntnis seiner unendlichen Weisheit handelt!. Denn jedes
natiirliche Verlangen nach Wissen hort auf, wenn es kein
Objekt mehr hat. Selbst das Streben des chhters erloscht,
wie ein Feuer, das keinen Brennstoff mehr findet, wenn er
kein Ideal mehr ahnt, das ibn reizen kann.
. Wahrend die personhehe Menschwerdung als Mitteilung
Gottes an die menschliche Natur zum einheitlichen Dasein
und Leben mit Gott selbst nur einmal in einem einzigen
individuellen Menschen stattgefunden -hat, so ist die Mit-
teilung durch die Visio nicht zum distinkten realen Dasein,
sondern nur zum Krkennen Gottes bestimmt; aber nicht
zum Krkennen Gottes durch ein geschaffenes Erkenntnis-
bild, sondern zur unmittelbaren intuitiven und klaren Er-
kenntnis und damit zum vollen Besitz und zum geistigen
Mitleben als formale - Anteilnahme an dem  Wissen, das
Gott von sich selbst notwendig besitzt. Und zwar ist
diese Mitteilung an alle, die dieses Geisteslebens sich
wiirdig machen, bestimmt, also nicht blof fiir die Menschen,
sondern ebenso fiir die reinen Geister. Damit ist die Visio
von selbst sozial im weitesten Umfang, weil sie das gott-
gewollte identische Kndziel fiir die ganze Gattung der Ge-
schopfe ist, die geistiger Erkenntnis fihig sind und in dieser
tatsichlichen Weltordnung der pridestinativen Vorsehung
ein letztes allen gemeinsames Ziel erhalten. Dieses hochste
Endziel ist der letzte objektive Zweck der Kirche in ihrer Uni-
versalitét oder Katholizitét und konstituiert sie als die Gemein-
schaft der Heiligen. Gerade darin zeigt sich das Gottliche
dieses Zieles, daf} es zusammenfillt mit dem letzten Zwecke
jedes einzelnen Gliedes der Kirche. So allein ist dieser End-
zweck Gottes wiirdig, der das ewige Leben selbst ist und
es aus unendlicher und frei iiberfliefender Giite seinen
Geschopfen mitteilt, um sie zu beseligen Im mitgeteilten
Besitze der Fiille des iiberweltlichen und wahrhaft unend-
lichen Gutes, das er allein selbst ist. So entspricht dieses
eine und allgememe Ziel vollkommen seiner eigenen giitigen
Theomonarchie zu seiner unendlichen Selbstverherrlichung
in den beseligten (Geschopfen, Trinitarisch aber ist diese
Mitteilung, weil sie die Anteilnahme der edelsten Geschdopfe
an seinem eigenen dreipersonlichen ewigen Leben besagt
und bewirkt. Zur Menschwerdung Gottes verhilt sich die

' H. Kirfel: Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung
Gottes, Divus Thomas I (1914), p. 88—bT7.



Das Gnadenleben der Kirche 293

Visio, wie die Wirkung sich zur ihrer formal exemplarischen
und zugleich effizienten Ursache verhélt., Wenn wir uns eines
Vergleiches aus dem Gebiete der Kunst bedienen wollten,
der freilich nicht erschopfend sein kann, so wiirden wir
sagen: der gottliche Kiinstler wollte durch die Visio zu
seiner eigenen Selbstoffenbarung, die -seine Selbstverherr-
lichung ist, sein lebendiges Abbild darstellen, indem er aus
Engeln und Menschen seine ihm vollkommen &hnlichen Ab-
bilder formte. Aber diese Mitteilung ist formal kein Auf-
stieg der Geschdpfe zu Gott, die ihrer natiirlichen Anlage,
die sie durch die Schopfung erhielten, irgendwie entspriche,
sondern nur eine Herablassung Gottes zu.lhnen, oder wie
der hl. Johannes Chrysostomus sagt, ein Hma.bstleg (avyxara-
Jaais, descensus) Gottes zu seinen Geschopfen nnd erst da-
durch eine Erhebung derselben zum gottahnlichen ewigen

Leben!.
‘Der dritte Grad der Mitteilung des Ubernatiirlichen

ist das, was im streng theologischen Sinne die Gnade ge-
nannt Wnd |

Es gibt im Menschen wnd ebenso im Engel etwas
Ubernatiirliches, was von Gott kommt, der die vernunfc-
begabten Geschopf'e iber die Bedingungen ihrer Natur hinaus
zur Teilnahme am gottlichen Leben emporzieht, weil er diesen
Geschdpfen das ewige Leben, tlas Gott selbst ist, schenken
will2, Jéne dritte Mitteilung 18t daher notwendlg wegen
der tatséichlichen Mitteilung des zweiten Grades und er-
schopft alle weiteren Arten von Mitteilungen, weil sie fir-
den letzten Endzweck vollkommen geniigt. Denn die von
Gott gewollte Anschauung der ersten Wahrheit, wie die-
selbe in sich selbst besteht, iibersteigt alle natiirlichen Ver-
mogen der Vernunftbegabten Geschopfe so sehr, daf}. diese
Visio nur Gott allein wesentlich zu eigen ist. Deshalb be-
diirfen diese Geschopfe zur Anteilnahme daran der géttlichen
Hilfe, um zu diesem ihrem tatsichlichen Endziel zu gelangen 3,
Diese gottliche Hilfe tibt auf den freien Willen der G‘reschépfe
keinen Zwang aus* und®%ann auch von ihnen nicht verdient
werden, sondern 1st ein freies Greschenk Gottes. Darum wird

\

'S. Thomas: S. Th Iq.12 a. let 4. S. c. gent. IIT ¢. 61. Divus
Thomas V (1918), p. 298.
*S. Thomas: S. Th. 1, I q. 109 a. 1.
' * 8. c gent. IIT c. 147.
* Ib, c. 148.

20%



294 ' Das Gnadenleben der Kirche

!

sie Gnade genannt!: erstlich weil sie jedem Verdienste
ihres Empfingers vorausgeht und ganz gratis gegeben wird ;
zweitens weil der Kmpfinger durch diese Hilfe den be-
sonderen Vorzug erhilt, dafl er Gott wohlgefillig {gratus)
gemacht wird: denn sie ist die Wirkung der speziellen gott-
lichen Liebe, die das Gute, was der Liebe Gottes wiirdig
ist, im Geliebten erst hervorbringtz2
Nach ihrem Ursprung und nach ihrem Zweck ist die
Gnade eine trinitarische Mitteilung Gottes. Nach ihrem Ur-
sprung: weil alles Wirken Gottes in den Geschépfen von
den drei gottlichen Personen gemeinsam hervorgebracht
wird und weil die Gnade eine Mitteilung der dreiperson-
lichen Wesenheit ist, deren Anteilnahme seitens der be-
gnadigten Geschipfe deshalb auch den Eigentiimlichkeiten
der gottlichen Personen so entspricht, wie die Wirkung
ihrer Ursache #hnlich wird. Ebenso ist der Zweck der Gnade
trinitarisch, weil sie die Greschopfe zur Visio der trinitarischen
Wesenheit Gottes hinordnet. So ist die Gnade schon ein
gewisser Anfang der ewigen Verherrlichung in den be-
gnadigten Geschdpfen® und erreicht 1hre héchste Vollendung
in dem gottlichen Lichte der Glorie, vermége dessen die
selige Anschauung Gottes zustande kommt und sich vollzieht+.
~ Diese Mitteilung geschieht in zweifacher Weise und
darnach ergeben sich die zwei Hauptarten der Gnade. Die
eine ist die nur voriibergehende sogenannte aktuelld Gnade,
die den freien Willen des Empfingers zur Betitigung be-
wegt®. Die andereistdas b]elbende(hab1tuelle)Geschenk Gottes
an seine Gteschopfe. In threr Produktion sind beide Gnaden-
gaben aktuell, 1nsofern sie von Gott wirklich im Dasein her-
vorgebracht werden in den Greschopfen. Aber die erstere ist
nur der kausale Akt oder die Tat Gottes selbst, wodurch er als
oberste effiziente Ursache die an sich noch im. Zustande
der Potentialitit befindliche sekundidre Ursache, ndmlich den
Intellekt und den freien Willen der Geschopfe durch die
gottliche Bewegung zu ihren T#tigkeiten anregt, in die ent-
sprechende kreatiirliche Bewegung %ersetzt, und zwar ganz
entsprechend ihren T#tigkeiten so wie es nur der alles um-

' 1b. e. 150, '

*S. Th. 1. IT q. 109 a. 1. Compend. Theol. c. 143.
*8. Thomas: S. Th. 2. IT q. 24 a. 3 ad 2.

*Ib. 1. IT q. IIT a. 8 ad 2. De Verit. q. 27 a. b ad 6.
* Ib, 1II q. 87 a. 2ec



Das Gnadenleben der Kirche 295

fassenden und alles durchdringenden und alles beherrschenden
allméchtigen gottlichen Ursiichlichkeit méglich ist, vermoge
ihrer die Naturen widerstandslos, aber nicht Wldernaturhch
durchdringenden Machtfiille. Aber weil dieser kausale Ein-
fluffl nur im Akt der gottlichen Bewegung besteht, der
momentan voriibergehend ist, so ist auflerdem noch ein
anderes (teschenk der gottlichen Hilfe erfordert, das im
Gegensatz zum ersten die habituelle Gnade heif3t1,

Die letztere gottliche Gnadenhilfe mufl etwas sein,
was in den begnadeten Geschopfen innerlich vorhanden ist.
Der hl. Thomas gibt dafiir fiinf Griinde an2 Der erste ist
aus dem Zweck der Gnade geschopft. Weil die geistiger Er-
kenntnis fihigen Geschopfé durch die Hilfe der Gnade zu
ihrem {iibernatiirlichen Endziel hindirigiert werden sollen,
so bediirfen sie dieser Hilfe und miissen diese Hilfe fort-
wihrend empfangen, bis sie ihr Ziel erreichen. Und der
Mensch bedarf derselben auch dann, wenn er sich nicht
aktuell zu seinem Ziele hinwendet, wie z. B, im Zustande
des Schlafes, in dem seine geistigen Kréfte gebunden sind.
Also ist die Gnade, die ithn Gott wohlgefillig macht, eine
im Menschen bleibende Form und Vollkommenheit, die ihm
anhaftet, auch wenn er sich nicht aktuell betatlgt Ein
zweiter Grund liegt im Wesen der Gnade. Weil die Liebe,
die Gott zu den Geschdpfen hat, das Gute in ihnen, wo-
durch sie ithm wohlgefillig sind, erst in ihnen verursacht
so muf sie in einer speziellen Giiite oder Vollkommenheit be-
stehen, die in ihnen bleibt. Der dritte Grund liegt im Wesen
dieser Geschopfe. Jedes Wesen wird auf den Zweck, zu
dem es bestimmt ist, durch seine eigentiimliche Form hin-
gerichtet. Weil aber der Zweck, zu dem die erkenntnis-
fahigen Geschopfe durch die Hilfe der gottlichen Gnade
hingeordnet sind, ihre Natur absolut iibersteigt, so miissen
sie zu ihrer geschopflichen Natur noch eine andere héhere
Form und Vervollkommenheit empfangen, durch die sie in
angemessener Weise auf ihr tibernatiirliches Ziel hinge-
ordnet werden. Der vierte Grund ergibt sich aus der wesent-
lichen Selbsttatigkeit dieser Geschépfe, die durch ihre eigene
Tatigkeit zu ihrem letzten Ziele gelangen. Weil aber jedes
Wesen sich nur gemé#f seiner eigenen Wesensform betétigen:

t Joannes a S, Thomas: Cursus Theol., T. VI, p. 802, n, II.
' S. c¢. gent. III c¢. 1560, '




'296 Das Gunadenleben der Kirche

kann, so miissen die geistiger Erkenntnis fihigen Geschopfe
noch eine neue Form bekommen, vermoge deren ihre Selbst-
tatigkeit eine gewisse erksamkelt empfangt, um das letzte
Ziel zu erreichen. Der fiinfte Grund folgt aus der géttlichen'
Vorsehung, die fiir alle Dinge in Gemaf{Sheit der Natur dieser
Dinge voraus bedacht ist. Hs ist aber den rationalen Ge-
schopfen eigentiimlich, daf} sie zur Vervollkommnung ihrer
Selbsttatigkeit einige Vollkommenheiten und habituelle
Graben besitzen miissen, durch die sie gleichsam konnatural,
leicht und mit Lust das Gute wirklich auf gute Weise tun.
Also besagt die Gnadenhilfe, die der Natur dieser Wesen
von Gott gegeben wird, um zu ihrem Endziel zu gelangen,
eine Form und Vervollkommnung, die in diesen Geschépfen
selbst vorhanden ist.

Die Gnade, die das erkenntmsfahlge Geschdpf Gott
wohlgefillig macht und es dadurch heiligt, weshalb sie theo-
logisch g1at1a gratum faciens, gratia sanctificans heifSt, ist
daher eine in dem Geiste des Engels und in der Seele des
Menschen von Gott eingegossene und an sich bleibende Be-
schaffenheit, also ein reales physisches, aber ganz iibernatiir-
liches ALmdenz in der Substanz des Engels und der mensch-
lichen Seele. Sie erhebt diese Geschopfe iiber das ganze
Sein ihrer Natur hinaus, insofern sie ihre Naturen wurzel-
haft zum iibernatiirlichen Akt befihigt und denselben auf
das iibernatiirliche Endziel hlnordnet, zu dem die Natur
dieser Geschopfe sich durch ihre eigenen Prinzipien iiber-
haupt nicht zu erschwingen vermag.

Daher besagt diese Gnade unvergleichlich mehr als
eine nur moralische Anteilnahme an der gottlichen Natur,
denn sie ist geradezu eine realphysische Teilnahme an der-
selben. Das bezeugt die Heilige Schrift, wenn sie sagt:
Deo nati sumus. Und das Tridentinum nennt sie eine gewmbe
Geburt, ndmlich eine fibernatiirliche Wiedergeburt, die durch
die innerliche Aufnahme dieser Gnade stattfindet.

Sie ist ferner keine blof virtuelle, sondern eine wahr-
haft formale Teilnahme an der gottlichen Natur, also. an
der substantiellen Ubernatur selbst und verschafft dem er-
kenntnisfihigen Greschdpfe eine wahre reale Veréhnlichung
mit dem goéttlichen Sein. Denn diese Gnade kommt nicht
dadurch zustande, dag der Engel oder die Seele mit Gott
vereinigt werden: sie ist nicht, wie Lessius meinte, das
Band der Einigung ; deun das wiire noch keine formale Teil-



Das Gnadenleben der Kirche . ;997

nahme am gottlichen Sein selbst. Diese formale Teilnahme
besteht auch nicht darin, dafl die Gnade einen Anspruch
auf die Visio verleiht, wie Suarez und Curiel meinten; denn
das ist erst eine sekundare Wirkung der Gnade. Sondern
die Gnade selbst ist eine formale Tellnahme an der Natur
Gottes oder vielmehr an seiner Ubernatur, wenu man vom
Modes ihrer Unendlichkeit absieht, insofern eben die Uber-
natiirlichkeit Gottes die. umversale und vitale Wurzel aller
seiner Attribute ist und die Gottheit selbst heiligt. Sie ist
ebensowenig eine Teilnahme an der Natur Gottes, inso-
fern dieselbe das ens a se independens oder der actus purus
ist, und insofern ist die Gnade zwar formale Teilnahme an
der gottlichen Natur, aber keine Teilnahme an der formalen
Konvenienz, mit der diese Natur Gott zu eigen ist, Aber
dennoch ist diese Gnade, weil sie jene Geschépfe durch eine '
formal analoge Nachahmung des innergéttlichen Lebens an-
der eigensten Natur Gottes Anteil nehmen léflt, eine wahr
haft formale Teilnahme daran?,

Hieraus folgt endlich der unstreitige Vorzug der habi-
tuellen und heiligmachenden Gnade, denn sie ist das edelste
und vorziiglichste Werk Gottes in den Geschdpfen?. Daher
ist auch das Gut der Gnade, das einer einzigen Person ver-
liehen wird, grofler als das Gut der Natur im ganzen Weltalls,

9. Die Kirche als Organ der Gnade. Die mit
der Schopfung gegebene natiirliche Ordnung der erkenntnis-
fihigen Wesen ist schon eine soziale Tat Gottes. Denn das
natiirliche Erkennen und Wollen, worin das eigentiimliche
Leben dieser Geschopfe besteht, tlelbt von selbst zu gegen-
seitiger Mitteilung und begrundet das geordnete und freund-
schaftliche Zusammenleben, ohne das keine natiirliche Be-
friedigung oder Gliickseligkeit moglich wiére. Darum ist
auch den Menschen zum Gebrauch der natiirlichen Giiter
der Zusammenschlufl in den drei natiirlichen Gesellschafts-
bildungen der Familie, der wirtschaftlichen Germeinde und
des Staates notwendig. Ahnlich ist die tibernatiirliche Ord-
nung in noch viel héherem Grade sozial, denn sie ist als An-
teilnahme am trinitarischen Leben Gottes, dessen eigenste
Seligkeit selbst eine innergdttlich soziale ist, zur Mitteilung

' Paulus a Conceptione, 1. ¢. T. I1I, p. 449, n. 25,

*8, Thomas: Quodlib. IV a.'9.
'8 Thomas: S. Th. 1. II '\q. 118 a, 9 ad 2,



298 ; Das Gnadenleben der Kirche

und zum Mitgenusse der tibernatiirlichen (tiiter angelegt.
Daher miissen auch die dazu fiithrenden Mittel durchaus
sozial sein, weil sie sonst ihrem Zwecke nicht proportioniert’
und deshalb ungeniigend wiren, Um so mehr gilt dies fiir
die irdische Kirche, da die Auswirkung der Erlosung nur
in ihrer sukzessiven Gemeinschaft geschehen 'kann.

Nach dem ewigen Ratschlufl Gottes hat Christus zur
Erlésung der Menschen uns die Gnade durch sein Siihne-
leiden und seinen Kreuzestod verdient. Darum mufite er
durch die Griindung seiner Kirche als Heilsanstalt fiir die
Zuwendung dieser notwendigen Gnade vorsorgen. Daher
mufite die Vermittlung dieser vom Krloser allein ausgehen-
den Gnade notwendig an die von ihm gegriindete Kirche
geknupft sein und derselben die Vollmacht zur universellen
Gmnadenvermittlung gemifl der Natur des Menschen auf sicht-
bare oder sinnfillige Weise exklusiv verliehen werden. So
erhielt die Kirche das Recht und die Pflicht und zugleich
die notwendige kausale Macht, um durch ihre legitimen
Organe allen ihren sukzessiven Mitgliedern alle zum ewigen
Heile notwendigen Gnaden dauernd und konstant zu ver-
mitteln. Dadurch ist die Kirche in ihrer untrennbaren Kin-
heit mit Christus, dessen mystischen Leib sie bildet, das
einzige ordentliche Instrument fiir die Erldsungsgnade ge-
worden, gleichsam das eminente Sakrament im GrofSen, und
alle sonstlgen auBerordentlichen oder wunderbaren Gmaden-
mittellungen Gottes sind nach dem Ratschlufl seiner Mensch-
werdung nur in Beziehung zu seiner Kirche ermoglicht und
finden nur in der Verbindung oder Vereinigung des Gnaden-
empfingers mit der Kirche statt.” Der tiefste Grund dafiir
liegt eben darin, dafl die Erlosung universal sein, also jedem
Menschen ermoghcht werden soll, aber nur durch Christus
erworben werden kann. Dessen heilige Menschheit wirkt
dabei durch sein Leiden und seinen Kreuzestod als erste
instrumentale Wirkursache, seine Gottheit aber als erste
Hauptursache. Die Kraft seiner heiligen Menschheit dauert
und wirkt aber nur in der von ihm gegriindeten und mit
ihm vereinigten Kirche fort, Also kann die Erlésungsgnade
nur in Beziehung auf seine Kirche wirksam verliehen werden.

Die Beziehung der Gnade Christi zur Kirche ist
transzendental: sie ist identisch mit der Wesenheit der
Gnade, wie die Wirkung als solche in ihrem ganzen Sein
auf ihre Ursache sich bezieht, real auf sie hingeordnet ist.



Das Gnadenleben der Kirche 299

-

Woeil aber die Kirche als werkzeugliche Ursache der Gnade
ein lebendiges Instrument ist, was von Christus nicht ge-
trennt werden kann, so ist auch die Kirche sich ihrer
organischen Instrumentalitit bewufit. Darum betet sie offiziell
und fortwihrend im Namen, also im Auftrag und in der
Kraft Christi fiir die der Erlésung bediirftigen Menschen
und fiir die Zuwendung der dazu ndétigen Gnade an die.
aktuellen und potenziellen Glieder Christi: Deshalb sind
auch die auflerordentlichen Gnadenmitteilungen immer eine
Wirkung des Gebetes der Kirche in Ausiibung ihres Amtes,
ebenso wie dieselben von ihrem Haupte, dem ewigen Hohen-
priester Christus, wirksam verursacht werden. Wenn daher
in den Fillen, die der hl. Thomas beispielsweise spezifiziert,
ein ganz isolierter Mensch durch die aktuelle Gtnadenbe-
wegung iibernatiirlich erleuchtet wird und sein Wille zur
Glaubenszustimmung bewegt wird, so geschieht dies nur in
Kraft der heiligen Menschheit des Erlosers, die in seiner Kirche
fortwirkt, und sind somit auch das Verdienst des Glaubens
und des Gebetes seiner Kirche. Von diesen auflerordentlichen
Gnadenmitteilungen enthélt die Kirchengeschichte seit der
wunderbaren Bekehrang des hl. Paulus bis auf unsere Tage
zahllose Beispiele. Also ist die Kirche das grofle Organ der
Gnade. Wie sie diese Aufgabe erfiillt, ist spiter im Einzelnen
zu zeigen.

Daher muf) das Leben der Kirche im iibernatiirlichen
Gnadenleben bestehen. Denn die Gnade ist das Prinzip des.
tibernatiirlichen Lebens oder der vita radicalis der Kirche.
Durch die Gnade wird sie von Gott belebt. Darum lehrt
der hl. Thomas?, daf} alle Sakramente der Kirche und alles,
was zur Einheit der Kirche gehort, und weiter die Gaben
des Heiligen Geistes und die Gerechtigkeit oder Recht-
fertigung der Menschen im Glaubensartikel von der Kirche
enthalten sind.

3. Die Kirche als Organ des Heiligen Geistes,
Um die Einwohnung des Heiligen Greistes und sein Wirken
in der Kirche zu verstehen, miissen wir mit der Sendung
desselben beginnen. Die dritte subsistierende Person der
Trinitét wird in der Heiligen Schrift und in der dogmatischen
Sprache der Kirche mit dem KEigennamen der Heilige
Geist genannt, weil diese Person aus der ewigen Willeus-

' Op. VII ed. Rom. (IV ed. Parm. T. XVI, p. 116).



300 Das Gnadenleben der Kirche

bewegung der Llebe hervorgeht, die Gott zu sich selbst hegt .
Nach  ihrer Wesenheit vereinigt die Liebe den Liebenden
mit dem Geliebten: deshalb hat der Heilige Geist aus der
Weise seines Hervorganges die Eigentiimlichkeit, dafl er
die Kinigung- des Vaters und des Sohnes 1st®. So ist er
nach der Analogie unserer Begriffe zwar nicht effektiv, aber
gleichsam formal das Band oder die Einigung des Liebenden
mit dem Geliebten3. Daher bedeutet sein Eigername ein
Prinzip, insofern es eine bewegende Kraft besagtt Der
Heilige Geist heifit ferner Liebe und Gabe. Denn er wird
das Band zwischen Vater und Sohn genannt, insofern er
die Liebe ist. Da der Vater mil einziger Liebe sich und
den Sohn liebt und umgekehrt der Sohn den Vater, so liegt
im Heiligen Geiste, insofern er Liebe ist, die H1nbez1ehung
des Vaters zum Sohne und des Sohnes zum Vater als des
Liebenden zum Geliebten, Liebe im notionalen Sinne ist
aber nichts anderes als Liebe hauchen, wie blithen das
Hervorgehen der Blume bedeutet. Wie also der Baum durch
seine Bliiten bliihend ist,” so lieben auch der Vater und der
Sohn sich durch den Heihgen Greist oder die Liebe; denn
der Heilige Greist geht als die Liebe zur ersten Ghiite her-
vor, mit der der Vater sich und jedes Geschopf liebt. Der
dritte Figenname des Heiligen Geistes ist Gabe (donum),
weil die Liebe selbst das erste Geschenk Grottes ist.

Eine Sendung?® bedeutet im allgemeinen den Her-
vorgang des einen von einem anderen zu einem Ziele, an
dem der erstere noch nicht war oder wo er jetzt auf eine
neue Weise zu sein anfangt Daher besagt eine Sendung
zwel Relationen: die eine zu dem Prinzip, aus dem sie
hervorgeht, die andere zu ihrem Ziele. Eine solche Sendung
kann dreifach stattfinden: erstens durch einen Befehl, wie
wenn der Herr seinen Diener sendet; zweitens durch einen
Rat, wie wenn ein Ratgeber den Konig zu einem Kriege
veranlaflt; drittens-durch den Ursprung, wie wenn ein Baum
Bliiten entwickelt. Die beiden erstens enthalten eine Un-

'8, Thomas: S. Th. I q. 36 a. 1.
I. Sent. d; 10 q. 1 a. 8.
* Ib. ad 1,
*S8. Th. I. q. 86 a. 1 ad 8.
* Bartholomaeus Torres Ep. Canarien.: Commentaria in
XVII Quaestiones I. Partis S. Thomae de ineffabili Trinitatis mysterio,
Compluti 1688, q. 43 a. 1, fol, 17b. ’



Das Gnadenleben der Kirche 301

ollkommenhelt denn die erste besagt eine Abhanglgkelt

und die zweite eine Unkenntnis, wihrend die dritte keine
Unvollkommenheit einschlieft, denn der menschliche Sohn
ist, seiner Natur nach ebenso vo]]kommen wie der Vater, von
dem er seinen Ursprung hat, Deshalb kann nur die dritte
Weise der Sendung auf Gott analog iibertragen werden,

Die Sendung! einer géttlichen Person ist daher ihr
Ursprung von einer anderen, die ihr Prinzip ist, um die
Geschopfe zu heiligen, in denen sie dadurch anfangt auf
eine neue Weise zu sein, wie sie es vorher noch nicht war.
So ist der Ausgang des Sohnes vom Vater in die Welt, in
der er Mensch geworden ist, obgleich er schon vorher in
der Welt gegenwirtig war, seine Sendung. Die Sendung
einer gottlichen Person bedeutet also ihren ewigen Aus-
gang, durch den sie imstande ist, gesendet zu werden, um
uns zu heiligen. Die Sendung ist bezughch ihres Ausgange?
ewig, besagt aber formal ihre zeitliche Wirkung und ist
insofern zeitlich. Die zeitliche Sendung geschieht unsicht-
bar nur durch die heiligmachende Gnade, kann aber auch durch
sinnfallige Zeichen sichtbar stattfinden. Die gesendete gott-
liche Person wird dadurch selbst auf eine ganz neue Weise
in den erkenntnisfihigen Geschépfen gegenwirtig, wie sie
es vorher noch nicht war. So ist sie die wirkende Ursache
der Gnade, indem sie macht, dafl die Gnadengabe im Geist
oder in der Seele des Begnadeten vorhanden ist, wihrend.
die Gnade selbst dazu disponiert, also als Materialursache
macht, dafl die gottliche Person im Begnadeten ist und
hm in der Gnadengabe gegeben wird.

Nach dieser Llehre des hl. Thomas kann man die Sen-
dung des Heiligen Greistes ? verstehen, soweit es das Glaubens-
geheimnis gestattet. Die zeitliche Sendung des Heiligen
(Geistes an die Kirche ist zweifellos, Sie umfafdt und
durchdringt .die ganze Kirche als Gemeinschaft der Hei-
ligen, sowohl die seligen Engel wie die Menschen. Den
Engeln wurde, ihrer rein geistigen Natur entsprechend, der
Heilige Geist bei der Schopfung mit der helhgmachenden
Gnade gesendet, durch deren Kinfluf} sie ihre Priafung be-
standen und mit der Glorie der seligen Gottesanschauung voll-
-endet Wurden Den ersten Menschen wurde er gesendet, als

; S Thomas: S.Th.I q. 43. Salmant. T. 111 D 19, p. 22b6sqq.
2 Cf. Torres, 1. ¢, a. 7 fol. 182sq.

+



302 Das Gnadenleben der Kirche

sie ihre erste Gnade empfingen. Ebenso fand diese Sendung
an die Kirche der alttestamentlichen Viter auf unsichtbare
Weise statt, bis die Fiille der Zeiten gekommen war mit
der sichtbaren Sendung des Sohnes zur Krlésung. Da er-
folgte die unsichtbare Sendung des Heiligen Geistes an die
heilige Menschheit des Erlosers durch die Fiille der Gnade,
aber auch die sichtbare Sendung bei der Taufe am Jordan
und bei der Verklirung auf Thabor. Die Sendung des Hei-
ligen Geistes an die heilige Menschheit Christi zu ihrer
Heiligung als Haupt der Kirche, auf die seine Gnaden iiber-
stromen sollten, war bereits eine Sendung an die streitende
Kirche. In sichtbarer Weise erfolgte sie wieder an ihre
vornehmsten Organe, die Apostel, bei der Anhauchung durch
Christus, als er ihnen die Macht verlieh, die Stinden zu
vergeben und endlich nochmals beim Pﬁngstfest sowie
beim Empfang der Sakramente und charismatischen Gaben.
Durch diese Sendung an die Kirche wohnt also der damit
verliechene Heilige Geist persénlich in den Gldubigen und
der ganzen Kirche, deren Glieder die Glaubigen sind, Und
so ist die Kirche als Gtemeinschaft der Heiligen wahrhaft
der Tempel des Heiligen Gteistes, in der er wounnt, und sein
heiliges Organ, das er gotthch belebt und worin er be-
standig wirkt.

Wie wir die Ursache aus den Wirkungen erkennen,
so miissen wir auch die Einwohnung des Heiligen Geistes
in der Kirche aus seinen Wirkungen erschlieflen. Ahnlich
wie in der ganzen Schopfung! die Giite Gottes der Grund
dafiir war, dafl er die Geschopfe hervorbrachte, so ist auch
bei der glemhsam zweiten Schopfung der tbernatiirlichen
Gnadenwelt oder der Kirche, der Heilige Geist ‘die Ursache
als die bewegende Liebe, mit der Gott sich selbst liebt.
Und wie Gott die geschaffene Welt leitet und die Dinge
zu ihrem besonderen Ziele lenkt, indem er allen den An-
trieb und die Bewegung aus seiner Liebe, die der Heilige
Greist ist, einflofit, so tut er es auch in der Kirche. Und
wie er das Leben, das sich am meisten in der Bewegung
zeigt, aus seiner Lisbe spendet, so macht er es auch in der
Kirche, weshalb der Heilige Geist der Liebendigmacher heiflt.
Die Wirkungen des Heiligen Geistes in den erkenntnis-
fihigen Naturen? bestehen darin, daf} diese durch die Ginaden-

'S. Thomas: S. e. G. IV ¢. 20.
? Ib. e. 21,




Ungedruckte Verteidigungsschrift des Demetrios Kydones 303

gaben seiner eigenen Vollkommenheit verdhnlicht werden
und sein eigener Heiliger Geist in 1thnen wohnt, Weil ferner
das geliebte Gut im Liebenden ist, so ist nicht nur Gott
im begnadeten Geschépfe, sondern auch dieses ist in Gott.
So entsteht die Freundschaft der Begnadeten mit Gott durch
den Heiligen Geist, der ihnen die gottlichen Geheimnisse
offenbart. Weil sie durch die ihnen verliehenen Gaben Gott
verdhnlicht werden und sich zur Erreichung ihrer Seligkeit
selbst frei betitigen sollen, so werden diese Gaben durch
den Heiligen Geist gegeben, und dazu gehoért die Nach-
lassung der Siinden und die Annahme an Kindes Statt. End-
lich bewegt die Freundschaft mit Gott den Begnadeten zu
ihm hin und so folgt aus dieser Freundschaft mit Gott der
Umgang mit ihm, indem der Heilige Geist dazu bewegt,
Gott kontemplativ zu betrachten. Von diesen Wirkungen
wird im einzelnen an anderer Stelle zu reden sein, Das
Gesagte geniigt aber, um im folgenden die Vaterschaft und
Mutterschaft der Kirche zu erkldren. -

Berichtigung: Im ersten Artikel dieser Abhandlung ist der

Satz p. 190, Zeile 21 ‘von oben, durch ein Versehen entstellt: die Worte
,mit der Taufe des Centurio” sind zu streichen. '

(Fortsetzung folgt)

DIE UNGEDRUCKTE VERTEIDIGUNGSSCHRIFT DES
DEMETRIOS KYDONES FUR THOMAS VON AQUIN
GEGEN NEILOS KABASILAS '
Von Dr, MICHAEL RACKL

Um die Unionsbestrebungen zu férdern und zu eiunem
gedeihlichen Abschlufl zu bringen, setzte im 14. Jahrhun-
dert" seitens byzantinischer unionsfreundlicher Theologen
eine rithrige Ubersetzungstitigkeit ein, die dem griechischen
Morgenland in den bisher so gut wie unbekannt gebliebenen
reichen Schatz abendléndischer patristischer und scholasti-
scher Literatur einen Einblick gewihren sollte. Um die Mitte
des Jahrhunderts wurden auch die Hauptwerke des hl. Tho-
mas von A quin ins Griechische iibersetzt!. Fiir die Summa

/

! Vgl. Nicola Franco, I codici Vaticani della versione greca
delle opere di S. Tommaso d’Aquino. Mitgeteilt in der Jubiliums-
huldigungsgabe (19. Februar 1898) der Vatikanischen Bibliothek an
Leo XIII.: Nel giubileo episcopale di Leone XIII. omaggio della Biblio-



	Das Gnadenleben der Kirche [Fortsetzung]

