
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik

Autor: Klingseis, Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das aristotelische Tugendprinzip 269

DAS ARISTOTELISCHE TUGENDPRINZIP DER
RICHTIGEN MITTE IN DER SCHOLASTIK

Von Dr. RUPERT KLINGSEIS 0. S. B.

(Fortsetzung aus VII, p. 33—49 und 142—172)

IV. Das Prinzip der richtigen Mitte bei Thomas von Aquin und
innerhalb der aristotelischen Scholastik

1. Thomas von Aquin
a) Unterordnung- des Prinzips der Mitte unter das oberste Moialprinzip

1. Während bei den vorangehenden Autoren mit
Ausnahme des Verfassers dçr Summa virtutum die Wertung
des Prinzips der rechten Mitte wie ihre Tugendlehre
überhaupt aus den theologischen Werken erst herausgeschält
werden muß, widmet Thomas von Aquin in seinen
Hauptwerken auch dieser Frage eine eigene Untersuchung, Seine
Stellungnahme ist im wesentlichen schon im Sentenzenkommentar

zusammengefaßt, kpmmt. ebenso zur Darstellung in
den einschlägigen Lektionen des Ethikkommentars und wird
nochmals, erörtert in den Quaestiones disputatae und der
Summa theologica1. Außerdem kommen in Betracht die
Abhandlungen über die einzelnen Tugenden, wo das Prinzip
der richtigen Mitte häufig zu deren Erörterung herangezogen
wird. Auch sonst wird es noch des öfteren erwähnt, ohne
indes in seinem Inhalt oder seiner Anwendung eine
Bereicherung zu erfahren. Wir werden an der Hand dieser
Quellen die Ansicht des hl. Thomas über das Prinzip der
rechten Mitte im Zusammenhange darlegen und dabei auch
auf die Stellungnahme zu Aristoteles hinweisen.

2. Auch unsere Frage zeigt den Aquinaten wieder als
•den großen Systematiker, der alles Material der* Vorzeit
seinem Lehrgebäude in harmonischer Weise einzufügen weiß.
Augustinische und aristotelische Tugenddefinitionen stehen
nicht mehr unvermittelt neben einander, wie das bei den
Vorgängern der Fall war; eine Tugenddefinition ist als
allgemeiner Tugendbegriff den mannigfachen Gattungen der

1 S. III, d. 33, a. 3; II. Eth. lect. 6—11, III. Eth. lect. 14ff.,
I, II q. 64, De medio virtutum; Quaest. disp. De virtute in Communi
q. un. a. 13. Der Sentenzenkommentar geht chronologisch — er fällt in
die Jahre 1253 — 55 — dem Ethikkommentar voran (1261—64). Die Quae-
•stiones disputatae de virtutibus entstanden zwischen 1268 und 1272,
•die Summa theol. 1265—1271; vgl. Überweg-Heinze a. a. 0. p. 483.



270 Das aristotelische Tugendprinzip

Tugenden zugrunde gelegt. „Die Tugend ist eine gute
Beschaffenheit des Geistes, kraft deren wir recht leben und
die niemand mißbrauchen kann" ; diese Definition gilt
sowohl für die erworbenen Tugenden, und zwar Moral- und
Verstandestugenden, wie für die eingegossenen Tugenden1;
für letztere aber nur mit dem augustinischen Zusatz: „die
Gott in uns und ohne unser Zutun bewirkt". Es ist aber
dabei nicht so sehr der augustinische Gedanke des recte
vivere, den Thomas mit Übernahme der augustinischen
Definition betonen wollte, vielmehr scheint bei ihrer Anwendung
der rein äußerliche Grund der allgemeinen Anwendbarkeit
auf alle Tugendgattungen eine besondere nolle gespielt
zu haben2. Außerdem aber hat, wie der Rückblick auf die
bereits behandelten Autoren zeigt, die erwähnte Definition
Augustins fast durchwegs den Vorzug bei den Spholastikern
genossen. Thomas bringt die Tugend mit dem letzten Prinzip
des Sittlichen überhaupt in Verbindung; statt des recte
vivere, des sittlich richtigen Verhaltens, betont er die durch
die Tugend zu bewirkende Übereinstimmung unseres
sittlichen Verhaltens mit dem Gebote der Vernunft. Wir müssen
darum die Ansicht des Aquinaten über das letzte Prinzip
kurz darlegen.

3. Die Vernunftgemäßheit, wie sie im gesamten Verhalten
des Menschen zum Ausdruck kommen soll, ist ihm das
Ausschlaggebende. Sie bildet den Einteilungsgrund für die
Moraltugenden3, sie bildet am häufigsten den Ausgangspunkt für
weitere Deduktionen in der speziellen Behandlung der
einzelnen Tugenden4. Freilich ist zunächst zwischen vernunftgemäß

leben und zwischen sittlich recht leben kein
Unterschied, vielmehr deckt sich eins mit dem anderen. Thomas
selbst bezeichnet die rectitudo der vernünftigen Potenzen
als Wirkung der Tugend. Die Verstandestugenden rektifi-

1 I, II Quaest. 55, a. 4. Vgl. K. Weiß: Über den Begrifi der
Tugend im allgemeinen nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin,
Jahrb. f. Phil. u. spec. Theol. 1894.

3 De virt. in comm. a. 2.
3 I, II q. 60, art. 5: Perfectio virtutis ex rations dependet...

unde oportet, quod virtutes diversifkantur secundum ordinem ad ra-
tionem. i

1 Vgl. I, II q. 58. art. 2; I, II q. 59, art. 4 ; I, II q. 60, art. I;
I. II q. 61, art. 2; q. 68. art. 1 ad 2; q. 71. art. 2; q. 94, art. 6; q. 102,
art. 1; q. 92, art. 1; q. 94, art. 4 ad 3; II, II q, 17, art. 1 ad 1; II,
II q. 118, art. 1 ad 3; q. 123, art. 1; q. 136, art. 1; q. 146, art. 1.



der richtigen Mitte in der Scholastik 271

zieren die Vernunft, die Moraltugenden den "Willen1. Sofern
es sich aber um die Norm und das letzte Prinzip aller
Sittlichkeit und darum auch der Tugend, sowie der rectitudo
selbst handelt, ist die ratio, die Vernunft, die. in letzter
Linie entscheidende Instanz. Tugendhaft handeln heißt nichts
anderes als vernunftgemäß handeln2. Die Tugend bewirkt die
Unterwerfung der unvernünftigen Natur unter die Vernunft,
und so den naturgemäßen harmonischen Gebrauch der
seelischen Fähigkeiten.

4. Die ratio kann aber nur dann Pfadfinderin für die
Tugend sein, wenn sie selbst die nötigen Garantien der
Zuverlässigkeit besitzt. Folgen wir hier dem Aquinaten, so
gelangen wir zu seiner Anschauung über die letzten Prinzipien
aller Sittlichkeit überhaupt. Es ist nicht die Vernunft schlechthin,

sondern die recta ratio, die normierte Vernunft,
Die Vernunft ist nicht autonom, sie folgt einem höheren
Gesetz, dem Naturgesetz. Die Vernunft fühlt einen gewissen
Zug in sich, sich im Handeln durchzusetzen; es ist diese
Neigung nichts anderes als der Ausfluß oder die Wirkung
einer natürlichen Gesetzlichkeit. Wie sich in den leblosen und
unvernünftigen Kreaturen aus ihrem zielstrebigen Handeln
das Dasein von Gesetzmäßigkeit erkennen läßt, der sie
unbewußt gehorchen, so besteht im Menschen eine bewußte
Neigung, eine Art selbstverständlicher Zustimmung für all
das, was man mit einem zusammenfassenden Ausdruck als
vernünftiges Handeln bezeichnet3. Es ist das natürliche
Gesetz4, die Grundlage aller Sittlichkeit, was sich hier offen-

1 I, II q. 58, art. 5 und II, II q. 123, art. 1.
* Vgl. p. 270, Anm. 4. Scheler macht diese Auffassung des

Sittlichen ihm neuestens allerdings zum Vorwurf und meint, die christliche

Tugendlehre würde sich passender auf dem augustinischen Fundament

der Gottesliebe aufbauen statt auf der Vernunft. Vgl. M. Scheler:

Krieg und Aufbau, Lpz. 1916, p. 414 ff. Die aristotelische Terminologie,

in die Thomas seine ethisch-christlichen Ideen kleidete, laßt den
Unterschied zu Augustin größer erscheinen, als er wohl in Wirklichkeit

ist. Ferner lassen, seine Ausführungen über die Liebe und ihre
Bedeutung für das christliche Tugendleben in Verbindung mit der
Gnade keinen Zweifel bestehen, daß Thomas in ihr gleich Augustin
das Wesentliche jeder christlich-sittlichen Tat erblickt.

3 Vgl. hierüber ausführlicher Renz: Die Synteresis nach dem
hl. Thomas von Aquin, Beitr. zur Gesch. der Phil, des Mittelalters,
Bd. 10. Heft 1/2, p. 99 ff.

* Naturgesetz oder natürliches Gesetz ist hier nicht im
(naturwissenschaftlichen) Sinne physischer Kausalität zu verstehen, sondrne
im ethischen Sinne einer natürlichen Norm des sittlichen Handelns.



272 Das aristotelische Tugendprinzip

bart. Der Mensch fühlt sich durch dasselbe angeregt, zweckgemäß

sich zu verhalten in all den Handlungen, die ihm
auf Grund seiner sinnlich geistigen Natur zukommen. Die
Fertigkeit aber, der Habitus, durch den der Mensch diese seine
Neigung erfaßt und sie als verpflichtend erkennt, ist der
Habitus der Synteresis. Er bildet das oberste Moralgesetz

: das Gute ist zu tun, das der naturgesetzlichen Neigung
im Menschen entsprechend gleichbedeutend ist mit dem Prinzip:

man soll vernunftgemäß leben, Das Vernunftgemäße
ist nach Thomas sittlich gut, weil die Vernunft mittels der
Synteresis und des Naturgesetzes vom ewigen göttlichen
Gesetze normiert ist.

Nicht aus sich selbst ist die Vernunft Norm des sittlich

Guten, sonst würde jede Betätigung der Vernunft ohne
weiteres als sittlich gute Handlung bezeichnet werden müssen,,
auch die Beschäftigung mit rein spekulativ wissenschaftlichen
Fragen. Letzteres gehört zu den physischen Gütern, wie auch
die Vernunft an sich als Fähigkeit des Urteilens ein physisches

Gut ist. Der sittliche Wert ist erst dann gegeben, wenn
die Vernunft sich mittels der Synteresis unmittelbar am
Naturgesetz und damit mittelbar am ewigen göttlichen
Gesetz orientiert und so mit Gott in Verbindung tritt1. Die
ratio, so mit dem ewigen Gesetz übereinstimmend, ist die
ratio recta, die richtige Vernunft, aus der sich alle andere
Richtigkeit und damit die Sittlichkeit des Handelns ableitet.
Wenn Tugend also als vernunftgemäßes Handeln bezeichnet
wird, so soll damit gesagt werden, daß sie ihren psychischen
Träger nicht bloß der Vernunft unterordnet, sondern, da die
Vernunft selbst normiert ist, ihm sittliche Werteigenschaft
beilegt.

5. Damit haben wir den Ausgangspunkt für unsere Frage
nach, dem Verhältnis der Tugend zur richtigen Mitte
gewonnen. Thomas kann von seinem Standpunkt aus ohne
weiteres zugeben, daß die Tugend die Mitte innehält. Das
Verhältnis der Tugend zur Vernunft gibt ihm die Grundlage

zur Wertung des Prinzips der Mitte. Die Güte und
der Wert alles dessen, was Maß und Norm hat, besteht
darin, daß es mit seinem Maße übereinstimmt, der Defekt
aber darin, daß es davon abweicht ; letzteres kann aber auf
zweifache Weise geschehen, dadurch, daß das festgesetzte

1 Näheres hierüber ßenz a. a. 0. p. 102 ff.



der richtigen Mitte in der Scholastik 273

Maß überschritten wird, und dadurch, daß das zu Normierende
hinter ihm zurückbleibt. L>ie Übereinstimmung mit dem
Maße ergibt sich als eine Mitte zwischen Exzeß und ]J)efekfc,
dem Zuviel und Zuwenig. Dies der allgemeine Grundgedanke,

den Thomas bei der Frage nach Tugend und Mitte
auf die einzelnen Tugendgattungen anwendet. Die
Moraltugend hat zur Regel und Norm, wie oben ausgeführt wurde,
die Vernunft, von der die Affekte und Handlungen ihren
sittlichen Wert erhalten. Tugendhaft sein heißt, in seinem
Verhalten mit dem Gebote der Vernunft übereinstimmen^;
sofern aber dadurch ein mehr oder weniger, als die Vernunft
gebietet, ausgeschlossen ist, heißt tugendhaft sein nichts
anderes als die richtige Mitte innehalten1.

Auch die Verstandestugenden haben gemäß dem tho-
mistischen Wahrheitsbegriff ihre Norm, den Erkenntnisgegenstand,

die reale Sache, mit der das Gedankenbild
übereinstimmen soll; mit gleichem Recht, wie für die
Moraltugenden hat darum auch für sie das Prinzip der richtigen
Mit.te Geltung. Der Verstand Kann als seiend beurteilen,
was wirklich ist, und als nicht seiend, was nicht ist, dann
stimmt er mit seiner Norm, dem Erkenntnisgegenstand über- -

ein, und die Verstandestugend, die sich in einem solchen
Urteil betätigt, beobachtet die Mitte. Man kann aber auch
etwas als seiend setzen, was nicht ist, und so das Maß
überschreiten, oder etwas als nicht seiend darstellen, was ist,
und so hinter der Norm zurückbleiben. Die Mitte ist also
bei den Verstandestugenden die Wahrheit, ihre Extreme
fälschliche Bejahung oder Verneinung2.

1 Quaest. disp. de virt. art. 13 resp. und I, II Quaest. 64, art. 1:
Bonum autein cuiuslibet mensurati, et regulati consisßt in boc, quod
conformetur suae regulae: sicut bonum in artificiatis est ut sequatur
régulant artis: malum autem per consequens in huiusmodi est per hoc,
quod aliquid discordât a sua régula, vel mensura: quod quidem per-
tingit vel per hoc, quod superexcedit mensuram, vel per hoc, quod
deficit ab ea: sicut manifeste apparet irn omnibus regulatis, et men-
suratis; et ideo patet, quod bonum virtutis moralis consistit in ad-
aequutione ad mensuram rationis : manifestum est autem, quod inter
excessum, et defectum medium est aequalitas, sive conformitas; unde
manifeste apparet, quod virtus moralis in medio consistit. Es wurde
oben bei Albert (vgl. p. 172) auf den Ausdruck commensuratio ad rec-
tam rationem hingewiesen, für den Albert auf Maximus Confessor sich,
beruft.

2 I, II q. 64, art. 3 und Quaest. d. de virt. art. 13.



'274 Das aristotelische Tugendprinzip

Aus der gleichen Orientierung der Tugend an ihrer
Norm ergibt sich für die theologischen Tugenden die Nicht-
anwendbarkeit des Prinzips der richtigen Mitte. Die Norm
oder das Maß derselben ist in erster Linie Gott auf Grund
seiner Wahrhaftigkeit, Allmacht und Güte. Dieses Maß ist
aber unendlich, mit ihm ist keine Ubereinstimmung möglich,

darum gibt es im Glauben, Hoffen, Lieben kein
Zuviel und dementsprechend keine richtige Mitte. Wenn man
aber gleichwohl auch in den theologischen Tugenden von
#inem Zuviel spricht, wie von einer zu großen Hoffnung,
die der Vermessenheit gleichkommt, so ist nach Thomas zu
bedenken, daß auch die theologischen Tugenden, so erhaben
sie an sich sind, von Menschen wieder nur in menschlicher
Weise geübt werden können. Es ist darum jene Norm, die
sich aus dem übernatürlichen Wesen dieser Tugenden
ergibt, allein nicht hinreichend. Der Mensch bedarf zu ihrer
Betätigung noch einer weiteren Norm, die sich ergibt aus
dem Vergleich des Ideals dieser Tugenden mit ihrer
Verwirklichung mittels der in jeder Hinsicht beschränkten
menschlichen Kräfte1. Diese Norm ist — Thomas nennt sie
hier nicht ausdrücklich — wieder nur die Vernunft, die
zeigt, wie Glaube, Hoffnung, Liebe sich den Verhältnissen
des Menschen entsprechend betätigen sollen2, und so glaubt
er in einem gewissen Sinne auch bei den theologischen
Tugenden von einem Innehalten der Mitte sprechen zu
können3. Eine sachliche Anwendung findet dies vor allem
bei der Tugend der Hoffnung. Entgegen der unklaren
Auffassung der früheren Autoren stellt er ihr Anmaßung und
Verzweiflung als Extreme gegenüber. Bezüglich der
Anmaßung betont er ausdrücklich, daß sie nicht nur ein
übermäßiges Vertrauen auf die eigene Kraft sei, was sie nicht
in Gegensatz zur theologischen Tugend der Hoffnung stellen
würde, sondern daß sie zuviel von Gott selbst erhoffe, wie

1 I, II q. 64, art. 4.
12 2, 2 q. 20, art. 1 und q. 21, art. 2. Bei den Sünden gegen die

Hoffnung handelt es sich um Konformität mit einem fälsch orientierten
Verstände.

3 1, 2 q. 64, art. 4 ad 3: Dicendum, quod spes est media inter
praesumptionem et desperationem ex parte nostra, inquantum scilicet
aliquis praesumere dicitur ex eo, quod sperat a Deo bonum, quod ex-
cedit suam conditionem; vel desperare, quia non sperat quod secundum
suam conditionem sperare posset. Vgl. 2, 2 q. 17, art. 5 ad 2.



der richtigen Mitte in der Scholastik 275

etwa Verzeihung der Sünden ohne Buße und ewigen Lohn
ohne Verdienst1.

6. Da so bei der Tugend die Übereinstimmung mit der
Vernunft das Ausschlaggebende ist und hieraus erst die
rechte Mitte als eine Eigenschaft sich ergibt, besteht nach
Thomas jener Vorwurf nicht zu Recht, den schon "Wilhelm
von Auvergne dem aristotelischen Tugendprinzip machen zu
müssen glaubte2, daß nämlich, wenn die Tugend eine Mitte
ist, man von einem Laster zum anderen entgegengesetzten
durch die Tugend gelange3; denn die Bewegung des Willens,

d. h. der Übergang von einem Laster zum anderen,
ist nicht zu vergleichen mit einer kontinuierlichen lokalen
Bewegung4. Thomas führt seinen Gedanken nicht näher
aus,) aber die Lösung ist eben schon in seiner ganzen
Auffassung der tugendgemäßen Mitte gelegen. Mitte als
Übereinstimmung mit der Vernunft besagt ein qualitatives, nicht
quantitatives Verhältnis ; der Übergang von Verschwendung
zum Geiz bringt es nicht notwendig mit sich, daß man
immer weniger und weniger gibt und dabei auf ein mittleres

Stadium gelangt, wo man so viel ausgibt als man
seinen Verhältnissen entsprechend ausgeben darf, denn es
handelt sich nicht nur um die Höhe der Ausgabe, sondern
auch um Zweck und Ziel derselben. Der gleiche Gedanke
kommt zum Ausdruck, wenn Thomas mit Aristoteles von
einem medium rationis spricht 5, einer Mitte, die im Gegensatz

zum medium rei nicht äußerlich am Gegenstand der
Tugend rein quantitativ bestimmt wird, sondern ein inneres
rationelles Verhältnis besagt, das alle Umstände eines Tugendaktes

gleichmäßig berücksichtigt. Dies bringt notwendig
eine gewisse Dehnbarkeit im Wesen der Moraltugend mit
sich, kraft deren eine und dieselbe Tugend in zwei
verschiedenen Personen eine bis zum vollen Gegensatz sich
steigernde Verschiedenheit an sich tragen kann. Für den
einen ist zu viel, was für den anderen zu wenig ist, der
eine besitzt bessere natürliche Veranlagung oder auch größere
Sicherheit und Vernunfteinsicht im sittlichen Urteil, Eigen-

1 2, 2 q. 21, art. le.
2 Vgl. p. 46.
3 Auch Kant hat diesen Vorwurf gegen die Bestimmung der

Tugend als einer Mitte erhohen. Vgl. Metapli. d. Sitt. § 16.
4 De Virt. in Comm. art. 18 ad 14.
5 1, 2 q. 64, art. 2c. Vgl. Eth. Nik II, 6, 1106«, 26fi.

JDivus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 19 '



276 Das aristotelische Tugendprinzip

schaften, die ihn leichter die tugendgemäße Mitte erlangen
lassen1.

b) Objektive Grundlage und Anwendung des Gedankens der Mitte

1.0b des bisherigen Ergebnisses könnte man mit Recht
fragen, was veranlaßt Thomas, noch von einer Mitte bei
der Tugend zu sprechen, wenn es sich dabei nur um Wiedergabe

des gleichen Gedankens handelt, den er durch
Formulierung seines Moralprinzips bereits entwickelt hat? Der
Gedanke der Mitte hat eine objektive Grundlage und dient
darum dem Aquinaten, den Charakter der Moraltugend näher
zu bezeichnen. Er sieht Anhaltspunkte im sittlichen
Verhalten gegeben, die das, was mit der rechten Vernunft
übereinstimmt, auch der Sache nach als ein Mittleres und das,
was gegen die Vernunft geschieht, als ein Ubermaß bzw.
Mangel erscheinen lassen. Vor allem sieht er ein gewisses
Mittelmaß am Platze bei den Tugenden der Affekte, im
Gebiete der Tapferkeit und Mäßigkeit. Hier denkt sich
Thomas die Mitte in gleicher Weise wie die Mitte in
Naturdingen, wie zum Beispiel die mittlere Farbe zwischen schwarz,
und weiß2. Diese Tugenden sind ein Mittleres zwischen
einander gegenüberstehenden Affekten, sie sind aber nicht
selbst nur mittlere Affekte, nicht passiones mediae, sondern,
passiones moderatae, von der Vernunft geregelte Affekte
und darum Tugenden3. Anschaulich bringt er dies auch
zum Ausdruck, indem er in seiner scholastischen Terminologie

von Materie und Form der Tugend spricht. Die
Materie oder das physische Substrat der Tugend sind die Affekte
und Handlungen, die Form aber, das, was ihren sittlichen
Wert ausmacht, die sittliche Güte, ist das rechte Verhältnis
derselben zur Vernunftnorm4. Infolge der Konformität mit
der Vernunft oder durch die tugendgemäße Betätigung der
Affekte ergibt sich in denselben eine gewisse habituelle
Beschaffenheit, im Vergleich zu der die Laster sich als
Extreme herausstellen. Thomas wendet dies zwar auch auf

1 De Virt. in Comm. art. 13 ad 17 und I, II q. 66, art. 1.
1 1, 2 q. 60, art. 4 corp.: cum enim virtus moralis in quadam

medietate consistât, medium in contrariis passionibus secundum ean-
dem rationem instituitur; sicut et in naturalibus idem est medium,
inter contraria, ut inter album et nigrum.

3 De Virt. in Comm. art. 4 contra ad 3.
4 De Virt. in Comm. art. 13 ad 3 und ad 15.



der richtigen Mitte in der Scholastik 277

die Handlungen an : daß es aber doch nur die Affekte sind,
wo von einer eigentlichen tugendgemäßen Mitte gesprochen
werden kann, geht daraus hervor, daß auch er nur immer
diese zur konkreten Erläuterung als Beispiel heranzieht h
während er von den übrigen Tugenden bemerkt, daß sie,
wie auch manche der Tapferkeit und Mäßigkeit untergeordnete

Tugenden, die Mitte nur in mangelhafter Weise
beachten2. Das Innehalten der Mitte wird so für Thomas
eine aus dem Wesen der Tugend hervorgehende charakteristische

Eigenschaft, ein proprium. Das Wesen selbst, das
Formelle an der Tugend, ist die Ubereinstimmung der Affekte
und Handlungen mit der rechten, d. h. normierten
Vernunft; die Fertigkeit aber, der Habitus, der in den Affekten
durch ihre durch die Vernunft geregelte Betätigung sich
bildet, hat das Merkmal an sich, ein gewisser mittlerer
Zustand zu sein im Vergleich zu jenen Beschaffenheiten, die
in den Affekten sich herausbilden durch vernunftwidrigen
Mißbrauch.

2. Diese Auffassung kommt nun bei Beschreibung der
einzelnen Tugenden der Affekte zum Durchbruch. Die tugendgemäße

Mitte ist die von der Vernunft geregelte Betätigung
des Affektes, durch zuviel und zuwenig in derselben ergeben
sich die verschiedenen Arten vernunftwidrigen Verhaltens
bzw. der Laster. So bei der Tugend der Mäßigkeit. Wie
Aristoteles die Mäßigkeit als Mitte zwischen Unmäßigkeit
und Empfindungslosigkeit charakterisierte, frägt auch Thomas,

ob die Empfindungslosigkeit — bei der Unmäßigkeit
ist es selbstverständlich — ein Extrem und ein Fehler sein
könne und bejaht es mit-Rücksicht auf den Stagiriten. Der
Grund ist die teleologische Bedeutung der Genüsse. Sie
sind mit den zur Erhaltung des Lebens notwendigen
Betätigungen verbunden, entsprechend der Ordnung der
Natur, und sie sind darum zu gebrauchen ; es bedeutet ein
Verfehlen gegen die Naturordnung, den Genuß soweit zu
fliehen, daß man auch das Naturnotwendige vernachlässigte8.

1 L. c. und I, II q. 64, art. 1 ad 1 : ad primum ergo dicendum,
quod virtus moralis bonitatem habet ex régula rationis : pro materia
autem habet passiones vel operationes ;... si vero consideretur virtus
moralis secundum suam materiam, sie habet rationem medii, inquan-
tum passionem redueit ad regulam rationis.

3 De Virt. in Comm. art, 12 ad 27. ->

3 II, 2 q. 142, art. le. Vgl. Eth. Nik. III, 11, 1119a, 5.

19*



278 Das aristotelische Tugendprinzip

Dieses Extrem sinnlicher Empfindungslosigkeit findet sich
zwar selten; Thomas glaubt es aber gegeben, wenn einer
sich etwa des Genusses geistiger Getränke wissentlich
enthalten und dadurch seiher Gesundheit schaden würde1 oder
wenn einer den geschlechtlichen Genuß so sehr verabscheute,
daß er selbst der eigenen Gattin gegenüber seiner Pflicht
nicht nachkäme2. Der gewöhnlichere Fehler auf dem Gebiete
der Mäßigkeit ist jedoch das Übermaß und darum beschäftigt
sich Thomas in einer Reihe von Artikeln mit den
verschiedenen Arten, durch die hier gefehlt wird, wobei er vor
allem das Natur- und Vernunftwidrige betont, das darin liegt3.

Die tugendgemäße Mitte ist gegeben durch die
eheliche Keuschheit, sie ist ein von der Vernunft geregelter
Gebrauch des geschlechtlichen Genusses, gerechtfertigt durch
seinen Zweck und die geziemende Art und Weise, in der er
geschieht4, wie die Nüchternheit das von der Vernunft
geregelte Maß des Trankes innehält6.

Auch der Zornesleidenschaft gegenüber sieht Thomas
die Tugend nicht in der gänzlichen Unterdrückung
derselben. Solche Leidenschaftslosigkeit hält er vielmehr für
unmoralisch, sofern sie auf eine gleichgültige Beurteilung des
Unrechts und auf eine schwache Stellungnahme des Willens
schließen läßt6. Als Gewährsmann zitiert Thomas hier nicht
Aristoteles, der ebenfalls das Tadelnswerte der Leidenschaftslosigkeit

hervorhebt7, sondern Chrysostomus, der vor allem
die Schäden derselben betont8. Die Tugend ergibt sich für
Thomas auch hier durch Innehalten der rechten Mitte,
indem der Zornesaffekt sich entsprechend der rechten Vernunfteinsicht

verhält und nicht mehr und nicht weniger, als diese

gebietet, sich betätigt0. Dabei bringt es der Drang des
Menschen nach Sühne des Unrechtes und das zu große
Maß, mit dem er dasselbe bemißt, allerdings mit sich, daß

' 2, 2 q. 150, art. 1 ad 1.
2 2, 2 q. 153, art. 3 ad 3.
' II, 2 q. 148: de gula und 150: de ebrietate, q. 153: de luxuria,

q. 154: de partibus luxuriae.
4 2, 2 q, 153, art. 2c und ad 2.
5

2, 2 q, 149, art. le.
6 2, 2 q. 168, art. 8c.
7 Etb. Nik. IV, 5, 1126«, 3£f.
8 L. c. Chrys. super Matth, horn. 11; Qui cum causa non irasci-

tur, peccat; patientia enim irationabilis vitia seminat, negligentiam
nutrit, et non solum malos, sed etiam bonos invitât ad malum.

9 2, 2 q. 158, art, le.



y

der richtigen Mitte in der Scholastik 279

die Mitte sich mehr nach der Seite des Zuwenig in der
Betätigung des Affektes neigt, wie Thomas mit Aristoteles
sagt1; mit ihm bezeichnet er sie darum als Sanftmut, eine
Benennung, die, wie gleichfalls schon Aristoteles entschuldigend

bemerkt, an sich mehr das Extrem gänzlicher
Leidenschaftslosigkeit zum Ausdruck bringt2. v

3. Kann so Thomas mit ftecht von einer Mitte bei den
Tugenden der Affekte sprechen, so wendet er den Gedanken
indes auch auf alle anderen Tugenden an, die mit Mäßigkeit

und Tapferkeit nur eine entferntere Beziehung haben.
Hier ist es vor allem der Anschluß an Aristoteles und dessen
Ausführungen über die Mitte, die für den Aquinaten
bestimmend sind. Wo Aristoteles sein Prinzip der rechten
Mitte auf die einzelnen Tugenden anwendet3, läßt er die
Mitte gefunden werden durch das wc def, ore deT xai è<p' oïç
xai Tipoç oùç usw., also durch die Beobachtung der Umstände,
und ihre Übertretung ist es auch, die Übermaß und Mangel
bewirkt. Auch Thomas sieht gleich dem Stagiriten in den
'die Handlung begleitenden Umständen das Moment einer
gewissen Teilbarkeit gegeben, demzufolge man bei allen
Tugenden von einer rechten Mitte sowie von Übermaß und
Mangel sprechen kann1.

In diesem Sinne verwendet er den Gedanken der Mitte
zur Begründung des Tugendcharakters der Hochherzigkeit
und Großgesinntheit. In der Beschreibung beider Tugenden
hält er sich an den Stagiriten, wobei er das Gute und
Anerkennenswerte der aristotelischen Tugend in christliches
Gewand kleidet6. Die Hochherzigkeit (magnificentia) ist jene
Tugend, welche zum Objekt den für große Zwecke
bestimmten Geldaufwand hat, wie die Liebe zum Gelde
überhaupt6. Sofern ein solcher Aufwand von der Gesinnung des
Menschen immer eine gewisse Selbstüberwindung fordert,
damit die Scheu vor Vermögenseinl?uße nicht das Vollbringen
einer großherzigen Tat verhindere, findet Thomas die Tu-

i
1 Art. 2 al 2 und Eth. Nik. IV, B, 11256, 26.
» L. c.
3 Eth. Nik. III, 8—V.

' 4 S. III, d. 33, q. 1, art. 3 ad 1, de Virt. in Comm. art. 13 ad 9
und 1, 2 q, 64, art. 1 ad 2.

• Bedepenning macht es dem hl. Thomas zum Vorwurf. Vgl.:
Über den Einfluß der aristotelischen Ethik auf die Moral des Thomas
von Aquino, p. 29; wir werden am Schlüsse darauf zurückkommen.

' II, 2 q. 134, art. 3 und Eth. Nik. IV, 2, 1122«, 24.



280
*

Das aristotelische Tugendprinzip

gend der Großherzigkeit unter den christlichen Tugenden
wohl am Platze; sie hat sogar eipe gewisse Ähnlichkeit
mit der Tapferkeit, der er sie darum unterordnet1. An sich
nähert sie sich dem Ubermaße mit Rücksicht auf die großen
Ausgaben, die der Großherzige zur Ehre Gottes oder zum
Ansehen und zum Wohle des Staates vollbringt. Sie hält
aber, bemerkt Thomas mit Hinweis auf Aristoteles, die rechte
Mitte inne, sofern sie von der Norm der Vernunft weder
abweicht noch sie überschreitet, indem die geziemenden
Umstände berücksichtigt werden2, Als der tugendgemäßen Mitte
stellt er ihr mit Aristoteles die Kleinlichkeit (parvificentia)
und gemeine Prunksucht (consumptio) entgegen, die in der
vom Stagiriten geschilderten Weise als Ubermaß bzw. Mangel
bezeichnet werden3. Während der Hochherzige seine
Ausgaben der Größe des Unternehmens entsprechend richtig
bemißt, bleibt der Kleinliche hinter der rechten Mitte
dadurch zurück, daß er den Aufwand im Verhältnis zum
Unternehmen zu niedrig ansetzt, gerade bei großzügigen
Veranstaltungen in Kleinigkeiten knaust und dadurch den Wert
des an sich guten Unternehmens beeinträchtigt4. Der
Prunksüchtige dagegen verfehlt sich durch das Gegenteil, er
setzt den Aufwand im Verhältnis zum geplanten Werke
zu hoch an ; das tadelnswerte Moment hiebei sieht Thomas
mit Aristoteles in dem vernunftwidrigen Verhalten5.

Im gleichen Sinne ist auch die Großgdsinntheit (mag-
nanimitas), das vernunftgemäße Verhalten den hohen
Ehrungen gegenüber, dem christlichen Ethiker eine Tugend
und ein Innehalten der richtigen Mitte. Vom christlichen
Standpunkt aus rechtfertigt Thomas diese Tugend durch
Hinweis auf die Schwierigkeit, sich Ehren gegenüber
vernunftgemäß zu verhalten6 und durch Zurückführung der
Ehren auf Gott als ihren Ursprung. Der Großgesinnte bleibt
sich bewußt, daß es Gottes Gabe ist, was er besitzt und
daß er auf Grund derselben Ehre und Bevorzugung ver-

1 II, 2 q, 134, art. 4. \
" Q. 134, art. 1 ad 2 und 1, 2 q. 64, art. 1 ad 2; vgl. Eth. Nik. 4,

2, 1122 b ff.
3 Q. 135, art. le und art. 2; vgl. Eth. Nik. 4, 2, 1122«, 20ff. und

1123a, 20 ff.
4 L. c.
5 L. c.
6 II, 2 q. 129, art. 2c.



der richtigen Mitte in der Scholastik 281

dient1. Der Tugendcharabter und die richtige Mitte der
'Großgesinntheit zeigt sich bei Thomas wie bei Aristoteles
durch Unterordnung des Strebens nach Ehren unter die
rechte Yernunfteinsicht. Der Großgesinnte strebt nicht nach
Ehren, die ihm nicht gebühren, nur nachdem, was seinen
Kräften und Verdiensten entspricht2, Als einer Mitte stellt
Thomas dieser Tugend mit dem Stagiriten zwei extreme
Verhaltungsweisen gegenüber. Der Anmaßende (praesump-
tuosus) verfehlt sich im Vergleich zum Großgesinnten durch
ein Übermaß des Strebens, nicht weil er nach höheren Ehren
-strebt, sondern weil er nach ehrenden Dingen strebt, denen
seine Kräfte nicht gewachsen sind. Auch der Ehrgeizige
(ambitiosus) überschreitet in gleicher Weise die rechte Mitte
des Großgesinnten, nur ist im Vergleich zum Anmaßenden
sein Streben direkt auf die Ehren als solche gerichtets.
Nach der Seite des Zuwenig steht der Großgesinntheit die
Zaghaftigkeit gegenüber. Sie unterschätzt das Maß der
Krälte und strebt nicht nach dem, was ihr entspricht ; Thomas

sieht in einem solchen Verhalten nicht etwa Demut,
sondern betont zur Begründung des sündhaften Charakters
dieses Extrems mehr wie Aristoteles den Gegensatz zur
naturalis inclinatio, die durch ein solches Verhalten
unterdrückt wird : jeder hat das natürliche Verlangen nach einer
Tätigkeit, die seinen Kräften angepaßt ist, er sündigt darum,
wenn er seine Fähigkeiten, sei es Kenntnis, sei es gute
Veranlagung, sei es Vermögen und Besitz, unterschätzt und
nicht vernunftgemäß gebrauchti. i

Unter dem Gesichtspunkte der Beobachtung der
Umstände, wie die rechte Vernunfteinsicht sie zur sittlichen
Handlung ordnet, erhält auch das Spiel den Charakter des
Tugendhaften und der richtigen Mitte. Im Vergleich zur
Auffassung früherer Autoren lehrte Aristoteles den Aqui-
naten auch das im Spiel enthaltene Gute anerkennen5. Wie
im äußeren Gebahren und im körperlichen Benehmen
überhaupt Tugend sich manifestieren kann, sofern die Bewegungen
unseres Körpers der Vernunftordnung unterstehen6, so kann

1 Q. 129, art. 3 ad 4.
* Art. 3 ad 1 und q. 130, art. 2. Eth. Nik. IV, 3, 11236, 14.
3 Q. 130, art. 2c und q. 131, art. 2c. Eth. Nik. IV, 3, 1125a,

:27 und 11256, 8.
4 2, 2 q. 133, art. 1, art. 2. Eth. Nik. IV, 3, 1125«, 20.
s Vgl. Alex. Hai. ,p. 149 und Eth. Nik. IV, 8, 11276, 33 ff.
' II, 2 q. 168, art. le. Eth. Nik. IV, 8, 1128«, 10.



282 Das aristotelische Tugendprinzip

man auch beim Spiel von Tugend sprechen, Es ist der
Vernunft entsprechend, daß der Geist ebenso auf Erholung
und Ruhe bedacht sei wie der Körper, denn auch ihm steht
nur ein beschränktes Energiequantum zur Verfügung. Die
dem Geiste entsprechende Muße ist aber der geistige Genuß,
der durch Unterhaltung und Spiel empfunden wird; damit,
hier von Tugend gesprochen werden könne, ist also erforderlich,

daß die Art der Unterhaltung und des Spieles von
der rechten Vernunft geregelt sei. Dies ist der Fall, wenn
diese Dinge nicht durch an sich schlechte Mittel gesucht
werden, wenn nicht alle würdige Gesinnung außer acht
gelassen wird und wenn unter Erholung und Spiel, gleich
allen anderen Handlungen die geziemenden Umstände
beachtet werden, wie sie sich nach Person, Zeit und Ort usw.
ergeben1. Thomas spricht hier zwar nicht eigens von Mitte,
aber es ist der gleiche Gedanke, der hier zum Ausdruck,
kommt. Der Charakter der Mitte wird zudem betont, wenn
der Aquinate in zwei weiteren Artikeln im Anschluß an
Aristoteles fragt, ob das Zuviel im Spiele und das Zuwenig;
eine Sünde sei. Beides wird bejaht; zuviel ist, was über
das Gebot der Vernunft hinausgeht, lautet sein auch hier
angewandter Grundsatz ; dies ist der Fall, wenn das Spiel
an sich gemein, unedel und schlecht ist; oder wenn die
geziemenden Umstände keine Beachtung finden, sei es daß-

an einem ungeeigneten Ort gespielt wird, oder daß das
Spiel mit den individuellen Verhältnissen sich nicht
verträgt2. Das Zuwenig ist seiner Natur nach ein geringerer
Fehler als das Zuviel, da die durch das Spiel bezweckte
Erholung an sich nur auf eine erhöhte Arbeitsfähigkeit
hinzielt; doch ist es ein Fehler, denn es ist gegen die
Vernunft, sich schwer zugänglich und verständnislos für alles
Heitere zu zeigen ; mit dem Philosophen sind solche Leute
als plump und roh zu bezeichnen 3. Merkwürdigerweise führt
er zur Begründung der Fehlerhaftigkeit nicht den Umstand'
als Grund an, in dem die Berechtigung des Spieles liegt,
also hier die Vernachlässigung der Sorge für die eigene
Gesundheit; er zeigt hier um so mehr seine Abhängigkeit vom

1
j-» 2 c

2 Q. 168, art. 3c. Vgl. Eth.. Nik. IV, 8j 1128«; 12ff. Die
konkreten Fälle, in denen Aristoteles das Ebermaß, zeigjt, w.erden von.
Thomas abstrakt zusammengefaßt.,

3 Art. 4c. Eth. Nik. IV, 11286,, 1.,



der richtigen Mitte in der Scholastik 283*

Stagiriten, da er mit ihm nur die sekundäre Erscheinung
des unangenehmen Wesens solcher Personen betont.

Auch die Wahrhaftigkeit, jene Tugend, durch die wir
die Wahrheit mitteilen, faßt Thomas als ein Innehalten der
Mitte, und zwar in einem doppelten Sinne: einmal, sofern
das ausgesprochene Wahre eine gewisse Übereinstimmung
und Gleichheit besagt zwischen Vergrößerung und
Verkleinerung der Tatsachen, ferner insofern das Wahre zu
gelegener Zeit und in geziemender Weise mitgeteilt wird,,
wenn also die Umstände beachtet werden. Eines Übermaßes
macht sich schuldig, wer das Wahre bei unpassender
Gelegenheit mitteilt, eines Mangels, wer verheimlicht, wo Mit- •

teilung am Platze wäre1. Mit Rücksicht auf Aristoteles4
bemerkt er, daß es der Mitte, wie sie der Wahrheit
zukommt, eigen ist, mehr nach der Seite des Zuwenig zu
neigen; nicht in dem Sinne, daß der Wahrhafte etwas von
sich ableugnen würde, was er an sich hat, obwohl auch
das noch erträglicher wäre als übermäßiges Sichbrüsten,,
sondern indem er nicht alle guten Eigenschaften, all sein
Wissen und seinen vollkommenen Charakter offen zur Schau
trägt3. Der Wahrhaftigkeit stellt er entgegen' die Ruhmsucht,
und die Ironie, deren Charakter als Übermaß, respektive
Mangel zwar nicht noch einmal eigens erwähnt wird, der
aber schon in dem über die Wahrhaftigkeit selbst Gesagten
angedeutet wurde und sich auch inhaltlich durch den engem
Anschluß an den Stagiriten zu erkennen gibt4.

4. Wie Aristoteles in der weiten Passung seines Prinzips
der Mitte als der vernunftgemäßen Beobachtung der
Umstände alle griechischen Tugenden ihm unterordnen konnte,
so wendet Thomas den Gedanken der Mitte in der gleichen
Passung auch auf die christlichen Tugenden, selbst die
evangelische Räte, an. Wir haben bei den früheren Autoren
gesehen, wie sie der Frage nach dem Verhältnis der christlichen

Tugenden zur Mitte schwankend gegenüber stehen ;.
teils lehnten sie die Anwendbarkeit des aristotelischen
Gedankens auf die christlichen Tugenden ab, teils ließen sie
ihn im obigen Sinne der Beobachtung der Umstände gelten.
Schon Wilhelm von Auxerre zeigte, daß auch die christliche»

1 II, 2 q, 109, art. 1 ad 3. '
2 Eth. Nik. IV, 7, 11276, 7ff.
3 Q. 109, art. 4c
4 Q. 112 und 113. Eth, Nik. 1. c.



284 Das aristotelische Tugendprinzip

Tugend ihre Schranken habe1. Anderseits kommt der Unterschied

der christlichen Tugend von der gewöhnlichen
Moraltugend nicht genügend zur Geltung, das Zusammenwirken
und das gegenseitige Verhältnis von Natur und Übernatur
ist nicht frei von Unklarheiten2. Thomas kennt eine
zweifache Norm unseres sittlichen Handelns entsprechend dem
Doppelchurakter des Zieles, dem natürlichen und übernatürlichen

Endziel des Menschen. Innerhalb der natürlichen
Glückseligkeit ist die einzige und hinreichende Norm für
den Menschen die Vernunft, die ratio recta, in ihrer
Konformität mit dem ewigen Gesetz. Der Mensch ist aber im
Christentum für eine Glückseligkeit bestimmt, die über seine
natürlichen Kräfte und sein natürliches Bedürfnis hinausgeht,

für eine Vereinigung mit Gott durch Anschauung
und Besitz Gottes. Zur Erlangung dieser Glückseligkeit
reichen die natürlichen Vermögen des Menschen nicht aus.
Er bedarf der übernatürlichen Kräfte, durch die sein Können
in das rechte Verhältnis zu diesem übernatürlichen Ziele
gesetzt wird3. Solche Kräfte sind die drei göttlichen Tugenden,
die ihm die rechte Beziehung zu Gott geben4, und die Gaben
des Heiligen Geistes, vermöge deren in den Kräften des
Menschen die Fähigkeit erwächst, statt der eigenen
Einsicht der Führung und inneren Weisung des Geistes der
Liebe zu folgen6. Als zweite Norm für das sittliche Handeln
tritt demnach an Stelle der Vernunft die Gottesliebe. Die
Befolgung derselben erzeugt Tugendhabitus, die durch ihren
speziell christlichen Charakter von den gewöhnlichen Tugenden

nicht wesentlich verschieden sind, aber doch mit ihnen
auch nicht identisch sind. Thomas sucht diesen verschiedenen
sittlichen Charakter auch vor der Vernunft zu rechtfertigen
durch den Hinweis auf eine Stelle der aristotelischen Politik.
Aristoteles untersucht, ob die Tugend eines guten Bürgers
und die eines guten Menschen dieselbe sei, und kommt zum
Resultate, daß die Tugend eines guten Bürgers eine andere
sei als die eines guten Menschen6. Der Aquinate wendet

1 P. 43.
2 Vgl. I, 2 q. 68, art. le, wo Thomas die verschiedenen

Ansichten aufzählt, die zur Statuierung eines Uiiterschiedes zwischen
•dona und virtutes in Umlauf waren.

3 I, 2 q. 5, art. B und q. 62, art. 1. >
* Q. 62, art. le.
5 I, 2 q. 68, art. le.
6 Pol. III, 2, 1276 &, 34.



der richtigen Mitte in der Scholastik 285

dies auf die durch das Christentum bedingten moralischen
Verhältnisse an und sagt, eine andere ist die Tugend mit
Rücksicht auf das natürliche Ziel des Menschen und eine
andere mit Rücksicht auf das übernatürliche Ziel. Es ist
so schließlich die ratio recta selbst, die den Menschen zur
höheren Norm hinordnet1.

Auch nach dieser Norm gibt es ein Zuviel und
Zuwenig, man kann, wie Thomas meint, auch bei den christlichen

Tugenden von einer Mitte sprechen. Den entscheidenden

Gesichtspunkt entnimmt der Aquinate dabei dem
Stagiriten; in derselben Weise, wie Aristoteles die
Hochherzigkeit und Großgesinntheit dem Prinzip der Mitte
unterordnet2, wendet Thomas die Eigenschaft der Mitte auf die
christlichen Tugenden an. Es sind diese Tugenden an sich
ein Extrem, durch die Norm der Liebe sind die sittlichen
Anforderungen höher geschraubt als durch die Norm der
Vernunft, und darum gehen sie ins* Ubermaß gleich der
Hochherzigkeit und Großgesinntheit; sofern aber die
geziemenden Umstände beachtet werden, sind sie wie diese
eine Mitte3.

5. Dieser Gedanke kehrt in seinen Ausführungen über
die einzelnen christlichen Tugenden wieder, wobei ihnen
als der richtigen Mitte gleichfalls fehlerhafte Extreme als
Übermaß und Mangel gegenübergestellt werden. So ist die
evangelische Keuschheit, die als völlige Entsagung von
allem Geschlechtlichen der Unempfindlichkeit im Sinne des
aristotelischen Extrems sehr ähnlich scheint, für Thomas
eine Tugend und ein Innehalten der richtigen Mitte. Es
ist hier ein Übermaß vorhanden, dem eigenartigen
Verhältnis zum Gegenstand der Tugend entsprechend, sofern
die völlige Entsagung im Wesen dieser Tugend liegt;
hinsichtlich der Umstände des Zweckes und Grundes aber
befindet sie sich in Übereinstimmung mit der Vernunft und
darum in der Mitte. Thomas sucht deutlich zu machen, was
hier das fehlerhafte Extrem wäre. Es ist ein Unterschied,
ob man sich vollständig des geschlechtlichen Gebrauches
enthält aus Widerwillen gegen das andere Geschlecht und
gegen die mühevolle Pflicht der Kindererziehung, oder ob

1 De Virt. in Comm. art. 10 ad 8 und ad 10 und de card. art. 2.
2 Eth. Nik. IV, 8, 11286, 13.
8 Ii 2 q. 64, art. I ad 8: dicendum, quod eadem ratio est de

virginitate et paupertate, quae est de magnanimitate....



286 Das aristotelische Tugendprinzip

man sieh enthält mit Rücksieht auf das göttliche Wort und
das künftige Leben, sowie auf höhere in diesem Leben zu
erfüllende Pflichten. Ersteres wäre sinnliche Unempfindlich-
keit und darum ein fehlerhaftes Extrem, das andere ist
Tugend und vernunftgemäß und darum auch ein Innehalten
der richigen Mitte, so gut wie es Tugend ist, wenn einer
sich all dessen enthält, um dem Vaterlande, sei es im Kriege,
sei es in politischen Dingen besser dienen zu können1.

Im gleichen Sinne faßt Thomas auch die freiwillige
Armut3 und den Gehorsam3 als ein Innehalten der Mitte auf.
Auch die Tugend der Religiosität (Gottesverehrung) ordnet
er dem Prinzip der rechten Mitte in dem bisherigen Sinne
unter. Sie ist eine Teiltugend der Gerechtigkeit, besagt
aber im Gegensatz zu ihr eine Beziehung des Menschen zu
Gott4. Gott gegenüber aber scheint ein Zuviel nicht am Platz
zu sein, diese Tugend kann überhaupt nicht das Gott
Gebührende leisten, wie es im Sinne der Gerechtigkeit gelegen
wäre. Bei dieser ist, wie wir weiter unten sehen werden,
die Mitte quantitativ bestimmbar. Eine derartige quantitative

Bestimmung des Gott Gebührenden ist nicht möglich.
Was aber durch die Tat nicht geleistet werden kann,
ersetzt hier der Wille. Die quantitative Größe geht über in
die Qualität der guten Gesinnung Gott zu tun, was in den
eigenen Kräften steht5. Damit haben wir, wie bei den anderen
Tugenden, als leitendes Prinzip der Tugend der Religiosität
die Übereinstimmung mit der Norm der Vernunft. Sie
bestimmt, was der Mensch auf Grund seiner Kräfte Gott leisten
kann und Gott billigerweise dementsprechend vom
Menschen erhalten will6. Hierin liegt für diese Tugend die richtige

Mitte, hierin ihr Charakter als Teiltugend der Gerechtigkeit;
ein Abgehen hievon auch nach der Seite des Zuviel

ist sehr wohl möglich. Es handelt sich ja, wie es bisher
schon immer der Fall war, um die Beobachtung aller auch
den Tugendakt der Religiosität begleitenden Umstände, die
seine Mitte ausmachen7. Diesen zufolge bedeutet es nach.

1 L. c. und de Virt. in Comm. art. 13 ad 16 und 2, 2 q. 152,.
art. 2 ad 2.

2 L. c. und II, 2 q. 186, art. 3 ad 3,
3 II, 2 q,' 104, art. 2 ad 2.
4 2, 2 q. 81, art. le
5 II, 2 q. 81, art. 6 ad 1 ; q, 92, art. 1 ad 3.
6 Q. 81, art. 5 ad 3.
7 Q. 92, art. le und ad 3.



der richtigen Mitte in der Scholastik 287

'Thomas ein Zuviel, wenn die Gottesverehrung geschehen
würde in einem überlebten Kultus, wie ihn das alte
Gesetz vorschrieb, oder wenn sie geschieht in einer
eigenmächtigen, von der allgemeinen Sitte abweichenden Form.
Ein Zuviel wäre es auch, wenn die Gott zu erweisende
Verehrung einer Kreatur erwiesen würde, wie das in der
Idololatrie geschieht1, oder wenn sie dem Dämon zugewendet
wird in der Absicht, durch seine Hilfe außergewöhnliche
Werke vollbringen zu können. Alle Arten des Aberglaubens
sind so nichts anderes als ein fehlerhaftes Übermaß2,
Einen fehlerhaften Mangel besagen dagegen jene Sünden,
•durch welche der Mensch Gott oder zu Gott in Beziehung
stehende Dinge mißachtet. Ersteres geschieht durch das,
was man Gott versuchen heißt, und durch Meineid, mit
Gott in Beziehung stehende Dinge werden mißachtet durch
die verschiedenen Arten des Sakrilegs und durch Simonie3. Die
verschiedenen Sünden gegen die Gottesverehrung werden
so von Thomas unter dem Gesichtspunkt des Zuviel und
•Zuwenig der Religion zur Seite gestellt.

Die Demut ordnet das Begehrungsvermögen gegenüber
hohen Dingen. Daß auch sie die rechte Mitte innehält, bringt
Thomas zum Ausdruck, wenn er ihr zwei fehlerhafte Extreme
gegenüberstellt, von denen das eine im Streben nach hohen
Dingen ein Zuviel besagt und gemeiniglich Stolz genannt
wird, das andere ein Zuwenig und darum dem Kleinmut
gleichkommt4. Die Grundlage für die Beurteilung des
Zuviel und Zuwenig ist wie bei den übrigen Tugenden die
Norm der Vernunft.

Neigt die Enthaltung von Speise und Trank wie alle
der Mäßigkeit untergeordneten Tugenden nach der Seite
des Zuwenig, so scheint das Fasten direkt ein vernunftwidriges

Extrem ; denn es geht über die durch die Tugend
der Enthaltsamkeit festgesetzte Mitte hinaus6. Gleichwohl
hält nach Thomas auch das Fasten die rechte Mitte inne,
•da nicht die Quantität, sondern die Vernunftgemäßheit
entscheidet; gebietet doch die Vernunft schon in gewöhnlichen

1 Q. 94, art. 1 c,
2 Q. 92, art. 2c.
3 Q. 97: deinde considerandum est de vitiis religioni oppositis

(per religionis defectum
* II, 2 q. 162, art. 1 ad. 3.
3 II, 2 q. 147, art. 2.



288 Das Gnadenleben der Kirche

Fällen, sich, ab und zu zur Erhaltung der Gesundheit oder
zur leichteren Aufsichnahme von gewissen körperlichen
Strapazen, große, bis zur Entbehrung gehende Mäßigkeit
zu beobachten. Mit gleichem Rechte muß es darum
vernunftgemäß genannt werden, wenn es aus höheren
Rücksichten geschieht, wie zur Erlangung größerer allseitiger
Selbstbeherrschung u.dgl. Unvernunft, und darum ein tadelnswertes

Extrem, wäre für Thomas dann vorhanden, wenn die
große Enthaltsamkeit den Menschen unfähig machen würde,
seinen Pflichten nachzukommen1.

Im aristotelischen Tugendprinzip der Mitte sieht Thomas
also einen Gedanken ausgesprochen, der ihm nicht nur für
die richtige Auffassung des Tugendcharakters allgemein von
Bedeutung ist, sondern auch bei der Erörterung der einzelnen
Tugenden und ihrer Gegensätze geeignete Gesichtspunkte
bietet. > (Fortsetzung folgt)

DAS GNADENLEBEN DER KIRCHE
I. DIE ERLÖSUNG DURCH DIE KIRCHE

Von Dr. ERNST COMMER

(Fortsetzung aus VI, p. 173 — 193)

II. DIE GNADENMITTEILUNG DURCH DIE KIRCHE
Um die Gnadenmitteilung durch die Kirche zu

erkennen, muß man zuerst die Mitteilung der übernatürlichen
Güter betrachten, zweitens die Kirche selbst als das Organ
der Erlösung für die durch die Sünde gefallene Menschheit
und drittens die Einwohnung des Heiligen Geistes in der
Kirche.

1. Die Mitteilung der übernatürlichen Güter.
Die Anteilnahme an der Übernatürlichkeit Gottes ist nur
piöglich durch eine Mitteilung seiner übernatürlichen Güter
an diejenigen Geschöpfe, die fähig sind, dieselben passiv;
in sich aufzunehmen. Diese sind aber nur die zu geistiger
Erkenntnis und damit auch zu freier Willensbetätigung
erschaffenen reinen Geister und Menschen, in deren Natur,
soweit sie immateriell und geistig ist, eine rein natürliche
Ähnlichkeit mit Gott schon in ihrer Schöpfung gegeben

1 Q. 147, art. 1 ad 2.


	Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik

