Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Zur Frage der Armenseelen-Anrufung
Autor: Durst, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 297

ZUR FRAGE DER ARMENSEELEN-ANRUFUNG

Historisch-theologische Wiirdigung der Lehre des
+hl. Thomas :

:Von P. Dr. BERNHARD DURST O. S. B.

Die folgende Abhandlung wurde veranlafit durch einen
Artikel, der Ende 1916 im ,Katholik“! erschien und tiber-
schrieben war: Der hl. Thomas und die Anrufung der armen
Seelen. Der gelehrte Verfasser, Dr. Joh. Ernst, hat das Ver-
dienst, daf er auf die Lehre des hl. Thomas sufmerksam
gemacht und gezeigt hat, dafd eine Deutung seiner Worte
zugunsten der Armenseelen—Anrufung, nicht leicht méoglich
ist. Indes erblickt er bei der groBlen Autoritit, die diesem
heiligen Kirchenlehrer zukommt, in dessen ablehnender Hal-
tung ein Hauptbedenken gegen die Anrufung der armen
Seelen?. Da diese nun so weit verbreitet ist und sich so
grofier Beliebtheit beim katholischen Volk erfreut, diirfte
es sich der Miihe lohnen, das von Dr, Ernst ge#uflerte Be-
denken auf seine Berechtigung zu priifen und zu unter-
suchen, welcher Wert der Ansicht des hl. Thomas zukommt,
derzufolge die Seelen im Fegfeuer nicht fiir uns und wir
nicht zu ihnen beten kénnen.

Um Mifdverstindnissen vorzubeugen, mufl der Gegen-
stand der Untersuchung scharf betont werden. Es handeltsich:

1. nicht darum ob wir fiir die armen Seelen beten
konnen; denn es ist eine vom Tridentinum feierlich einge-
schiirfte Glaubenslehre, dal dies méglich ist, dafi die Glau-
bigen den Seelen im Relmgungsort durch 1hre guten Werke
und besonders durch das heilige Mef3opfer helfen konnen3

' Bd. XVIII, p. 217—36, 309—327.
*1, 0s p. 221, °
* Denzinger-Bannwart Nr, 983, 998 [859, 866].-

Divus Thomas VII.(Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIV..a 16



298 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

2. nicht darum, ob die Seelen im Reinigungsort Gott.
durch ihre L ob- und Dank gebete verherrlichen; das diirfte
heutzutage kaum mehr geleugnet werden;

3. nicht darum, ob die armen Seelen fiir sich selber
wirksame Bittgebete um Abkiirzung und Verminderung ihrer
Leiden verrichten k¢nnen; dies diirfte ihnen wenigstens in-
direkt moglich sein, insofern sie Gott bitten konnen, er
moge die Menschen zu stellvertretenden Genugtuungswerken
anregen und deren Wert ihnen zuwenden ;

4, nicht darum, ob die armen Seelen nach ihrer
Befreiung aus dem Fegfeuer bei ihrer Aufnahme in den
Himmel ihre Wohltiter und deren Anliegen erkennen und
nun in Dankbarkeit am Throne Gottes fiir sie beten; auch
daran zweifelt niemand.

Die Frage ist vielmehr:

| 1. ob die armen Seelen schon wihrend ihres Aufent-

haltes im Fegfeuer wirksame Bittgebete fiir die auf Erden
weilenden Menschen, z. B. ihre Verwandten und Wohltéter,
verrichten kdénnen, und

2. ob sie schon im Fegfeuer die Anliegen erfahren,
in denen die (Gliubigen ihre Zuflucht zu ihnen nehmen,

Dies sind die zwei Voraussetzungen, auf denen die
Anrufung der armen Seelen oder das Gebet z'u ihnen beruht.

Wenn néamlich die Seelen im Reinigungsort iiberhaupt
kein wirksames Firbittgebet fiir uns verrichten kénnen,
dann ist es unniitze Miihe, sie um ihre Gebetshilfe anzu-
gehen. Dies ist klar. Doch geniigt die Erfilllung dieser ersten -
Voraussetzung zu einer verniinftigen Anrufung noch nicht,
Ohne die Erfiillung der zweiten Voraussetzung hitten wir
namlich folgenden Sachverhalt: Die armen Seelen sind in
Liebe mit den auf dieser Welt Zuriickgebliebenen verbun-
den: sie wissen, daBl diese in vielen Gefahren und Ndten
sich befinden und der Gebetsunterstiitzung sehr bediirftig,
sind; sie wiifiten aber nicht, wie sich deren Leben und
Greschick weiter entwickelt, in welchen besonderen Gefahren
und Schwierigkeiten sie sich augenblicklich befinden, und
welches die Anliegen im einzelnen sind, in denen die Gtléu-
bigen die Hilfe der armen Seelen anrufen; deshalb kénnten
die armen Seelen nicht fiir diese einzelnen Anliegen und
Noten ihre Fiirbitte bei Gott vorbringen, sondern nur ganz
allgemein Gott bitten, er moge den Lebenden iiberhaupt



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 229

und besonders allen, die ihre Grebetsunterstiitzung wiinschen,

oder mit denen sie im Leben irgendwie néher verbunden
waren, Hilfe und Gnaden gewéhren; und auf Grund dieses
bestindigen allgemeinen Firbittgebetes der armen Seelen
gibe Gott auch tatsiichlich der streitenden Kirche und den
Wohltétern und Angehorigen der armen Seelen viele Gnaden.
Wire dem wirklich so, so wire wiederum eine Anrufung
der armen Seelen iiberflilssig; die einzige verniinftige Hand-
lungsweise bestinde dann vielmehr darin, dafl wir uns un-
mittelbar an Gott mit der Bitte wendeten, er mége uns
um der Gebete der armeéen Seelen willen in einem bestimmten
Anliegen Hilfe gewiihren., Ks liegt némlich im Begriff der
Anrufung, dafl derjenige, dessen Hilfe und Unterstiitzung
man anruft, auch von der Bitte und dem Anliegen Kenntnis
bekomme. Wenn wir also die armen Seelen um ihre Gebets-
unterstiittzung vor Gott in unseren Anliegen angehen wollen,
oder kurz gesagt, zu den armen Seelen beten wollen, so
setzt dies voraus, dafl die armen Seelen unsere Bitten und
Anliegen erfahren. Geschieht dies aber nicht, dann kénnen
wir auch nicht verniinftigerweise zu ihnen beten. Tatséch-
lich lehren einige Theologen, Bellarmin und andere, deren
Namen spiter genannt werden sollen, daf} die armen Seelen
zwar fiir uns beten, dafl ihre Anrufung aber itberfliissig sei,
weil sie unsere Anrufungen nicht erfahren.

St. Thomasnun stellt beide Voraussetzungen der Armen-
seelen-Anrufung in Abrede. Er meint, dal die Seelen im
Reinigungsort tiberhaupt nicht fiir uns beten, und dafl sie
von den Anliegen, in denen wir sie um ihre Hilfe bitten,
nichts erfahren, Kommt dieser Ansicht des hl. Thomas nun
wirklich die Bedeutung zu, die Dr, Ernst ihr zugchreiben
mochte ? ’

Fiir die theologische Beurteilung der Liehre des hl. Tho-
mas gewinnen wir sehr wertvolle Anhaltspunkte, wenn wir
‘die Entwicklung der Lehre der Armenseelen-Anrufung uns
vor Augen haltenl, Ks soll deshalb in dieser Abhandlung

! Grabmann hat in der ,Theol. Revue® 16 (1917), 1—6, im letzten
Kapitel seines Biichleins: ,Thomas von Aquin“, Sammlung Késel 1912,
168 ff. und in seinem Biichlein: , Einfithrung in die Summa Theologiae
des hl. Thomas von Aquin®“, Freiburg 1919, 111 ff,, treffend auf die
Bedeutung der historisch-genetischen Methode der Thomasinterpretation
~als Erginzung des dialektisch-kommentierenden Verfahrens hinge-

wiesen. — Auch in der Modernistenenzyklika Pius’ X, heif3t es: Maior

16*



230 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

untersucht und dargestellt werden, in welchem Entwicklungs-
stadium der hl. Thomas die Frage der Armenseelen-Anrufung
angetroffen hat, welche Griinde und Einfliisse ithm zu seiner
Stellungnahme veranlafdt haben, und welche Weiterentwick-
lung die Lehre seit dem 13. Jahrhundert bis zur Gegen-
wart genommen hat,

Wir sind in der gliicklichen Lage, das Entwicklungs-
stadium der Frage, das der hl. Thomas angetroffen hat, und
den Sinn und Wert seiner kurzen, auf die Armenseelen-
Anrufung sich beziehenden Bemerkungen bestimmen zu
konnen mit Hilfe ausfiihrlicherer Abhandlungen, die wenige
Jahre vor und nach den Schriften des hl. Thomas ent-
standen sind und in der Summa universae theologiae des
Alexander von Hales (gest. 1245) und im Sentenzenkommentar
des Richard von Middletown (Richardus a Mediavilla, ge-
storben zwischen 1300—1307) sich finden.

- Der Text in der Summe Alexanders, der die hieher
gehorenden Fragen behandelt, diirfte um das Jahr 1240
geschrieben worden sein und die erste wissenschaftliche
Untersuchung dieser Fragen enthalten. Es scheint, daf} Alex-
ander sie nebst vielen anderen in die wissenschaftliche Kr-
orterung eingefiithrt hat. Bartholom#us von Pisa (gest. 1401)
hebt némlich von Alexander auch das rithmend hervor, dafl
die Aufstellung vieler neuer Fragen und Probleme ihm in
Paris den Beinamen , Fons vitae“ eingebracht habe. Alexander
kam auf die neuen Fragen durch seine Methode, den Stoff
in eine grofle Menge von Einzelfragen zu zerglledern die
dann alle in derselben Weise behandelt werden. Zuerst
werden die Autorititen und Griinde fiir und wider an-
gefithrt) dann folgt die Antwort, in der der Verfasser seine
eigene Ansicht entwickelt und begriindet; zum Schluffi werden
die entgegenstehenden Griinde besprochen. Auf diédse Weise
wurde die Summe Alexanders eine iiberreiche Materialien-
sammlung, ein eigentliches ,Bibliotheks- oder Nachschlage-
werk“; alles zu einer Frage Gtehdrende aus Schrift, Tradition,
Theologen und Philosophen ist darin zusammengetragen ;
bei den einzelnen Fragen sind fiir das Pro und Kontra oft
zehn und mehr Griinde und Autoritdten aneinander gereiht.

profecto quam antehuc positivae theologiae ratio est habenda; id tamen
sic fiat, ut nihil scholastica detrimenti capiat (Autonsmlte Ausgabe
von, Herder, Freiburg i. Br., p. 100).



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 931

Wenn er deshalb wie bei der Behandlung der Frage der
Armenseelen-Anrufung sich auf keine Autorititen aus Schrift
und Tradition .oder auf Anspriiche von Vorgingern berufen
kann, so darf man wohl daraus schlieflen, dafl es sich um
neue, von ihm erstmals aufgestellte Fragen handelt. Be-
ziiglich der Seelen im Fegfeuer stellt nun Alexander die
These auf, dafy sie nicht fiir uns und wir nicht zu ihnen
beten konnen und gibt eine ziemlich eingehende Begriindung
seiner Ansxcht

Die Lehre und wohl auch die Summe Alexanders hatte
der junge Thomas vor Augen, als er etwa um das Jahr 1256
als 80 jihriger Bakkalaureus im 4. Buche seines Sentenzen-
kommentars die Anrufungsmdoglichkeit der armen Seelen in
Abrede stellte. Seine Abhéngigkeit von Alexander tritt klar
zutage; wir finden fast wortliche Anklinge an ihm. Um
das Jahr 1270, also nach ungefihr 15 Jahren intensivster
Geistesarbeit, kommt der hl. Thomas in der II2 II2e seiner
theologischen Summa, seinem reifsten Werke, nochmals kurz
auf die Armenseelen-Anrufung zu sprechen. Er hilt an der
frither vertretenen These zwar noch fest, dndert aber die
frither gegebene Begriindung sachlich und formell ab und
168t dadurch erkennen, dafl er die Frage, obgleich er sie

nur mit kurzen Worten ‘erwahnt, doch bei sich wohl iiber-
legt hat. -

Den Abschlufy der beim hl. Thomas wahrzunehmen-
den Entwicklung finden wir bereits in einem Werk, das
etwa um 1282, also kaum zehn Jahre nach dem Tod des
Heiligen, verfaBt wurde, im Kommentar des Richardus a
Mediavilla zum 4. Buch der Sentenzen des Lombarden. Ein
Zitat in'diesem Kommentar deutet némlich an, dafl er kurz
nach 1281 geschrieben sein mufi, Richard, der sicher die
Schriften und Ansichten Alexanders und Thomas gekannt
hat, weicht bewufit in der Fra.ge der Armenseelen-Anrufung
von beiden ab und lehrt," daf3 die armen Seelen fiir uns
und wir zu ihnen beten kénnen.

Es ist uns also méglich, an der Hand von vier Texten
der hervorragendsten Theologen des 13. Jahrhunderts, deren
Entstehungszeit je etwa 10 bis 156 Jahre voneinander ab-
liegt, den Stand und Entwicklungsgang der Frage im 13. Jahr-
hundert in Paris, am Zentrum des wissenschaftlichen Lebens,
zu untersuchen. Wir sind befiahigt zu zeigen, welche Ein-

fliisse dem hl. Thomas zu seiner Stellungnahme in unserer
\



282 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

Frage bestimmten, und welche Kriterien ihm in der Beur-
teilung der Frage zur Verfiigung standen. Kin Blick auf
die weitere Entwicklung der Frage bis zur Gegenwart wird
uns dann zeigen, dal dem katholischen Theologen des 20. Jahr-
hunderts eine Reihe von Kriterien an die Hand gegeben
sind, die dem 13. Jahrhundert noch fehlten, und dafd der
katholische Theolog der Gregenwart mit Hilfe dieser Kri-
terien mit ziemlicher Sicherheit ein theologisches Wert-
urteil in der Frage der Armenseelen-Anrufung abzugeben
vermag.

Wir werden deshalb in vier Kapiteln folgende Punkte
behandeln: 1. Die Lehre des Alexander von Hales, 2. die
Lehre des hl. Thomas in Sentenzenkommentar und Summa
theologica, 3. die Lehre des Richardus a Mediavilla, 4. Be-
urtellung der Lehre des hl. Thomas mit Hilfe der Krlterlen
die auf Grund der weiteren Entwicklung heutzutage der
katholischen Theclogie zur Verfiigung stehen.

Es war geplant, die folgenden Untersuchungen als Er-
widerung auf die von Dr. Ernst vorgebrachten Bedenken
in demselben Organ erscheinen zu lassen, in dem Dr. Ernst
seine Aufstellungen verdffentlicht hatte. Im 22, Band des
»Katholik“ (1918) sind auch bereits zwei Artikel erschienen.
Wegen Ungunst der Zeitlage mufite aber der ,Katholik*
am SchiuBl des Jahres 1918 sein Erscheinen unterbrechen.
Wir leger deshalb das Ergebnis unserer Untersuchungen
in dieser Zeitschrift der Offentlichkeit zur Beurteilung vor,
Der erste Artikel im ,Katholik“ (p. 73 - 89) enthielt einlei-
tende Bemerkungen fiber Leben, Schriften und Bedeutung
der drei zu behandelnden grofien Scholastiker des 13, Jahy-
hunderts; in ihm findet sich auch die néhere Begriindung
der angegebenen Daten und die Antwort auf die Echtheits-
frage des Textes aus der Summe Alexanders. Der zweite Ar-
tikel (p. 145—179) brachte den vollsténdigen Text aus der
Summe Alexanders und eine eingehende Erklirung und Beur-
teilung seiner Lehre. Da der Text aus Alexander die Grund-
lage fiir die historische Beurteilung der Lehre des hl. Tho-
mas bildet, werden wir im folgenden die wesentlichen Ab-
schnitte dieses Textes und die ndtigen Erklérungen zu ihm
nochmals geben; beziiglich der néheren Ausfithrurgen und
Begriindungen miissen wir aber den geneigten Leser auf
den Artikel im ,Katholik% verweisen.



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 233

I. Kapitel

Die Lehre des Alexander von Hales

Alexander von Hales behandelt die zwei Fragen, ob
die Seelen im Fegfeuer fiir uns und wir zu ihnen beten
konnen, im 4. Teil seiner Summe in seiner Abhandlung tiber
das Gebet. Diese findet sich eingereiht in die Lehre vom
Buflsakrament, ngherhin in die Lehre von der Genugtuung.
Der Traktat iiber das Gebet umfaBt in der von mir be-
miitzten Ausgabe von Lyon 1516 neun umfangreiche Qui-
stionen, q. 88—96. :

Nachdem Alexander in q., 8—90 vom Wesen, voun
der Einteilung, vom Nutzen und von der Art und Weise
des Gebetes sehr eingehend gesprochen hat, behandelt er
in q. 91 die Frage: quorum est orando petere? Die Quiéstio
18t eingeteilt in fiinf membra, welche die Frage behandeln,
ob das Beten zukomme 1. den géttlichen Personen, 2. den
Seligen im Himmel, 3. den auf Erden weilenden Menschen,
guten und bosen, 4. den Seelen im Fegfeuer, b. den Ver-
dammten. Das vierte Membrum der q. 91 enthilt also den
ersten Text, der niher untersucht werden musf.

In der néchsten Quéstio, q. 92, behandelt Alexander
die Frage: a quo est aliquid petendum in oratione? Die
Quiistio ist folgendermaflen eingeteilt:

[membrum I: utrum petendum sit {articulus 1: utrum petendum sit
a creatura creatura irrationali;

articulus 2: utrum creatura ra-

: ' tionalis sit oranda,

3 dum est in via;

{articulus 8: utrum existens in
purgatorio sit oran-

w dus;
articulus 4: utrumbeatiin patria
| ' sint orandi.
membrumII: utrum Deus sitoran-
dus.

Der dritte Artikel des membr. I der q. 92 bietet dem-
nach den zweiten zu untersuchenden Text!.

Die einzelnen Abschnitte der folgenden Texte wurden
'von uns numerlert damit die Stellen, auf die zu verweisen

—i——

s

' In’ der editio Coloniensis (1622) findet sich der erste Text
amnter IV. q. 26, membr, 8, art. 4, § 4; der zweite ebendort art. b, § 1.



234 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

ist, rascher vom Leser gefunden werden. Wir geben die
Texte mit der heute gebréauchlichen Schreibweise und Inter-
punktion wieder.

§ 1. Wiedergabe der Texte

Quaestio 91, membrum 4: Utrum existentibus in
purgatorio convenit orare

Consequenter quaentur, utrum existentibus in purga-
torio convenit orare.

Die finf ersten Abschmtte (Nr. I—-V) enthalten fint
Griinde, aus denen sich ergibt, daB es allenfalls mdglich
1st, dafd die Seelen im Reinigungsort fiir sich selber beten.
Hernach folgen fiinf Gegengriinde (Nr. VI—X); sie wenden.
sich nur gegen die Ansicht, dafy die armen Seelen fiir sich
selber beten, lassen aber die Frage, ob sie fiir uns beten,.
ganz aufler acht. Unter allen Zitaten, die in den ersten
zehn Abschnitten angefiihrt werden, findet sich kein einziger:
Text, der direkt und deutlich besagte, dal} die armen Seelen
beten oder nicht.

Seine eigene Ansicht entwickelt und begrundet Alex-
ander in folgender Weise:

XI. Ad hoc dicendum, quod oratio triplici ex causa
fit: vel ad aliquid degustandum vel ad aliquid exsolvendum
vel ad aliquid impetrandum,

Quando ergo quaeritur, utrum existentibus In purga-
torio conveniat oratio, dicendum, quod oratio non convenit
els secundum primum modum. Ratio autem huiusmodil:
quia ita intentae sunt punitioni et afflictioni ex dilatione
gloriae, quod non dulcedini; ita intentae sunt solutioni poe-
nae, quod non contemplationi.

Similiter non convenit eis oratio quantum ad secundum,
quia oratio isto modo sacramentalis est et ideo convenit so-
lum viatori. ‘

XII. Secundum autem tertium modum bene convenit
eis, prout oratio est ad aliquid impetrandum, Cum enim
secundum beatum Augustinum poena purgatorii sit maior
quam quidquid in hac vita potest sustineri, cum animae
aliquae intantum ibi a poena absorbeantur, quod, etsi spem.

' Ed. Colon, ergénzt est.



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 235.

habeant in habitu, non! tamen motu spei movebunture, pro--
babile est valde, quod semper ad seipsas in? poenas suas
convertuntur, quod semper ad se ¢ dolorem negligere non
possunt, quo® tantum continue affliguntur, nec unde super-.
excellenter gaudent actu habent.

XIII. Praeterea non est dubium, quin habeant affec-
tionem ad deum ordinatam et hoc per caritatem, in qua.
decesserunt ab hac vita.

Ergo non videtur inconveniens ponere, quod orent deum,.
sicut tactum est, et ratione suae indigentiae et ratione suae
dignitatis, quam sortiuntur ex decessu in caritate. Quia
enim graviter patiuntur et seipsas a poena eripere non pos-
sunt, habent clamorem et forte continue clamant ad eum,
qui potest eripere, sc. deum, et quia affectiones ordinatas.
habent ad deum, dignae sunt exaudiri sive adjuvari.

XIV. Orant igitur animae in purgatorio existentes non.
pro aliis, sed tamquam miserae pro se tantum, et hoc pro
mali a.motlone tantum, pro boni adeptione nonnisi ex con-
sequenti, Sciunt enim, quod non possunt deo perfrui nec
a poenis penitus liberari, nisi istud habeant.

XV. Haec veritas potest haberi ex IV. lib. dialog..
Gregorii, ubi ostendit, quod a viventibus petunt animae
adiuvari. Maxime ergo a deo petere credendae sunt. Dicit
enim sic: ipsi mortuorum splrltus a viventibus petunt; et.
s1 qua indigeant®, in quibus peér eos absolvi videantur.

Dicit enim? Bernardus sup. cant. sermone 10: gratiarum.
actio benefactum sequitur, non praecedit. Quae autem in
tristitia est anima, beneficio non gaudet, sed indiget. Habet.
ergo unde preces offerat, non autem, unde gratias referat .
Haec Bernardus.

In den fiinfletzten Abschnitten des Artikels (Nr. XVI—

XX folgt die Antwort auf die fiinf Gegengriinde, die nichts.
\Vesentllches enthalt.

' Ed. Colon. liest raro statt non; die Vergleichung mit Nr. X XXIT
spricht fir raro.

* Ed. Colon.: moveantur.

* Ed. Colon.: id est.

* Ad se fehlt in der ed. colon.

* Ed. Colon.: quae.

¢ Mit der Ed. Colon. ist zu lesen: et signa indicant,

! Der Sinn verlangt etiam statt enim,



936 | Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

Quaestio 92, membrum 1, articulus 3: Utrumexi-
stens in purgatorio sit orandus

Consequenter quaeritur, utrum existens in purgatorio
est orandus,

XXI. Quod sic videtur per hoc, quod quanto crea-
‘tura rationalis magis deo asmmllatur, tanto magis est or-
anda. Sed illa creatura, quae est extra statum potestatis
peccandi, magis assimilatur deo, quem impossibile est pec-
‘care, cmusmodl sunt existentes in purgatorio, quam exi-
‘stentes in via, qui sunt in potentia peccandi. Ergo si exi-
‘stentes in via sunt deprecandi, ratione consimili vel for-
tiorl existentes in purgatorio.

X XII. Item sunt status viationis, purgationis, et status
-apprehensionis. Existentes in primo statu et ultimo sunt
deprecandi; ergo et existentes in medio.

XXIII. Item, ut tactum est!, existentes in purgatorio
-orant pro se. Quid ergo impedit eos orare pro aliis?

XXIV. Item existentes in purgatorio sunt in caritate ;
‘ergo compatiuntur existentibus in hujus mundi miseriis,
Compassio enim in quadam aequalitate respondet caritati;
‘qui enim multum diligit fratrem sive proximum, multum
compatitur miseriis suis. Sed qui alii multum compatitur,
libenter relevat eius miseriam. Ex quo ergo compatiuntur
-existentibus in miseriis mundi, et ex caritate libenter rele-
vant eorum miserias, Sed hoc nullo modo possunt facere
nisi orando deum. KErgo libenter orant pro illis dominum.
Ergo bene competit, quod existentes in mundo dirigant
preces ad illos.

XXV. Contra: nullus absorptus a poena tanta con-
vertit se ad aspectum poenae sive miseriae altenus, qula,
poena propria non sustinet® Sed existentes in purgatorio
sunt tales; aliter frustra oraret ecclesia, quod non absor-
beantur a tartaro, scilicet quod non detineantur in illa ab-
sorbitione. Nullus talis est orandus. Ergo existentes in pur-
;gatorio non sunt orandi.

XXVL Item ut habetur ab Augustino: poena purga-
torii maior est, quam quidquid potest in vita ista sustineri.
Sed existentes in tanta acerbitate poenae ita sunt sibi in-

' Vgl. Nr. XIII, XIV.
* Ed. Colon.: quia poenam non sustinet.



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 237

tenti, quod non possunt se ad illos! convertere. Hoc valde
probabile est. Unde nec pro illis orare. Ergo non sunt orandi.

XXVIIL Responsio: ad hoc potest dici, quod existentes
in purgatorio non sunt orandi; quia, ut supra? tactum est,
ubi quaesitum est, utrum existentibus in purgatorio con-
venit orare, determinatum est, quod pro aliis non orant,
licet ab aliis se, viatoribus petant adiuvari, ut dicit Gre-
gorius.

XXVIII. Quare autem non sunt orandi? Ratio est,
quia non sunt in statu merendi neque recipiendi praemium,
gsed in statu medio, quia evacuati sunt a culpa et detenti
in poena et carentes gloria. Quia ergo in poenis sunt, pro
se orare illis competit tamquam reis implorantibus veniam,
non tamen pro alils tamquam amicis impetrantibus gratiam.

XXIX. Ad illud ergo, quod primo obiicitur, quod
magis assimilatur deo, qui non potest peccare, ergo etec.
potest dici, quod ratio potentiae impetrandi est potestas
merendi potissima, dico, quia non convenit existentibus in
purgatorio causa congruentissima est amicitia (sic!). BExi-
stentes autem in purgatorio® ratione qua tamquam rei deti-
nentur in poena, non sunt iudicandi amici, sed potius ra-
tione offensae dei poenis obligati.

XXX. Ad illud, quod obiicitur, quod existentes in
-extremis statibus, sc. in via et in gloria, sunt deprecandi,
etc. potest dici, quod ratio magis est ad oppositum quam
ad propositum, quia, ut tactum est4, neque sunt in statu
merendl neque recipiendi, quod meruerant. Unde status
medius in propositum?® scilicet quantum ad idoneitatem
orandi pro extraneis, discrepat ab extremis et convenit cum
illis, quia status iste potestatem merendi non sustinet nec
-amicitiam, interpretative dico, sed potius offensae ponit
reatum,

XXXI. Adillud, quod post quaeritur, quare non sunt
idonei orare pro aliis sicut pro se, potest dici, quod, ut

! Der Sinn verlangt alios.

* Vgl. cben Nr. X1V.

' Den Sinn der offenbar verdorbemen Lesart diirfte folgende
‘Textgestaltung wiedergeben: Ratio (potissima) potentiae impetrandi
est potestas merendi. [Atqui] dico, quod [haec potestas merendi] non
convenit existentibus in purgatorio; causa [enim]| congruentissima
i’[meritiJ est amicitia. Existentes autem in purgatorio ...

Vgl. Nr. XXVIII.
* Ed. Colon.: proposito.



238 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

supra tactum est!, acerbitas poenae, cui omnino intendunt.
et a qua absorpti sunt, ad postulationem veniae pro seipsis
compellit nec ad miseriam aliorum illos convertere sinit.

XXXII. Ad illud, quod postea obiicitur, quod habent
caritatem et ita compassionem, potest dici, quod verum est,
quod caritatem habent in habitu; sed habitus caritatis non
inducit compassionem, sed actus caritatis, Ut enim proba-
biliter patet ex verbo Augustini supposito, quod supra ¥
tactum est3, ita absorbentur aliquae a poena, quod etsi spem
habeant in habitu, raro motu spel moventur; similiter et
motu caritatis propter conversionem ad poenam et dolorem
continuum, quem negligere non possunt. Sine praeiudicio
tamen Opmando dico, quod multae sunt animae in purga-
torio, quae non afﬂlguntur illa vehementi afflictione, de.
qua loqultur Augustinus. |

§ 2. Erkldrende Bemerkungen zum Verstindunis
der Texte

I. Zum Text aus der q. 91

Zu Nr. XI. Alexander unterscheidet drei Arten des.
(tebetes, Die erste besteht in dem liebevollen Sichversenken
und Verkosten der gottlichen Schénheit, in der Beschauung,
Diese spricht Alexander den Seelen im Reinigungsort ab;
sie konnen nur an ihre Strafleiden denken. Wir haben hier
den Ofters* wiederkehrenden Gedanken Alexanders, daf die
heftigen Leiden die Seelen im Fegfeuer psychisch so sehr
fesseln, dafl ihnen die freie Betitigung ihrer Geisteskréfte-
unmdéglich wird. Wir werden sehen, dafl sich diese Ansicht.
nicht halten laf3t.

Zu Nr. XII-XV. Als dritte Art des Gebetes fiihrt.
Alexander das Bittgebet an. Er lehrt: die Seelen im Feg-
feuer beten nicht fiir andere, sondern nur fiir sich, und zwar
um Befreiung aus ihren Leiden (Nr. XIV).

Der Gedankengang der Beweisfihrung ist folgender::
Die Strafleiden im Fegfeuer sind nach St. Augustin iiberaus.
grofy; manche (aliquae) Seelen werden von diesen so ab-

I

' Vgl. Nr, XXV, XXVI.
* Vegl. Nr, X1I, XXVI.
* Ed. Colon.: ut enim probabiliter potest verbo Augustini sup--

poni et supra tactum est.
* Vgl. Nr. XII, XXXII und XXVI,

v



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 239

sorbiert, erdrfickt, in der Betédtigung ihrer Seelenkrifte so
gefesselt, dafd sie ‘an nichts anderes denken kénnen, ja sich
nicht einmal, oder doch nur selten zu Akten der Hoffnung
erschwingen kdnnen; sehr wahrscheinlich (probabile est valde)
konnen sie immer nur an die sie bestindig quélenden, iiberaus
groflen Leiden denken und von diesen Gedanken nicht los-
kommen ; kein Freudenschimmer fillt in diese Leidensnacht.

Diese &uflerste Not (indigentia), in der sie sich selbst
nicht helfen konnen, ist der erste Anhaltspunkt, der die
Annahme nicht unwahrscheinlich macht (non videtur in-
.conveniens), dafl sie vielleicht bestindig ihr flehentliches
Rufen an den richten, der allein sie erretten kann.

Als weiterer Anhaltspunkt kommt hinzu ihre Wiirdig-
keit (dignitas) auf Grund der Liebe zu Gott, in der sie ge-
storben sind, und die sie der Erhérung 1hrer flehentlichen
Hilferufe Wuldlg macht (Nr. XII, XTII).

; Die Seelen im Fegfeuer beten also in ihrem Elend
dicht fiir andere, sondern nur fir sich, und zwar. zunéchst
‘um Befreiung aus ihrem Leiden (Nr. XIV)

Die Richtigkeit dieser Ansicht wird sodann erhirtet
durch den Bericht des hl. Gregor; wenn nimlich die armen
Seelen sich an die Lebenden um Hilfe wenden, dann werden
sie es noch viel mehr Gott gegeniiber tun.

Auch ein Ausspruch aus dem hl. Bernhard legt die
Schlufdfolgerung nahe, daf’l sich eine Seele in solch trau-
riger Lage nur zum Bittgebet veranlafit sehen kann (Nr. XV).

Dieexklusive Wendung in der Schlufifolgerung (Nr. X1V)
tiberrascht. Alexander folgert nicht blof3: der Leidenszustand
und die Wiirdigkeit veranlassen die Seelen im Fegfeuer,
dafd sie fiir s1ch selber beten, sondern: dafl sie nur fiir sich
selber, nicht aber fiir atidere beten. Man wird indes ver-
stehen, wie Alexander aus der Betrachtung des ersten Ge-
sichtspunktes, nimlich des Leidenszustandes der armen Seelen,
zu seinem exklusiven Schlufisatz kommt, wenn man sich-
die nihere Beschreibung dieses Zustandes in der q. 92 vor
Augen hilt. Dort (Nr. XXV, XXVI, XXLI) sagt er, daf}
die geistige Konzentration 'auf das eigene Leiden den
Gedanken an die Anliegen und Noten anderer gar nicht
aufkommen lasse; und in Nr. XXXII lehrt er konsequent
weiter, dald bei dieser einzig auf die eigenen Leiden kon-
zentrierten Aufmerksamkeit auch aktuelle Liebe zum N#chsten



240 {Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

und deren Betétigung im Gebet nicht, bzw. nur selten mog-
lich sei.

Man kann das spekulative Argument bei Alexander
folgendermaflen kurz zusammenfassen: die heftigen Leiden
dringen die Seelen im Fegfeuer zum Gebet fiir sich, hindern
sie aber psychisch am Gebet fiir andere; der (Gegenstand,
in dem sie sich befinden, macht sie wiirdig, dafl Gott ihre-
Gebete um Erleichterung und Befreiung erhort.

Aus dem von Alexander angefiithrten Bericht aus Gregor
dem Grofien (gest. 6041) folgt nur, dafl die Seelen im Reini-
gungsort zuweilen sichtbar den Menschen erscheinen diirfen,
um sie um ihre Unterstiitzung zu bitten, nicht aber ist in
dem Bericht gesagt, dafd die armen Seelen ausschliefilich
nur fiir sich beten kénnen.

Das Zitat aus dem sermo X in cantica des hl. Bern-
hard? spricht nicht von den Seelen im Fegfeuer,

II. Zum Text aus der q. 92

Der Aufbau des Artikels ist klar, Zuerst werden vier
Konvenienzgriinde angefithrt, aus denen sich zu ergeben
scheint, dafS wir zu den Seelen im Reinigungsort beten
kénnen (Nr. XXT—XXIV); dann folgen zwei Griinde gegen
die Anrufungsmdglichkeit der armen Seelen (Nr. XXV—
XXVI); in der Responsio begriindet Alexander seine An-
sicht, dafl wir nicht zu ihnen beten kénnen (Nr. XXVII —
XXVIII); zum Schlufy werden die vier zuerst angefiihrten.
Konvenienzgriinde widerlegt (Nr. XXIX - XXXII).

Die beiden unter Kontra angefithrten Argumente
(Nr. XXV, XXVI) fallen sachlich zusammen. Aus dem In-
halt eines Kirchengebetes und aus einem Ausspruch des
hl. Augustinus ergebe sich, daf} die Leiden der armen Seelen
tiberaus heftig sind. Daraus schlieft dann Alexander, daf}
diese Seelen an die Sorgen und Leiden anderer gar nicht
denken, also auch nicht fiir sie beten kénnen; und daraus
folgt schliellich, dafi auch wir nicht zu ihnen beten kénnen.
Dies ist der Gedankengang in den beiden Abschnitten. Wir
haben demnach wiederum kein direktes Zeugnis fir die
Ansicht, dafl die armen Seelen nicht fiir uns und wir nicht
zu ihnen beten kénnen, sondern eine theologische Schlufi-

'L, IV c. 56 (Migne P. L., tom. 77, 417).
? Migne P. L., tom. 183, 823 n. 9.



Zur Frage der Armenseeleq—Anrufung 241

folgerung, derén Richtigkeit nicht ohne weiteres klar, sondern
erst noch zu untersuchen ist.

Das Kirchengebet, an das Alexa.nder denkt, diirfte
wohl das Offertorium der Totenmesse sein, in dem es heifit =
»,Domine Jesu Christe, Rex gloriae, libera animas omnium
fidelium defunctorum de poenis inferni et de profundo lacu;
libera eas de ore leonis, ne absorbeat eas tartarus,
ne cadant in obscurum. ..“
| Der Ausspruch des hl. Augustinus, den Alexander schon
oben in Nr. XII verwertet hatte, ist entnommen seiner
Enarratio in Ps. 87, Nr, 31 St. Augustin spricht nur von
der Torheit derer, Welche die Bufle auf das' andere Leben
verschieben, wo die Peinen ungleich groBer sind als die
Buflleiden dieses Lebens. Nirgends gibt er einen Anhalts-
punkt fiir die Folgerung, die Alexander daraus zieht, daf.
ndmlich die Heftigkeit dieser Leiden die freie Gelstestatlg-
keit fefdle.

" Dieselben Gredanken wie in dem Text aus der Enar-
ratio in Ps, 37 kehren wieder im 17. und 18, Kapitel des.
liber de vera et falsa Poenitentia2, den das 12. und 13. Jahr-
hundert als Werk des hl. Augustinus betrachtete.

Diese beiden Texte aus der Enarratio in Ps. 87 und
aus dem 18. Kapitel De vera et falsa Poenitentia wurden
-von Petrus Lombardus in sein Sentenzenwerk aufgenommen
in der distinctio 20 und 21 des 4. Buches, Durch die
Aufnahme in das Sentenzenbuch des Lombarden scheint
der Ausspruch des hl. Augustin {iberall bekannt geworden
und angenommen worden zu sein. So bekam dann der
Satz: poena purgatorii maior est, quam qu1dqu1d potest in.
ista vita sustineri fast die Bedeutung eines theologischen
Axioms; das einen gewaltigen Einfluff auf die religiése An-.
schauung des ausgehenden 12, und die erste Halfte des
13, Jahrhunderts ausiibte; es gab, wie es scheint, die Grund-
lage dafiir ab, dafl man bei der Beurteilung des Zustandes
der armen Seelen einseitig nur ihre Lieiden vor Augen hatte.
und diese sich recht schrecklich vorstellte.- Da nun aufier-
dem damals die Begriffe tiber den Zustand und die Eigen-
schaften der vom Leib getrennten Seele noch nicht geniigend
geklirt waren, so konnte sich leicht die Meinung verbreiten,

' Migne P. L., tom, 36, 397. Niiheres iiber die Stelle im , Katho-

lik* 22 (1918), 169. .
* Migne P. L., tom. 40 1128.



249 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

-dafd die Leiden im Fegfeuer den Geist der armen Seelen
in #hnlicher Weise lihmen, wie die noch mit dem Leib
vereinigte Seele durch heftige Schmerzen in ihrem freien
- Denken und Wollen gehindert wird. Und da auch das
Wesen der heiligmachenden Gnade noch nicht klar erfafit war
‘— Petrus Lombardus konnte z. B. noch die heiligmachende
‘Gnade und die eingegossene Liebe mit dem Heiligen Geist
identifizieren — so war es auch nicht zu verwundern, daf
man meinte, die von Gott so sehr gestraften und gequilten
‘Seelen des Fegfeuers konnten doch keine Freunde Gottes sein.

Die drei Momente: die Heftigkeit der Leiden im Feg-
feuer, die durch diese Leiden bewirkte psychische Befangen-
‘heit der arfnen Seelen, die sie an fremdes Leid nicht denken
und fiir andere nicht beten lasse, und die Leugnung, daf
‘die armen Seelen Freunde Gottes seien, hingen also logisch
zusammen. St. Augustin spricht nur von den heftigen Leiden;
aus diesen leitete dann die unklare, einseitige Auffassung
und Beurteilung in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts
-die beiden anderen Momente ab.

Dies ist der Ideenkreis, den wir bei Alexander an-
treffen. Interessant ist indes die Wahrnehmung, daf seinem
prifenden Geist doch Bedenken kamen an der absoluten
Giiltigkeit des aus Augustinus entnommenen Textes. Er
wagt es aber, wie der Schluf§ von Nr. XXXII zeigt, nur
mit einer gewissen Schiichternheit, seine Bedenken gegen
die durch die Autoritdt des hl. Augustinus gedeckte allge-
meine Anschauung zum Ausdruck zu bringen. Die Schluf3-
worte von Nr. XXXII werfen demnach bedeutsames Licht
auf die Denkweise in der ersten Hélfte des 13. Jahrhunderts
in unserer Frage.

In der Responsio (Nr. XXVII, XXVIII) entscheidet
sich Alexander fiir die Ansicht, dafl man nicht zu den
armen Seelen beten kann. Der Grund ist, weil sie. nicht
tir uns beten,

Dieser Grund wird in Nr. XXVII einfach genannt
und dabei auf die vorhergehende Quéstio verwiesen, wo,
wie wir gesehen haben, als Ursache dafiir, dal die armen
Seelen nicht fiir uns beten, ihre psychische Behinderung
infolge der heftigen Schmerzen angegeben war,

In Nr. XX VIII wird zum erstenmal als weiterer Grund
das Fehlen der Freundschaft mit Gott angefiihrt, Wir kénnen



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 9243

-diesen Grund im Gegensatz zum eben erwéhnten psychischen
Hindernis als moralisches Hindernis bezeichnen. '

Die Gedanken Alexanders in Nr. XXVIII lassen sich
-etwa, wie folgt, wiedergeben: Die Menschen auf dieser Welt
konnen noch siindigen, sie sind noch nicht ganz geliutert
und deshalb noch strafwiirdig; trotzdem hat jedes ihrer
.guten Werke fiir sie selbst verdienstlichen Wert (sunt in
-statu merendi), und auch ihre Gebete fiir andere nimmt
‘Gott trotz der meist noch vorhandenen Strafschuldigkeit
huldvoll entgegen; Gott iibt der gebrechlichen Menschen
gegeniiber wihrend des sterblichen Lebens Nachsicht.

Die Heiligen im Himmel sind die ganz geliuterten
Freunde Gottes, zu deren Lohn es gehért, daf sie fiir andere
Fiirsprecher und Gnadenvermittler sein diirfen.

Die Seelen im Reinigungsort aber stehen in der Mitte

(in statu medio); obgleich sie von Siinde frei sind (evacuati
a culpa), haben sie doch die Strafen moch nicht ganz ab-
.gebiift; und da sie micht mehr im Pilgerstande ‘(in statu
viae seu in statu merendi) sind, ibt Gott ihnen gegeniiber
nicht mehr die Nachsicht wie gegeniiber den Erdenpilgern,
sondern betrachtet jetzt in ihnen nur noch die Straf-
schuldigen, die zwar fiir sich selber demiitig um Verzeihung
bitten, aber nicht als Freunde Gottes fiir andere Fiirbitte
-einlegen kdnnen,

Zum status medius, in dem die armen Seelen sich be-
ifinden, gehdren also nach Alexander drei Sachen: das Fehlen
des status merendi, das Fehlen des status recipiendi prae-
mium und die -detentio in poenis. Von diesen drei Punkten
war aber ausschlaggebend die Vorstellung von den heftigen
Leiden, denen die armen Seelen unterworfen sind. Unter
-der Einwirkung dieser Vorstellung ergab' sich der Schluf:
die Seelen im Fegfeuer kann man in ihrem Leidenszustand
nicht als Freunde ‘Gottes betrachten, folglich auch nicht
annehmen, daf} sie fiir andere beten, und deshalb kann man
auch nicht zu ihnen beten. . \

Die 1. Objektion (Nr. XXI) meint: Die in der Gnade
gefestigten Seelen des Fegfeuers stehen Gott nidher als die
Erdenpilger, die noch siindigen kénnen; wenn wir also
letztere um ihr Gebet angehen kénnen, dann noch viel
mehr die ersteren. Das Argument ist ausgezeichnet; bei
der Vorstellung vom Leidenszustand der armen Seelen, die
in der ersten H#lfte des 13. Jahrhunderts die Geister be-

Divus Thomas VII, (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXXIV.) 17



244 Zur Frage der Armenseelerg-Ani‘ufung

herrschte, konnte es aber auf Alexander keine nachhaltige
erkung ausiiben; er weist das Argument ab (Nr. XXIX),
indem er die eben in Nr. XXVIII gegebene Begriindung
wiederholt, dal wir n#mlich die armen Seelen nicht als
Freunde Gotbes, sondern als -Schuldige und Stréflinge be-
trachten missen. Der Text der ersten Hélfte von Nr. XXIX
1st etwas verdorben. Der Sinn diirfte sein: der eigentliche
‘Grund der Fiirbittmoglichkeit ist die Verdienstmoglichkeit ;.
diese kommt den Seelen im Fegfeuer nicht zu;:.es fehlt
ithnen namlich das, was sie in der angemessensten Weise
begriindet, die Freundschaft mit Gott.

Auch die 4. Objektion begriindet das Gebet der armen
Seelen ftir uns Menschen in ausgezeichneter Weise: ihre
Liebe zu uns laBit sie nicht gleichgiiltig gegeniiber unseren
Noten und dringt sie zum Gebet fir uns; anders kénnen
sie uns ja nicht helfen; wenn sie aber fiir uns beten,
* dann konnen wir auch zu ihnen beten. In der Erwxderung
(Nr. XXXII) verwirft Alexander das Fundament dieser
Ansicht, indem er leugnet, dafl den armen Seelen bei der
Heft,jgkeit ihrer Peinen aktuelle Liebe méglich sei; doch
- zeigt der SchluBsatz, daf er seiner Sache nicht ganz sicher ist..

§ 3
Nach den erklirenden Bemerkungen zum Text soll
~ die Lehre Alexanders tiber die drei Fragen, ob die Seelen
im Fegfeuer fiir sich selbst, fiir uns, und ob wir zu ihnen
‘beten konnen, iibersichtlich zusammengestellt und beurteilt

werden.

I.Obdie Seelenim Fegfeuer fiir sich selbst beten

Es ist klare Lehre Alexanders, dafl sie dies tun. Sie
werden hiezu veranlafit durch ihre.Leiden (vgl. Nr. I, II,
V, XII, XIII, XVI—-XX, XXVIII; XXXI) und befihigt.
durch das gottliche Erbarmen (Nr. I, IV, XVIII) und durch.
ihre sittliche Disposition, ndmlich ‘durch ihre Gotteslicbe
(Nr. IV, XIII), Geduld (Nr. V) und Demut (Nr. III). Ernste
Schw1er1gke1ten scheint /Alexander in dieser Lehre nicht
gefunden zu haben. Seine Darstellungsweise legt es auch
nahe, daBl er der Ansicht war, dafl dem von den armen
Seelen fiir sich selbst verrichteten Gebet eine direkt wirk-
same Kraft zukomme (vgl. Nr. XIX),



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 945

Dafl die armen Seelen fiir sich selbst beten, diirfte
auch heutzutage von den meisten Theologen zugegeben
werden ; doch konnen die armen Seelen wohl nur mittelbar
durch ihr Gebet sich Hilfe erwirken, insofern sie Gott bitten,
er moge durch seine Gnade die lebenden Menschen zu stell-
vertretenden Genugtuungswerken anregen und ihnen deren
Wert zuwenden !, Diese Auffassung liegt wohl auch dem
erwahnten Bericht des hl. Gregor zugrunde,

II.ObdieSeelenimFegfeuer fiir uns beten kénnen

Alexander verneint es, Sie werden daran verhindert
1. phychisch durch die heftigen Peinen, 2, moralisch, durch
den Strafzustand, infolgedessen sie in den Augen Gottes
nicht als Freunde, sondern al$¢ Schuldige gelten, denen ein
Fiirbittgebet fiir andere unmdglich ist.

Die beiden Griinde 8ollen im einzelnen besprochen und
auf ithren Wert gepriift werden.

1. Das psychische Hindérnis des.Bittgebetes
| fir andere

~ Die Qualen sind im Fegfeuer nach Alexander so heftig,
daf’ die Seelen daselbst immer nur an ihre Schmerzen denken
konnen (vgl. Nr. XII, XXXT, XXXII), dafy ihnen nur selten
ein Akt der Hoffnung mdglich ist (Nr. XII, XXXII), daf
der Gedanke an fremdes Leid und fremde Sorge (Nr. XXV,
XXVI, XXXI) und liebevolle Teilnahme an denselben
(Nr, XXXII) nicht aufkommen kénnen. Die Wirkung ist,
dafl die armen Seelen nur fiir sich selbst, nicht aber fir
andere beten. 1 ’

@) Eine’ Mahnung zur Vorsicht gegen das Argument
Alexanders haben wir in dem Umstand, dafl Alexander durch
die abschwichenden und einschrénkenden Ausdriicke, die
er gebrauc\ht, zu erkennen gibt, dafl er seiner Sache nicht
ganz sicher ist. So fiigt er in Nr, XII das einschréinkende

' Vgl. Palmieri 8. J., De Novissimis, Prati 1908, 68; Perger im
,Katholischen Seelsorger* 10 (1898), 208 —18; Suarez, De poenit, dist. 47,
sect. 2, n. 8 (Paris 1861, tom. 22, 930) und De orat. lib. 1, cap. 11,
n. 14, 16 (Paris 1859, tom. 14, 49). Sporer O. F. M. theol. mor. sup.
decalog. p. II, cap. 7, sect. 3, n. 17. Der hl. Bonaventura dagegen
sagt im Gegensatz zu Alexander von den armen Seelen, daf} ihre Not
gar grof} ist, ,quia graviter puniuntur et se iuvare non possuntt*
(in IV. Sent, dist. 45, a. 2, q. 1).

1*



246 | Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

Woértchen aliquae hinzu: manche, nicht alle Seelen stehen
im Fegfeuer unter dem schrecklichen Einflul der Qualen.
“Unmittelbar darauf folgt an genannter Stelle der Ausdruck:
probabile est valde; es handelt sich also nur um eine sehr
wahrscheinliche Behauptung, es ist nicht ganz sicher. In
Nr, XIII wird die Folgerung eingeleitet mit den Worten:
ergo non videtur inconveniens ponere, die Annahme er-
scheint nicht unangebracht, In Nr. XXVI wagt es Alexander
nicht, seinen aus dem Ausspruch des hl. Augustinus ge-
zogenen Schlufd als sicher hinzustellen; er fiihlt sich zu
dem abschwichenden Zugestindnis gezwungen: hoc valde
probabile est. Dasselbe kehrt wieder bei der Wiederholung
der Stelle in Nr. XXXII: ut enim probabiliter patet ex verbo
Augustini; und am Schlufl dieses Abschnittes heifit es:
sine praeiudicio tamen opinando dico etc.; es sind das wirk-
lich sehr beherzigenswerte Worte ; sie ze1gen, dafd Alexander
sich der besseren Einsicht nicht verschliefen konnte, daf}
viele Seelen im Fegfeuer verschont sind von dem ihr ganzes
Geistesleben lihmenden Einflufl der Qualen.

b) Der aus der Natur der Sache entnommene Grund
gegen das Argument Alexanders ist folgender: die Lehre,
dal das intensive Schmerzgefiithl die vom Leib getrennte
Seele an der freien Betéitigung ibrer Vermdgen hindere, ist
eine unbewiesene und nicht beweisbare Behauptungl; sie
beruht auf einer unvollkommenen Vorstellung vom Zustand
der vom Leib getrennten Seele und von der blof3 analogen
Erkenntnisweise, die wir von diesem Zustand haben; sie
ist verstindlich zu einer Zeit, in der das theologische Urteil
einseitig beherrscht warvon den schrecklichen Leidensbildern
der Seelen im Fegfeuer; aber sie entbehrt der Beweiskraft.

Das zeigt auch die Geschichte, Der Satz, dafl die
Peinen im Fegfeuer schmerzlicher sind als die griofdten
Leiden wihrend des irdischen Lebens, ist traditionell; er
scheint auf Augustinus zuriickzugehen ?; wir finden ihn dann

beim hl. Isidor? (gest, 636), beil Petrus Lombardus* und bei

! Niheres im yKatholik* 92 (1918), 166—168,

? Vgl. oben p, 241.

3 De ordine creaturarum c¢. 14, n. 8. (M1gne P. L., tom. 83,
849). — Auch beim hl. Bernhard von Clairvaux (gest. 1153) 'haben ‘wir
eine #hnliche Bemerkung in sermone de obitu Domni Humberti (Migne
P, L., tom. 183, 518, n, 8). .

‘ Vgl oben p. 241.



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 247

den groflen Scholastikern des 13. Jahrhunderts: Albertus
Magnus?!, Thomas?, Bonaventura$, Richardus a Mediavilla+;
sie nehmen ihn im allgemeinen an und suchen seinen Sinn
zu erklédren; die Folgerung aber aus diesem Satz, dafl des-
halb die Seelen im Fegfeuer nicht fiir andere beten kénnen,
zieht aufler Alexander von den Genannten nur-der junge
'Thomas in seinem Sentenzenkommentar, in dem er das
Argument Alexanders ganz kurz mit den Worten bringt:
die Seelen im Fegfeuer beten nicht fiir uns, weil sie sind
,in maiori afflictiones; in seiner Summa theol. aber lif3t
er es fallen. In der spiiteren Zeit weisen einige Theologen
ausdriicklich darauf hin, dafl die Heftigkeit der Qualen fiir
die vom Leib getrennte Seele kein Grund sein konne, der
sie am Beten fiir andere hindere®, S _

Alexanders Auffassung ist demnach durch das Urteil
der Geschichte als unhaltbar abgetan; sie konnte sich nur
kurze Zeit halten, solange n#mlich, bis die Bliitezeit der
Scholastik mit  den” unklaren Vorstellungen vom Zustand
der vom Leib gstrennten Seele aufrdumte, |

Kommt vielleicht dem zweiten von Alexander ange-
fithrten Grund eine bessere Beweiskraft zu?

" In IV. Sent. dist. 20, a. 8 (Paris 1894, tom 29, 838).

*In IV. Sent. dist. 21, q. 1, a. 1, qcl. 8, :

® In IV.Sent. dist. 20, p.'1, art. unic., q. 2: utrum poena purga-
torii sit maxima poenarum temporalium? St. Bonaventura urteilt etwas
milder; wenigstens ,generaliter* tibertreften nach ihm die Leiden des
Fegfeuers diejenigen auf dieser Erde.

* In IV. Sent, dist. 20. a. 2, q. 1. — Vgl. auch Suarez, De poenit.
disp. 46, sect. 3, n, 1—7 (Paris 1861, tom. 22; 916).

* Der Text wird im niéichsten Kapitel eingehend besprochen
werden,

* So Suarez (gest. 1617) De poenit, dist. 47, sect. 8, n. 4
Paris 1861, tom. 22, 932; Estius (gest. 1618) in IV.Sent. dist. 45, § 11,
n. 7; Castropalao (ein spanischer Jesuit, gest. 1633), opus Morale P. II,
tract. 7, disp. 1, punct. 5, n. 8; Gotti O. P. (gest. 1742), theol. schol,
dogm, in III, part., tract. 14, q. 4, dub. 2, § 8, n. 80; er schliefit seine,
Bemerkung mit den Worten: ,eo vel maxime, quod... in magna animi
quiete et in somno pacis esse dicuntur* und spielt hiemit wohl auf
die Worte im MefSkanon an: ,Memento etiam, Domine, famulorum
famularumque tuarum, qui nos praecesserunt cum signo fidei et dor-
miunt in somno pacis. Ipsis, Domine, et omnibus in Christo
quiescentibus etec.*; Billot, De Novissimis?® Rom 1903, 128; auch
Dr. Ernst ist dieser Ansicht, wenn er erklidrt, dafl es mit zu den
Leiden der armen Seelen gehort, daf sie trotz ihres glithenden Ver-
langens doch nicht wirksam fiir uns beten diirfen (,Katholik“ 18
[1916], 280, 288), ‘ '



248 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

2. Das moralische H1ndernls des Bittgebetes
fiir andere

Die Seelen im Fegfeuer kénnen nach Alexander nicht
fiir uns beten, weil sie nicht als Freunde Gottes betrachtet
werden durf’en die es wagen koénnten, Gott fiir andere eine
der Erhérung wiirdige Bitte vorzutragen (rott sehe in;
ihnen nur die Strafschuldigen, die zuerst fiir sich Verzeihung
erlangen miissen (Nr. XXVII[—-XXX).

" Zur Beurteilung dieses Grundes diene das Folgende

a) Man kann im Zustand der armen Seelen verschiedene
Seiten betrachten. Einerseits sind sie in der Liebe, oder wie
wir heute sagen im Stande der Gnade, aus diesem Leben ab-
geschieden, und da die Liebe eine wechselseitige ist, werden
sie auch von Gott geliebt. Diesen Gesichtspunkt beniitzt
Alexander in der q. 91, um aus ihm zu folgern, dafl die
Seelen im Fegfeuer fiir sich selber beten kénnen (Nr. XIII).

Anderseits sind sie noch nicht vollig geldutert; sie
sind noch strafschuldig. Diesen Umstand fiihrt Alexander
in der q. 92 an und zieht daraus die Folgerung, daf} 816-
nicht fiir andere beten kénnen (Nr. XXVII[—XXX).

Ein solches Vorgehen ist inkonsequent.
Folgerichtig miifite man schlieffen: entweder betrachtet und
behandelt Gotig die Seelen im Fegfeuer als seine Freunde,
dann konnen sie sowohl fiir sich als fiir andere beten, wenn
nicht andere Griinde im Wege stehen; oder aber er behan-
delt sie als Strafschuldige, dann konnen sie weder fiir sich
noch fiir andere beten.

An sich wiren beide Handlungsweisen von seiten
Gottes moglich; ja es wire selbst moglich, dafl Gott den
Seelen zwar das Gebet fiir sich, nicht aber das Gebet fiir
andere erlaubte, oder’ umgekehrt Gott ist ja frei; und was
er in seinem frelen Ratschlufl tatséchlich tut, konnen wir
nur aus der Offenbarung erfahren. Wenn wir demnach in den
Quellen der Offenbarung klar und deutlich die Lehre schon
vorfinden, dal Gott von den Seelen im Fegfeuer wohl das
Gebet fiir sich, nicht aber das Gebet fiir andere annehme,
und wenn wir dann eine Erklirung suchten, die tuns diese
Handlungsweise Gtottes einigermaflen  verstéindlich machte,
s0 konnten wir wohl nichts anderes tun, als darauf hin-
‘weisen, daf} die armen Seelen einerseits im Stand der Gnade,
anderseits in den Augen Gottes noch nicht ganz geldutert



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 249

-sind, und daf} der erste Umstand erklirt, warum sie fir
sich, der zweite Umstand, warum sie nicht fiir andere beten
"konnen. \

Nun handelt es sich aber in unserem Fall nicht um
-di€ spekulative Erklérung einer in den Offenbarungsquellen
schon klar ausgesprochenen Wahrheit, sondern darum, durch
‘theologische Schluf3folgerung aus ander en, durch Off’enbarung
oder natiirliche Vernunfterkenntnis uns bekannten Wahr-
heiten eine Antwort auf die zwel Fragen, ob die armen
:Seelen fiir sich und fiir andere beten kdnnen, erst zu finden.
Bei dieser Untersuchung darf der Theologe nicht willkiir-
lich vorgehen, sondern muf sich konsequent bleiben. Alexander
‘hitte also in unserem Fall entweder in der Beantwortung
beider Fragen vom demselben Prinzipe ausgehen miissen;
~oder aber, wenn er in> der Beantwortung der einen Frage
sich auf das Prinzip stiitzte, dafl die Seelen im Fegfeuer
von Gott geliebt werden, in 'der Beantwortung der anderen
Frage aber auf das Prinzip, dafl sie von Gott nicht als
Freunde, sondern als Strafschuldige betrachtet werden, dann
‘hitte er auch den Grund angeben miissen, der ihn zu diesem
Vorgehen berechtigte. Keines von beiden aber tut Alexander;
.ohne nidhere Begriindung erklért er einfach: die Seelen im
Fegfeuer kénnen fiir sich selber beten, weil sie durch den
<Grmadenstand hiezu befahlgt sind, sie konnen aber nicht fiir
-andere beten, weil sie nicht als Freunde Gottes, sondern
als Strafschuldige betrachtet werden miissen. |

‘ Unter diesen Umstdnden kann man auch dem zweiten
~Grund, den Alexander fiir seine These, dafl die armen Seelen
‘nicht fur uns beten konnen, anfiihrt, keineBeweiskraft zu-
schreiben. Es ist gut, die Schwachen die deth Beweis bei
seinem erstmaligen, uns bekannten Auftreten anhaften, zu
beachten ; es dient dazu, seinen Wert richtiger einzuschéitzén,
wenn wir ihm bei Thomas und den Theo]ogen der Folge-
zelt wieder begegnen.

b) Der aus der Natur der Sache entnommene Grund -
‘gegen das Argument Alexanders ist folgender: Die Ansicht
Alexanders verdankt ihr Entstehen dem Umstand, dafl man
in der Beurtellung der aifmen Seelen sich emseltlg be-
herrschen lief} von dem Gedanken an ihre schweren Leiden,
und dafl das durch diese Vorstellung beeinflufite Em ﬁnden
.den Verstand zu dem falschen Schluf} veranlafte, daB die
‘Opfer der gottlichen Gerechtigkeit im Fegfeuer zwar be-



250 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

stindig fiir sich um Erbarmen rufen, aber doch nicht als-
Freunde Gottes betrachtet werden diirften, die in der Lage
waren, fiir andere wirksam zu beten. Diese Schlufifolgerung-
wurde dadurch begiinstigt, daff. zu jener Zeit die Begriffe-
‘iiber das Wesen der heiligmachenden Gnade, iiber das Wesen
und die Voraussetzungen des Verdienstes und Fiirbittgebetes.
und iiber den Unterschied zwischen beiden, iiber den Zu--
stand der vom Leib getrennten Seele, iiber die eschato-
logisehen Fragen noch im Klirungsprozefd begriffen waren!;.
ihr klares Erfassen ist aber die Voraussetzung der richtigen
Losung. 5_
In der Folgezeit hat sich nun eine Reihe von theo-
logischen Begriffen geklirt, unter deren Einwirkung wir-
ohne weiteres anders urteilen als Alexander. Vor allem
kommt hier in Betracht die auf der tridentinischen Defi-
nition? beruhende dogmatische Lehre, dafl die Freundschaft
mit Gott eine formale Wirkung der heiligmachenden Gnade
ist; als solche ist sie untrennbar vom Gnadenstand und des--
halb so lange vorhanden wie der Gnadenstand selber. Nun
sind die armen Seelen im Stand der (nade. Also sind sie
auch Freunde Gottes. Wir sagen also nicht mehr mit Alex-
ander: non sunt iudicandi amici sed rei, sondern gestiitzt.
auf das Tridentinum : sunt iudicandi amici, licet sint rei.
Ja auch die schmerzliche L#uterung der armen Seelen ist
eine .Wirkung der Freundschaftsliebe Gottes, der seine-
Freunde fahig macht, rein vor seinem Antlitz zu erscheinen,
was der einzige Wunsch dieser heiligen Seslen ist$. Und
da die Liebe das Fundament des wirksamen Fiirbittgebetes-
fiir andere ist, werden wir bei ruhigem theologischen Denken
_ aus dem Gnadenstand der armen Seelen folgern, daf} sie-
fiir uns beten kénnen, und uns von dieser Ansicht nur unter-
der Voraussetzung abbringen lassen, dafl zwingende Griinde

' Niiheres im ,Katholik® 22 (1918), 173, 174.

* Iustificatio est ,sanctificatio et renovatio interioris hominis
per voluntariam susceptionem gratiae et donorum, unde homo ex in--
iusto fit instus et ex inimico amicus® (sess. VI, cap. 7, Denzinger-
Bannwart 799). '

* .Quantumvis il a poena rigorosa videatur, est poena amici,
quem Deus ut pater, non ut inimicus castigat, ut tandem suo con-
spectu dignus et ad illum omnino purus inveniatur; unde ipsaemet
animae sanctae hanc divinam iustitiam considerantes nolunt inde exire,
donec perfecte purgatae inveniantur“ Suarez, De poenit, disp. 47, sect. 2,.
n. 7 (Paris 1861, tom. 22, 930).



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 261

angefilhrt werden, die klar zeigen,.dall die armen Seelen,
obgleich sie Freunde Gottes und von Liebe beseelt sind,
dennoch fiir andere nicht beten kdénnen!.

Dieses zweite, dem Strafzustand der armen Seelen
entnommene Argument Alexanders hat der hl. Thomas auth
in seiner theologischen Summe (IL. II. q. 83, a. 11 ad 3)
noch beibehalten, withrend er das erste Argument Alexanders,
die psychische Behinderung der armen Seelen infolge der
Heftigkeit ihrer Leiden, in der Summa fallen lief}. Das.
grofle Ansehen Aloxanders und des hl. Thomas bewirkten,.
dafy ihr aus dem Strafzustand. entnommenes Argument, von
manchen Theologen der Folgezeit ohne weitere ernste Nach-
priifung als richtig iibernommen und weitergegeben wurde,.
bis nach und nach die Logik der Jahrhunderte, und zwar,
da es sich um eine mit Offenbarungswahrheiten zusammen-.
hingende Frage handelt, unter der Einwirkung des Heiligen
Greistes, zu einem a,nderen richtigeren Urteil fithrte.

W]I‘ haben bisher rein dialektisch gezeigt, dall beide.
spekulativen Griinde, die Alexamnder fiir seinen Satz, daf
die armen ‘Seelen nicht fiir uns beten konnen, vorbringt
— Autoritidtsgriinde konnte er nicht anfithren —, keine Be-.
weiskrafs besitzen. Alexander hat somit seine These nicht
hinreichend bewiesen. Dieser Nachweis diirfte fiir die Zwecke
dieses Kapitels gentigen. Im Schlufikapitel werden wir mit.
positiven' Griinden zeigen, dafl die Lehre, dafi die armen
Seelen fiir uns beten, heutzutage als theologisch sicher an-
gesehen werden kann, wodurch dann erst das Urteil iiber
die These Alexanders und deren Begriindung seinen Ab-
schlufl und seine Vollstindigkeit erreicht. s

Die Ausfihrungen Alexanders haben den Vorteil, dafl
sie uns den Ideenkreis beleuchten, unter dessen Elnw1rkung
auch noch der hl. Thomas stand.

IIT. Ob wir zu den armen Seelen beten kénnen

Alexander verneint es (Nr, XX VII). Der Grund dafiir,
der in q. 92 von Nri XXV ab fast in jedem Abschnitt er-
wihnt wird, ist, weil sie nicht fiir uns beten kénnen. Es
scheint demnach dafl Alexander dle Anrufung der armen

! Auf diesen Standpunkt stellte sich 40 Jahre nach Alexander
schon Richardus a Medmvxlla (in 1V. Sent. dist. 45, a, 7, q. 8), dessen
Lehre im 8. Kapitel besprochen werden wird.



959 _ Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

Seelen fiir selbstverstandhch gehalten h#tte (vgl. Nr. XXI,
XXII), wenn diesen das Gebet fiir uns ‘mdglich wiire,

An die grofie Schwierigkeit, die wir beim hl. Thomas
finden werden, an die Frage némlich, ob die Seelen im
Fegfeuer unsere Anrufungen auch erfahren, hat er gar nicht
gedacht. Bel seiner Vorstellung von der geistigen Verfassung
der armen Seelen ist es auch nicht zu verwundern, dafl ihm
‘diese Frage gar nicht in den Sinn gekommen 1ist.

Das Resultat dieses Kapitels konnen wir folgender-
‘maflen zusammenfassen :

Man. bekommt den Eindruck, dafl die drei Fragen,
ob die Seelen im Fegfeuer fiir sich, fiir uns und wir zu
ithnen beten koénnen, zur Zeit Alexanders noch neu. waren.
Alexander kannte sehr gut die Schriften der Viter und
seiner Vorginger und trug aus ihnen alles zu einer Frage
Gehérende zusammen. Man durfte also erwarten, dafl, wenn
schon vor ihm irgendein Vater oder bedeutender theologi-
scher Schriftsteller tiber diese I'ragen seine Meinung ge-
dufert hitte, er diesen zitiert hétte. Nun kann er aber kein
einziges ausdriickliches Zitat fir die Lehre anfihren, daB
die Seelen im Fegfeuer fiir sich oder fiir andere oder wir
zu ihnen beten kénnen, freilich auch nicht fiir die entgegen-
gesetzte Ansicht, Was er bringt, sind nur Ausspriiche der
Viter und Theclogen iiber das Wesen und die Beweggriinde
des Gebetes im allgemeinen und iiber die heftigen Leiden
der Seelen im Reinigungsort, woraus er dann Schluf3folge-
rungen fiir unsere Fragen zieht, oder aber rein spekulative
‘Grinde und Einwéinde, Dieser Umstand diirfte zu dem Ur-
‘teil berechtigen, dafl die Fragen, ob die Seelen im Reini-
.gungsort fiir sich, fiir uns und wir zu ihnen beten konnen,
wohl erst zur Zeit Alexanders aufkamen, vielleicht von ihm
selbst zum erstenmal gestellt wurden, oder wenigstens, dafl
Erorterungen dieser Fragen bei fritheren theologischen Schrift-
stellern dem 13: Jahrhundert nicht bekannt waren und dessen
Lehre nicht beeinflufit haben. .

Wir haben also in den Sétzen Alexanders die person-
liche Ansicht éines grofien Theologen in Fragen, die durch
die wissenschaftliche Diskussion noch nicht geklirt waren,
sondern ihr erst vorgelegt wurden. Die erste Hilfte des
13. Jahrhunderts brachte ihnen kein besonderes Interesse
entgegen, wie wir aus dem Umstand entnehmen konnen,
daf} Albertus Magnus und St. Bonaventura die Fragen ganz



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 953

iibergingen, und ,St. Thomas sie nur ganz kurz beriihrte.
Am Ende des 13. Jahrhunderts aber wurden bereits von
einem Teil der Theologen die Alexander entgegengesetzten
Ansichten vertreten, wie wir aus Richardus a Mediavilla
‘sehen werden.

Die Beweisfiilhrung Alexanders ist eine rein spekula-
lative. Kr lief sich bei derselben einseitig leiten von der
damals herrschenden noch recht krassen Vorstellung vom
Leidenszustand der Seelen im KFegfeuer. Dieser dringe sie
zum Gebete fur sich selber, hindere sie aber, und zwar zu-
‘nichst psychisch, am Gebet fir anders, Doch bewog ihn

diese Vorstellung wohl auch, als, weiteren Grund fiir seine

These, inkonsequent mit sich selber die moralische Unfihig--

keit der armen Seelen anzufithren, indem man sie nicht als
- Freunde Gottes, sondern als Strafschuldige betrachten miisse,

Aus seiner Lehre vom Nichtbeten der armen Seelen
fiir andere ergab sich dann mit logischer Notwendigkeit,
;daﬁ wir sie auch nicht anrufen kénnen.

IL Kapitel

Die Lehre des hl. Thomas von Aquin
§ 1. Die Lehre im Sentenzenkommentar'

Wie Ale\a,nder von Hales seine drei Traktate uber
das Fasten, Beten und Almosengeben in die Lehre vom
Bufisakrament, niherhin von der Genugtuung eingeflochten
hat, so bringt auch der junge Thomas in seinem Sentenzen-
kommentar die Abhandlung iiber diese drei Werke beim

Bufisakrament, im Anschlufl an die Distinctio 15 des 4. Buches :

wahren Bufie und Genugtuung handelt.
Thomas teilt die eigenen Abhandlungen, die er an diese

Distinctio ankniipft, in vier Quiistionen ein und beginnt sie’

mit den Worten: ,Hic est quaerendum de satisfactione et
de partibus eius; unde quatuor hic quaeruntur 10 de ipsu
satisfactigne, 20 de eleemosyna, 3° de ieiunio, 4° de ora-
tione; his enim tribus homo satisfacit.*

" ' Nach dem friiher Gesagten diirfte der’hl. Thomas den Kom-
roentar zum 4, Buch, in dem unsere Frage behandelt wird, etwa im
‘Ja.hr 1265, also im Alter von 80 Jahren geschrieben haben,

/"

]

der Sentenzen in der Petrus Lombardus vom Wesen der#



264 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

Die 4. Quistion handelt also vom Gebet. Sie zerfillt
in sieben Artikel, deren Inhalt St. Thomas folgendermafBen:
angibt: ,.Deinde quaeritur de oratione; et circa hoc quae-
runtur septem : 1° quid sit, oratio, 20 de modo orandi, 3° de
speciebus orationis, 4° quid sit. in oratione petendum, Bo quis
possit orari, 6° cui competit orare, 7° de efficacia orationis.
— Die Artikel sind wiederum eingeteilt in Quaestiunculae.

Die zwel ersten Quauestinnculae des b. Artikels miissen
genauer behandelt werden, Wir bringen und erkléren in
diesem, wie auch im néchsten Paragraphen den vollstindigen
Text, damit dem Leser durch den Einblick in den Zu-
sammenhang die Beurteilung der Frage erleichtert wird,
und ihm die Kiirze zum Bewufitsein kommt, mit der St. Tho-‘
mas die Frage der Armenseelen-Anrufung erledigt. Zugleich
wird dadurch ein Vergleich erméglicht zwischen dem Stil:
und der Behandlungsweise bei Thomas und Alexander einer-
seits,’ und anderseits bei Thomas selbst zwischen der Klar-
heit und Vollendung und weisen Maflhaltung in der Summa
und dem noch nicht ganz geklarten Jugendwerk. —' Die
Numerierung der einzelnen Abschnitte mit rémischen Zahlen,
die in den zwei spiter anzufithrenden Artikeln aus der
Summa weitergefithrt wird, geschab wiederum im Interesse-
einer leichteren Aufhndung der zu zitierenden Stellen.

L)

I. Wiedergabe der Texte
In IV. Sent. dist, 15, q. 4, a. b
Quaestiuncula I: utrum solus Deus debeat orari

I. Ad quintum sic proceditur. Videtur, quod solus Deus-
debeat orari, per definitionem orationis: quia Damascenus.
dicit (Lib. IIT de fide orthodox. cap. 24), quod oratio est
ascensus intellectus in Deum.,

II. Praeterea oratio est actus latriae, ut dictum est..
Sed latria soli Deo debetur, Ergo et oratio.

IIT. Praeterea virtus orationis plus in affectu consistit.
quam in voce, quia hoc negotium ut Augustinus dicit { eplst
ad Probam cap. 10) plus gemitibus quam vocibus agitur?..
Sed solius Dei est cogitationes cordium et affectiones per-
cipere, Ergo ei soli fit oratio.

' Migne P. L. 38, 502.



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 256

IV. Sed contra est, quod dicitur Job b, 1: Voca, si
est, qui_tibi respondeat, et ad aliquem sanctorum con-
vertere Ergo oratio potest fieri ad sanctos Dei, non solum
ad Deum. \

. V. Praeterea orationis species est supplicatio, Sed sup-
plicatio homini fieri potest. Ergo et oratio.

VI. Respondeo dicendym ad primam quaestionem, quod
illud, quod orando petimus, est beata vita, ut Augustinus
dicit (epist. ad Probam, cap. 4), quia omnia alia, quae peti-
mus, non petimus nisi secundum quod ad hanc ordinantur.
Beatam autem vitam dat directe solus Deus.

Sed tamen etiam sancti cooperantur nobis ad hoc quod
beatam vitam obtineamus,

Et ideo oratio directe et proprie fit ad Deum, sicut
a quo exspectamus, quod orando petimus; sed tamen orantis
intentio ad sanctos convertitur, ut quorum auxilio a Deo
impétrat, quod exspectat; et ideo dicit Cassianus (collatione IX,
cap. 12 et 1b) quod oratlo proprle fit ad Deum, sed depre—
catio' ad sanctos.

VII. Ad primum ergo dlcendum quod in definitione
debent poni ea, quae per se sunt. Quamvxs autem aliquo
modo ad sanctos oratio fleri possit, sicut ad intercessores
pro nobis, tamen proprie et per se oratio in Deum fertur.

VIII. Ad secundum dicendum, quod oratio est actus
latriae; nec tamen cum sancti orantur, eis latria exhibetur;
sed 1lli, a quo petitio orantis explenda speratur.

IX. Ad tertium dicendum, quod sancti agnoscunt in
Verbo omnia, quae ad eorum gloriam pertinent., Et quia
ad magnam eorum gloriam est, quod alios iuvare possunt,
quasi Dei cooperatores existentes, ideo statim in Verbo vi-
dent vota eorum, qui eos interpellant.

X. Ad quartum dicendum, quod ad aliquem sanctorum
nos convertendos esse docet, ut ad mediatorem orationis,
non ad quem principaliter oratio dirigatur.

XI, Ad quintum dicendum, quod oratio hic accipitur
ad similitudinem rhetoricae ora.tloms, ut ex dictis patet;
et ideo sicut illa soli iudici fit, quamvis etiam aliis superiori-
bus supplicationes fieri possent vel aliquae petitiones, ita
etiam oratio ad solum Deum directe dirigitur; sed suppli-
catio etiam directe ad alios dirigi potest.



266 Zur Frage der Armenseelen-Aurufﬁﬁg

“‘Quaestiuncula II: utrum' oratio ad sanctos mon in patria
" existentes posmt dirigi

XII. Ulterms videtur, quod possit oratio d1r1g1 etiam
ad sanctos non in patria existentes. Non enim ad sanctos
orationem fundimus, nisi inquantum sunt Deo viciniores
nobis; quia Deus per ea, quae sibi sunt magis propinqua,
in distantia radios suae bonitatis emittit, ut Dionysius dicit
(cap. 4 de divin. Nom.). Sed sancti etlam in hoec mundo
existentes sunt nobis superiores. Ergo debemus eos orare.

XIII. Praeterea illi, qui sunt in purgatorio, sunt certi
de sua salute. Ergo sunt in meliori statu, quam nos sumus.
Ergo possumus eos orare.

XIV. Praeterea in dialogis Gregorii (lib. IV, ca.p 40
et 41) legitur, ‘quod Paschasius, qui etiam post mortem
miraculum fecit, revelatus est beato Germano, Capuano Epi-
scopo, In purgatorio esse. KErgo videtur, quod ad eos, qui
non sunt in patria, possit oratio dirigi. ‘

XYV. Sed contra, quia non est eiusdem orari, et quod
pro eo oretur. ‘Sed pro omnibus et sanctis, qui sunt in mundo
vel purgatorio, oratur. Ergo non debent ipsi orari.

XVI. Praeterea sancti non orantur, nisi 1nquantum
sunt in plena Divinitatis participatione. Sed non participant-
plene Divinitatem, nisi inquantum participant beatitudinem,
ut Boetius ‘probat in II de Consolatione (prosa 10). Ergo-
sancti qui sunt in beatitudine, tantum orandi ‘sunt.

X VII. Ad secundam quaestionem dicendum, quod nihil
petitur ab aliquo, qui non habet; unde cum beata vita sit,
quae in orando petitur, ad illos solos dirigi potest, qui iam
beatam vitam habent, -non autem ad illos, qui in mundo
sunt, neque ad illos, qui in purgatorio sunt quamvis illis,
qui in mundo sunt, supplicatio vel petltlo aliqua , fieri
possit.

XVIIL. Ad primum ergo dicendum, quod, quamvis
sancti in mundo existentes sint nobis superiores et possint
pro nobis orare, non tamen adhuc ad illum gradum superiorem
pervenerunt, ut scilicet beatltudmem, quam nos non habe-
mus, illi habeant. -

- XIX. Ad secundum dicendum, quod quamvis 1]11, qui
sunt in purgatorio, sint in malori securitate quam nos,
tamen sunt in maiori afflictione; et iterum non sunt in sta.tw



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 207

merendi; et ideo magis indigent, quod pro eis oretur, quam
quod ipsi orent?, .

XX. Ad tertium dicendum, quod in miraculis praecipue
attenditur fides et devotio orantis; unde etiam Dominus.
mulieri, quam sanavit, dixit (Matth. 9, 22): Fides tua te
salvam fecit. Kt quia ille propter excellentiam meritorum
credebatur in patria esse, ideo orabatur; et talis oratio propter
fidem orantium exaudiebatur tunec, ut vita illius approba-
retur, non quod 1lle pro aliis in purgatorio existens oraret.

II. Erklérung und Beurteilung der Texte

Die Quaestiuncula I erkldrt die Frage, welchen Sinn
unser Gebet zu den Heiligen hat; die Quaestiuncula II, an
welche Heiligen wir uns im Gebete wenden kénnen.

In der Quaestiuncula I kommen zuerst drei Griinde
dafiir, daf3 nur Gott, nicht aber auch die Heiligen im Gebet
angerufen werden diirfen (Nr. I—1II), dann folgen zwel
Griinde zugunsten der Heiligen-Anrufung (Nr. IV, V); her-
nach entwickelt der hl. Thomas die eigene Ansicht (Nr. VI)
und erkléart, in welchem Sinn die Griinde pro et contra zu
verstehen sind (Nr. VI[—XI),

Seine Lehre ist kurz folgende: (tegenstand des Gebetes.
ist in letzter Linie das ewige Lebén, Da dieses uns nur
Gott geben kann, kann auch ‘das Gebet in letzter Linie nur
an Gott gerichtet werden (Nr. VI), dem hiedurch ein cultus.
latriae erwiesen wird (Nr. II, VIII).

Weil indes die Heiligen durch ihre Fiirsprache uns.
zur Erlangung des ewigen Lebens behilflich sind, kdnnen
wir sie um.ihre Fiirsprache anflehen (Nr. VI).

Da wir uns also an sie nur als an die Unterstiitzer
unserer Bitten bei Gott wenden (Nr. VI—VIII, X), so wird
der verschiedene Sinn, der den an Gott und die Heiligen
gerichteten Bitten zugrunde liegt?, entsprechend einer in der

! Die editio von Parma (1858) und die von Venedig (1780, tom. 12).
lesen orent; der Zusammenhang verlangt aber orentur (vgl. Nr. XV).
Dieser Druckfehler erkliirt sich leicht durch das Ubersehen einer in
den alten Codices gebriuchlichen Abkiirzung der Passiviorm tur durch
ein Strichlein tiber dem Buchstaben t, z. B, orat = oratur,

* Der klare Unterschied zwischen der Arnrufung Gottes und
der Heiligen findet sich auch in der mittelalterlichen Predigtliteratur
und in den sogenannten Priizeptorien, d. h. den fiir die schlichte Seel~




92H8 ‘ . Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

Rhetorik iiblichen Unterscheidung (Nr. XI) und der Lehre
Cassians? (Nr. VI) dadurch zum Ausdruck gebracht, dafi
nur die an Gott gerichteten Bitten im . eigentlichen Sinn
als oratio, dagegen die an die Heiligen gerichteten Bitten
als deprecatlo (Nr. VI) oder petitio oder supplicatio (Nr. XI)
zu bezeichnen sind. Die Heiligen erkennen die an sie ge-
richteten Bitten in Verbo, d. h. in der Anschauung der
gottlichen Wesenheit (Nr. IX),

. Die Quaestiuncula II fiihrt den bisherigen Gedanken-
gang logisch weiter. An welche Heﬂ]gen kénnen wir uns
also mit einer petitio oder supplicatio im blsher beschrie-
‘benen Sinn wenden?

Wir kénnen n#émlich drei Klassen von Heiligen unter-
scheiden : die vollendeten Heiligen im Himmel, die Seelen
im ‘Fegfeuer, die ihres Heiles zwar sicher sind, aber noch
,der Liuterung bediirfen (Nr. XIII, XIX), endlich die noch
-auf dieser Welt lebenden Menschen die im Stand der Gnade
sind, bzw. diese Gnade in hoherem Grad besitzen (Nr. XII).

Von den Sitzen ausgehend, dafS man niemand um etwas
‘bittet, was der betreffende selbst nicht besitzt, und dafl alle
‘Gebetsbitten in letzter Hinsicht das ewige Leben zum Ziel
haben, lehrt St. Thomas, dafl man nur an die Seligen des
Hlmmels sich mit der oben béschriebenen deprecatio wenden
kénne, nicht aber an die auf Erden lebenden Gerechten oder
-an die Seelen des Fegfeuers (Nr, XVII). Doch schrinkt er
am Schluffl von Nr. XVII seine Behauptung in der Weise
ein, dafl er noch eine weitere Art von petitio oder suppli-
-catio unterscheidet, mit der wir uns auch an die auf Erden
‘weilenden Gerechten wenden kdnnen, wohl deshalb, weil
diese, obgleich noch nicht im Besitz der Seligkeit, doch fiir
uns beten koénnen (Nr. XVIII); den Seelen im Fegfeuer
gegeniiber ist aber auch diese Art von petitio ausgeschlossen
(Nr, XVII, XIX), da sie jaauch fiir uns nicht beten (Nr. XX).

Der hl. Thomas unterscheidet also drei Arten von
Bitten: solche, die an Gott, solche, die an die Seligen des
Himmels, und solche, die an die noch lebenden Mitmenschen

‘sorgepraxis von einfachen Klerikern geschriebenen Summen, so daf
die bei den Protestanten beliebte Polemik gegen die abergliubische
Heiligenverehruug des Mittelalters unbegriindet ist (Bartmann, Dog-
matik?, Freiburg 1911, 617),

' Ich konnte das Zitat bei Cassian an der angegebenen Stelle
‘(Migne P, L., tom. 49, 783) nicht finden.



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 259

gerichtet werden, Durch das Gebet zu Gott anerkennen wir
unsere vollstindige Abh#ngigkeit von ihm und ihn selber
als die erste Ursache und das letzte Ziel aller Dinge, worin
der cultus latriae besteht. Auch im Gebet zu den Heiligen
des Himmels liegt ein cultus, insofern wir durch unser Gebet
ihre unverlierbare Heiligkeit, ihre innigste Vereinigung mit
Gott  und die ihnen von Gott verliehene Macht anerkennen;
der ihnen durch das Gebet erwiesene Kult wird cultus
duliae genannt. Wenn wir aber noch lebende fromme Men-
schen um ihr Gebet bitten, so ist in dieser Bitte kein cul-
tus duliae eingeschlossen. Des Unterschiedes, der zwischen
diesen drei Arten von Bitten liegt, ist sich auch das katho-
lische Volk gewissermafien instinktiv bewuflt, wenngleich
es ihn vielleicht nicht n#her erkléren kann.

Was nun die armen Seelen betrifft, so bestreitet ihnen
gegeniiber der hl. Thomas, wie bereits erw#hnt, jegliche
Art von Anrufungsméglichkeit. Wir kénnen sie nicht ein-
mal in der Weise um ihre Fiirsprache bei Gott angehen,
wie wir lebende Mitmenschen um ihre Gebetsunterstﬁtzung
bitten.

Nach diesem Uberblick iiber die Lehre des jungen
Thomas ist nunmehr zu untersuchen, ob und wie er seine
Ansicht beziiglich der armen Seelen beweist.

1. St. Thomas kann seine Amnsicht nicht beweisen mit
dem Satz: nihil petitur ab aliquo, qui non habet, man bittet
niemand um etwas, was er selbst nicht hat. Er folgert zwar
in Nr. XVII aus diesem Satz, daf3 wir nicht zu den armen
Seelen beten koénnen. Da aber der Satz selbst nicht als
richtig anerkannt werd&n kann, ist auch der auf ihm auf-
gebaute Beweis hinfillig. |

Diejenigen némlich, an die wir unsere letzten Endes
auf das ewige Leben gehenden Bitten richten, sollen uns
dieses ja nicht aus eigener Machtvollkommenheit geben,
gondern nur unsere Bitten durch ihre Firsprache uuter-
stiitzen. Eine solche Fiirsprache scheint aber ihrem Wesen
nach nur die itbernatiirliche Verbmdung mit Gott und dem
Nebenmenschen durch die eingegossene Tugend der Liebe
zu fordern!, nicht aber schon den Besitz der Seligkeit;

! D1es lehrt der hl. Thomas in der qcl. 2 des unmittelbar folgenden
a. 6. Er schreibt: ,Ad secundam quaestionem dicendum, quod quidam
haeretici dlxerunt quod sancti non possunt iuvare orando pro nobis,

(Divas Thomas VII. Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIV.) 18



/

260 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

letzterer macht die Freunde Gottes zu berufsmafliigen Fiir-
sprechern. |

Dafl das in Nr. XVII aufgestellte Prinzip nicht haltbar
ist, ergibt sich auch daraus, daf} der hl. Thomas es in der
Summa bei der abermaligen Behandlung der Frage nicht
mehr anfithrt. Ja schon hier im Sentenzenkommentar gibt
er es stillschweigend auf, indem er die an Lebende gerich-
teten Bitten um Gebetsunterstiitzung fiir zuldssig erklirt,
Wenn wir aber die noch lebenden Mitmenschen um ihre
Grebetsunterstiitzung bitten konnen, obgleich sie die Selig-
keit noch nicht besitzen, dann ist auch bei den armen Seelen.
das Entbehren der Seligkeit fiir sich allein genommen noch
kein geniigender Grund, um ihnen die Anrufungsméglich-
keit und das Beten fiir andere abzusprechen. Es folgt daraus.
nur, dafl ihre Anrufung wegen ihrer Lauterungsbediirftig-
keit ebensowenig als die an Lebende gerichteten Bitten:
einen cultus duliae einschlieflen.

Durch das Gesagte ist auch den in Nr. XV und XVI
genannten Griinden die Beweiskraft genommen. Wenn man
némlich die an die armen Seelen gerichteten Bitten in &hn-
licher Weise auffaflt wie die an lebende Mitmenschen ge-
richteten Bitten, und wenn man zugibt, daf} man die Leben-
den um ihre Gebetsunterstiitzung bitten kann, warum solk
man dann nicht auch die armen Seelen darum bitten konnen,
vorausgesetzt dafd nicht andere Hindernisse im Wege stehen ?
Zu Nr. XV sei noch hingewiesen auf das Beispiel des hl, Pau-
lus, der in seinen Briefen die Adressaten immer wieder seines
Gebetes versichert, aber auch kein Bedenken trigt, die

leichen, fiir die er betet, um ihr Gebet zu bittenl, und
das, obgleich er sicher an Heiligkeit weit iiber ihnen stand 2.

quia unusquisque recipit secundum ea, quae gerit. Sed hoc est contra
articulum fidei, qui est Sanctorum communio, quae per carita-
tem fit; et ideo cum etiam in sanctis, qui sunt in patria,
sitpertectissima caritas, competiteis pro nobis orare; non
autem pro se, quia.omnia eis ad votum succedunt.“ In derselben qecl.
findet sich unter ,sed contra* das Argument: ,Praeterea sancti in
patria magis fervent caritate quam in via, Sed caritas facit ut sancti
in via pro aliis orent. Ergo multo magis in patria pro nobis orant.“
Dieselbe Lehre kehrt wieder in der Summa theol. II. II. q. 83, a. 11:
oratio pro aliis facta ex caritate provenit (vgl. unten Nr. XXXYV),

' Rom. 1, 9, 10 versichert er z. B. die Romer eines bestéindigen
Gebetes, und 15, 80 schreibt er: ,obsecro ergo vos, fratres, ... ut
adiuvetis me in orationibus vestris pro me ad Deum.%

? Ygl. S. Thomas, Summa theol. II. 1I, q. 83, a. 7 ad 8.



‘Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 261

‘2. Auch den in der Losung der 2, Objektion (Nr. XI};)
vorgebrachten Griinden fehlt die Beweiskraft.

Der Zusammenhang der 2. Objektion mit der ersten ist
folgender: In der Antwort auf die 1. Objektion (Nr. X VIII)
hatte St. Thomas zugegeben, dafl die lebenden Gerechten
fiir uns beten kénnen. Wenn nun aber schon fromme und
gerechte Mitmenschen, die noch nicht in der Gnade ge-
festigt sind, fir uns beten koénnen (Nr. X VII1), so dafd wir
sie um 1hr Gebet angehen koénnen (Nr. XVII), dann wird
dies noch viel mehr der Fall sein bei den Seelen des Feg-
feuers, die in-der Gnade und Liebe gefestigt, ihres Heiles
sicher. (Nr. XIII) und deshalb auch mit Gott noch viel
inniger verbunden sind (Nr. XII) als die Gerechten dieser
Welt,

Aber diese Schluf¥folgerung laf3t St Thomas in Nr. XIX
nicht gelten. In dem kleinen Abschnittchen verrit er seinen
vollstindigen Anschluf an Alexander; denn er fiihrt zur
Begriindung seiner ablehnenden Haltung einfach die beiden
Argumente an, die er bei Alexander gegen das Beten der
armen Seelen fir andere vorgefunden hat, und die er in die
Worte kleidet: sunt in maiori afflictione, et iterum non sunt
in statu merendi. Nachdem wir aber im vorhergehenden
Kapitel gezeigt haben, dafl beiden von Alexander angefiihrten
Grunden die Beweiskraft fehlt, ist damit auch der Boweis-
fihrung des hl. Thomas das Urteil gesprochen.

Es eriibrigt nur noch der Nachweis dafiir, daBl wir in
Nr. XIX wirklich den vollen Anschluf3 an Alexander und
eine kurze Wiedergabe seiner Lehre haben.

a) Der Gedankengang in Nr. XIX ist folgender: Eine
Anrufung der armen Seelen wire zwecklos; trotz 1hrer grofleren
Sicherheit konnen sie nédmlich doch nicht fiir uns beten1,
und zwar aus einem doppelten Grund: sunt in malori a,ﬁ’nc-
tione, et iterum non sunt in statu merendi.

Der junge Thomas bezeichnet mit diesen Worten die
zwei von Alexander vorgebrachten Griinde, die wir im
letzten Kapitel psychisches und moralisches Hindernis des
Bittgebetes fiir andere genannt haben.

! Der Gedanke, daB die armen Seelen nicht fiir uns beten, ist
hier in Nr. XIX zwar nicht ausdriicklich erwihnt, wird aber vom
Zusammenhang verlangt und ist im rlolgenden Abschnitt (Nr. XX},
klar genannt mit den Worten: non quod ille pro aliis in purgatorio
existens oraret,

18%



262 «  Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

Der Nachweis des Zusammenfallens der maior afflictio
mit dem psychischen Hindernis ist einfach. St. Thomas be-
trachtet die maior afflictio als selbstiindiges Hindernis des
Gebetes fiir andere; das ergibt sich daraus, daf} der folgende
Grund als ein ganz neuer, unabhéngiger angereiht wird mit
den Worten: et iterum. In der maior affectio, in der Grofde
der Leiden, kann man aber nur dann ein Hindernis des
Gebetes fiir andere erblicken, wenn man sich den Kinfluf}
dieser Leiden so vorstellt, wie 1hn Alexander beschrieben
hat, und wie wir ihn oben unter dem Wort ,psychisches
Hindernis“ zusammengefa{t haben. St. Thomas hat spéter
erkannt, dafd dieses Argument unhaltbar ist, und es in seiner
Summa nicht wisdergebracht.

b) Aber mit welchem Recht kann man behaupten, dafd
der junge Thomas mit den Worten: et iterum non sunt in
statu merendi das zweite Argument Alexanders kurz anfiithren
will, némlich die moralische Behinderung, insofern die Seelen
des Fegfeuers in den Augen Gtottes nicht als Freunde, son-
dern als Strafschuldige zu gelten haben?

Die Worte: non sunt in statu merendi besagen auf
den ersten Blick und fiir sich allein genommen freilich etwas
ganz anderes als die Worte: non sunt iudicandi amici sed
rei. Wollte man aber wirklich annehmen, dafl der junge
Thomas im Fehlen des status merendi den Grund'erblickte,
weshalb den armen Seelen das Beten fiir andere unméglich
sei, 8o bridchte man ihn in Widerspruch mit sich selbst,
indem er in Quaestiuncula 2 des unmittelbar folgenden Ar-
tikels in der Losung der 3. Objektion klar unterscheidet
zwischen mereri und impetrare und ausdriicklich lehrt, dafd
die Heiligen im Himmel fiir uns beten konnen, obgleich sie
sich nicht mehr in statu merendi befinden!, Das Fehlen des

' In IV, Sent. dist. 16, q. 4, a. 6, qel. 2. Die genannte 3. Objektion
und deren Losung lauten: Praeterea quicumque orat pro alio, alteri
meretur. Sed sancti, qui sunt in patria, non sunt in statu merendi.
Ergo nec in statu orandi. — Ad tertium dicendum, quod quidam (Es
war damals Sitte, Zeitgenossen ohne Nennung des Namens einfach
mit dem Wortchen quidam zu zitieren.) dicit, quod non sunt in statu
merendi quantum ad praemium essentiale, sed quantum ad praemium
accidentale; et ideo etiam aliis mereri possunt. Sed quia meritum
tantum viatorum est, ideo dicendum, quod aliud est impetrare, et aliud
mereri, ut dicetur; et ideo sancti, si non possint mereri, possunt tamen
nobis suis orationibus aliquid impetrare. Vgl. auch in IV. Sent. dist. 45,
q. 8, a. 8 ad 4=



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 263

status merendi fiir sich allein genommen kann also auch fiir
dib armen Seeleu kein Hindernis des Gebetes fiir andere sein.

Wenn man sich aber vor Augen hilt, daff Alexander
in seiner q. 92 zun#chst in den Griinden unter Contrat die
groffen Qualen der armen Seelen anfiihrt und dann in der
Responsio die Antwort auf die Frage: Quare autem non
sunt orandi? mit den Worten beginnt: Ratio est, quia non
sunt in statu merendi?, dann legt sich die Vermutung sehr
nahe, dafl der junge Thomas, die bei Alexander vorgefun-
dene Reihenfolge der Griinde eirhaltend, zuerst die groflen
Qualen (maior affiictio) als Grund fiir das Nichtbeten der
armen Seelen anfithrt, und dann als zweiten Grund (et
iterum) das zweite bei Alexander in der Responsio gefun-
dene Argument anfithren will und es auch tut, indem er
die Worte zitiert, mit denen es bei Alexander beginnt:
(Ratio est, quia) non sunt in statu merendi’

Auch bei dieser Interpretation muf} freilich zugegeben
werden, dafl die Wiedergabe des bei Alexander gefundenen
Argumentes eine sehr ungliickliche und mifiverstéindliche
ist und den Sinn, den das Argument bei Alexander hat,
und der auch bei Alexander nicht allzu deutlich ausgedriickt
ist, nicht erkennen lait. Die Worte: non sunt in statu
merendl bilden ja bei Alexander nur den Anfang der Be-
schreibung des status medius. Das Ausschlaggebende, warum
die in diesem status medius sich befindenden Seelen nicht
fiir andere beten konnen, ist fir Alexander, wie wir oben
p. 243 gezeigt haben, der Umstand, dal die von Gott so
sehr gestraften Seelen nicht als seine Freunde betrachtet
werden diirfen,

Bei der Beurteilung von Alexanders Beweisfithrung
wiesen wir oben p. 248f. darauf hin, daf} es an'sich méglich
wire, dafl Gott die armen Seelen als Strafschuldige be-
handle und von ihnen ein Gebet fiir andere nicht annehme,
machten aber auf die Inkonsequenz aufmerksam, die darin
besteht, dafl Alexander die armen Seelen bei Beantwortung
der Frage, ob sie fiir sich selber beten, als der Erhérung
wiirdige Freunde Gottes betrachtet, in der KFrage, ob sie
fiir andere beten, aber nicht. Da der hl. Thomas nun blof}
die eine Frage behandelt ob wir die armen Seelen anrufen,

' 1 Vgl. oben p. 236, Nr. XXV, XXVI,
* Vgl. oben p. 287, Nr. XXVIII.



264 Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

bzw. ob sie fiir uns beten koénnen, nicht aber die Frage,
ob sie fiir sich beten, so konnte er zwar den bei Alexander
in dessen q. 92 gefundenen Analogiebewels aus dem Straf-
zustand tibernehmen, ohne sich einer Inkonsequenz schuldig
zu machen; doch wird dadurch die innere Beweiskraft des
Argumentes nicht gerettet oder vermehrt.

Der hl. Thomas hat den Analogiebeweis aus dem Straf-
zustand auch in seiner Summa beibehalten, jedoch mnicht
mehr so mifdverstindlich ausgedriickt wie im Sentenzen-
kommentar. Der Abschnitt in der Summa1, der spéter genau
besprochen wird, lautet: Ad tertium dicendum, quod 1illi
qui sunt in purgatorio, etsi sint superiores nobis propter
impeccabilitatem, sunt tamen inferiores quantum ad poenas,
quas patiuntur, et secundum hoc non sunt in statu orandi,
sed magis ut oretur pro eis. Wenn wir diese Worte ver-
gleichen mit unserem Abschnitt aus dem Sentenkommentar:
Ad secundum dicendum, quod quamvis illi qui sunt in purga-
torio, sint in maiori securitate quam nos, tamen sunt in mai-
ori afflictione, et iterum non sunt in statu merendi; et ideo
magis 1nd1gent quod pro eis oretur, quam quod ipsi orentur,
so finden wir unverkennbare Ahnlichkeiten; in beiden Ab-
schnitten wird gezeigt, was die armen Seelen uns voraus
haben und worin sie uns gegentiber zuriickstehen, und daraus
der Schlufy gezogen, dafy wir fiir sie beten, aber nicht ihr
Gebet in Auspruch nehmen sollen. Anderselts aber zeigt
der Text in der Summa inhaltlich und formell durch das
Ausfallen der maior afflictio und durch die Vertauschung des
Ausdruckes: non sunt in statu merendi mit den Worten:
sunt inferiores quantum ad poenas, quas petiuntur, et se-
cundum hoc non sunt in statu orandi nicht unbedeutende
Verschiedenheiten und offenbart dadurch den Fortschritt in
der Summs gegeniiber dem Sentenzenkommentar.

¢) Diesen Fortschritt der Summa und zugleich auch
den volligen Anschlufl des Sentenzenkommentars in unserer
Frage an Alexander beleuchtet noch folgendes: In der
Summa? stellt der hl. Thomas dieselbe Ansicht wie hier auf,
daf} wir zwar die Lebenden, nicht aber die armen Seelen
um ihr Gebet bitten konnen. Er begriindet sie damit, daB
die armen Seelen unsere Anrufungen nicht erfahren, weil

' IL II q. 88, a. 11 ad 8; vgl. p. 111 Nr. XXXVIIL
* 1L, 1L q. 83, a 4, ad 3; vgl. p. 87, Nr. XXVIIL



Zur Frage der Armenseelen-Anrufung 265

sie noch nicht die Anschauung Gottes genieflen. Es ist
dies eine Begriindung, die nicht leicht von der Hand ge-
wiesen werden kann. Warum bringt sie aber Thomas nicht
schon in seinem Jugendwerk ? Ks wire doch bei selbstiindiger
Verarbeitung des Stoffes infolge der ganz kurz zuvor ge-
machten Objektion (Nr. III und IX) eigentlich sehr nahe-
liegend gewesen, sie zu finden und anzufiihren. Wenn aber
dem jungen Thomas die bei Alexander gefundene Lehre und
deren Begriindung im allgemeinen zusagte und er kein Be-
diirfnis fihlte, sich mit der weniger wichtigen Frage ein-
gehender zu beschiftigen, so versteht man es, dafl er mit
der Auffindung neuer und besserer Griinde keine Zeit verlor,
sondern sich mit einer kurzen Wiedergabe der bei Alexander
gefundenen Lehre und Argumente begniigte. Man kann also
sagen, dafl der junge Thomas deshalb die spéiter in der Summa
gegen die Armenseelen-Anrufung angefiihrte ernste Schwie-
rigkeit nicht brachte, weiler sie bei Alexander nicht fand.

Damit hétten wir wohl die volle Uberemstlmmung
zwischen dem jungen Thomas und Alexander in Frage-
stellung, Antwort und Begriindung nachgewiesen. Beide
stellen die Frage, ob wir zu den armen Seelen beten kénnen;
bei beiden lautet die Antwort!' verneinend; beide begrunden
ihre Auntwort damit, dafl die armen Seelen nicht fiir uns
‘beten, indem sie daran verhindert werden, psychisch durch die
Heftigkeit der Leiden und moralisch durch den Strafzustand.

3. Bisher beurteilten wir die von Thomas angefiihrten
spekulativen Beweise; wie steht.es mit der positiven Be-
grindung?

So wenig als Alexander konnte der junge Thomas
einen Autorititsbeweis gegen die Moglichkeit der Anrufung
der armen Seelen vorbringen. Im Gegenteil, er mufdte sich
‘mit einem Text .aus dem 4. Buch der Dialoge des hl. Gregor
des Groflen auseinandersetzen, welcher der von Alexander
iibernommenen These zu -i:vie‘d-erSprechen schien (Nr. XIV).
Doch machte dies dem jungen Thomas bei der damals
freieren Auslegungsmethode keine weitere Schwierigkeit.
Er glaubte einfach das berichtete Vorkommnis auf Grund
der von ihm vertretenen Ansicht anders deuten zu sollen
als der hl. Papst (Nr. XX).
| Der z1tlerte Bericht aus dem 40. Kapitel hat Ahnlich-
keit mit dem von Alexander erwihnten Bericht aus dem
56. Kapitel, Doch bietet .der vom hl Thomas angefiihrte



266 Zuor Frage der Armenseelen-Anrufung

Text mehr Anhaltspunkte, um zu bestlmmen welche Ant-
wort wohl der hl. Gregor auf die Fragen, ob die Seelen
im Reinigungsort fiir uns und wir zu ihnen beten konnen,
gegeben hitte, wenn man sie ihm vorgelegt hitte.

Im 4. Buch der Dialoge, die um das Jahr 594 verfafit
sein diirften, erzahlt der hl. Papst solche wunderbare Er-
scheinungen, welche die Fortdauer der Seele nach dem Tode
beweisen; es gab némlich in jener Zeit viele, welche diese
leugneten Im 39. bis 41. Kapitel handelt er vom Fegfeuer.
Im 39. Kapitel beweist er aus verschiedenen Scnuriftstellen,
defi es bis zum jiingsten Tag fur gewisse leichte Siinden
ein Reinigungsfeuer gebe. Im 40. Kapitel bringt er hiezu
ein Beispiell. Als bei der Papstwahl im Jahre 498 die
Gtléubigen sich zwischen Symmachus und Laurentius teilten,
schljefSlich aber doch Symmachus gewahlt wurde, hielt es
mchtsdestowemger der Diakon Paschasius, der im tbrigen
ein Mann von grcfler Wohltétigkeit und Heﬂlgkelt gewesen
_sein soll, bis zu seinem Tode mit Laurentius. Als nun
"Paschasius starb, beriihrte. ein Besessener die auf seinen
Sarg gelegte Dalmatik und wurde _sogleich geheilt. Nach
langer Zeit aber verordneten die Arzte dem Bischof Ger-
manus von Kapua... er solle zur Wiederherstellung seiner
Gesundheit die Bider von Angula gebrauchen. Beim Eintritt
in jene Béder fand er den erwihnten Diakon Paschasius in
der Glutwirme stehen und Dienste leisten. Bei diesem An-
blick erschrak er heftig und fragte, was doch ein so heiliger
Mann hier tue. Jener erwiderte ihm: ,Aus keinem anderen
Grund bin ich an diesen Strafort gew1esen als weil ich
gegen Symmachus zur Partei des Laurentius gehalten habe.
Aber ich bitte dich, flehe zum Herrn fiir mich; und daran
sollst du erkennen, daffi du Erhérung gefunden; wenn du
bei deiner Riickkehr an diesen Ort mich nicht mehr findest.
Germanus, der Mann Gottes, versenkte sich deshalb 1ns Ge-
bet und kehrte nach wenigen Tagen wieder zuriick; fand
aber den Paschasius nicht mehr &n jenem Orte. Denn weil
er nicht aus Bosheit, sondern aus Irrtum gesiindigt hatte,
konrte er nach seinem Tode von seiner Siinde befreit werden
Jedoch ist zu glauben, dafl er es durch sein reichliches Al-
mosen erlangt habe, auch da noch Vergebung zu erhalten,
wo er nichts mehr wirken konnte.“

' Migne P. L., tom. 77, 397.



Zux.' Frage der Armenseelen-Anrufung 267

Im folgenden 41. Kapitel 1a(3t St. Gregor den Petrus,

mit dem er die Dialoge fithrt, die Bemerkung machen::
,Hinsichtlich eines so grofien Mannes wie Paschasius l4f3
es mir keine Ruhe, daf} derjenige an einen Strafort kam,
dessen auf den Sarg gelegtes Kleid so viel vermochte, daf}
ein boser Greist aus '‘einem Besessenen -getrieben wurde
Gregorius antwortet: ,Hierin ist zu erkennen, wie weise
und vielseitig die Lenkungen des allméchtigen Gottes sind,
Durch sein Urteil ist es ndmlich geschehen, dafl ein und
derselbe Paschasius sowohl in seiner Seele (im Verborgenen)
eine bestimmte Zeit hindurch die Strafe fiir seine Siinde
empfing, und dennoch vor den Augen der Menschen darch
seinen Leichnam Wunder wirkte nach seinem Tode, wie er
vor seinem Tode der Ubung guter Werke sich hingegeben
hatte, was alle wufiten. So sollten einerseits die Zeugen
seiner guten Werke in ihrer hohen Meinung, die sie von
seiner Wohltitigkeit hatten, sich nicht getduscht sehen
anderseits sollte er nicht ohne Strafe die Nachlassung der
Schuld erlangen, die er als solche nicht einmal erkannt und:
nicht mit Bufitrdnen getilgt hatte.*

. Aus der Einwendung des Petrus ist noch nicht er-
sichtlich, ob nach der Auffassung des hl. Gregor Gott selbst.
unmittelbar bei der Berithrung des Kleides dem Kranken
die Gesundheit gab, oder ob er der Seele des Paschasius.
die Wunderkraft verlieh, bei der Berithrung seines Leich-
nams bzw. seines Kleides den Kranken zu heilen. In den
Worten aber, mit denen St. Gregorius antwortet, lifit er-
durchblicken, dafl er letzteres annahm; er sagt mimlich:
mcuius (Dei) iudicio actum est, ut idem vir Paschasius:
et .... reciperet, quod peccasset, et.... mira percorpus
suum post mortem faceret.“

Wenn aber nach der Ansicht des hl. Gregor die Seele-
des Paschasius von Gott die Kraft zur Heilung des armen
Besessenen bekam, so setzt diese Handlungsweise Gottes
e§-voraus, dafl Gott den Paschasius das Verlangen und
gliubige Vertrauen derjenigen erkenmnen liefl, die den Be-
sessenen zur Berithrung seines Kleides veranlhﬁten und dafi
dann Paschasius Gott fiir den Besessenen um Erbarmen
anflehte und von Gott die Kraft zu seiner Befreiung erhielt,.

Ist diese Weiterfithrung der Gedanken des hl. Gregor-
richtig, so spricht seine Darstellungsweise dafiir, dafi nach.
seiner Meinung die armen Seelen unsere Anrufungen er-



‘968 ’ Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

‘fahren und fiir uns wirksam beten konnen. Diese natiir-
lichste Interpretation des Berichtes finden wir auch beim
hl. Thomas selbstin der Formulierung der Objektion (Nr. XIV):
Paschasius post mortem miraculum fecit; ergo ad animas
in purgatorio potest oratio dirigi. Von ihr mufl er aber,
‘durch seine These veranlaf3t, in der Ermderung (Nr. XX)
abgehen: Paschasius'in purgatomo existens pro alils non
orabat; Gott habe das Wunder allein, ohne Mitwirkung des
Paschasius vollbracht um des Gla.ubens der Betenden willen.
| Dés Ergebnis der Besprechung der Lehre im Sentenzen-
‘kommentar ist demnach: St. Thomas lehrt in seinem Jugend-
‘werk, dafl wir uns in keiner Weise, .auch nicht so wie an
die lebenden Mitmenschen, mit Bitten um Gebetsunter-
stiittzung an die armen Seelen wenden kdnnen. Er hat aber
seine Behauptung nicht geniigend bewiesen. Das von ihm
in Nr. XVII aufgestellte Prinzip, da man niemand um
‘etwas bitte, was jener selbst nicht habe, ist nicht halt-
bar, wenn der Gegenstand der Bitte nur die Fiirsprache
bel einem Hoheren ist; die in Nr. XIX angefithrten, von
Alexander ubernommenen Griinde dafir, dafS die armen
Seelen nicht fiir uns beten kénnen, haben, wie bereits im
‘vorigen Kapitel gezeigt wurde, ebenfalls keine geniigende
Beweiskraft; endlich konnte der junge Thomas auch keine
bessere p031t;1ve Begriindung vorbringen, sah sich vielmehr
.gendtigt, das vom hl. Gregor berichtete Vorkommnis anders
zu deuten als der heilige Papst.

Die Erklirung dafiir, wie es kam, dafl dem Jungen
"Grelehrten das Ungeniigende der Beweisfiihrung nicht zum
Bewufitsein kam, und dafl er den Bericht des hl. Gregor
80 leichten Herzens umdeutete, bieten wohl das gewaltige
wissenschaftliche Ansehen, das Alexander genof}, ferner der
Einflufl der Zeitanschauungen, wie sie im vorhergehenden
Kapitel geschildert wurden, und endlich der Umstand, daf
‘Thomas die Frage nur kurz streifte, ohne sich eingehender
mit ihr abzugeben. :

Gehen wir nun iiber zu den Texten aus der theolo-
.gischen Summa, die der Heilige ungefihr 16 Jahre spiter,
um das Jahr 1270, etwa vier Jahre vor seinem Tode, nieder-
schrieb (Fortsetzung folgt)

Bemerkung der Redaktion. Die Abhandlung des Herrn
Dr. Durst konnte nur unter der Bedingung einer Erwiderung im
-»Divus Thomas“ aufgenommen werden; dieselbe soll nach Beendigung
-ﬁ1eser Abhandlung tolgen.




	Zur Frage der Armenseelen-Anrufung

