
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Der wirkende Verstand nach Aristoteles und St. Thomas von Aquin

Autor: Kazubowski, Romuald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 198

Die hier als Beispiele angeführten Wendepunkte, die
wir dem geistreichen Urteile des belgischen Historikers
Kurth entnehmen, lassen sich leicht vermehren, sie betreffen
auch nur die europäische Geschichte. Der Ausblick auf das

ganze Leben der Kirche, der auch die alttestamentliche Kirche
einschließen muß, wird in der Betrachtung des hierarchischen

Lebens unsere These bestätigen.
(Fortsetzung folgt)

DER WIRKENDE VERSTAND NACH ARISTOTELES
UND ST. THOMAS VON AQUIN

Von P. ROMUALD M. KAZÜBOWSKI 0. P.

Die Frage von der Entstehung unserer geistigen
Begriffe ist von grundlegender Bedeutung für alle Philosophie.
Sie ist gleichbedeutend mit der Frage, ob unserem geistigen
Erkennen etwas Wirkliches in der Außenwelt entspricht.
Wer diese bejaht, sieht sich vor die schwierige Aufgabe
gestellt, die Übereinstimmung des Denkens mit dem Sein
zu erklären.

Zwei große Denker haben die richtige Lösung gegeben:
der erste, Aristoteles, nur an einer Stelle in prägnanter
Kürze (wie er es fast immer zu tun pflegt, wenn es sich
darum handelt, einen monumentalen Eckstein seines
Lehrgebäudes aufzurichten) ; der zweite, St. Thomas von Aquin,
weit ausführlicher, aber an den verschiedensten Stellen seiner
Werke. Die Schreibart des einen verlangt besondere
Aufmerksamkeit des Lesers und ein genaues Abwägen fast jedes
einzelnen Wortes; die des anderen ein umsichtiges Zusammentragen

und Vergleichen der verschiedenen Aussprüche, Dem
Stagiriten kommt das Verdienst zu, die Lösung der Frage
zuerst gegeben zu haben ; dem Aquinaten, sie wiedergefunden
zu haben. Wenn auch der Text des Philosophen ihm vorlag,

so fand er doch bei keinem der zahlreichen Erklärer
eine Deutung, welche in allen Punkten den Sinn getroffen
hätte. Nach so vielen irrigen, verwirrenden Auslegungen
kam wohl das Auffinden der einzig richtigen Erklärung
einer Neuentdeckung gleich.

Ist aber die Lehre des hl. Thomas wirklich ganz dem
Sinne des Stagiriten entsprechend?



194 Der wirkende Verstandnach Aristotéles n.St. Thomas vonAquin

Wir wollen diese Frage nicht gleich beantworten. Sie
soll uns bei der ganzen Entwicklung der Doktrin vorschweben
und zugleich die Methode vorschreiben : Wir folgen dem
Texte des Aristoteles und flechten in die Erklärung ein,
was St. Thomas Entsprechendes lehrt. Oft allerdings muß
eine bloße Stellenangabe genügen, die Übereinstimmung
beider Denker festzustellen.

Vergegenwärtigen wir uns zunächst den Zusammenhang,

in welchem Aristoteles auf den vo5,- notyrcxôç, auf den
wirkenden Verstand zu sprechen kommt.

Im 4. Kapitel des B. Buches über die Seele hat er die
Natur unseres geistigen Erkenntnisvermögens zu ermitteln
gesucht, und zwar aus der Art seiner Tätigkeit; denn, sagt
er, unser Verstand kann sich nicht unmittelbar selbst
erkennen, weil er nicht zu der Klasse der èvzeAsysiçi vorjzd
gehört; ist -er ja auch nur ôovâuet vnoüv. Erst dadurch,
daß er durch ein hvrelEysia vorjzôv informiert wird, wird er
selbst, als Träger desselben, mittelbar erkennbar1 (430a 3-!)).
Diese Informierung hat aber noch eine zweite Bedeutung
für den menschlichen Verstand : sie befähigt ihn auch, anderes
zu erkennen: sm psv jap zwv aveu 3/^c rb aùzo sotc rh
vooûv xai zo vooùfisvov (430a ä~s).

Nach dieser Vorbereitung muß sich notwendig die Frage
aufdrängen: Welches ist nun das svze/.eyeia ov xai bpocov
(417&4), das dem Verstände diese Vollkommenheit gibt?
Ein oberflächlicher Vergleich mit unserem sinnlichen
Erkennen würde es nahe legen zu sagen, das äußere Objekt
führe durch seine Einwirkung den Verstand aus der
Möglichkeit in die Wirklichkeit des Erkennens über. Allein die
sinnlichen Objekte, mit deren Erkenntnis unsere Denktätigkeit

ihren Anfang nimmt, sind selbst nur ouvdaei vojyra2;
können mithin dem Verstände aus sich jene Vollkommenheit

nicht geben; denn ndvza ndaysi. bno zoû notrjzixoù
xai kvs'pjeicf. bvzoç (417 a 17—18).

Wo ist aber dieses notyzcxov xai hspjeiq. dv zu suchen?
Aristoteles antwortet a,uf diese Frage mit dem Anfang des
5. Kapitels.

1 „Potest accipi simile in rebus sensibilibus. Nam id quod est in
potentia tantum in eis, sc. materia prima, non habet aliquam actionem
per essentiam suam, sed solum per forman ei adiunctam." S. Tb. in 3
de anima 1. .3 — wç vnoxuf.ihi] tiç Svva^uç xaêdnsQ xai sjil rwv vhxCöv.
Theophrast (Themist. 107, 35).

2 Vgl. 430« S. Th. I 85, 1 ad 8. i



Derwirkende Verstandnach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 195

'Errsi d^oansp sv tt-dag rg ipùosc servi rt to pev vXvj Sxdortp-
yivsc (voùvo âs o navra iïuveipst èxstva), svspov ds to aivtov xai
rrotYjTixov, T<j) rrotscv rtdvva, otov yj vsyvg rtphe; zvjv uXrjv nérrovdsv,
d vdyxgx.at sv rg <![vyg brtd.pyEiv vaiivaç rd; dcaepopa;. (430a io-u).

Diese Werte besagen ein Zweifaches: 1. Es gibt ein
solches TtoiYjTixov xai èvspysla. 5v. 2. Dasselbe ist in der Seele
selbst zu suchen,

Bezüglich des ersten Punktes kann nach dem Gesagten
kaum mehr ein Zweifel bestehen. Es versteht sich von selbst,
daß nur von solchen Dingen die Rede ist, bei denen ein
Übergang aus der wesentlichen Möglichkeit in die
Wirklichkeit stattfindet; so daß z. B. der Verstand der reinen
Geister hier nicht in Frage kommt (I 54, 4).

Daß aber Aristoteles das Gesuchte in der Seele selbst
finden will, ist zwar oft angezweifelt worden, allein
entgegen den klaren Worten des Philosophen selbst. Mit Recht
sagt Themistius von den Gegnern: ri dgrtovs sv aovg va.ùvg

rg pgerst raura rzapopcoerr itpo eirzcov yap sv elnàerg rg epôcrsi to
psv uXgv slvat, to os o rgv uXgv xivsc xai veXstoc, dvdyxg tp-gai
xai sv rg <poyg ûrzd.pysiv raùraç ràç dtaepopd;. Ahnlich Piii-
logonus : xai dtà psv toù serteev sv rg <poyg &ôeiÇsv on epoyixo;
serviv. Auch viele neuere Aristoteliker, wie Trendelenburg,.
Brandis und Brentano ziehen diesen Schluß.

Wenn trotzdem so viele und bedeutende Erklärer von
dieser Auffassung abweichen1, so ist gewiß ein nicht zu
verkennender Grund hierfür ihre Voreingenommenheit. Bei
den Kommentatoren des Altertums und des Mittelalters liegen
platonische Ideen diesem Urteil zugrunde. Mit einer gewissen
Freude suchen diese Schriftsteller darzutun, daß zwischen
Plato und Aristoteles in dem fraglichen Punkte kein
besonderer Unterschied bestehe. Aber gerade dieses Resultat
hätte sie stutzig machen müssen. Warum hat denn der Sta-
girite die „Ideen" des Plato so scharf bekämpft2, wenn er
hier in denselben Irrtum fällt! (cf. 2 C. G. 76.) Der hl. Tho-

«mas steht nicht an zu sagen: „Unde videtur Aristoteles
hac necessitate induetus ad ponendum intellectum agentem,
quia non consensit opinioni Piatonis de positions idearum"
(de amina 4c). Au einem Vergleiche, den Aristoteles selbst
au gestellt hat, macht uns Themistius den tiefgreifenden

1 So bereits Alexander Aphrod. u. Marinus (Philop. 535,4 fi.),.
später besonders Averroes und Avirenna.

Met. a 9, 990«, 3311.



196 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin

Unterschied zwischen den beiden Philosophen klar: 6 pkv
rrpwTcoç èÀ/.dpTTOJv (sc. voûç) ecc, oc de dWupnbpevot xai iX/.àu-
ttovtst irlecouç wonep to <pwç. ô pèv yap Yj/.coç ecç, to de cpùiT

stTTocç àv Tponov Tivà ptepicpeobai etc tut oepecç. diu tooto yap ou
tov Yjlcov napaßißXvjxev (sc. AptOTOTeXys), àXXà to <pcbç, TIXutwu
de Tov vjXcov1.

Einen zweiten Grund für den Irrtum so vieler Kommentatoren

können wir in dem vorliegenden Texte selbst finden.
Es läßt sich nämlich die Frage aufwerfen; Folgt denn
überhaupt aus der aufgestellten Prämisse, daß der wirkende
Verstand — denn so wollen wir der Kürze halber mit allen
Erklären das gesuchte xocyjtcxov nennen, obwohl Aristoteles
selbst diesen Ausdruck nicht gebraucht — daß also der
wirkende Verstand in der Seele ist?

/ Brentano2 meint: Aristoteles fühlte, „nachdem das
wirkende Prinzip unseres Denkens als etwas Geistiges
erwiesen war, nicht mehr das Bedürfnis eines Beweises dafür,
daß der voüc 7rocYjTcx(k zur Seele des Menschen gehöre. Denn
daß es keine fremde geistige Substanz sein könne, die, so oft
wir neu zu denken beginnen, okkasionalistisch den sensi-
bilen Teil bewege, das ist eine Ansicht, die seinem gesunden
Sinne allzu ferne lag".

Darauf ist zu erwidern : Der gesunde Sinn des
Philosophen und besonders auch der Umstand, daß zur damaligen
Zeit noch niemand so viel Mangel an gesundem Sinne
gezeigt hatte, das Gegenteil zu behaupten, mögen erklären,
weshalb Aristoteles den Beweis nicht weiter ausgeführt hat,
"Wir stehen, wie der hl. Thomas, in anderen Verhältnissen
und müssen ihm dankbar sein, daß er uns die ganze Kraft

1 Rep. VI, p. 508. — Sophon. (125, 20^-21): è'oixs yàg o fth'
d^/atovgyàç rovs xal ovaionoioç tco rf/.uo, o ô s xaX hurytiiav ÛvAqcosuvoç xal
f/uhsQog reo cpwxi. Den gleichen Gedanken, wonach Gott als Quelle alles
geistigen Lichtes der Sonne verglichen wird, die alles erleuchtet; der
wirkende Verstand aber dem partizipierten Lichte der übrigen Körper,
welche von der Sonne erleuchtet dieses Licht weitergeben, finden wir»
auch beim hl. Thomas häufig ausgesprochen (z. B. de spirit, creat.
10c). Durch diese Zurückführung der Kraft des wirkenden Verstandes
auf eine Urquelle wird auch, wie Theniistius (103, 36 ff.) und St. Thomas

I, 79, 5 ad 3, bemerken, der Einwand der Gegner zurückgewiesen,
man könne die Tatsache, daß die Menschen in vielen Dingen gleich
denken, dieselben ersten Prinzipien erkennen, sich überhaupt
untereinander zu verständigen vermögen, nicht erklären, wenn man nicht
einen einzigen wirkenden Verstand annehme.

2 Psychologie des Aristoteles (1867), p. 167.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas vonAquin 197

und Tragweite des Beweises auseinandersetzt. Es verschlägt
nun wenig, ob wir ev anäorj rfj ipuoet mit dem Neueren1 „in
der ganzen Natur" übersetzen; oder ob wir es mit den
griechischen Kommentatoren und mit dem Aquinaten in dem
Sinne von „in jeder Natur", d. h. in jeder Spezies auffassen.
In beiden Fällen gelangen wir zu dem Schlüsse: Der
wirkende "Verstand ist ein Teil der menschlichen Seele. Denn
„intelligere est nobilissimus effectua, qui est in istis in-
ferioribus" (2 C. Gr. 76) ; demnach müssen wir auch hier
den auf dem "Wege der Induktion nachweisbaren Satz
anwenden: „Effectus nobiliores in istis inferioribus producuntur
non solum ab agentibus superioribus, sed requirunt agentia
sui generis" (ib.). Da beide Sätze von Aristoteles2 anerkannt
sind, so steht wohl nichts im Wege anzunehmen, daß sie
stillschweigend bei der Schlußfolgerung vorausgesetzt werden.
Wollen wir also der Lehre des Philosophen völlig gerecht
werden, so müssen wir wenigstens zugeben, daß die
Auffassung der älteren Erklärer sachlich mit der Ansicht des

Stagiriten übereinstimmt: Handelndes und Leidendes liegen
— wenigstens wo es sich um die Hervorbringung einer
vollkommenen Wirkung handelt — in derselben Seinsordnung.
Wo also ist der wirkende Verstand anders zu suchen als
in der Seele selbst? Ist doch die vernünftige Seele gegen
die Körperwelt, aber auch gegen die höhere Geisterwelt als
ein besonderer Grund scharf abgegrenzt.

Es ist wohl zu verstehen, daß Männer, die unter dem
Einfluß ^platonischer Ideen standen, für die Tragweite des
Beweises kein Verständnis hatten; aber es ist ihnen dann
kaum mehr zu helfen, weil auf diesen Beweis sich alle anderen
stützen, so viele deren auch angeführt werden mögen (cf. 2,
C. G, 76). (Wir werden später Gelegenheit haben, dies für
einen Beweis näher darzulegen, da derselbe wegen des

Widerspruches, den er erfahren hat, einer besonderen
Erörterung bedarf.) Wir können und müssen demnach zugeben,
daß unsere Widerlegung nicht die Kraft bat, die wir ihr
bei der Bedeutung der Frage geben möchten. Sagt doch
selbst St. Thomas: „Forte de (intellectu) agente hoc (sc. quod
sit unus in omnibus) dicere aliquam rationem haberet, et
multi philosophi hoc posuerunt. Nihil enim videtur incon-

1 Trendelenburg, Psychol, p. 166; Bonitz, Ind. Arist., Brentano
.1. c., p. 166.

2 Met. ;. 7—1072&24 und f 7-1032a'2 (S. Th, in 7 Met. 1. 6).



198 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin

veniens sequi, si ab uno agente multa perficiantur, quem-,
admodum ab uno sole perficiantur omnes potentiae visivae
animalium ad videnduin. Quamvis etiam hoc non sit secundum

intentionem Aristotelis, qui ponit intellectum agentem
esse aliquid in anima, unde comparât ipsum lumini" (opusc. 9,
(16) : de unitate intellectus contra Averroistas)3. Wir müssen
uns also damit zufriedengeben, die Sicherheit erlangt zu
haben, welche die Materie zuläßt.

Haben wir so die Existenz eines aktiven Prinzipes in
der Seele einmal festgestellt, so können wir mit Aristoteles,
dazu übergehen, seine Natur zu ermitteln. Den ersten
Anhaltspunkt bietet hier der Existenzbeweis selbst ; denn jeder
Existenzbeweis setzt ja bereits einen mehr oder weniger

.bestimmten Begriff von der Natur des Dinges voraus. So
ist also das Nächstliegende, was wir aussagen können, dies:

xai sctziv ô pev zoiouzoç vobç zip Ttd.vza yiveadai, 6 de zip
rrdvza ttoisîv2 (430 a14-35).

Wie der aufnehmende Verstand alles wird, so ist der
wirkende Verstand derjenige, der alles macht, Der
aufnehmende Verstand wird alles, indem er durch die Spezies
seiner Erkenntnisobjekte informiert wird; der wirkende
Verstand macht alles, indem er diese selben Spezies hervorbringt;

w; de zov duvdpei voûv yiveadai rcdvza léyovzeç.. où
xaz' oùaiav rrdvzioç léyiopsv, all' diç zu ei'dxj abzwv deyùpevov
yvwazcxiùç, oùzio zoc dxbvetv ypxj xai zov èvspyeia voûv ndvza
nocecv, oby ozi napdyet ndvziuv zrjv oùaiav (zoùzo yàp povou
zoù drjpioupycxoû), all' ozi zov ouvâpet vo'ùv notsî ndvzcov dsxzc-

xov. ndvza ôè noieî vovjzù. ouy ânlwç (étal ydp zcva xai xaiV
aùzà zfj if.uazi votjzu u.nep elai xai voc), àll' daa pyj ipùaec dvza

vbyjzà, zù evula eïdyj (Sophonias 125, 21 ff.). Im gleichen
Sinne erklärt Philoponus (538, 4—6): Sei zoivuv ècde'vai bzt
ndvza leyezac noieîv d èvspyeia voôç diu zo ndvzwv znbç zùnouç
> azaypàipeiv èv zip duvdp.sc vip. Diese Erklärung der beiden
Kommentatoren ist zweifellos richtig. Nur ein Ausdruck
muß beanständet werden. Sie nennen den wirkenden
Verstand èvspyeia voüz. In sich wäre gegen eine solche
Bezeichnung nichts einzuwenden, denn Aristoteles selbst sagt;
er sei zjj oùaia ibv èvspyeia (oder èvspyeia) (430a18); nach

1 Vgl, de anima 5 c.
2 Brentano glaubt (p. 169) diesen Text durch besondere

Interpunktion verständlicher zu maqben; eine Notwendigkeit dafür liegt
aber nicht vor.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 199

allgemeinem Gebrauch bezeichnet aber 6 ivspyela vou; den
aufnehmenden Verstand in Tätigkeit, und das ist eben der
große Fehler, daß sie diesen mit dem wirkenden Verstände
identifizieren1. Dieser Irrtum wird offenbar, wenn es gilt,
den nun folgenden Zusatz des Stagiriten zu erklären : «ç
ëçiç Ttç (430a10).

Die griechischen Kommentatoren, mit denen wir bisher

zusammengehen konnten, haben sich, soweit wir ihre
Ansicht mit Sicherheit feststellen können, alle durch das
Wörtchen ëÇcç täuschen lassen. Sie sehen in dem wirkenden
Verstände entweder die èiziazyjpvj (habitus scientiae), oder
den vou? (habitus primorum principiorum). Für die erste
Meinung entscheiden sich Themistius, dem Theophrast
folgend ; Sophonios, unter Berufung auf Jamblichus ; Philo-
ponus mit Plutarch2. Wer die zweite Ansicht vertreten
habe, wissen wir nicht; wir können nur sagen, daß Themistius
(102, 33ff.) gegen eine solche Auffassung kämpft: ol ixev

yàp Tîpordae'ç bno Xapßdvovzet; kxxsxdxpyvzai 7ravzslâ)ç xal ouds

spßocüVTiK äxouoooi toô <pdooo<poo, on 6 voôç oozoç iïsîoç xai
àrcaiïvjç xal zabzbv ë/çov zfj ooaia ryv èvépysiav xal ouroç [povoy
àHàvazoç xal àtdcoç xal] %wpi.azôçz.

Diese Widerlegung ist nicht gerade eine glückliche;
•denn abgesehen davon, daß die Worte, welche wir
eingeklammert haben, sich bei Aristoteles gar nicht auf den
wirkenden Verstand beziehen — es ist nicht recht ersichtlich,

inwiefern das Angeführte auf die entozrjurj besser paßt.
Wir fragen die Vertreter dieser Ansicht, was denn

nun eigentlich gewonnen ist, wenn wir zu dem Ergebnis
kommen, der voùc notvjzixùç ist der habitus scientiae oder
der habitus primorum principiorum. Zugegeben, ein solcher
habitus könne den aufnehmenden Verstand aus der Möglichkeit

in die Wirklichkeit des Denkens überführen: wo bleibt
aber dann der grundlegende Gedanke, daß unsere geistige
Erkenntnis ihren Anfang von der sinnlichen Erkenntnis

1 Sophon. 117, 1-4; 132, 27-28; Philop. 539, 33-35 usw.
2 Themist. 99, 26-30. Sophon. 136, 6ff., 19-24. Philop. 535,

13—15. — Brentano (1. c. p. 216—224) bemüht sich nachzuweisen,
daß Theophrast ganz dieselbe Anschauung habe wie er und wir sie
bei Aristoteles finden. Dem steht die Behauptung des Themistius gegenüber

(108, 34). Wer von beiden hat recht? Die uns erhaltenen Texte
geben keine Handhabe zur Lösung dieser Frage.

3 Vgl, Sophon^ 136, 6ff.; S. Th. de anima 5; in 3 de anima 1. 10.



200 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas vonAquin

nimmt? Wie überbrückt der Habitus die Kluft zwischen
dem sinnlichen Phantasma und der geistigen Spezies?

Allerdings sagt Aristoteles, der wirkende Verstand sei
wc sçtc ziz ; was versteht er aber unter ïf«c? Die Gegner
werden auf Met. d 20 (1022 & 4~14) verweisen, wo der
Philosoph eine zweifache Bedeutung des Wortes angibt.
Hiernach ist sç.'C zunächst svépysid ztç zoù eyovzoç xai èyopévoo.
üoTzsp Tipàçiç ne q xivqcaç, also das Prädikament „habitus"
oder „habere" der Scholastiker. Dasselbe Wort bezeichnet
dann aber auch eine dcdfhoiç, xad ^qv q eb q xaxwç âtdxstzat
tö ôcaxscpsvov oder auch jedes pt'tptov àcadéoscoç zotaùzqç. Man
wird dann weiter schließen: Da eine §Çtc im ersten Sinne
nicht in Frage kommt, haben wir nur mehr die Wahl
zwischen den sechs Habitus des Verstandes, welche
Aristoteles aufzählt: zèyvq, s~iozqu.q, tppôvqoiç, rrotpca, uoûç, bnd-
/ qéiz (Eth. Nie. C 3 — 11396 ie—n). Gegen diesen Beweis
ist aber einzuwenden, daß Aristoteles den Gebrauch des-
Wortes sçtç keineswegs auf die beiden angeführten Fälle
beschränkt. St. Thomas macht in seinem Kommentar zu
unserer Stelle darauf aufmerksam, daß ef«c zuweilen bei
dem Philosophen jede Form bezeichnet, insofern sie sich
von der Privation oder Potenz unterscheidet1. Wir führen
als Beleg hierfür nur eine Stelle an: oboiai ôè zpsîç q pèv
u/.q rods ri oboo. tu) ipàiveodat (oaa ydp èazcv àipïj xal pq
aupfbosi, uÀq xai bnoxsipsvov). q Ôè wûoiç xac rôde ri, slç
qv. xa\ sÇtz r.'c. 'ézt zpirq q èx zoôzcov q xad' îxactza (Met.
/. 3 — 1070« o-ns)2_ És wird wohl nichts im Wege stehen,
hiernach eine Erklärung zu versuchen, zumal die Worte
wc s^c zic in ihrer Unbestimmtheit vermuten lassen, daß.

hier von einer sçic im weiteren uneigentlichen Sinne die
Bede ist. Die stete Gegenüberstellung vom aufnehmenden
Verstände — die auch im folgenden widerkehrt — bestärkt
uns nur in dieser Auffassung und führt uns zu dem Schlüsse,
daß der wirkende Verstand, wie der aufnehmende, als eine
Seelenfähigkeit zu denken ist. Weiter müssen wir schließen,
daß beide Fähigkeiten ebenso weit von einander verschieden
sind als Handeln und Leiden bezüglich desselben Objektes
verschieden sind 3.

1 Cf. Brentano, 1. c. p. 169, Note 157/8.
2 Psych, ß 5 — 417 b
3 Daß aufnehmender und wirkender Verstand reell verschiedene

Fähigkeiten sind, lehrt St. Thomas ausdrücklichs (z. B. I 79, 10c,;.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u.St. Thomas von Aquin 201

Es ist wahr, wir haben unsere Voraussetzung noch
nicht genügend bewiesen, daß nämlich nicht von einer içec
im eigentlichen Sinne die Rede sein kann. Diesen Beweis
bringen wir nun, indem wir dem Texte weiterfolgen und
zeigen, daß Aristoteles dem wirkenden Verstände kein
unmittelbares Einwirken auf den aufnehmenden Verstand
zuerkennt1. Jeder Habitus aber ist in erster Linie eine Disposition

des Subjektes in sich2,
oluv to fwç' Tpöiiov yâp riva xac to ipùiç noise Ta oovdpse-

ovTa ypcopara svspysia ypépœra (430a 15~17).

Mit diesen Worten soll offenbar die Wirksamkeit des.

vous noLvjTixoT näher bestimmt werden. Damit aber der
Vergleich mit dem Lichte nicht mißverstanden werde, gibt der
Philosoph den Vergleichungspunkt an: denn auch das Licht
führt in gewisser Weise die Farben aus der Möglichkeit in
die Wirklichkeit über. Diese Erklärung war notwendig. Denn
nach Psych, ß 7 (418 a20 ff.) ist das Licht streng genommen die
èvépyeta diaepavoûç; erst wenn das deaepavsç ôuvdpee, z. B. das
Licht, durch die Erleuchtung zum e^TsXsysia diawavéç
geworden ist, kann die Farbe, das eigentliche Objekt des
Sehvermögens, das Scaipavéç bewegen und durch dieses mittelbar
den Sinn3. Die Farbe selbst ist aus sich sichtbar4. Hiernach
hätten wir ohne den erklärenden Zusatz den Vergleich dahin
verstehen müssen, daß der wirkende Verstand die èvéppeiu
irgendeines Mediums sei, vielleicht auch das Medium selbst,
welches, von dem Phantasma bewegt, seinerseits auf den
aufnehmenden Verstand einwirke. Ja, es läge dann nahe, den
voùc duvdpsi mit dem diaipavsr dovdpsi gleichzustellen; wir
kämen zum Schlüsse, daß der wirkende Verstand doch ein
Habitus des aufnehmenden wäre, ähnlich wie nach St. Thomas

das lumen gloriae ein Habitus des aufnehmenden
Verstandes ist (cf. I, 12, 5 ad 1). Selbst der Einwurf, in diesem

Comp, theol. c. 83, c. 88). Derselben Ansicht sind Albertus Magnus
und Scotus. Suarez dagegen hält das Gegenteil für wahrscheinlicher,
quamvis nihil certum se offerat". (De anima 1. 4, c. 8 u. 18); er

gesteht aber ein : „Certe Aristoteles ac St. Thomas de his loquunter quasi
de rebus distinetis" (n. 12).

1 De anima 18 ad 11.
2 I—II 49, 3.
3 419 ,S. Th, I 79, 3 ad 2; 12, 5 ad 1 ; de an. 4 ad 4; in

2 de an. 1. 14; in 3 de an, 1. 10,
4 418« 29-30.



'202 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin

Falle bewege doch das sinnliche Phantasma den geistigen
Verstand, würde wenig verschlagen. Wenn viele Scholastiker
nicht ohne Grund annehmen, daß auch nach der Erklärung
von Aristoteles dem Lichte ein Einwirken auf die Farben
zugeschrieben werden müsse, wodurch letztere erst in Wirk-

' lichkeit sichtbar würden ; warum sollten wir nicht ein
entsprechendes Einwirken des wirkenden Verstandes auf die
Phantasmataals dessen sekundäre Tätigkeit annehmen können?

Doch eines dürfen wir nicht übersehen: Der wirkende
Verstand soll die èvépyeia des voDe duvdpsi sein; muß auch
vor der Abstraktion der ersten geistigen Begriffe den
aufnehmenden Verstand informieren. Warum erkennt dann der
vous, bereits ein voûç èvepyeip, nicht wenigstens sich selbst,
und zwar unmittelbar?

Wir sehen uns also genötigt, der Erklärung des hl. Thomas

zu folgen, Nach ihm vergleicht Aristoteles die Tätigkeit
des wirkenden Verstandes mit der des Lichtes. Wenn

er sich dabei der Lichttheorie anderer Philosophen bedient,
so macht er sie damit doch durchaus nicht zu seiner eigenen ;

er gebraucht sie nur dazu, den geistigen Vorgang
verständlicher zu machen1. Darum auch die Einschränkung:
rpÔTiov ydp riva. Demnach müssen wir aus dem Vergleiche
schließen: Der wirkende Verstand macht unmittelbar das
vo-fjzdv ihvdpsi, welches in dem Phantasma zu finden ist,
zu einem voyrov svspysia. Wenn wir von dem allerdings
bedeutungsvollen Wörtchen „unmittelbar" absehen, so
linden wir diese Erklärung auch bei den griechischen
Kommentatoren: alla tscoç o/îw,' ipwzi àrzeixdÇeTO.i to tzoi^t'i-
xdv 7YJÇ <pu-/rj<; sppYjvsosi, Tip j-up to. ypiopaza èvepyslçi psv ovtu
ypaipaza, duvdusi ôk ôpazu napov xai svspysia aura upa~o.
ânepydÇeo&at dpotÔTYjTa spipaivsi Ttpot: tov svspysia (sc. voùv),
tu sy Tip TraÏÏYjTtxip vep Phantasie S. 4B0a21—i!5) duvdpsi
yiaoTu o.tzotsIoövtu sidrj, svdsixvôpsvoç dpa xai on oods sv Tip

nadrj-ixip ootids rjv dovdpsi ioç ~dvru o.vunapxTa, all' cut dvto.
psv, àyviooTa dé, xaddnsp xai tu tsiuç âipcuziaza ypcupaza
(Simplicius 242, 39ff,, vgl. Philop. 537, 20—31),

1 Man vergleiche damit folgende zutreffende Bemerkung bei
Bannez (Comm. c. I, 79, 3): „Notandum tarnen est circa doctrinam
huius dubii, quod Divus Thomas aliquando acceptât ut probabilem
quamlibet harum opinionum, quando sc. magis illi favet ad explicandam
docirinam, quam tractat, ut ex suppositions illius opinionis melius
explicet suam mentern."



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 203

Themistius hat wohl erkannt, daß der Vergleich, so
aufgefaßt, seiner Theorie nicht günstig ist. Er weiß sich
aber zu helfen: xai wanep ri> fà>ç z-g duvàpst otpei xal zocç
âovdpsc ypaipaatv èniywôpevov zljv psv svspyEiq o<piv è-ocgasv,
zu- 3k èvspyscq ypaipaza, oorw xai 3 voûç oùzoç o ivspysia
Ttpoayaywv zbv SuvdpEi voùv où povov àùznv èvBpyeiq voûv

énoigoev, alla xai ru. Sovapec vorjzd suepyeiq voyjzà aùzco
xacstTxsùaoEv (98S5 — 99 2). Wir haben bereits gesehen, daß
ein unmittelbares Einwirken des wirkenden Verstandes auf
den aufnehmenden nicht anzunehmen ist. Jetzt greifen wir
aber auch die Voraussetzung des Themistius an, daß das
Lieht unmittelbar das Sehvermögen aktuiere wie ein Habitus
seine Potenz. Zunächst sagt Aristoteles nichts davon weder
bei der Darlegung seiner eigenen Anschauung noch hier,
wo er sich auf den Standpunkt seiner Gegner stellt1. Will
man aber trotzdem nach der zum Vergleich herangezogenen
Lichttheorie eine Einwirkung des Lichtes auf das Sehvermögen

annehmen, so könnte dies nur in der Weise
verstanden werden, daß dies mittelbar geschehe : das Licht
bewegt die Farbe, und diese wiederum das Sehvermögen. Eine
entsprechende, also mittelbare Einwirkung des wirkenden
Verstandes auf den Aufnehmenden werden auch wir
annehmen müssen ; allein diese hat Themistius weder gemeint
noch ist sie hinreichend, den wirkenden Verstand als einen
Habitus des aufnehmenden erscheinen zu lassen.

Die Tätigkeit des wirkenden Verstandes wird uns noch
klarer, wenn wir auf einen anderen Vergleich zurückkommen,
den wir an seiner Stelle unbeachtet ließen:

oiov -fj zéyvTj Tzpàç ttjv ulrjv tzstlovübv (430 a 12~13).

Der wirkende Verstand verhält sich zum aufnehmenden,
wie die Kunst zu ihrer Materie. Aus dem Zusammenhange
läßt sich ein Vergleichungspunkt leicht entnehmen: In beiden
Fällen handelt es sich um da.s Verhältnis des xoiöuv zur
vl-fj oder dûvapiç. Eine zweite Ähnlichkeit gibt St. Thomas
an: Differt hoc, quod invenitur in anima, ab eo, quod in-

1 Der hl. Thomas spricht allerdings de ver. 9, le auch von der
Bedeutung des Lichtes für das Sehvermögen selbst. Wenn wir aber
genauer zusehen, so meint er damit jenes Licht, das nach seinen
physikalischen Anschauungen in die Zusammensetzung des Organs
aufgenommen ist. Diesem inneren sinnlichen Lichte entspricht aufgeistigem
Gebiete jene Erkenntniskraft, welche dem aufnehmenden Verstände von
Natur aus zukommt.

Divus Thomas VIT. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 14



204 Der wirkende Verstand Dach Aristoteles u. St. Thomas von Aqui'n

venitur in agentibus naturalibus, quia ibi unum est in
potentia ad aliud secundum eundem modum, quo in altero
invenitur in actu. Nam materia aëris est in potentia ad
formam aquae eo modo, quo est in aqua. Et ideo corpora
naturalia, quae communicabant in materia, eodem ordine
agunt et patiuntnr ad invicem : anima autem intellectiva
non est in potentia ad sirailitudines rerum, quae sunt in
phantasmatibus per modum illum, quo sunt ibi, sed
secundum quod illae similitudines elevantur ad aliquid altius,
ut sc. sicut abstractae a conditionibus individuantibus ma-
terialibus, ex quo fiunt intelligibiles actu, Et ideo actio in-
tellectus agentis in pbantasmata praecedit receptionem in-
tellectus possibilis, ac sic principalitas actionis non attribui-
tur phantasmatibus, sed intellectui agenti. Propter quod
Aristoteles dicit, quod sc. habet ad possibilem sicut ars
ad materiam" (2 c. Gr. 77). Hiernach ist der Vergleich mit
der Kunst zutreffend : 1. weil der Effekt nicht in derselben
Seinsordnung liegt wie die entsprechende Form des Agens;
2. weil der wirkende Verstand das Phantasma befähigt,
eine „species intelligibilis" im aufnehmenden Verstand
hervorzubringen, und zwar so, daß er als die Hauptursache
dieser Wirkung erscheint.

Wir wagen nun nicht die bestimmte Behauptung,
Aristoteles habe dies mit dem Vergleich zum Ausdruck bringen
wollen. Wohl aber können wir zeigen, daß einerseits der
Philosoph Entsprechendes von der Kunst lehrt ; daß anderseits

diese Durchführung des Vergleiches zu einer
befriedigenden Lösung des Problèmes führt.

Worin ist der Unterschied zwischen dem Wirken der
Kunst und der Natur zu suchen? Aristoteles antwortet auf
diese Frage: q psv rsyvq ô.pyjj èv a/.hb, q oè <fôaiz ùpyfj èv

aùrip (Met. I 3 — 1070 a7""®). Der Sinn dieser Worte ist
vom hl. Thomas oben richtig angedeutet worden. Stets ist
der Effekt in der Ursache bereits enthalten ; bei dem
Naturwirken nun liegen beide Formen in derselben Seinsordnung
(èv a'jzù)), bei dem Kunstwirken dagegen in verschiedener
(èv ä'/Xcp)!, Deshalb konnte auch die Kunst definiert werden:
Àoyoç 7ou spyou ô uvsv zqç ohqç (De part, anim. a 1— 640a31""32).
Ein zweiter Unterschied ist dieser: Bei dem Naturwirken
besteht eine natürliche Hinordnung von Agens und Patiens-

' Vgl. Meti | 7—1032« l!—6a; if—1034a ff, de gen. anim
ß 1—735«'—t.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 205

zu einander, nicht beim Kunstwirken. Infolgedessen ist das
Naturwirken immer ein notwendiges, so daß stets, wo beide
Prinzipien unter den erforderlichen Umständen zusammentreffen,

die Wirkung notwendig hervorgebracht wird (Gen.
anim. ß 4—7406 20~~24). Beim Kunstwirken dagegen, wo diese
natürliche Hinordnung fehlt, ist das Hinzutreten eines freien
Willensentschlusses erfordert. Ein dritter Unterschied endlich

: Die Kunst kann nur akzidentelle, kontingente Formen
hervorbringen ; die Natur dagegen kann selbst substantielle
Formen .geben A Die beiden letzten Punkte haben für den
Vergleich keine Bedeutung; wir werden weiter unten (p. 209
und 211) sehen, daß hierin die Tätigkeit des wirkenden
Verstandes sich ganz als ein Naturwirken darstellt.

Wenden wir also mit dem hl. Thomas unsere
Aufmerksamkeit dem ersten Punkte zu. Wir sehen sogleich
den Unterschied gegen die übrigen Naturagentien: Der
wirkende Verstand teilt nicht seine eigene Form mit, ebenso
wenig wie die Kunst. Wir dürfen aber nicht übersehen,
daß die Übereinstimmung keine vollständige ist. Die Kunst
trägt selbst die Form des Effektes immateriell in sich, der
wirkende Verstand dagegen hat aus sich keinerlei Beziehung
zu der geistigen Spezies dieses oder jenes Objektes. Steht
dies nicht im Gegensatze zu der Bemerkung unseres
Philosophen: zpùrcov riva Tiâvta ylvsrat èÇ opwvüpn*), wnirsp ta tfurrei,
y} èx pipouz ôfUDvôfiou, oÏoj ij olvJji (i. 6. tu vé^vYjz) (Met.
£ 9—1014a 21)? Wir dürfen die Mitwirkung des Phantasma
nicht vergessen! Die geistige"Spezies ist ihrer Geistigkeit
nach auf den wirkenden Verstand, ihrem Inhalte nach
jedoch auf das Phantasma zurückzuführen2, So betrachtet ist
also das Phantasiebild eine Teilursache, die allerdings für
sich allein keinen Effekt hervorbringen kann, sondern der
vervollkommnenden, erhebenden Mitwirkung der geistigen
Ursache bedarf, So kann Aristoteles3 das Phantasma auch
ein tloiyjtlxöv unserer geistigen Erkenntnis nennen. Welcher
Art dieses ~oitjtixôv sei, drückt der Aquinate4 sehr scharf

' II - II, 96, 2 ad 3.
2 De ver. 10, 6 ad 7; de anima 5 ad 6 et ad 9.

s"Psych, ß 5 — 4176".
4 I, 84, 6, c. — I—II, 67, 2c: „In virtutibus intellectualibus

(e. gr. sapientia) phantasmata sunt quasi mate.rialia, species autem
intelligibilis se habent sicut formales. — Cf. Gonzalez, Philosophie des
hl. Thomas (1885) III, p. 114.

14*



206 De1' wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin

aus: „Non potest dici, quod sensibilis cognitio sit totalis et
perfecta causa intellectualis cognitionis, sed raagis quodam-
modo est materia causae", d. h. nach dem Sprachgebrauch
des hl. Thomas, sie stellt in der ganzen Ursache das
Element dar, welches durch eine zweite Teilursache
vervollkommnet werden muß l.

Damit sind wir bereits zum zweiten Punkte des
Vergleiches gelangt. Der wirkende Verstand bewegt nicht
unmittelbar den aufnehmenden; er vervollkommnet vielmehr
das Phantasma so, daß dieses in seiner Kraft die geistige
Spezies hervorbringen kann. Diese Ordnung unter den beiden
Ursachen haben wir bereits oben aus dem Vergleiche mit
dem Lichte abgeleitet. In dem Vergleiche mit der Kunst
hat Aristoteles dem Phantasiebilde keinen Platz angewiesen;
es dürfte aber nicht schwer sein, das Fehlende in seinem
Geist zu ergänzen. Auch die Kunst wirkt nicht unmittelbar
auf die Materie ein; auch sie nimmt eine andere Ursache
zur Hilfe und bringt durch deren Vermittlung den Effekt
hervor. Diese zweite Ursache ist das Werkzeug.

Es ist nun aulfallend, wie häufig St. Thomas das Phantasma

ein Werkzeug des wirkenden Verstandes nennt. Er
hat dies jedenfalls nicht ohne Grund getan. Wir dürfen
uns daher von einer näheren Betrachtung über das Wesen
des Werkzeuges reiche Frucht versprechen.

1 Cajetan (c. I 85, 1 ad 4) ^ersteht die Worte des hl. Thomas
anders. Nach ihm ist das Phantaéïha die Materie, auf welche der
wirkende Verstand wirkt. Er nimmt nur eine „illuminatio obiectiva" an,
durch welche der geistige Gehalt der sinnlichen Spezies gleichsam für
den aufnehmenden Verstand sichtbar werde; dennoch soll hierbei dem
Phantasma nichts Reelles gegeben werden. Die Widerlegung dieser
Ansicht findet sich bei Bannez (c. I 79, 8) Johannes a S. Thoma
(Phil. Natur, p. 3 q. 10 a, 2 difficult. 2), Hugon, Metaph, Psycho
tract. 2 q. 2 a. tî u. 5). Bannez lehrt, das Phantasma sei zugleich
Werkzeug\des wirkenden Verstandes und seine Materie. Diese
Unterscheidung ist aber überflüssig, denn jedes Werkzeug ist im uneigentlichen

Sinne die Materie, auf welche die Hauptursache unmittelbar
einwirkt: Actio principalis agentis non est actio instrumenti eadem
secundum numerum; cum actio principalis agentis sit in movendo in-
strumentum ; actio vero instrument in moveri a principali agente et
movere aliquid aliud! (de anima 2c). Eigentümlicherweise hat Joh.
a S. Thoma im ersten Teile seiner Philosophie (q. 26 a. 2), auf obige
Autorität Cajetans gestützt, zugegeben, daß das Phantasma kein Werkzeug

im eigentlichen Sinne sei. Es scheint jfedoch, daß er diese
Ansicht im dritten Teile stillschweigend aufgegeben hat.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St, Thomas von A quin 207

Gehen wir von einem konkreten Beispiele aus: Ein
Bildhauer meißelt eine Statue. Das "Werkzeug, der Meißel,
erhält hierbei eine örtliche Bewegung; er erhält sie von
außen; sie geht von der Bewegungskraft; des Künstlers durch
dessen Hand und durch den Hammer. Die Bewegung des
Künstlers läßt sich weiter1 zurückführen auf einen Befehl
des Verstandes, der seinerseits wieder einen Willensakt
voraussetzt. Solange wir also bei der rein örtlichen Bewegung
des Meißels stehen bleiben, macht sich kein Einfluß der
Kunst geltend; denn auch der Willensakt ist nicht etwa
die Eolge einer bestimmten Neigung, welche die Kunst dem
Künstler gäbe1. Auch ein Ungeübter könnte dem Meißel
rein örtliche Bewegung geben. Diese Bewegung des
Werkzeuges bringt in der Materie, dem Marmor, einen bestimmten
Effekt hervor: Vertiefungen, welche der Stärke des Schlages
und der Härte und Schärfe des Meißels entsprechen. Bei
all diesem ist also der Meißel noch nicht Werkzeug der
Kunst. Dies wird er erst, wenn der Künstler kraft seiner
Kunst, die er im Steine ausführen will, nun diesem Zwecke
entsprechend seine Schläge führt. Jetzt entspricht auch
die Bewegung des Werkzeuges dem beabsichtigten Kunsteffekte.

Der Einfluß der "Kunst macht sich ebenso in der
Wirkung geltend; denn alle Erhebungen und Vertiefungen
im Marmor zusammen werden — wenn anders Kunst, Werkzeug,

Materie vollkommen sind —- das Bild getreu wiedergeben,

das der Künstler in seinem Geiste trug.
Nun verstehen wir, was Aristoteles sagen will mit

.dem Satze: èv rocç xazù ts'y\>ijv yivnpéYOK tu ôpyava xcveîzac.
èv èxsivocz yàp tzcuç 7} xiv^otz ttjt" ~é-/vr]ç (de gen. anim.
u. 22—7306 21—23). Er spricht von jenem Elemente der
Bewegung, welches dem Werkzeuge nur dann kukommt, wenn
es von der Kunst bewegt wii'd. Was die Kunst dem Werkzeug

mitteilt, verbindet, sich in ihm innig mit dem, was
das Werkzeug aus sich selber hat. Beides zusammen bringt
den ganzen Effekt hervor. Wie aber die Wirksamkeit, welche
dem Werkzeug eigen ist, das Unvollkommene ist, dem die
Kunst die notwendige Vervollkommnung hinzugefügt, ebenso
lassen sich in dem Kunstwerke zwei Elemente unterscheiden
mit entsprechenden Beziehungen zu einander. Das aber,
was in dem Kunstwerke um seiner selbst willen intendiert

' I—II 57, 3 c et fed 2.



208 Der wirkende Verstand nach Aristoteles n.St. Thomas von Aquin

•wurde, das ecdoç oder zd/.oç, rührt von der Kunst allein her1.
Deshalb wird auch das Kunstwerk als solches eigentlich
nicht dem Werkzeug, sondern der Kunst zugeschrieben :

où yap ixavov eazai aozip to zoaoüznv eîneïv, ort èpTceaàvzoz
znô ôpydvou zo pev xoîlov èydvezo, zo âè è~ineôov, à)J.a dtôzt
z:fjv jzXrjyyjv ènotrjoazo zotaorr^, xai ztvoç s vexa, epec zijv o.iziav,
onwç zoiôvôs rj tolovos rcore rzjv poptprjv ysvyzai (De part,
anim. a 1—641« 10~14).

Die Ähnlichkeit des Phantasmas mit dem beschriebenen
Werkzeug der Kunst ist offenbar. Die sinnliche Spezies
erhält von dem wirkenden Verstände eine höhere Kraft, die
es befähigt zum Hervorbringen der geistigen Spezies. Wie
bereits oben gesagt wurde, muß der Inhalt dieser geistigen
Form auf die Instrumentalursache, ihre Geistigkeit jedoch
auf die Hauptursache, dem wirkenden Verstand
zurückgeführt werden. Wenn Suarez2 diese Unterscheidung nicht
gelten lassen will, weil auch die Wiedergabe des äußeren
Gegenstandes auf geistige Weise geschähe, so verrät er
damit einen bedauerlichen Mangel an Verständnis für unsere
Unterscheidung, Glaubt er etwa, wir ließen die geistige
Seinsweise und den Inhalt des Begriffes friedlich
nebeneinander ruhen wie zwei Kerne in einer Nußschale? Weil
die Kerben im Steine auch bestehen können, ohne daß
sie in ihrer Gesamtheit eine Kunstform darstellten, glaubten
wir uns berechtigt, ein Zweifaches in dem Kunstwerk

1 De gen. anim. ß 1-734&736o4; ß 4—de part,
anim. a 1-640ib. -639bu~".

De anima 1. 4, c. 2 n 9, — Suarez leugnet/ daß die Phantas-
mata Werkzeuge des wirkenden Verstandes seien. Seine Gründe, die
wir alle im Verlaufe unserer Untersuchung bereits gelöst haben oder
noch lösen weiden, sind folgende: Instiumentum inferioris ordinis
non potest attingere efïectum superioris ordinis. 2. Quid intellectus
agens dat phantasmatibus 3. Non potest intelligi maior unio, quam
radicatio in eadem substantia animae. 4. Phantasma producit speciem
intelligibilem, inquantum haec repraesentat modo spirituali, vel virtute
propria, vel virtute intellectus agentis. Non primum ; nec secundum
(propter rationes 1—8). 5. Phantasma non habet effectum dispositionum
ad effectum principalis agentis. Seine ..Erklärung-' ist: „Intellectus
agens numquam efficit speciem, nisi a phantasiae^ognitione determine-
tur,(n. 11). Praedicta determinatio non lit per influxum aliquem ipsius
phantasmatis, Sed materiam et quasi exemplar intellectui agenti prae-
bendo ex vi unionis, quam habent in eadam anima in. 12). Fragen
wir, wie dies möglich ist, so verweist Suarez uns auf jenen „mirus
ordo et consonautia in operando", der zwi-chen den Fähigkeiten der
Seele bestehe.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 209

unterscheiden zu können, ganz entsprechend den beiden
Ursachen. Ist es hier nicht ebenso? Kann nicht ein
und dasselbe Objekt sowohl siunlich als auch geistig
wiedergegeben werden? "Wenn es also geistig
wiedergegeben wird, so können wir diese Bestimmung zu dem
in sich Unbestimmten in das Verhältnis von Form und
Materie bringen und für beide eine verschiedene Ursache
angeben. In diesem Gedanken liegt auch, so glauben wir,
die Lösung einer anderen Schwierigkeit, welche Johannes
a S. Thoma1 das Zugeständnis abzwang, das Phantasma
sei drein Werkzeug im eigentlichen Sinne. Es handelt sich
nämlich darum, anzugeben, inwiefern auch hier der Satz
gewahrt\bleibt : „Causa secunda instrumentais non participât

actionem causae superioris, nisi in quantum per ali-
quid sibi proprium dispositive operatur ad affectum princir
palis agentis" (I 45, 5c). Hugon2 sagt hierzu mit Recht:
„Phantasma exercet actionem praeviam dipositivam, quia
operatur repraesentative, et de se vim habet faciendi speciem
sui similem."

Noch ist nicht jeder Zweifel gehoben: Das Werkzeug
wird allerdings durch die Bewegung der Kunst erhoben,
es bringt eine Wirkung hervor, die über seine eigene Fähigkeit

hinausgeht. Kann aber diese Erhebung des Werkzeuges
.so weit gehen, daß1 die Wirkung einer höheren, wesentlich
verschiedenen Seinsordnung angehört? Wenn nicht, dann
ist all unser Bemühen umsonst gewesen. Wir müssen hier
auf etwas bereits Gesagtes (p. 205) zurückkommen. Die Tätigkeit

des wirkenden Verstandes ist kein Kunstwirken — wenn
sie auch manche Ähnlichkeit damit aufweist — sie ist ein
Naturwirken. Somit ist auch das Phantasma kein Werkzeug
einer Kunst, sondern einé Naturkraft. Die Kunst kann mit
ihrem Werkzeuge nur akzidentelle Formen in Zusammensetzung,

Ordnung und Gestalt geben; die Natur dagegen
gibt durch ihr Werkzeug selbst substantielle Formen. Ein
von Aristoteles häufig hierfür erörtertes Beispiel ist die
tierische Zeugung. Nach dem Stagiriten ist dabei das männliche

Prinzip die Hauptursache, die durch den in sich
leblosen, an Vollkommenheit weit hinter dem Effekt
zurückstehenden männlichen Samen, eine neue tierische Form

1 Vgl. p. 206, Note 1 (gegen Ende).
2 Metaph. Psychol, tr. 1 q. 2 a. 6. n. 9.



210 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin

erzeugt, Das weibliche Prinzip bietet dabei nur die Materie
zur Aufnahme dieser neuen Form, "öpoiiuz dè xai woaiz
fj èv to) appsvi zwo artéppa kpoispévcuv ypfjzai zip onsppa-
zi ('uz opyâvcp xai iyovzi xivrjaiv èvspyeia. (de part. anim.
a 22— 730519—21). — all' ij xiv/jaiz rj ârzô zoo ysvvqaayzoç
zoo èvTslsysia o'/toç, o èazt oôvàpei rj èf ob yivszac (ib.
ß 1—784 &"-s6).

Spekulativ gesprochen ist es also möglich, daß der
wirkende Verstand durch das Phantasma als Werkzeug eine
geistige Spezies im aufnehmenden Verstände hervorbringt.
Daß dieser Möglichkeit aber auch eine Wirklichkeit
entspricht, dafür haben wir hinreichend Gründe gesehen.

So ist denn nach der Anweisung des hl. Thomas der
Text des Stagiriten erklärt oder ergänzt — wie man will.
Das Ergebnis befriedigt unseren Geist, wenn auch unsere-
Phantasie unbefriedigt bleibt und bleiben muß.

Es erübrigt noch, einige Ausdrücke des Aquinaten
wenn auch kurz, zu erörtern, da sonst leicht Zweifel über
dessen Lehre zurückbleiben könnten.

St. Thomas spricht nicht nur von dem instrumentalen
Wirken des Phantasiebildes und von seiner Erleuchtung
durch den wirkenden Verstand, er läßt diesen auch den
geistigen Begriff abstrahieren. Was er unter Abstraktion
versteht, ist aus folgender Stelle ersichtlich: „Virtute in-
tellectus agentis résultat quaedam similitudo in intelleotu
possibili ex conversione, intellectus agentis supra phantas-
mata, quae quidem (sc. similitudo est repraesentativa eorum,
quorum sunt phantasmata solum quantum ad naturam spe-
ciei: et per huius modum dicitur abstrahi species intelligi-
bilis a phantasmatibus non quod aliqua eadem numéro forma,,
quae prius fuit in phantasmatibus, postmodum hat in in-
tellectu possibili ad modum, quo corpus accipitur ab uno
loco et transfertur ad alteram" (I 85, 1 ad 3). Hieraus geht
genügend hervor, daß diese Abstraktion sachlich mit der
Erleuchtung und der Tätigkeit durch das Werkzeug
zusammenfällt1. Zwar macht der hl. Thomas einmal
emengrößeren Unterschied zwischen der Illuminatio und Abstractio-
(I 85, 1 ad 4), aber es ist leicht zu ersehen, daß er dort,
von einer anderen Illuminatio spricht,, als wir es bisher im

1 Vgl. Johannes a S. Thoma, Phil. Nat. III q. 10 a. 2; Suarezf
de anima 1. 4 o. 2 n. 14.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von A quin 211

Anschluß an den Vergleich des Stagiriten getan haben. Dies
ist offenkundig durch die beigefügte Erklärung: „Sicut pars
sensitiva ex coniunctione ad intellectum efficitur viituosior,
ita phantasmata ex virtute intellectus agentis reddunter ha»

bilia, ut ab eis intentiones intelligibiles abstrahantur." Wir
können diese Erleuchtung der Kürze halber als illuminatio
radicalis bezeichnen. Sie erklärt uns, wie das Phantasma
des Menschen geeignet ist, ein Werkzeug des wirkenden
Verstandes zu werden, denn: „Necesse est, quod talis sit dis-
positio instrumenti, ut competat principali agenti" (4C. Gr. 73).
Wir sehen aber auch hier wieder die Übereinstimmung mit
dem Werkzeuge der Kunst, von dem derselbe Lehrer sagt:
„Instrumenta efficaciam aeeipiunt ab artifice et dum fiunt,
et dum ad actum applicantur".1 (Suppl. 29, 5 ad 1).

Bei der Bildung der geistigen Spezies ist also der
wirkende Verstand nur auf eine Weise tätig: müssen wir
dann vielleicht annehmen, daß er zu den weiteren Stadien,
unseres Denkprozesses auf andere Weise mithilft? Grund
zu diesem Zweifel ist vorhanden. Der hl. Thomas führt die
Erkenntnis der ersten Prinzipien2, das Urteil, das Schließen,
die Wissenschaft3 auf die Tätigkeit des wirkenden Verstandes
zurück ; er nennt die geistigen Spezies, selbst unsere ersten
Prinzipien Werkzeuge des wirkenden Verstandes4 ; endlich
soll der wirkende Verstand die Hinwendung des aufnehmenden

Verstandes zu den Phantasmata bewirken. Tatsächlich
hat Cajetan5, wohl auf diese Stellen hin, mehrere Tätigkeiten

angenommen; aber mit Unrecht. Wenn wir erwägen,,
daß die geistige Spezies dem aufnehmenden Verstand
notwendig zu seiner Denktätigkeit ist, so verstehen wir es,
wie auch jene eine und einzige Tätigkeit des wirkenden
Verstandes als hierzu notwendig und (indirekt) mitwirkend
bezeichnet werden kann. Die Spezies ist gleichsam der Same6-

(instrumentum separatum!), den der wirkende Verstand in.

1 Diese letzte Stelle beweist auch, daß Silvester Ferrariensis
(2 C. G. 77) von der Lehre des hl. Thomas abweicht, wenn er die illu-
luinatio radicalis mit Ausschluß der illuminatio formalis für genügend
erachtet. Über die Unhaltbarkeit dieser Ansicht in sich siehe: Hugon,.
a. a. 0. u. 4.

3 I 79, 5 ad 3: de spir. creat. 10 ad 9; de ver. 16, 1 ad o.
3 De ver. 10, 6c.
' De ver. 9, 1 ad 2.
5 C. III 9, 4 ad dubium secundum.
" De ver. 11, 1 ad 5. Cf. etiam c. Cf. Rolfes, Phil. Jahrb.



"212 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u.St. Thomas von Aquin

den aufnehmenden hineinsenkt ; aus diesen Samen entwickelt
sich dann der ganze Baum des Wissens mit seiner weiten
Verzweigung, zusammengehalten und geeint in dem Grundstocke

der ersten Prinzipien. Mag bei dieser Entwicklung
auch der aufnehmende Verstand aus eigener Kraft mitwirken
— hier hinkt der Vergleich also — so bedürfte er doch der
Ergänzung von seiten des wirkenden. Was endlich die
Hinwendung unseres geistigen Erkenntnisvermögens zu dem
sinnlichen Phantasma angeht, so ist auch sie erklärt durch
den Ursprung der geistigen Spezies von der sinnlichen, also
durch die Tätigkeit des wirkenden Verstandes, (II II 173, 8 c).

Die Wirkung, den Tätigkeitsbereich dieser Seelenfähigkeit
haben wir nun weit genug verfolgt, werfen wir jetzt

mit Aristoteles noch einmal einen Blick auf die Ursache
selbst:

x.ai ouzoç o voûç yœpiazbç -/.ai ànaiïyç xcù d.fiiyqz, zfj
oùaia a>v èvépyeia1. âei yap zipccûzspov zo ttocoûv zoû nuayovzoz
xal éj àpyrj zfjz uÀyç (430«17 1B).

Warum und in welchem Sinne ist der wirkende
Verstand ywpiozbz, ânatht/ç und àpiyyç Auf die erste Frage gibt
uns Aristoteles die Antwort: ds\ yàp Diese Begründung
hat natürlich nur die Geltung, wo beide Prinzipien handelnd
und leidend mit Rücksicht auf dieselbe Tätigkeit sind, und
auch dann nur, insofern sie handelnd und leidend sind2.
Diese Antwort gibt uns zugleich einen Wink, wo wir die
Lösung der zweiten Frage zu suchen haben. Wir werden
uns über die entsprechenden Prädikate des aufnehmenden
Verstandes klar werden müssen8.

ycoptazôç hat Aristoteles den voûç duvàpsi genannt, weil
er nicht an ein körperliches Organ gebunden ist. Es geht
dies deutlich hervor aus der Gegenüberstellung des ywpcazbç
mit dem obx ävso awpazoz des sinnlichen Erkenntnisvermögens

(Psych, y 4—429 &B).

1 Die Codices haben hsQyela ; der Sinn bleibt aber unverändert
(Brentano, p. 161).

ä I 79, 2 ad 3.
3 Brentano (p. 175) und Hertling (Materie und Form, p. 173)

übersetzen den Anfang unserer Stelle: '„Auch dieser vovç ist getrennt."
Sie wollen so den Parallelismus mit dem aufnehmenden Verstände
bereits in diesem Ausdrucke angedeutet finden. Diese Übersetzung ist
jedoch sprachlich unmöglich. (Vgl. Zeller, Philosophie der Griechen,
II, 2, p. 571, Note 2.)



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 213

Wo Aristoteles den aufnehmenden Verstand ànaërjç
" nennt (429 b2S,2B), verweist er zur Erklärung auf eine frühere

Stelle (417 &2^B), Dort hat er ein doppeltes ndayscv
unterschieden: das eine ist çiïopâ rtç unb roù kvaMziou, das andere
cjcorepia pâXXov roù dùvapsi ovzoç une) roù e\>rsXzye.ia ovroç xai
vpoiou ouzojç c'oç dôvapcç iyec npbç èvzs/Jystavb Da die erste
Art des Leidens, das Leiden im eigentlichen Sinne, vom
sinnlichen und geistigen Erkenntnisprozesse ausgeschlossen
ist, können sowohl Sinn wie Geist in gewisser Weise dnoß-qr
genannt werden. Aristoteles geht aber noch weiter und zeigt
(429 a20—b r>), daß auch zwischen der änä&eta des Sinnes und
des Verstandes ein Unterschied ist, so daß das Prädikat
ânaffyjç dem vo5c mit noch größerem Rechte zukommt. Da
aber der aufnehmende Verstand — um uns des Ausdruckes
der Scholastiker zu bedienen — eine potentia imperfecta in
actu primo et essentiali ist.und der Vervollkommnung zur
perfectio in actu primo bedarf, so können wir doch ein
gewisses, wenn auch uneigentliche3 Leiden ihn zuschreiben.

Das dritte Prädikat, apcy/jç, hat Aristoteles, dem voûç
duvàfxei in zweifachem Sinne zuerkannt. Einmal bedeutet es,
daß diese Fähigkeit keine Erkenntnisform von Natur aus in
sich trägt, sondern für alle Formen gleich aufnahmefähig
ist (429 a18), cuonep èv ypapuarsUp m pvyVev unàpysi èvrshysia
yeypo.ppsvov (430a1). Dann aber gebraucht der Philosoph
apcyrjz auch als gleichbedeutend mit yaipcaroç, ohne Materie
(419 b24). Beide Auffassungen sind nicht unabhängig von
einander; vielmehr können wir die Immaterialität des
aufnehmenden Verstandes aus seiner völligen Unbestimmtheit
erschließen.

Wir sehen also, daß auch der wirkende Verstand, als
eine Fähigkeit der Seele anzusehen ist, die in entsprechender
Weise unabhängig von einem körperlichen Organ,
leidensunfähig und zu keinem Erkenntnisobjekte von Natur aus
bestimmt ist. Er ist eine Seelenfähigkeit; denn zu dem
bereits oben (p. 195) Gesagten kommt nun noch hinzu, daß
die vorliegenden Prädikate nur dann einen rechten Sinn
haben, wenn wir den wirkenden Verstand als eine Fähigkeit

ansehen.
Es bleiben nun noch die Worte rr. ouaia com evs'pysia

zu erklären. St. Thomas2 faßt sie als ein viertes, den
1 Vgl. St. Thomas I, 79, 2c.
2 2 C. G. 76;^ Comment, c. 3 de anima 1. 10.



214 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin

übrigen drei gleichgestelltes Prädikat auf ; Brentano 1

dagegen versteht sie nur als eine Erklärung oder nähere
Bestimmung des âfityyjç. Der letzteren Auffassung glauben wir
den Vorzug geben zu sollen. Diese Abweichung von der
Autorität des Aquinaten dürfte nicht schwer ins Gewicht
fallen, wenn man bedenkt, daß sachlich kein großer Unterschied

vorhanden ist ; daß ferner St. Thomas â/juyrjç, anaftyz,
T-g oùaiq. coV-svépjsia gelesen hat, so daß es für ihn unmöglich

war, die letzten Worten zu apcytfc zu ziehen. Da aber
der korrigierte Text eine andere Wortstellung aufweist,
verstehen wir den Philosophen mit Brentano also: Beide Fähigkeiten

des Verstandes kommen darin überein, daß sie
indifferent für jegliches Erkenntnisobjekt sind (âftryrjç)-, sie
unterscheiden sich aber dennoch, weil die aufnehmende
Fähigkeit in der Möglichkeit .ist, d. h. alle Objekte
aufnehmen kann ; die wirkende dagegen in Wirklichkeit ist,
d. h. alle diese Objekte erkennbar macht. Von welcher
Wirklichkeit spricht aber Aristoteles hier Er unterscheidet
ja (Psych., 35 —417a21ff,j zwei Möglichkeiten, denen auch
zwei Wirklichkeiten entsprechen: der actus primus und
secundus der Scholastiker. Will er sagen: Der wirkende
Verstand ist in sich vollkommen, so daß er aus sich selbst
in Tätigkeit übergehen kann, oder aber: Er ist seine Tätigkeit

selbst? Es liegt nahe — wegen der Gegenüberstellung
mit dem aufnehmenden Verstände — ersteres anzunehmen.
Will man aber dennoch das Zweite gelten lassen, so muß
man mit St. Thomas erklären; „Cum dicitur, quod intellectus
agens est sua actio, est praedicatio, non per essentiam, sed

per concomitantiam ; quia cum sit in actu eius substantia,
statim, quantum est in se, concomitatur ipsa actio. Quod
non est de intellectu possibili, quia non habet actiones, nisi
postquam fuerit factus in actu" (I, 54, 1 ad 1). Der
aufnehmende Verstand bedarf also einer vorhergehenden
Vervollkommnung von außen, ehe er aps sich in Tätigkeit
übergehen kann (Psych, y 4 —428i7). Sein erstes Verhältnis
zu seinem Objekte ist demnach das des Leidenden zum
Handelnden, ähnlich wie es bei den sinnlichen
Wahrnehmungsvermögen ist; er ist mit diesen als dôvapiç naHrr
tcxyj* zu bezeichnen. Der wirkende Verstand hingegen be-

1

p. 177 ff.'
1

2 Metaph. S 15—1021a15. — 8. Thomas I, 79, 2; de ver. 16.
1 ad 13.



Der wirkende Verstand nach Aristotelesu. St.Thomas von Aquin 215

darf — wie auch die vegetativen Kräfte des Menschen —
dieser Vervollkommnung durch das Objekt nicht; er ist
eine dvva/Mç Ttotr^ix-q (I 79, 3 ad 1). Ist nun eine solche
dùva.juç TTotTjTixrj immer in Tätigkeit? Der hl. Thomas hat
oben bezüglich des wirkenden Verstandes geantwortet: ,.Ja,
soviel an ihm liegt." Dieselbe Antwort gilt auch für unsere
vegetativen Kräfte : Soviel an ihnen liegt ; denn sie können
nur dann tätig sein, wenn sie unter den geeigneten Umständen
mit ihrem Objekte in Berührung kommen. Dann aber
handeln sie auch notwendig und unabhängig vom freien
Willen ; ihr Wirken ist ein Naturwirken. Wie sollte auch
sonst der wirkende Verstand jemals in Tätigkeit
übergehen, da jedem freien Willensakte die geistige Erkenntnis

und dieser wiederum die Bildung der Spezies vorausgehen

muß?.
Im Anschlüsse an die Erwägung müssen wir auf eine

Schwierigkeit eingehen, deren Behandlung wir bereits oben
in Aussicht gestellt haben.

Brentano spricht am Ende seines Buches „Die Psychologie

des Aristoteles 1" hohe Anerkennung für die Lehre des
hl. Thomas aus ; glaubt aber dennoch einige Ausstellungen
machen zu müssen. Er schreibt : „Indes finden wir bei ihm
einige Aussprüche, die allerdings einen gewissen Mangel an
Klarheit über die Natur des wirkenden Verstandes verraten
möchten. Hierher gehört namentlich eine Stelle, worin er,
um zu beweisen, daß der wirkende Verstand eine Kraft
unserer Seele sei, sich auf die Erfahrung beruft. Die
Selbstbeobachtung, meint er, lasse erkennen, daß wir es seien,
die die Begriffe von den Einzeldingen abstrahierens. Hier
hat er offenbar die Tätigkeit des wirkenden Verstandes für
eine selbstbewußte Wirksamkeit gehalten, während sie doch,
wie wir gesehen haben, so wenig mit Bewußtsein und Freiheit

stattfindet ais die vegetativen Funktionen des Lebens."
Mit diesen Worten hat Brentano eine große Schwierigkeit
berührt. Cajetan, Bannez, Johannes a S. Thoma3 scheinen

1 P. 226/7.
2 Brentano zitiert in einer Note: I 79, 4c: 2 C. G. 76; de anima

5c; wir können noch hinzufügen: de spir. creat. 10c.
3' Caj. c. I 79, 4; Johannes a S. Thoma, Phil. Nat. p. 3. q. 10'

a, 1. Bannez (c. I 79, 3) versucht sogar zu beweisen, daß der wirkende
Verstand frei handle: aber seine Voraussetzung ist falsch: die
Ordnung der Phantasmata geschehe durch den wirkenden Verstand.



216 Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin

sich ihrer nicht bewußt geworden zu sein ; sie bringen den
Beweis des hl. Thomas ohne jede weitere Erklärung.

Wir müssen zunächst zugeben, daß Brentanos
Aufstellungbezüglich der Wirksamkeit des wirkenden Verstandes
durchaus richtig ist. Wir haben auch bereits gesehen, daß
der Aquinate dieselbe Lehre vorgetragen hat; denn seine
Worte substantiam intellectus agentis „statim, quantum est
in se, concomitatur actio" lassen keine andere Deutung
zu. Auch ist nicht verständlich, wie wir ein Bewußtsein
davon haben sollen, daß wir es sind, die abstrahieren.

Sollen wir also zugeben, daß der hl. Thomas sich in
einen Widerspruch verwickelt hat? Wäre es nicht gerade
der große Aquinate, so würden wir dies nicht für
ausgeschlossen halten, zumal wir einen Grund für diesen Fehler
angeben könnten. Der.Gedanke, daß uns die Selbstbeobachtung

bezeuge, wir könnten abstrahieren, wenn wir wollen,
findet sich nämlich schon bei früheren Autoren ausgesprochen.
Themistius schreibt: oc) xai èip5 ijfïtv voeïv orav ßouXw/j.st'ia
(99, 13); d'.o d. h. weil der wirkende Verstand ein Teil
unserer Seele ist, Selbst Averroes1 sagt ausdrücklich, daß
wir die Spezies abstrahieren können, wann wir wollen. Endlich

meint der selige Albertus Magnus2: Intellectus agens
„habet similitudinem habitus in hoc, quod per ipsum agit
anima, quando vult, et non indiget aliquo ad hoc extrinseco
perficiente vel opérante". Wir können jedoch nicht annehmen,,
daß der hl. Thomas blindlings der Autorität dieser Männer
— deren Schriften er kennt und zitiert — gefolgt ist. Wir
glauben vielmehr, daß die ganze Schwierigkeit schwindet,
wenn wir eine der in Frage kommenden Stellen, 2 0. G. 76,
aufschlagen und den Gedankengang des Beweises genauer
untersuchen. Die übrigen Stellen werden durch die Ergänzung,

welche sie dort finden, von selbst verständlich werden.
Bei sorgfältiger' Abwägung der Worte finden wir nun
zunächst, daß .der hl. Thomas gar nicht sagt, der wirkende
Verstand handle frei; er betont nur, daß wir nach eigenem
Ermessen die Abstraktion fortsetzenoder unterbrechen können.
Zur eigenmächtigen Unterbrechung genügt es aber, wenn
einerseits das Schaffen oder Zerstören der notwendigen
Bedingungen in unserer freien Wahl steht, anderseits der wir-

1 In S anima, digressio super, t. 18.
2 In 3 de anima, tract. 2. c. 18. text. 18, Die Übereinstimmung

dieser Stelle mit Simplic. 242, 15 ist auffallend.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u.St. Thomas von Aquin 217

kende Verstand stets gegenwärtig ist und, „so viel an ihm
liegt", stets tätig ist,1. Es ist dabei gleichgültig, ob er ein
Teil unserer Seele sei oder nicht. So können wir ja auch
das grüne Holz trocknen, wenn wir wollen — vorausgesetzt
natürlich, daß die Sonne immer scheint. Tatsächlich können
wir nun unsere Phantasmata durch den freien Willen so
ordnen, daß sie für die Abstraktion geeignet werden2. Dies
lehrt St. Thomas3 ausdrücklich ; und Brentano * selbst spricht
von dem Einflüsse des Willens auf die Ordnung der
Phantasiebilder ö.

Was ist nun aber aus dem Beweise geworden? Schließt
er überhaupt noch? Hier glauben wir mit Silvester Fer-
rariensis sagen zu müssen, daß die Bemerkungen, welche sich
in unserem Kapitel an den 6. Beweis anschließen, nicht nur
für diesen gelten, sondern auch als notwendige Ergänzung
zu unserem Beweise, der als fünfter unmittelbar vorhergeht,
anzusehen sind. Wir können dann das Ganze kurz folgendermaßen

zusammenfassen: Wir sind entweder beim Abstrahieren
der geistigen Begriffe gar nicht tätig oder nur insoferne wir
die notwendige Disposition schaffen oder aber auch das
Abstrahieren selbst geschieht durch eine Fähigkeit unserer
Seele, Die erste Möglichkeit muß ausgeschlossen bleiben
wegen des Zeugnisses unserer Selbstbeobachtung. Averroes
glaubt nun durch Annahme der zweiten Möglichkeit diesem
Zeugnisse genügend gerecht zu werden. Dies mag
zugegeben sein; aber nun steht er im offenbaren Widerspruche
mit einem Satze des Aristoteles. Dieser lehrtnämlich (Met. tp 7),
daß die niederen Ursachen (wir fügen hinzu: wenigstens die
vollkommenen, zu denen die menschliche Seele sicher zu

1 Man könnte einwenden, St. Thomas lehre: „Causa quandoque
intelligendi et quandoque non, non est ex parte, eiuk (so. intellectus
agentis), sed ex parte intellectus possibilis" (vgl.' I 79, 4 ad 2). Es ist
zu antworten, daß au diesen beiden Stellen nicht von der Speziesbildung,

sondern vpn der consideratio (intelligere in actu secundo) die
Rede ist.

2 Das gilt natürlich nur bei den späteren Abstraktionen.
3 I, 84, 7 c.
4

p. 162—163.
5 'Aristoteles führt also sehr zutreffend unsere Freiheit zu denken,

auf die Gegenwart der Phantasmata in uns zurück: xavxa (sc. xà

-Toujzixaj ö'sv avxfj zccoç eoxl xf] àtio voijoai iaüv sW avxcp, ojioxav ßoi/j]-
xai (Psych, ß 4—417ü"). Die noirjxixä, von denen er spricht, sind die
Objekte, welche durch die Phantasmata „in gewisser Weise" in unserer
Seele sind. v



218 Der wirkende Verstandïiach Aristoteles u. St. Thomas von Aqüin

rechnen ist) ihre Effekte nicht dadurch hervorbringen, daß
sie nur die Disposition schaffen für die abschließende Tätigkeit

der höheren Agentien ; daß sie vielmehr ein Formalprinzip

in sich tragen, kraft dessen sie ihre Effekte unmittelbar
selbst hervorbringen. So bleibt nur noch die dritte

Möglichkeit: der wirkende Verstand muß eine Fähigkeit unserer
Seele sein,

An den übrigen Stellen, welche noch in Frage kommen,
hat St. Thomas die zweite Möglichkeit überhaupt nicht
erwähnt; dort ist es für ihn eine stillschweigende
Voraussetzung : die Abstraktion muß der Seele entweder ganz
zugeschrieben werden oder gar nicht. «Es bedarf wohl kaum
noch des Hinweises, daß der Beweis aus der Erfahrung durch
diese notwendige Voraussetzung gänzlich abhängig wird
von jenem Beweise, - den wir zu Anfang im Anschluß an
den aristotelischen Text ausgeführt haben.

Wir glauben damit hinreichend gezeigt zu haben, daß

unsere Erklärung der Worte rfj nuaia wv èvépysia mit den
von Brentano beanständeten Stellen beim hl. Thomas in
bestem Einklänge steht.

Noch eine Frage bezüglich des ripuozspov wäre kurz
zu beachten. Aristoteles sagt, das aktive Prinzip sei stets
vollkommener als das passive; läßt sich dies bei allen drei
angeführten Prädikaten des wirkenden Verstandes aufzeigen?
Von vornherein müssen wir die Frage bejahen; denn diese
Prädikate sind aus der Tätigkeit beider Fähigkeiten
erschlossen worden ; kommen also beiden zu, insofern sie
handelnd und leidend sind. Eine Nachprüfung im einzelnen
wird das bestätigen. Bezüglich des âp'.yfjç haben wir soeben
genügend gesehen, daß das ttocoôv vollkommener ist als das

entsprechende zd.<j-/ov. Ebenso dürfte keine Schwierigkeit
vorhanden sein, was die àxô.&sia angeht; denn es ist klar,
daß dem wirkenden Verstände auch das Leiden im uneigentlichen

Sinne abgesprochen werden muß. Das letzte Prädikat
Xtoptorôç scheint abef auf den ersten Blick keine Gradunterschiede

zuzulassen. Dennoch sprechen Themistius und St.
Thomas1 dieses Prädikat in einem höheren Grade dem wirkenden

Verstände zu; natürlich nicht in dem Sinne, als ob
der voûç TrorqTixôç völlig getrennt vom Menschen existiere,
sondern wie der hl. Thomas selbst erklärt : „secundum quod

1 Themistius 106, 7—9; S. Thom'., de anima. 5 ad 10.



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u.St, Thomas vonAquin 219

magis a similitudine materiae recedit". Wir sahen bereits
oben, daß der Aquinate jede Möglichkeit als eine „simi-
litudo materiae" bezeichnet, Dementsprechend versteht er
das ywpiaztx; sc. riyç £D.îjf des Aristoteles nicht nur als
getrennt vom Körperlichen, sondern auch als mehr oder
weniger entfernt von der reinen Möglichkeit. Mit anderen
Worten gesagt, der Begriff der Immaterialität ist ein
positiver, der wohl Gradunterschiede zuläßt.

Hiermit haben wir den Text des Aristoteles, soweit
er über den wirkenden Verstand handelt, erklärt. Zwar
haben alle unsere Gegner auch den zweiten Teil des Kapitels
als von diesem Verstände handelnd angesehen — und dies
war nicht zum geringsten Teile der Grund ihrer irrigen
Erklärungen — ; doch dünkt uns die Auslegung des hl. Thomas1
so einleuchtend und selbstverständlich,, daß wir ein näheres
Eingehen auf die Worte des Philosophen für überflüssig
halten. Ist doch auch bereits aus dem ersten Teile des

Kapitels heraus die Ansicht der Gegner als unhaltbar
nachgewiesen worden..

Nun, da wir am Ende unserer Untersuchung stehen,
stellen wir noch einmal die Frage: Hat St. Thomas wirklich

den Gedanken des Aristoteles richtig erfaßt? Brentano,
trotz seiner Bewunderung für den genialen Geist des Aqui-
naten, zögert noch etwas, die Frage zu bejahen: „Ja, ich
weiß nicht, ob ich nicht sagen soll, daß er die ganze Lehre
des Aristoteles richtig erfaßt hat2." Er gibt seine Gründe
für dieses Zögern an. Einen derselben — es ist der einzige,
welcher unmittelbar unsere Frage berührt — haben wir
auf seine Stichhältigkeit Untersucht und als nichtig
befunden. Ob es nicht mit den übrigen Bedenken ebenso sein
wird? Auf jeden Fall, innerhalb der engen Grenzen unserer
Untersuchung herrscht völlige Harmonie zwischen den
Ansichten beider Denker.

1 In 3 de anima 1. 10; 2 C. Gr. 77; de spirit, creat. 10 ad 3; de
anima 5 ad 1.

p. 226

Divus Thomas VIT. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 15


	Der wirkende Verstand nach Aristoteles und St. Thomas von Aquin

