
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Das Gnadenleben der Kirche

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gnadenleben der Kirche 173

DAS GNADENLEBEN DER KIRCHE
Von Dr. ERNST CÖMMER

I. DIE ERLÖSUNG DURCH DIE KIRCHE

Versucht man das Leben der Kirche nach dem früher
entworfenen Grundriß1 zu entwickeln, so muß man
dasselbe zuerst ontologisch betrachten, weil das operative Leben,
sowohl das kontemplative wie das aktive, aus der
Wesensbeschaffenheit der Kirche hervorgeht. Das entitative Leben,
das in sich das Dasein der Kirche einschließt, ist das geistige
Gnadenleben. Darum hat man mit dem ersten inneren Prinzip
aller vitalen Funktionen der Kirche zu beginnen. Dieses erste
Prinzip ist die göttliche Gnade, in deren Kraft sowohl die
Beseligung der Engel als auch die Erlösung der gefallenen
Menschheit sich vollzieht. Dadurch wird die Kirche zur
universalen Gemeinschaft der Heiligen ausgestaltet, in der das
Gnadenleben den gläubigen Menschen durch die Sakramente
zuströmt. Da wir von dem unserer Erfahrung mehr
bekannten Zustand der irdischen Kirche ausgehen müssen, so
haben wir erstens die Erlösung durch die Kirche, zweitens
die Gemeinschaft der Heiligen und drittens das sakramentale
Leben zu betrachten. Um aber die Erlösung durch die
Kirche zu verstehen, ist vorher die übernatürliche Ordnung
selbst zu untersuchen, sodann die Gnadenmitteilung durch
die Kirche innerhalb jener Ordnung und endlich die sich
darin offenbarende Vaterschaft und Mutterschaft der Kirche.

DIE ERLÖSUNG DURCH DIE KIRCHE
1. Die übernatürliche Ordnung

Bei dér Grundlegung sind wir vom Begriff des Lebens
ausgegangen und haben ihn im analogen Sinne auf die
Kirche übertragen. Indem wir das dort Gesagte voraussetzen,

können wir weiter gehen. Leben im vollkommensten

rationis suasionem et ordinem. Primo modo sensualitas non participât
rationem, sed irrationalis motus est et cum impetu. Secundo modo
participât rationem: quia suadetur et ordinatur a rations. Et ideo
Aristoteles dicit in I. Eth. (I, 13, 1102b, 28) quod irrationale duplex
est: et unum quidem suasibile ratione et ordinabile; et hoc est humanuni,
et est subiectum vitii et virtutis, Unde etiam Augustinus dicit,
quod sensualitas convertitur ad mentem, quia mente rationali
suadetur et ordinatur, et obedit ad virtutis actum.

1 Divus Thomas VI (1919), p. 167—188.

12*



174 Das Gnadenlebeti der Kirche

Sinne dieses Wortes ist noch nicht dasjenige Leben, das in
seiner ersten Verwirklichung (in actu primo) durch das Dasein
des ersten inneren Lebensprinzips im belebten Wesen mit
den Kräften und Anlagen, die zur Lebensbetätigung
benötigt werden, gegeben ist, sondern erst das Leben in
seiner zweiten Verwirklichung (in actu secundo), das die
vitalen Operationen besagt, die wesentlich aus ihrem inneren
Prinzip hervorgehen und den Gegenstand1 der Untersuchung
bilden. Mit diesem Prinzip, das der übernatürlichen Ordnung
angehört, haben wir zu beginnen. Die Untersuchung der
übernatürlichen Ordnung hat erstens den Unterschied des
Übernatürlichen vom Natürlichen, zweitens den Grund dès
Übernatürlichen und drittens die übernatürliche Ordnung
selbst zu erklären.

1. Der Begriff des Übernatürlichen. — Das
Leben, das die Kirche in der Gemeinschaft der Gläubigen
auf Erden führt, ist im eigentlichen Sinne ihr Leben,
weil es in derjenigen Betätigung besteht, die sie mit Freuden
ausübt und wozu sie inkliniert und worauf sie ihr ganzes
Leben hinordnet2. Diese Tätigkeit der Kirche ist aber die
Vollziehung der von ihrem gottmenschlichen Stifter
verdienten Erlösung des Menschengeschlechtes, die an allen
Kindern der Kirche die ganze Weltzeit hindurch ausgewirkt
werden muß, weil die Vermittlung der Gnade an alle
Menschen der Kirche übertragen ist. Dieses Gnadenleben
der Kirche ist selbst übernatürlich und verlangt zu seinem
Verständnis eine Erklärung dessen, was im theologischen
Sinne wahrhaft übernatürlich genannt wird.

Eine genaue Erklärung des Übernatürlichen, sofern
man überhaupt eine Quasidefinition davon geben kann, ist
um so mehr geboten, als das Geheimnis des Übernatürlichen,
das wir nur aus dem Glaubensinhalt der Offenbarung
annähernd erkennen können, dem menschlichen Verstände,
wenn er nur auf seine natürliche Erkenntniskraft sich
stützen will, ohne diesen Glauben unbegreiflich, sogar
widerspruchsvoll und deshalb unmöglich erscheint, weshalb man
es trotz der tatsächlichen Verkündigung durch die Kirche
dennoch beharrlich ignorieren will. Wie dieses Glaubens-r
geheimnis den Häresien mit ihrer Trennung von der Kirche

1 A. a. 0., p. 184ft.
2 Cf. S. Thomas: S. Th. I q. 18 a. 2 ad 2.



Das Gnadenleben der Kirche 175

verloren ging, so macht es auch jetzt nach dem Massenabfall

der modernen Welt vom überlieferten Glauben des
Christentums die größten Schwierigkeiten für die auf sich
selbst angewiesene Wissenschaft und seine Verkennung ist
charakteristisch für alle häretischen Richtungen. Das tritt
im Modernismus klar zutage, denn er leugnet die Existenz
der übernatürlichen Ordnung mit ihren folgerechten
Ansprüchen ganz offen, weshalb ihn Pius X als Summe aller
Häresien gekennzeichnet hat, weil alle Geheimnisse des
christlichen Glaubens der übernatürlichen Ordnung
angehören. Daß aber jede Häresie, gleichviel ob sie nur ein
einziges oder mehrere Dogmen verneint, zur Leugnung des
Übernatürlichen führt, liegt tief in ihrem Wesen begründet.
Denn was ist die Häresie anderes als der Gegensatz,gegen
die von Gott geoffenbarte Wahrheit? Da aber die
Offenbarung nur durch den Glauben an eine höchste Wahrheitsquelle

erfaßt werden kann, die ganz und gar über die
Fähigkeiten des geschöpflichen Erkennens erhaben ist, so

liegt jeder Verneinung eines' einzelnen Dogmas die Ver-
' neinung der übernatürlichen Autorität und damit der

Übernatürlichkeit Gottes selbst zugrunde. Der hl. Thomas sagt
daher von der Häresie: habet duritiam in affectu. ad non
oboediendum primae veritati1. In dieser Verstocktheit des
rebellischen Willens liegt der satanische Charakter der
formalen Häresie, in der das mysterium iniquitatis in der
Weltgeschichte sich ausreift bis zum Weltgericht.

In der katholischen Theologie müssen die drei Begriffe
„das Natürliche, das Außernatürliche und das Übernatürliche"
mit aller Schärfe von einander unterschieden werden, weil
ihre Verwechslung, die aus der verschwommenen Fassung
entsteht, verhängnisvolle Folgen mit sich bringt, So schied
Pelagius das Natürliche nicht vom Übernatürlichen und
mußte deshalb das letztere leugnen, während der Tübinger
Theologe Kjuhn das Außernatürliche mit dem Übernatürlichen
verwechselte und das letztere in der Folge ebenfalls
preisgeben mußte,

Das Wort Natur2 bezeichnet nach seiner Etymologie
zuerst die Zeugung der lebendigen Wesen, die Geburt des

1 4, Seilt, d, 13 q. 2 a. 2 ad 3. Cf. ibid. ad B; S. Th. 2 II. q, 5 a. 3.
' S. Thomas: S. Th. III q. 2 a. le; I q. 29 a. 1 ad 4; q. 60,

a. lc; 1, II q. 71 a. 2c. Op. de ente et essentia c. 1. Physic. II lect. L.

Metaph. V lect. 6.



176 Das Gnad-nleben der Kirche

Tieres oder das Hervorsprießen der Pflanze. Davon ist es

übertragen auf das erste innere Prinzip, von dem die
Bewegung oder Veränderung in einem Dinge ausgeht.
Zuletzt nennt man Natur auch das Ziel der natürlichen Zeugung
oder Entstehung in dem erzeugten Dinge selbst, nämlich die
spezifische Wesenheit des Dinges. Die schon von Aristoteles1
formulierte Definition gibt der hl. Thomas mit den Worten:
principium et causa motus et quietis in eo, in quo est primo
et per se et non per accidens. Natur besagt daher ein Prinzip,
weil die Wesenheit das erste ist, was wir in jedem Dinge
mit dem Verstände erkennen; das erste aber, worauf etwas
anderes folgt, heißt Prinzip. Weil aber das Prinzip ein
zweifaches ist, das passive und das aktive, und das letztere
Ursache heißt, so wird die Natur eines Dinges Prinzip und
auch Ursache genannt: passives Prinzip ist sie in den
unbelebten Dingen, aktives aber in den belebten als Ursache
der vom lebendigen Dinge selbst bewirkten Veränderungen.
Sie ist ferner das Piinzip der Bewegung im weitesten Sinne,
der alle sukzessiven und substantiellen Veränderungen
umfaßt. Sie ist aber auch das Prinzip der Buhe, die das
Ablassen von der Bewegung ist. Natur heißt aber nur das
innerliche Prinzip, das in dem Dinge vorhanden ist-und
nicht von außen auf dasselbe einfließt, und zwar dasjenige
innere Prinzip, das zuerst in der Substanz des Dinges selbst
und nicht in seinen Akzidenzen liegt. Endlich nennt man so

nur das wurzelhafte Prinzip und niemals ein solches, was
zwar im Dinge vorkommt, aber nicht notwendig darin liegt2.

Der von der Theologie anerkannte philosophische
Begriff Natur besagt daher die ganz und vollkommen fertig
gewordene Wesenheit oder Artbeschafienheit eines Dinges
so, wie sie durch strenge Definition ausgedrückt wird, die
aussagt, was das-Ding ist. So gefaßt bezeichnet das Wort
Natur erstlich das wesenhafte Sein des Dinges, seine
essentia3 und weil dieselbe der innere ursächliche Grund

1 Pliys. II, 1 (192 21): Ovar]; rijg qwascog àgyf]S rtvàç xai aiu'aç
Tov xivsïa&ai xai ygs/xsTv èv cL vjiâgyei tiqmxcoç xad' avzov xai fir] xazà

avfijhpr]x6ç. Jos Gredt, Elementa Phiiosophiae Aristotelico Thomi-
sticae, Friburgi Br. 1909, I n. 210, p. 243, nota B.

2 Joannes a S. Thoma: Cursus Philosophicus Thomisticus,
ParisiiS 1883, T. II, p. 148 sqq.

3 S.Thomas: S. Th. I q. 60 a. le: natura uniuscuiusque rei
est essentia eius.



Das Gnadenleben der Kirche 177

für alle Betätigungen des Dinges ist, zweitens auch direkt
das innere wesentliche Prinzip der Tätigkeiten
oder Veränderungen eines Dinges. In diesem letzteren
Sinne kann man den Begriff Natur auch auf Gott anwenden,
^indem man unter der Natur Glottes das wurzelhafte Prinzip
seiner Selbstbetätigungen versteht, das aber nur in unserem
Denken, aber nicht, wie Godoy1 will, virtuell von seiner
"Wesenheit unterschieden wäre und nur in unserem Denken
formal als Prinzip seiner realen Operationen aufgefaßt und
so von ihnen unterschieden wird, denn in Gott sind die
Begriffe Wesenheit und Natur zwei von einander virtuell
und adäquat verschiedene Begriffe2.

Daher heißt alles das natürlich, was einem Dinge
gemäß seiner Natur zukommt8. Das "Reich des Natürlichen
umfaßt dahqr die Naturen der gewordenen Dinge: sowohl
die ganze vollständige Natur eines jeden Dinges, als auch
ihre einzelnen Bestandteile, nämlich die Wesensform* und
die Materie. Analog muß daher bei den künstlich zusammengesetzten

Dingen die Ordnung6, von der sie ihre spezifische
•Einheit empfangen, als ihre Natur betrachtet werden: so
bei den menschlichen Gesellschaftsbildungen, z. B. der
Familie und des Staates, Zur Natur gehören ferner die
Kräfte oder Fähigkeiten und ihre Tätigkeiten0, weil eben
die Natur eines Dinges das Prinzip seiner Aktivität ist;
weiter gehört dazu der Zweck, für den jede Natur angelegt
und zu dem sie hingeordnet ist; endlich auch der ursächliche

1 Petrus de Godoy: Disputationes Theologicae, Venetiis 1666,
Tom. I Disp. 4, n. 306, p. 84: ut in Deo salvetur praedicatum naturae,
sufficit realem opera.tionem radicatione in re virtuali, per rationem
formali.

2 Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici, liomae 1725,
Tom. I Disp. II. Dub. II n. 26, p. 31.

3 S. Thomas: S. Tb. 1. II. q. 10 a. 1: Natura dicitur quaelibet
substantia vel quodlibet ens: et secundum hoc illud dicitur esse naturale
rei, quod convenit ei secundum suam substantiam: et hoc est quod per
se inest rei. Physic. II lect. 2.

* S. Thomas: S. Th. 1. II. q. 71 a. 2c: Natura uniuscuiusque
-rei potissimum est forma, secundum quam res speciem sortitur. 2 Sent,
d. 39 q. 2 ad 1.

5 S. Thomas: Metaph. V lect. 5: in quibusdam enim ipse ordo
habetur pro forma, sicut in exercitu et civitate.

s S. Thomas: S. Th. I q. 60 a. 1 : Estautem hoc commune omni
naturae, ut tabeat aliquam inclinationem, quae est appetitus naturalis
vel amor.



178 Das Gnadenleben der Kirche

Einfluß der ersten Ursache, der jedem Dinge zur
Ausübung seiner natürlichen Aktivität notwendig ist1.

Der Gegensatz zum Natürlichen kann ein
dreifacher sein: Erstens alles, was direkt gegen die Natur
eines Dinges ist und ihr entgegenwirkt, sei es ein
kontradiktorischer oder konträrer Gegensatz. Das ist z. Bf alles
Gewaltsame2, was von außen gegen das natürliche Streben
eines Dinges an demselben geschieht und die natürliche
Ausübung der aus seinem "Wesen hervorgehenden Neigung
oder bei den vernunftbegabten Wesen die Ausübung ihres
natürlichen Willens unterbindet. Zweitens das
Außernatürliche: Das ist alles, was an einem Dinge außerhalb

seiner natürlichen Ordnung vorgeht, und zwar noch
von natürlichen Kräften bewirkt wird, aber außerhalb der
Vollkommenheit seiner Natur oder gegen diese Vollkommenheit

geschieht3. Die Ursachen dieser Wirkung sind zwar
immer noch die Kräfte der Natur, aber die Wirkung selbst
bleibt infra ordinem naturae, weil sie nicht gemäß dieser
Ordnung hervorgebracht wird, aber dennoch die Kräfte der
Natur nicht übertrifft: da eine solche Wirkung der natürlichen

Vollkommenheit des Dinges, an dem sie geschieht,,
nicht entspricht, kann sie auch unvollkommener sein, als
das, was diesem Dinge natürlich wäre. So ist z. B. der
Zustand der menschlichen Seele, in dem sie sich nach dem
Tode durch die Trennung von ihrem Leibe befindet,
außernatürlich4. Denn dieser- Zustand hebt zwar die Natur der
geistigen Seele nicht auf, kann also nicht widernatürlich
genannt werden; aber er entspricht auch nicht der
Vollkommenheit ihrer Natur, weil die Seele die Wesensform
ihres Leibes ist und diese Bestimmung auch nach der
Trennung behält. Weil aber dieser Zustand die Ausübung
der vegetativen und sensitiven Seelenkräfte verhindert, so
ist er an sich unvollkommener als der natürliche. Der

1 Collegii Salmanticensis Cursus Theologicus, Parisiis 1870,
T. V, p. 408; XIII, p. 705, n. 6.

'

1 S. Thomas: Physic. VIII lect. 7, S. Th. 2. II q. 175 a 1

I q. 105 a. 4 ad 1 ; a. 6 ad 1. Joannes a S. Thoma 1. c,, p. 162sqq.
H. E, Plaßmann, Die Psychologie, Soest 1860, p. 28ff.

3 Card. Zigliara: Propaedeutica ad Sacrum Theologiam1;
Romae 1897, lib. I, cap. I, n. II, p. 9: praeternaturale est illud,
quod accidit vel fit a viribus naturae, sed praeter vel contra perfecti-
onem naturae.

4 Cf. S. Thomas: S. Th. I q. 89. De Verit. q. 29.



Das Gnadenleben der Kirche 179'

dritte Gegensatz zum Natürlichen ist das Übernatürliche,
das uns hier allein beschäftigt. Darunter versteht man

alles, was weder contra noch infra vel praeter naturam ist,
was aber die Proportion der Natur und ihrer Kräfte entitativ
übersteigt und deshalb an sich etwas Vollkommeneres ist
als die bloße Natur, zu der es hinzukommt. Insofern es
aber nur die Proportion der Natur eines einzelnen Dinges
oder einer Klasse von Dingen übertrifft, ist es nur relativ
übernatürlich. Dagegen ist das, was die Natur der gesamten
Dinge überragt, absolut übernatürlich, wovon in der
Folge allein zu reden ist

2. Die Ü b er n a t ü r lichke i t Got t es. — Um nun
den Begriff des Übernatürlichen genauer zu bestimmen,,
dürfen wir uns nicht mit der gegebenen Wortbedeutung
begnügen, sondern müssen auf den letzten Grund zurückgehen,

aus dem dieser Begriff entspringt. Wenn wir die
Naturen der Dinge zusammenfassen und die Gesamtheit
des geschaffenen und gewordenen Seins, sowohl des
wirklichen, in der Erfahrung und Geisteswelt erfindlichen Seins
als auch des bloß möglichen und gedanklichen Seins mit
dem Namen Natur bezeichnen wollen, so müssen wir sagen,
daß die erste Weltursache sowohl als urbildliche wie auch
als bewirkende Ursache der Grund ist, weshalb wir in ihren
Werken und Wirkungen die Spur einer Ähnlichkeit mit
ihr erkennen. Denn das muß auch der Ungläubige zugeben,
der auf kausale Erkenntnis nicht ganz verzichten will,
gleichviel mit welchem Namen er die erste und höchste
Weltursache benennt. Demnach kann man alles das natürlich

nennen, was als Wirkung eine Beziehung der Ähnlichkeit

mit jener ersten Ursache enthält. Dagegen wird alles
das, was die Kräfte der von dieser ersten Ursache
hervorgegangenen gesamten Natur übersteigt, als übernatürlich
zu gelten haben. Weil aber diese Definition noch nicht den
eigentlichen Grund des Übernatürlichen angibt, so müssen
wir weiter sagen: das Übernatürliche ist dasjenige Sein,
was inhaltlich mehr ist als die bloß natürlichen Wirkungen
Gottes und deshalb eine ganz andere und höhere Ähnlichkeit

mit ihm besagt. Dei letzte Grund des Übernatürlichen
ist daher in der Natur Go ttes selbst zu suchen, insofern
er selbst das übernatürliche Wesen ist, das durch seine
unendliche Seinsfülle alles Geschöpfliche übertrifft. Da wir
das Dasein Gottes als der einen und einzigen höchsten



180
B

Das Gnaäenleben der Kirche

Seinsursache aus den Geschöpfen abstraktiv erkennen, so
ist er unter diesem Gesichtspunkt der abstraktiven Erkennbarkeit

bezüglich seines Daseins zwar nicht übernatürlich,
wohl aber ist er unter jeder begrifflichen Fassung seiner
inneren Wesenheit, die wir nicht mehr abstraktiv erkennen
können, wahrhaft entitativ übernatürlich und darum nicht
nur als dreieiniger, sondern schon als der eine wahre Gott
ganz und gar übernatürlich und überragt jede geschaffene
und jede erschaffbare Natur unendlich1. Denn das höchste
Wesen, dessen Dasein wir aus den geschaffenen Dingen mit
Notwendigkeit und Gewißheit erschließen, ist allein
dasjenige Wesen, das sein ganzes notwendiges Sein, sowohl
seine Wesenheit wie sein Dasein, weder selbst verursacht
oder gewirkt und auch nicht von einem anderem Prinzip
empfangen haben kann, sondern notwendig und ewig durch
sich selbst besitzt. Deshalb kann dieses höchste Wesen auch
das Dasein, das ihm zu eigen ist, nicht erst in seine Wesenheit

aufgenommen haben, sondern es ist schon von selbst
das ganze notwendige Sein, nicht das leere begriffliche Sein,
sondern die reale Fülle alles möglichen Seins, ohne jede
Beschränkung und Begrenzung, ohne Unvollkommenheit
und Mangel, ohne Anlage oder Potenzialität, sondern
reinste und vollste Wirklichkeit, in sich und für sich
bestehend und eben dadurch in jeder Hinsicht wahrhaft
unendlich, so daß in ihm der Inhalt der Begriffe von Wesenheit

und Dasein, die wir aus den geschaffenen Dingen
abstrahieren, sachlich vollkommen identisch ist. So ist Gott,
wenn wir fragen, was er ist, auch als der eine Urheber der
gesamten Naturdinge, das ganz und gar übernatürliche
Erkenntnisobjekt, dessen innerste Wesenheit für unseren
Verstand unfaßbar ist, ebenso wie seine Dreipersönlichkeit
auch nach der historischen göttlichen Offenbarung ein
unfaßbares Geheimnis bleiben muß. /

Daher ist Gott allein die einzige wesentlich
übernatürliche Substanz und außer ihm oder neben ihm
kann es keine komplette Substanz geben, die übernatürlich
und dennoch geschaffen oder erschaffbar wäre: denn
dieselbe müßte ebenfalls ein solches Wesen sein, dessen Dasein
von selbst mit seiner Wesenheit identisch wäre, also ein

1 Godoy,' Tom. I Disp. 1, n. 27 ; D. 3, n. 111 sqq.; D. 25, n. 110;
Tom, III D. S3, n, Slsqq.



Das Gnadenleben der Kirche 1S1

zweiter Gott, dessen Begriff einen evidenten Widerspruch
enthielte. Wir sind aber berechtigt, die Wesenheit Gottes
als seine Natur aufzufassen, weil aus seiner Wesenheit seine
reale Tätigkeit hervorgeht, die ihre Wurzel virtuell in der
Wesenheit besitzt und nur formal durch den Verstand als
Wurzel betrachtet wird1. Die absolute Übernatürlichkeit
Gottes oder seine Übernatur liegt also in seiner ganzen
Wesenheit, die wir als seine eigentümliche Natur auffassen,
und besteht darin, daß er von selbst alle möglichen Seinsgrade

besitzt, also auch das im höchsten Grade immaterielle
Erkennen und Wollen, und das ist der Grund, weshalb die
Trinität der göttlichen Personen innerhalb der einen und
einfachen Wesenheit Gottes auch für unser diskursives
Denken, wenn wir der göttlichen Offenbarung gläubig
zustimmen, wenigstens als möglich und sogar als glaubwürdig
erscheint2.

B. Die übernatürliche Welt Ordnung. — Auf
dieser Grundlage sind wir jetzt imstande, den
theologischen Begriff der übernatürlichen
Weltordnung zu entwickeln und dieselbe mit der natürlichen
Ordnung zu vergleichen, um später daraus das Verhältnis
der' Natur zur übernatürlichen Gnade, von der das Leben
der Kirche abhängt, richtig zu bestimmen.

Da Gott allein die übernatürliche Substanz ist, so
können alle übernatürlichen Tatsachen, die in der geschichtlichen

Offenbarung bezeugt und beglaubigt werden, und
ebenso alles, was sich in der geschöpflichen Welt nach der
Ähnlichkeit mit den biblischen Tatsachen als wahrhaft
übernatürlich erweist, nur als ursächliche Wirkungen der
Übernatürlichkeit Gottes verstanden werden. Denn Gott selbst
kann trotz seiner grenzenlosen Allmacht dennoch nicht das

geringste Wesen erschaffen, dessen eigene Natur
übernatürlich wäre, weil er nichts erschaffen kann, was in sich
widerspruchsvoll und deshalb auch der göttlichen Weisheit
widersprechend wäre. Einen solchen unlöslichen und
evidenten Widerspruch würde auch nicht nur eine geschaffene
komplette übernatürliche Substanz, sondern auch eine solche
inkomplette Substanz und ebenso eine solche übernatürliche

1 Godoy: Tom. I D. 4, n. 306, p, 86.
2 Joan. B. Gonet: Clypeus Theologiae Thomisticae, Tom. IV,

•Coloniae Agrippinae 1671, Tr. Je gratia Disp. II a. 3, n. 32, p. 88.



182 Das Gnadeiiieben der Kirche

Subsistenz besagen. Alles geschöpflich Übernatürliche ist.
daher nur als eine gewisse Anteilnahrae an der
Übernatürlichkeit Gottes zu erklären, insofern das, was in Gott
substantiell ist, in seinen Geschöpfen als ein Akzidenz an
ihrer eigenen natürlichen Substanz hervorgebracht werden
kann. Unter Anteilnahme versteht man nämlich nicht den
vollen Besitz des zuteil gewordenen Gutes, sondern nur
den Besitz eines Teiles desselben, so daß der Begriff einer
Anteilnahme von selbst die übrigen Teile oder Formalitäten
des mitgeteilten Gutes ausschließt. Der Begriff von dem,
was absolut und schlechthin übernatürlich ist, besagt, daß
es das Bedürfnis und den Zusammenhang jeder geschaffenen
und erschaffbaren Natur überschreitet1. Daher erfordert das
geschöpflich Übernatürliche zu seiner metaphysischen
Begründung zuerst und an sich die transzendentale Beziehung
zu einem außerhalb dieses Dinges liegenden Ziel und Objekt,,
was nur dasjenige sein kann, das alle möglichen Grade der
Seinsvollkommenheit von selbst besitzt. Also kann das
geschöpfliche ens supernaturale nur insofern übernatürlich
sein, insoweit es nach seinem ersten konstitutiven Merkmal
die Beziehung auf Gott als ens supernaturale per essentiam
enthält3, Das Übernatürliche, was sich in der geschaffenen
Welt und in ihrer natürlichen Ordnung findet, wird daher
nicht durch solche Prädikate konstituiert, die, wie das ens
per se und das unendliche Sein, die Übernatürlichkeit Gottes
ausmachen, sondern nur durch ihr unmittelbares oder mittelbares

Verhältnis zu Gott, der allein das Prinzip und Objekt
ist, das die Übernatürlichkeit von selbst besagt. Alles, was
in den Geschöpfen übernatürlich ist, kann daher nur ein
Abbild, ein Abdruck oder eine partielle Nachahmung der
unerschaffenen Übernatürlichkeit sein und besteht nur in
einer partiellen Anteilnahme an denjenigen Vollkommenheiten,

die Gott allein zu eigen sind, insofern er über die
gesamte geschaffene und erschaff bare Natur unendlich
erhaben ist, und die ihm allein zukommen, sofern er die ganze
unendliche Fülle des Seins selbst ist. Daraus ergibt sich
der Unterschied: das Natürliche besagt das totale
Abhängigkeitsverhältnis der geschaffenen Dinge von Gott,
insofern er der Schöpfer ist, der seinem Wesen nach der eine
und einzige ist; das Übernatürliche dagegen besagt das;

' Godoy: Tom. I D. 13, n. 11—13.
1 Godoy: Tom. I D. 15, n. 19 — 20.



Das Gnadenleben der Kirche 183

totale Abhängigkeitsverhältnis von Gott, insofern er iu
semer einen Wesenheit dreipersönlioh ist1,

In jüngster Zeit hat ein hervorragender französischer
Theologe eine neue Formel für die Definition des
Übernatürlichen versucht: „c'est une participation de l'être propre
et individuel de Dieu, résultant de son union avec la créature2."
Diese neue Definition scheint uns sachlich mit der von der
strengen Thomistenschulegegebenen übereinzustimmen, denn
das individuelle Sein Gottes ist eben das trinitarische der
Offenbarung. Der Zusatz, daß diese Anteilnahme aus der
Vereinigung Gottes mit dem Geschöpfe resultiert, gehört
nicht in die metaphysische Definition und ist überflüssig,
weil jede Anteilnahme schon eine Vereinigung der Extreme
besagt.

Aus diesem besonderen Abhängigkeitsverhältnis, das
dem geschöpflichen Übernatürlichen zugrunde liegt, ergibt
sich die Einteilung des Übernatürlichen3 in den
Geschöpfen. Da Gott nicht als Materialursache wirken kann,
weil er dadurch zum inneren Wesensbestandteile seiner
Geschöpfe werden müßte, was zwar dem Pantheismus und
Monismus entspricht, aber den wahren Gottesbegriff aufhebt,
so kann jene Abhängigkeit nur aus der formalen, finalen
und effizienten Ursächlichkeit Gottes entspringen. Die
formale Ursache ist aber in ihrer Wirkung innerlich, da sie
dem Dinge seine bestimmte Form verleiht; die finale und effi-
zierte Ursache ist dagegen in ihrer Wirkung nicht innerlich,
sondern bleibt davon getrennt, Daher sind die übernatürlichen
Wirkungen doppelter Art: Erstens solche, die entitativ
und innerlich übernatürlich sind — quoad s übst

ant i am, weil sie über das Bedürfnis jeder geschaffenen
und jeder erschaffbaren Natur hinausgehen und von natürlichen

Ursachen überhaupt nicht hervorgebracht werden
können, wie die hypostatische Union, die beseligende
Anschauung Gottes und die heiligmachende Gnade. Das
übernatürliche quoad substantiam besagt keine übernatürliche
Substanz, die es nicht geben kann außer der Substanz Gottes,

1 Cf. Gonet: Clypeus, 1. c., n. 33, p. 87.
2 Alexandre Mercier 0. P.: Le Surnaturel (Revue

Thomiste X, 1902, p. 137).
3 Joannes a. S. Thoma: Cursus Theol., de gratia, Disp. XX,

a. 1, sol. argum. Paulus a Conceptione: Tom. II, p. 133. n. 129.
G arrigou-Lagr ange, Revue Thomiste 1913, p. 316ss.



184 Das Gnadenleben der Kirche

sondern bedeutet die übernatürlichen Akzidenzen in dsn
Geschöpfen, insofern diese Akzidenzen substantiell, d, h. in
ihrer ganzen eigentümlichen Wesensbeschaffenheit
übernatürlich sind : das Wort substantia wird dabei im Sinne
von essentia gebraucht, Zweitens solche, die nicht innerlich
übernatürlich sind, nur quoad mo dum, weil sie unter den
besonderen Umständen, unter denen sie erscheinen, eine
übernatürliche Wirkursache erfordern. Dazu gehören die
übernatürlichen Wirkungen, die erst durch eine positive
Bestimmung zu einem übernatürlichen Zwecke diesen
Charakter von Gott empfangen, wie unsere moralischen
Handlungen, wenn sie durch die theologische Tugend der
Caritas auf das ewige.Leben in Gott hingeordnet werden.
Zu dieser Klasse gehört ferner alles dasjenige Übernatürliche,
was zu- seiner Hervorbringung eine übernatürliche
Wirkursache erfordert, wie z. B. die Auferweckung eines Toten,
die Heilung eines Blindgeborenen: und das ist das Wunder1
im eigentlichen Sinne.

4. Der Unterschied der natürlichen und
übernatürlichen Weltordnung.—Jedes Ordnen ist
eine spezifische Tätigkeit des Intellekts, denn Ordnen heißt
ein Ding mit einem anderen vergleichen oder das eine in
seiner Beziehung auf das andere vorstellen oder erkennen.
Der Ausdruck Ordnung ist daher relativ und bezeichnet
formal das Verhältnis eines Dinges zu eiùem anderen. Die
reale Ordnung setzt die Unterschiedenheit der Dinge voraus
und entspringt aus der Verschiedenheit der wesentlichen
Formen der Dinge, die ihren Grund in der Verschiedenheit
ihrer Zwecke hat. Die natürliche Weltordnung umfaßt
das gesamte Reich der Naturen der Dinge, sowohl die
materielle Körperwelt wie die immaterielle geistige Welt,
die Substanzen mit ihren Akzidenzen und daher mit ihren
Kräften, Anlagen und Wirkungen, also die ganze von Gott
ausgegangene Schöpfung. Die Schöpfung selbst als von Gott
gewirkter Vorgang in den Dingen (creatio passiva) ist in
Hinsicht auf die hervorgebrachten Dinge selbst rein
natürlich, weil die geschaffenen Dinge keinen anderen
möglichen Ursprung als die Schöpfung aus dem Nichts haben

1 S. Thomas: S. c. gent. III c. 101; de Pot. q. 6 a, 2 ad 3;
2. Sent.-'d. 18 q. 1 ad 3; 4. Sent. d. 17 q. 3 a. 5 qu. 1. Cf. Zigliara:
Summa Philosophica, ßomae 1876, vol. II, p. 70—72. Gredt: Ele-
menta II, n. 720, p. 255s.



Das Gnadenleben der Kirche 185

konnten. Daher ist die Schöpfung der Körperwelt wie der
reinen Geister und der geistigen Menschenseelen im passiven
Sinne kein Wunder und weder außer- noch übernatürlich,
sondern der Anfang der Natur und ihrer Ordnung und darum
selbst natürlich, ebenso auch die Erhaltung und Regierung
der geschaffenen Dinge. Dagegen ist der Schöpfungsakt
(creatio activa) durchaus übernatürlich, weil er identisch ist
mit der Wesenheit Gottes, die eben die subsistente
Übernatürlichkeit selbst ist.

An sich betrachtet ist daher auch die bestehende
.Seinsordnung der geschaffenen Welt rein natürlich. Ihre
bewirkende Ursache ist Gott, der zwar selbst absolut
übernatürlich ist, aber auch frei wirken und deshalb auch die
natürliche Ordnung der Dinge hervorbringen kann. Ihre
formal.e Ursache ist die natürliche Seinsform der Dinge und
ebenso ihre Finalursache der natürliche Zweck der Dinge,
der auch als ihr letzter Zweck, der auf die Anerkennung
und Herrschaft ihres Urhebers gerichtet ist, für die
geschaffeneu Dinge immer noch rein natürlich bleibt, Während
es für den Schöpfungsvorgang überhaupt keine Materialursache

geben kann, so ist die Materialursache der durch
die Schöpfung begründeten Naturordnung in den Dingen
selbst« wieder rein natürlich und umfaßt alles Geschaffene
als solches.

Anders die übernatürliche Weltordnung, die der
ersteren nicht gleichartig ist und nur im analogen Sinne
aufgefaßt werden kann, da das Übernatürliche und das
Natürliche nicht einmal unter dasselbe Genus fallen. Diese
Relation, die im Begriff der übernatürlichen Ordnung liegt,
ist als solche von der Relation, die die natürliche Ordnung
besagt, total verschieden und selbst ihrer Wesenheit nach
ganz und gar übernatürlich und deshalb göttlich und
geheimnisvoll, Die Existenz dieser Relation oder, was dasselbe
heißt, die Tatsache dieser Ordnung ist dagegen noch für
den natürlichen Verstand erkennbar, insofern die
übernatürlichen Vorgänge für uns, sei es an sich oder in ihren
Wirkungen, sinnlich wahrnehmbar werden, während ihre
Wesenheit ein Glaubensgeheimnis bleibt. Beide Ordnungen
unterscheiden sich durch ihr Prinzip. Dies ist zwar für
beide ein und dasselbe Subjekt, nämlich Gott. Allein er
bringt die übernatürliche Ordnung in ganz anderer Weise
hervor als die natürliche, nämlich in viel höherer Weise und



186 Das Gnadenleben der Kirche

intimer in die "Wirkung eindringend; indem er dieselben
nach seiner eigensten Natur, d. h. nach seiner geheimnisvollen

unendlichen Übernatürlichkeit als Nachahmung seines
inneren dreipersönlichen Lebens bewirkt. Weiter liegt der
Unterschied beider Ordnungen in ihrem Inhalt. Während
die natürliche Ordnung alle geschaffenen Substanzen mit
ihren natürlichen Akzidenzen umfaßt, enthält die
übernatürliche Ordnung keine einzige geschaffene Substanz, die
in sich übernatürlich wäre, sondern nur übernatürliche
Akzidenzen, die an den geschaffenen Natursubstanzen als
übernatürliche Wirkungen hervorgebracht werden, wie die
heiligmachende Gnade in der Substanz der Engel und der menschlichen

Seelen, die eingegossenen übernatürlichen Habitus
und die übernatürlichen Akte der vernunftbegabten
Geschöpfe, insofern diese Akte aus der Gnade und ihren Folgen
hervorgehen und alle übernatürlichen Bewegungen des
Intellekts und Willens, die Gott in den vernunftbegabten
Geschöpfen verursacht. Dazu gehört ferner alles, was in der
entitativen Vereinigung des Göttlichen und Geschöpflichen
besteht, wie die hypostatische Union, die einen übernatürlichen

Seinsmodus besagt. Dazu muß endlich auch die Kirche
gerechnet werden,.weil sie den übernatürlichen Seinsmodus
mit sich bringt, der die Gemeinschaft der Gläubigen zum
mystischen Leibe Christi, zum Tempel des trinitarischen
Gottes, zur Gemeinschaft der Heiligen macht.

Hieraus ergibt sich das Verhältnis beider Ordnungen
zu einander. Obwçhl beide ganz und gar von einander
verschieden sind, so haben sie dennoch ein gemeinsames Prinzip
(principium quod agit) im göttlichen Intellekt, der beide
auf verschiedene Weise geplant und verwirklicht hat. Ebenso

ist Gott der letzte Zweck beider Ordnungen, weil er
beide zur Manifestation seiner eigenen Verherrlichung und
gerade dadurch zum Wohl der Geschöpfe bestimmt hat.
Darum schließen sich die beiden Zwecke nicht gegenseitig
aus, weil der niedere natürliche von selbst dem höheren
übernatürlichen untergeordnet ist und ihm als Mittel dienen muß.
Die beiden Ordnungen stehen sich daher nicht feindlich gegenüber,

wie der Naturalismus fälschlich behauptet, weil er das
Übernatürliche mit dem Widernatürlichen verwechselt1.

1 Vgl. Zigliara, Propaedeutica p. 6, n. III. Schwalm, Kevue
Thomiste IV (1896), p. 413, gegen Blondel p. 432ss.



Das Gnadenleben der Kirche 187

Der absolute Vorrang der übernatürlichen
Ordnung ist innerlich und notwendig in ihr begründet,
insofern jeder Seinsmodus, der entitativ wahrhaft
übernatürlich ist, nicht bloß relativ, sondern schlechthin in sich
vollkommener ist als die natürliche Substanz der Dinge.

Obgleich die übernatürliche Ordnung nur aus solchen
Akzidenzen besteht, so sind dieselben dennoch unvergleichlich

vollkommener und edler als alle geschaffenen Substanzen
mit ihren natürlichen Akzidenzen, und deshalb muß auch
die schwächste und niedrigste Realität innerhalb der
übernatürlichen Ordnung edler und vollkommener sein als alle
Dinge der natürlichen Ordnung. Der hl. Thomas1 begründet
diese Wahrheit durch folgende Beweismomente. Die
Vollkommenheit jedes geschaffenen Dinges besteht in der
Annäherung an und in der Verbindung mit Gott durch den
Ausdruck und die Nachahmung der göttlichen Vollkommenheit:

aber jede wesentlich übernatürliche Entität, auch die
allergeringste, drückt die eigene Vollkommenheit Gottes
mehr aus und ahmt sie mehr nach als jede geschaffene
Substanz es tut; denn das, was am Sein Gottes nach der
Weise, die Gott selbst eigen ist, teilhat, ist mehr ein
Abbild und eine Nachahmung der göttlichen Vollkommenheit
als dasjenige, was am Sein nur nach der eigenen Weise
des Geschöpfes teilhat. Ferner hat jede- beliebige
übernatürliche Entität eine spezifisch edlere Wesenheit als jede
geschaffene Substanz: denn die Wesenheit jeder
übernatürlichen Entität nimmt an irgerideinem Prädikate teil,
was Gott als dem übernatürlichen Urheber eigentümlich
ist, aber keine geschaffene Substanz kommt als solche zu
dieser Anteilnahme. Ferner: jene Wesenheit ist schlechthin
vollkommener, die aus ihrer eigenen Natur für einen
vollkommeneren Zweck hinbestimmt ist, weil der Adel jedes
Mittels durch die Beziehung zu seinem Zwecke konstituiert
"wird; aber jede übernatürliche Entität ist aus sich auf
einen Zweck hingeordnet, der vorzüglicher ist als der Zweck
jeder geschaffenen Substanz : denn diese letztere strebt nach
ihrem natürlichen Zweck, die erstere aber ist für den
übernatürlichen Zweck bestimmt, der vorzüglicher ist. Daher

1 4. Sent. d. 49 q. 1 a. 2 q. 1 ad 5. Cf. S a 1 man t ioens es,
Tom. IX, Tract. 14 dé Gratia Disp. 3 dub. 3 § 1, n. 128; disp. 4,
n. 128, p. 390. Paulus a Conceptione, Tom. III, p. 165, n. 78.

Divus Thomas VII. (Jahrbuoli für Philosophie et«. XXXIV.) 13



188 Das Gnadenleben der Kirche

muß die übernatürliche Ordnung auch edler sein als die
Gesamtheit der ganzen natürlichen Ordnung.

5. Vorsehung und Prädestination. — Aus dem
Unterschied der beiden Ordnungen ergibt sich weiter das
Verhältnis der Vorsehung zur Prädestination. Alles, was in
den Dingen gut ist, hat Gott geschaffen, auch die Ordnung
für ihre Zwecke und besonders ihren letzten Zweck, der in
der göttlichen Güte liegt. Der Plan für diese Anordnung der
Dinge zu ihrem Zwecke muß daher im göttlichen Geiste
vorausexistiert haben. Der Plan für die Anordnung der Dinge
zu ihrem Zwecke heißt V orsehung1, insofern er im Geiste
ihres Urhebers vorhanden ist, und ist ein integraler Teil
der prudentia des göttlichen Intellekts, und zwar seiner
monarchischen Klugheit. Die göttliche Vorsehung, die Gewißheit

und Unfehlbarkeit hat, erstreckt sich auf alle Dinge
ohne Ausnahme, auch auf die geringsten, denn sie reicht
soweit als die göttliche Ursächlichkeit : die Vorsehung
umfaßt sie alle unmittelbar, wenn Gott auch den Plan seiner
Ordnung vermittels der sekundären Ursachen ausführt. Die
Prädestination2 ist ein Teil dieser Vorsehung, aber nicht
eine besondere Art derselben, sondern die Vorsehung, die
einen Teil ihres Gegenstandes betrifft, nämlich nur den
hauptsächlichen, die vernünftigen Geschöpfe, und umfaßt die
Bestimmung zu ihrem übernatürlichen letzten Ziele und der
Mittel dazu. Während die Vorsehung nur die natürliche
Ordnung umfaßt, ist die Prädestination die besondere
Vorsehung bezüglich der übernatürlichen Ordnung und betrifft
nicht bloß die Bestimmung zum Zweck, sondern auch den
Erfolg der übernatürlichen Hinordnung zum entsprechenden
übernatürlichen Ziele der vernünftigen Geschöpfe. Sie ist
daher der Plan Gottes, der seine Auserwählten zum ewigen
Leben vorausbestimmt und sie mit Gewißheit dazu führts.

Die Kirche muß daher, da sie absolut übernatürlich
ist, unter die besondere Vorsehung der Prädestination

1 S. Thomas: S. Th. I q. 22 a. 1; S. c. gent. III c. 97. Caie-
tanus Comment, in h. 1. Xantes Mariales, Tom. III. Contro-
versia 26 de Providentia, cap. I, p. 487. Goudin: Tractatus Theologici,
Lovanii 1874, Tom. I, p. 269. Jos. Gredt, Elementa Philosopliiae,
II, n. 694sq., p. 217sq.

2 S. Thomas: S. Th. I q. 23. S. c. gent. III c. 64. De Verit.
q. 6 a. 1; q. 7 a. 1.

1 S. Thomas: De Verit. q. 5 a. 1 ad 9. Xantes Mariales
1. c., p. 488.



Das Gnadenleben der Kirche 189

fallen. In ihrem finalen Zustand als triumphierende Kirche
ist sie nichts anderes als die Gemeinschaft der Prädestinierten.
In ihrem irdischen Zustand ist die streitende Kirche die
Gemeinschaft ihrer Gläubigen, die für die finale Gemeinschaft

der Prädestinierten hingeordnet sind. Sie enthält aber
nicht bloß alle, die dieses letzte Ziel wirklich erreichen, die
prädestinierten Menschen, sondern auch andere, die nicht
prädestiniert sind, aber dennoch vorübergehend wahrhaft
Mitglieder der Kirche sind und an den übernatürlichen
Mitteln der Prädestination Anteil nehmen, solange sie in
der Kirche verbleiben und deshalb solange noch durch die
prädestinative Vorsehung regiert werden, sie fallen deshalb
noch materialiter unter diese übernatürliche Vorsehung. Die
Kirche selbst als Ganzes, auch in ihrem irdischen Zustand,
fällt dagegen formal unter die übernatürliche Vorsehung
der Prädestination.

Diese übernatürliche Vorsehung waltet über die
Geschichte der Kirche und nur daraus läßt sich ihre geschichtliche

Entwicklung genügend erklären, die für die
wissenschaftliche Betrachtung als ein fortgesetztes Wunder
erscheint, das erst' in -der Untersuchung des hierarchischen
Lebens der Kirche vollständig zu erweisen ist. Hier heben
wir nur einige Momente hervor. Die Kirche ist als Organ
der universellen Erlösung gleichsam die Fortsetzung der
Menschwerdung Gottes, die sukzessive allen Generationen
die Mittel der Erlösung darzureichen hat bis zur endlichen
Erfüllung der von Ewigkeit vorausbestimmten Anzahl der
Auserwählten, die nach dem Urbild und Vorbild des
Erlösers in ihrem übernatürlichen Leben durch die Gnade
geformt werden. Wie dieses Gnadenleben der einzelnen Gläubigen

als Glieder des mystischen Leibes des Erlösers sich
in der Nachahmung des irdischen Lebens des leidenden
Erlösers vollziehen muß, so auch das übernatürliche Leben
der Kirche als der Gesamtheit der Gläubigen, das seinen
letzten Zweck in der Erreichung der ewigen Herrlichkeit
durch die Auserwählten hat. Darum muß auch das ganze
geschichtliche Leben der Kirche auf Erden dem irdischen
Leben des Erlösers ähnlich sein, ein Leben des wechselvollen

Kampfes gegen die Mächte des Bösen und den Geist
der feindlichen Welt. Darumwaren die Wunder und charismatischen

Gaben nicht nur in der ersten Jugendzeit der Kirche
notwendig, durch die sich ihre schnelle Ausbreitung im

18*



190 Das Gnadenleben der Kirche

Zeitalter der Verfolgungen erklärt, sondern sie sind in der
Geschichte der Kirche zu allen Zeiten vorhanden gewesen,
niemals ganz erloschen und werden niemals aufhören, ja
sogar wachsen, je mehr sich die Kirche ihrer letzten
Verfolgung und ihrer Vollendung nähert, Ganz besonders zeigt
die Geschichte des Papsttums das Walten und den wunderbaren

Schutz der übernatürlichen Vorsehung. Deutlich tritt
dieses Eingreifen Gottes an den Wendepunkten hervor, die
in der Geschichte evident zu erkennen sind. Diese Wendepunkte

sind aber nicht in einem evolutionistischen Sinne
zu verstehen, als ob die Kirche selbst in ihrem Wesen innere
Umwandlungen durchgemacht hätte, sondern als Wendungen
in den äußeren weltgeschichtlichen Umständen und provi-
dentiellen Ereignissen. Es ist also zu zeigen, daß bei solchen
Veränderungen die göttliche Vorsehung prädestinierte
Personen in der Kirche erweckt hat, die als Werkzeuge Gottes
der Kirche den riehtjgen Kurs in der neuen Weltlage
gegeben haben.

Als einen ersten Wendepunkt hat man die
Entnationalisierung der Kirche, ihre Trennung vom nationalen Judentum

angesehen1. Das auserwählte Werkzeug dazu war der
hl. Paulus, der Völkerapostel, der mit der Taufe des Cen-
turio dieées große Werk begann, was auf dem Apostelkonzil
zu Jerusalem vom hl. Petrus, dem ersten Papst, bestätigt
wurde. Dadurch wurde der nationale Unterschied in der
Kirche prinzipiell aufgehoben. Es entfiel damit die enge
Beschränkung durch die Judenchristen auf das jüdische
Volk und seine nationale Geschichte, in der die Kirche
sonst untergegangen wäre. Zur Schaffung der Weltkirche
war aber die Fixierung des Primats auf dem römischen
Bischofsstuhl durch den hl. Petrus eine providentielle
Notwendigkeit, die durch den Martertod der beiden Apostelfürsten

ihre definitive Bestätigung fand. Ein ähnlicher
Vorgang vollzog sich durch die Wirksamkéit der übrigen Apostel,
die die von ihnen gegründeten Kirchen durch ihr persönliches

Martyrium in der einheitlichen Suprematie des hl. Petrus
und seiner Nachfolger hinterließen. Und in den drei
Jahrhunderten des Martyriums, das den Kampf gegen das Heidentum

bezeichnete, das im römischen Weltimperium verkörpert

1 Gode froid Kurth: L'Eglise aux tournantes de l'Histoire,
Paris 1905, p. 14 ss.



Das Gnadenleben der Kirche 191

war, haben die römischen Päpste unter den zahllosen
prädestinierten Märtyrern durch ihr heroisches Beispiel den Welt-
beruf der Kirche siegreich durchgesetzt.

Ein zweiter "Wendepunkt war unstreitig die Zerstörung
des römischen Imperiums durch die Völkerwanderung der
Barbaren. Bis dahin war der Glaube an die Unzerstörbarkeit
des römischen Imperiums bei den Christen allgemein. Die
Durchsäuerung der barbarischen Völker mit christlicher Kultur
wurde noch nicht für möglich gehalten, der Umsturz der
antiken Zivilisation erschien den meisten wie das Ende der
Welt. Nur der große Kirchenlehrer von Higpo, der klassische
Zeuge für die Theologie der Prädestination und ihrer gratia
efficacissima et omnipotentissima, erfaßte die Möglichkeit
einer Regenerierung der sterbenden Welt durch die
Bekehrung der Barbaren zur Kirche. Aber erst die beiden
großen Päpste S. Leo I. und S. Gregor I. setzten diesen
Gedanken in die Tat um, durch die sie erreichten, daß die
Kirche den Untergang des Imperiums siegreich überdauerte
und eine neue christliche, wahrhaft katholische Zivilisation
der germanischen Völker erblühte.

Als die römischen Päpste das christliche Kaisertum
geschaffen und konsolidiert hatten, das sich im Zeitalter
des Feudalismus als ein Hort der christlichen Zivilisation
bewährte, trat eine neue Wendung ein durch den Kampf
zwischen Imperium und Sacerdotium unter den Staufen.
Damals handelte es sich nicht nur um die Freiheit der Kirche,
sondern der Völker gegenüber der von den Staufen erstrebten
Despotie, die aus, sich der stärkeren Macht des Islams
erlegen wäre, Aber der heldenmütige Widerstand des
hl. Gregor VII. besiegte auch diese Gefahr und die Autorität

seiner Nachfolger sicherte die Kultur der europäischen
Staatenfamilie.

Die nächste folgenschwere Wendung war die von
Philipp dem Schönen in Frankreich inaugurierte Trennung
der Kirche vom Staate, womit die Entchristlichung des
Staates begann. Damals war es der hochbetagte Greis auf
dem päpstlichen Throne, der Widerstand leistete, obwohl
er seinem Proteste bei dem Attentat von Anagni zum Opfer
fiel, aber die Kirche doch auf weitere Jahrhunderte gerettet
hatte.

Eine andere Wandlung der Zeiten brachte die
sogenannte heidnische Renaissance, die wie im Taumel die ver-



192 Das Gnadenleben der Kirche

weltlichten Geister ergriff und im Bruch mit den christlichen
Traditionen nachher in der grcßen Glauhensspaltung und
im Abfall der germanischen Völker von der Kirche ihre
traurigen sozialen Folgen fand. Damals waren es Päpste
wie Julius II. und Leo X., die die Kirche wieder retteten,
indem sie ohne Preisgabe der christlichen Traditionen die
erlaubten und gesunden Prinzipien des Klassizismus
sanktionierten. Den Abschluß dieser Bewegung machte der
hl. Pius V. durch das Tridentinum, das eine innere
Reformation der Kirche mit sich brachte unter der Mitwirkung
von zahlreichen geuen Heiligen.

Es kam dann die von der Philosophie der Aufklärung
und des Unglaubens, die in der jüdischen Freimaurerei ihre
fanatischen Adepten fand, verbreitete französische Revolution,
deren weit um sich greifende zerstörende Fluten bis heute
noch nicht gebändigt sind. Auch diesmal waren es große
Päpste von Pius VI. und Pius VII. angefangen bis auf
Pius IX., die den Widerstand leisteten, während Leo XIII.
und Pius X, der Kirche neue Aussichten eröffneten zur
Regenerierung der Gesellschaft,

Und endlich der Weltkrieg mit den von den Päpsten
und von einsichtsvollen Katholiken längst vorausgesagten
Folgen der universalen Anarchie und des Unterganges der
alten Kultur. r

Eines aber ist sicher: die Vorsehung waltet über der
Kirche. In dieser letzten Zeit des Umsturzes ist die geistige
Autorität des römischen Stuhles höher gestiegen, als sie
jemals war, obwohl sie der weltlichen Mittel beraubt ist.
Die Vorsehung hat in Benedikt XV. den Papst gegeben,
der als sein Ziel das Werk der Pazifikation erkannt hat.
Der Erfolg wird kommen, auch wenn der Kampf, den die
Kirche noch zu bestehen hat, hart und blutig sein wird.
Aber an dem Tage, an dem die Welt zu wählen hat zwischen
der roten Fahne des Bolschewismus und dem Labarum der
Kirche, wird sie sich erinnern, daß nur das Zeichen des
Kreuzes die Rettung bringt: denn die Geschichte zeugt
für die unversiegliche soziale Macht, die in der Kirche
liegt. Und diese historische Gewißheit wird, besiegelt durch
die Gewißheit des Glaubens. Das Geschrei,.Ecraser l'infame"
wird verstummen vor dem Worte des Allmächtigen: „portae
inferi non praevalebunt".



Der wirkende Verstand nach Aristoteles u. St. Thomas von Aquin 198

Die hier als Beispiele angeführten Wendepunkte, die
wir dem geistreichen Urteile des belgischen Historikers
Kurth entnehmen, lassen sich leicht vermehren, sie betreffen
auch nur die europäische Geschichte. Der Ausblick auf das

ganze Leben der Kirche, der auch die alttestamentliche Kirche
einschließen muß, wird in der Betrachtung des hierarchischen

Lebens unsere These bestätigen.
(Fortsetzung folgt)

DER WIRKENDE VERSTAND NACH ARISTOTELES
UND ST. THOMAS VON AQUIN

Von P. ROMUALD M. KAZÜBOWSKI 0. P.

Die Frage von der Entstehung unserer geistigen
Begriffe ist von grundlegender Bedeutung für alle Philosophie.
Sie ist gleichbedeutend mit der Frage, ob unserem geistigen
Erkennen etwas Wirkliches in der Außenwelt entspricht.
Wer diese bejaht, sieht sich vor die schwierige Aufgabe
gestellt, die Übereinstimmung des Denkens mit dem Sein
zu erklären.

Zwei große Denker haben die richtige Lösung gegeben:
der erste, Aristoteles, nur an einer Stelle in prägnanter
Kürze (wie er es fast immer zu tun pflegt, wenn es sich
darum handelt, einen monumentalen Eckstein seines
Lehrgebäudes aufzurichten) ; der zweite, St. Thomas von Aquin,
weit ausführlicher, aber an den verschiedensten Stellen seiner
Werke. Die Schreibart des einen verlangt besondere
Aufmerksamkeit des Lesers und ein genaues Abwägen fast jedes
einzelnen Wortes; die des anderen ein umsichtiges Zusammentragen

und Vergleichen der verschiedenen Aussprüche, Dem
Stagiriten kommt das Verdienst zu, die Lösung der Frage
zuerst gegeben zu haben ; dem Aquinaten, sie wiedergefunden
zu haben. Wenn auch der Text des Philosophen ihm vorlag,

so fand er doch bei keinem der zahlreichen Erklärer
eine Deutung, welche in allen Punkten den Sinn getroffen
hätte. Nach so vielen irrigen, verwirrenden Auslegungen
kam wohl das Auffinden der einzig richtigen Erklärung
einer Neuentdeckung gleich.

Ist aber die Lehre des hl. Thomas wirklich ganz dem
Sinne des Stagiriten entsprechend?


	Das Gnadenleben der Kirche

