Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Das Gnadenleben der Kirche

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Gnadenleben der Kirche 173

DAS GNADENLEBEN DER KIRCHE
Von Dr. ERNST COMMER

. DIE ERLOSUNG DURCH DIE KIRCHE

Versucht man das Leben der Kirche nach dem frither
entworfenen Grundrifi! zu entwickeln, so mufl man das-
selbe zuerst ontologisch betrachten, weil das operative Lieben,
sowohl das kontemplative wie das aktive, aus der Wesens-
beschaffenheit der Kirche hervorgeht. Das entitative Lieben,
das in sich das Dasein der Kirche einschlief}t, ist das geistige
Gnadenleben. Darum hat man mit dem ersten inneren Prinzip
aller vitalen Funktionen der Kirche zu beginnen. Dieses erste
Prinzip ist die goéttliche Gnade, in deren Kraft sowohl die
Beseligung der Engel als auch die Erlosung der gefallenen
Menschheit sich'vollzieht. Dadurch wird die Kirche zur uni-
versalen Gremeinschaft der Heiligen ausgestaltet, in der das
Gnadenleben den gliubigen Menschen durch die Sakramente
zustromt. Da wir von dem unserer Erfahrung mehr be-
kannten Zustand der irdischen Kirche ausgehen miissen, so
haben wir erstens die Erlosung durch die Kirche, zweitens
die Gemeinschaft der Heiligen und drittens das sakramentale
Leben zu betrachten. Um aber die Krlésung durch die
Kirche zu verstehen, ist vorher die tibernatiirliche Ordnuug
selbst zu untersuchen, sodann die Gnadenmitteilung durch
die Kirche innerhalb jener Ordnung und endlich die sich
darin offenbarende Vaterschaft und Mutterschaft der Kirche.

DIE ERLOSUNG DURCH DIE KIRCHE

1. Die ibernattirliche Ordnung

Bei dér Grundlegung sind wir vom Begriff des Lebens
ausgegangen und haben ihn im analogen Sinne auf die
Kirche iibertragen. Indem wir das dort Gesagte voraus-
setzen, konnen wir weiter gehen. Leben im vollkommensten

rationis suasionem et ordinem. Primo.modo sensualitas non participat
rationem, sed irrationalis motus est et' cum impetu. Secundo modo
participat rationem: quia suadetur et ordinatur a ratione.  Et ideo
Aristoteles dicit in I. Eth. (I, 18, 1102), 28) quod irrationale duplex
est: et unum quidem suasibile ratione et ordinabile; et hoe est humanum,
et est subiectum vitii et virtutis, ... Unde etiam Augustinus dicit,
quod sensualitas convertitur ad mentem, quia mente rationali sua-
detur et ordinatur, et obedit ad virtutis actum.
! Divus Thomas VI (1919), p. 167—188.

‘12



174 . Das Gnadenleben der Kirche

Sinue dieses Wortes ist noch nicht dasjenige Leben, das in
~seiner ersten Verwirklichung (in actu primo) durch das Dasein
des ersten inneren Lebensprinzips im belebten Wesen mit
den Kréften und Anlagen, die zur Lebensbetitigung be-
notigt werden, gegeben ist, sondern erst das Leben in
selner zwelten Verwirklichung (in actu secundo), das die
vitalen Operationen besagt, die wesentlich aus ihrem inneren
Prinzip hervorgehen und den Gtegenstand?! der Untersuchung
bilden. Mit diesem Prinzip, das der itbernatiirlichen Ordnung
angehort, haben wir zu beginnen. Die Untersuchung der
iibernatiirlichen Ordnung hat erstens den Unterschied des
Ubernatiirlichen vom Natiirlichen, zweitens den Grund dés
Ubernatiirlichen und drittens die iibernatiirliche Ordnung
selbst zu erkliren,

1. Der Begriff des Ubernatiirlichen, — Das
Leben, das die Kirche in der Gemeinschaft der Glaubigen
auf BErden fiihrt, ist im eigentlichen Sinne ihr Leben,
weil es in der}emgen Betitigung besteht, die sie mit Freuden
auslibt und wozu sie inkliniert und Worauf sie 1hr ganzes
- Leben hinordnet® Diese Tétigkeit der Kirche ist aber die

Vollziehung der von ihrem gottmenschlichen Stifter ver-
dienten Erlosung des Menschengeschlechtes, die an allen
Kindern der Kirche die ganze Weltzeit hindurch ausgewirkt
werden mufy, weil die Vermittlung der Gnade an alle
Menschen der Kirche iibertragen ist. Dieses Gmnadenleben
der Kirche ist selbst iibernatiirlich und verlangt zu seinem
Verstiandnis eine Erklérung dessen, was im theologischen
Sinne wahrhaft ibernatiirlich genannt wird.

Eine genaue Erklarung des Ubernatiirlichen, sofern
" man iiberhaupt eine Quasidefinition davon geben kann, ist
um so mehr geboten, als das Geheimnis des Uberna,tulllchen
das wir nur aus dem Glaubensinhalt der Offenbarung an-
nihernd erkennen konnen, dem menschlichen Verstande,
wenn er nur auf seine natiirliche Erkenntniskraft sich
stiitzen will, ohne diesen Glauben unbegreiflich, sogar wider-
spruchsvoll "und deshalb unmoglich erscheint, weshalb man
es trotz der tatsichlichen Verkiindigung durch die Kirche
" dennoch beharrlich ignorieren will. Wie dieses Glaubens-
geheimnis den Hiresien mit ihrer Trennung von der Kirche

1 A, a. O, p. 1841,
* Of. 8. Thomas: S, Th. I q. 18 a. 2 ad 2.



Das Gnadenleben der Kirche® 176

verloren ging, so macht es auch jetzt nach dem Massen-
abfall der modernen Welt vom iiberlieferten Glauben des
Christentums die grofiten Schwierigkeiten fiir die auf ‘sich
'selbst angewiesene Wissenschaft und seine Verkennung ist
charakteristisch fiir alle hiretischen Richtungen. Das tritt
im Modernismus klar zutage, denn er leugnet die Existenz
der iibernatiirlichen Ordnung mit ihren folgerechten An-
spriichen ganz offen, weshalb 1hn Pius X als Summe uller
Hiresien gekennzeichnet hat, weil alle Geheimnisse des
christlichen Glaubens der ﬁbelnaturli_chen Ordnung an-
gehoren. Dafl aber jede Héresie, gleichviel ob sie nur ein
einziges oder mehrere Dogmen verneint, zur Leugnung des
Ubernatiirlichen fiihrt, llegt tief in ihrem Wesen begriindet.
Denn was ist die Hiresie anderes als der Gegensatz /gegen
die von Gott geoffenbarte Wahrheit? Da aber die Offen-
barung nur durch den Glauben an eine hdchste Wahrheits-
quelle erfafdt “werden kann, die ganz und gar iiber die
Fahigkeiten des geschopflichen Krkennens erhaben ist, so
liegt jeder Verneinung eines einzelnen Dogmas die Ver-
' neinung der iibernatiirlichen Autoritiit und damit der Uber-
natiirlichkeit Gottes selbst zugrunde. Der hl. Thomas sagt
daher von der Hiresie: habet duritiam in affectu ad non
oboediendum primae veritatil., In dieser Verstocktheit des
rebellischen Willens liegt der satanische Charakter der for-
malen Héresie, in der das mysterium iniquitatis in der Welt-
geschichte 510h ausreift bis zum Weltgericht.
In der katholischen Theologie miissen die drei Begriffe
,das Natiirliche, das Aufdernatiirliche und das Ubernatiirliche*
mit aller Scharfe von einander unterschieden werden, weil
ihre Verwechslung, die aus der verschwommenen Fassung
entsteht, verhdngnisvolle Folgen mit sich bringt. So schied
Pelaglub das Natiirliche nicht vom Ubernatiirlichen und
mufdte deshalb das letztere leugnen, wihrend der Tiibinger
Theologe Kuhn das Auflernatiirliche mit dem Ubernaturhchen
verwechselte und das letztere in der Fo]ge ebenfalls preis-
geben mufte,
Das Wort Natur? bezelchnet nach seiner KEtymologie
zuerst die Zeugung der lebendigen Wesen, die Geburt des

/

‘4.Sent.d.‘13 q.2 a.2ad 3. Cf.ibid. ad 5; S, Th. 2 1I. q. 5 a, 8,

8. Thomas: S.Th. 11T q. 2 a.le; I q 29 a. 1 ad 4; q. 60,
a. lc; 1. II q. 71 a.2¢ Op. de ente et essentia c, 1. Physic. II ect, 1.
~ Metaph, V lect. 6.



176 - Das Gunadenleben der Kirche

Tieres oder das Hervorsprieffen der Pflanze. Davon ist es
tibertragen auf das erste innere Prinzip, von dem die Be-
wegung oder Veréinderung in einem Dinge ausgeht. Zu-
letzt nennt man Natur auch das Ziel der natiirlichen Zeugung
oder Entstehung in dem erzeugten Dinge selbst, ndmlich die
spezifische Wesenheit des Dinges. Die schon von Aristoteles !
formulierte Definition gibt der hl. Thomas mit den Worten:

principium et causa motus et quietis in eo, in quo est primo
et per se et non per accidens. Natur besagt daher ein Prinzip,
weil die Wesenheit das erste ist, was wir in jedem Dinge
mit dem Verstande erkennen; das erste aber, worauf etwas
anderes folgt, heif’t Prinzip. Weil aber das Prinzip ein
zweifaches ist, das passive und das aktive, und das letztere
Ursache heif3t, so wird die Natur eines Dinges Prinzip und
auch Ursache genannt: passives Prinzip ist sie in den un-
belebten Dingen, aktives aber in den belebten als Ursache
der vom lebendigen Dinge selbst bewirkten Veranderungen

Sie ist ferner das Prinzip der Bewegung im weitesten Sinne,

der alle sukzessiven und substantiellen Veréinderungen um-
faldt. Sie ist aber auch das Prinzip der Ruhe, die das Ab-
lassen von der Bewegung ist. Natur heifit aber nur das
innerliche Prinzip, das in dem Dinge vorhanden ist-und
nicht von auflen auf dasselbe einfliefit, und zwar dasjenige’
innere Prinzip, das zuerst in der Substanz des Dinges selbst
und nicht in seinen Akzidenzen liegt. Endlich nennt man so
nur das wurzelhafte Prinzip und niemals ein solches, was
zwar im Dinge vorkommt, aber nicht notwendig darin 11egt2

Der von der Theologie anerkannte philosophische Be-
griff Natur besagt daher die ganz und vollkommen fertig
gewordene Wesenheit oder Artbeschaffenheit eines Dinges
so, wie sie durch strenge Definition ausgedriickt wird, die
aussa,gt was das Ding ist. So gefafdt bezeichnet das Wort
Natur erstlich das wesenhafte Sein des Dinges, seine
essentia® und weil dieselbe der innere ursichliche Grund

' Phys. II 1 (192b 21) Ouong vijs pioews ag;mg Tvos xai airias
10D wwsiodar xal oeusty v @ vmdpyer modrwe xa avrol xai py xava
ovpufefyxds. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico Thomi-
sticae, Friburgi Br. 190d I n. 240, p. 243, nota b.

*Joannes a S. Thoma: Cursus Phxlosophlcus Thomlstlcus,
Parisiis 1883, T. 11, p. 148sqq.

*S.Thomas: S. Th, I q. 60 a.lc: natura uniuscuiusque rei
est essentia eius,



Das Gnadenleben der Kirche ' 177

L

fiir alle Betitigungen des Dinges ist, zweitens auch direkt
das innere wesentliche Prinzip der Téatigkeiten
oder Verdanderungen eines Dinges. In diesem letzteren
Sinne kann man deu Begriff Natur auch auf Gott anwenden,
indem man unter der Natur Gottes das wurzelhafte Prinzip
seiner Selbstbetidtigungen versteht, das aber nur in unserem
Denken, aber nicht, wie Godoy?! will, virtuell von seiner
Wesenheit unterschieden wére und nur in unserem Denken
formal als Prinzip seiner realen Operationen aufgefaf’t und
80 von 1hnen unterschieden wird, denn in Gott sind die
Begriffe Wesenheit und Natur zwei von einander virtuell
und addquat verschiedene Begriffee,

Daher heif3t alles das natiirlich, was einem Dinge
gemif} seiver Natur zukommts. Das Reich des Natiirlichen
umfaflt daher die Naturen der gewordenen Dinge: sowohl
die ganze vollstindige Natur eines jeden Dinges, als auch
ithre einzelnen Bestandteile, nimlich die Wesensform* und
die Materie. Analog mufd daher bei den kiinstlich zusammen-
gesetzten Dingen die Ordnung?®, von der sie ihre spezifische
Einheit empfangen, als ihre Natur betrachtet werden: so
bei den menschlichen Gesellschaftsbildungen, z. B. der
Familie und des Staates, Zur Natur gehéren ferner die
Krifie oder Fihigkeiten und ihre Tétigkeiten®, weil eben
die Natur eines Dinges das Prinzip seiner Aktivitdt ist;
weiter gehdrt dazu der Zweck, fir den jede Natur angelegt
und zu dem sie hingeordnet ist; endlich auch der ursichliche

' Petrus de Godoy: Disputationes Theologicae, Venetiis 16£6,
Tom. I Disp. 4, n. 306, p. 84: ut in Deo salvetur praedicatum naturae,
sufficit realem operationem radicatione in re virtuali, per rationem
formali.

* Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici, Romae 1725,
Tom. I Disp. I1I. Dub. II n. 26, p. 31.

8. Thomas: S. Th. 1. II. q. 10 a. 1: Natura dicitur quaelibet
substantia vel quodlibet ens: et secundum hoc illud dicitur esse naturale
rei, quod convenit ei secundum suam substantiam: et hoc est quod per
se inest rei. Physic. II lect. 2,

* 8. Thomas: S. Th. I, IT. q. 71 a. 2¢: Natura uniuscuinsque
rei potissimum est forma, secundum quam res speciem sortitur. 2 Sent.
d. 39 q. 2 ad 1. ' ' :

8. Thomas: Metaph. V lect. 5: in quibusdam enim ipse ordo
habetur pro forma, sicut in exercitu et civitate.

¢ S.Thomas: S. Th. I q. 60 a. 1: Estautem hoc commune omni
naturae, ut habeat aliquam ‘inclinationem, quae est appetitus naturalis
wwel amor, : '



178 Das Gnadenleben der Kirche

Einflufy der ersten Ursache, der jedem Dinge zur Aus-
iibung seiner natiirlichen Aktivitdt notwendig ist!.

Der Gegensatz zum Natiirlichen kann ein drei-
facher sein: Krstens alles, was direkt gegen die.Natur
eines Dinges ist und ihr entgegenwirkt, sei es ein kontra-
diktorischer oder kontrérer Gegensatz. Das ist z. B. alles.
Gewaltsame?, was von auflen gegen das natiirliche Streben
eines Dinges an demselben geschieht und die natiirliche
Ausiibung der aus seinem Wesen hervorgehenden Neigung
oder bei den vernunftbegabten Wesen die Ausiibung ihres
natiirlichen Willens unterbindet, Zweitens das Aufler-
natiirliche: Das ist alles, was an einem Dinge aufler-
halb seiner natiirlichen Ordnung vorgeht, und zwar noch
von patiirlichen Kréften bewirkt wird, aber auflerhalb der
Vollkommenheit seiner Natur oder gegen diese Vollkommen-
heit geschiehts, Die Ursachen dieser Wirkung sind zwar
immer noch die Krifte der Natur, aber die Wirkung selbst
bleibt infra ordinem naturae, weil sie nicht gemé&f dieser
Ordnung hervorgebracht wird, aber dennoch die Krifte der
Natur nicht tbertrifft: da eine solche Wirkung der natiir-
lichen Vollkommenheit des Dinges, an dem sie geschieht,
nicht entspricht, kann sie auch unvollkommener sein, als
das, was diesem Dinge natiirlich wire. So ist z. B. der Zu-
stand der menschlichen Seele, in dem sie sich nach dem
Tode durch die Trennung von ihrem Leibe befindet, aufier-
natiirlich4. Denn dieser .Zustand hebt zwar die Natur der
geistigen Seele nicht auf, kann also nicht widernatiirlich
genannt werden; aber er entspricht auch nicht der.Voll-
kommenheit ihrer Natur, weil die Seele die Wesensform
ihres Leibes ist und diese Bestimmung auch nach der
Trennung behdlt. Weil aber dieser Zustand die Ausiibung
der vegetativen und sensitiven Seelenkrifte verhindert, so
ist er an sich unvollkommener als der natiirliche. Der

' Collegii Salmanticensis Cursus Theologicus, Parisiis 1870,
T. V, p. 408; XIII, p. 705, n. 6.

*8S. Thomas: Physic. VIII lect. 7, S. Th. 2. IT q. 176 a 1;
I q. 105 a. 4 ad 1; a. 6 ad 1. Joannes a 8. Thoma I. ¢, p. 162sqq.
H. E, Plalmann, Die Psychologie, Soest 1860, p. 28ff.

* Card. Zigliara: Propaedeutica ad Sacrum Theologiam ¥
Romae 1€97, lib. I, cap. I, n. II, p. 9: praeternaturale est illud,
quod accidit vel fit a viribus naturae, sed praeter vel contra perfecti-

onem naturae, :
* Cf. S. Thomas: S. Th. I ¢. 89 De Verit. q. 29,
; i



Das Gnadenleben der Kirche 179

dritte Gegensatz zum Natiirlichen ist das Ubernatiir-
liche, das uns hier allein beschaftigt. Darunter versteht man
alles, was weder contra noch infra vel praeter naturam ist,
was aber die Proportion der Natur und ihrer Krifte entitativ
ibersteigt und deshalb an sich etwas Vollkommeneres ist
als die blofde Natur, zu der es hinzukommt. Insofern es
aber nur die Proportion der Natur eines einzelnen Dinges
oder einer Klasse von Dingen iibertrifft, ist es nur relativ
tibernatiirlich. Dagegen ist das, was die Natur der gesamten
Dinge tiberragt, absolut iibernatiirlich, wovon in der
Folge allein zu reden ist

2. Die Ubernatiirlichkeit Gottes. — Um nun
den Begriff des Ubernatiirlichen genauer zu bestimmen,
dirfen wir uns nicht mit der gegebenen Wortbedeutung
begniigen, sondern miissen auf den letzten Grund zuriick-
gehen, aus dem dieser Begriff entspringt. Wenn wir die
Naturen der Dinge zusammenfassen und die Gesamtheit
des geschaffenen und gewordenen Seins, sowohl des wirk-
lichen, in der Erfahrung und Geisteswelt erfindlichen Seins
als auch des blof méglichen und gedanklichen Seins mit
dem Namen Natur bezeichnen wollen, so miissen wir sagen,
dafl die erste Weltursache sowohl als urbildliche wie auch
als bewirkende Ursache der Grund ist, weshalb wir in ihren
Werken und Wirkungen die Spur einer Ahnlichkeit mit
ihr erkennen. Denn das mufd auch der Unglidubige zugeben,
der auf kausale Erkenntnis nicht ganz verzichten will,
gleichviel mit welchem Namen er die erste und hochste
Weltursache benennt. Demnach kann man alles das natiir-

lich nennen, was als Wirkung eine Beziehung der Ahnlich-

keit mit jener ersten Ursache enthilt. Dagegen wird alles
das, was die Krifte der von dieser ersten Ursache hervor-
gegangenen gesamten Natur iibersteigt, als fibernatiirlich
zu gelten haben, Weil aber diese Definition noch nicht den
eigentlichen Grund des Ubernatiirlichen angibt, so miissen

wir weiter sagen: das Ubernatiirliche ist dasjenige Sein,

was inhaltlich mehr ist als die blofi natiirlichen erkungen
Gottes und deshalb eine ganz andere und héhere Ahnlich-
keit mit ihm besagt. Der letzte Grund des Ubernatiirlichen
ist daher in der Natur Gottes selbst zu suchen, insofern
er selbst das iibernatiirliche Wesen ist, das durch seine, un-~
endliche Seinsfiille alles Geschdptliche tibertrifft, Da wir
das Dasein Gottes als der einen und einzigen hé&chsten



[]

180 Das Gnadenleben der Kirche

Seinsursache aus den Geschipfen abstraktiv erkennen, so
ist er unter diesem Gesichtspunkt der abstraktiven Erkenn-
barkeit beziiglich seines Daseins zwar nicht iibernatiirlich,
wohl aber ist er unter jeder begrifflichen Fassung seiner
inneren Wesenheit, die wir nicht mehr abstraktiv erkennen
konnen, wahrhaft entitativ tibernatiirlich und darum nicht
nur als dreieiniger, sondern schon als der eine wahre Gott
ganz und gar tbernatiirlich und iberragt jede geschaffene
und jede erschaffbare Natur unendlich!. Denn das héchste
Wesen, dessen Dasein wir aus den geschaffenen Dingen mit
Notwendigkeit und Gewif3heit erschliefen, ist allein das-
Jenige Wesen, das sein ganzes notwendiges Sein, sowohl
seine Wesenheit wie sein Dasein, weder selbst verursacht
oder gewirkt und auch nicht von einem anderem Prinzip
empfangen haben kann, sondern notwendig und ewig durch
sich selbst besitzt. Deshalb kann dieses hochste Wesen auch
das Dasein, das ihm zu eigen ist, nicht erst in seine Wesen-
heit aufgenommen haben, sondern es ist schon von selbst
das ganze notwendige Sein, nicht das leere begriffliche Sein,
sondern die reale Fiille alles mdoglichen Seins, ohne jede
Beschriankung und Begrenzung, ohne Unvollkommenheit
und Mangel, ohne Anlage oder Potenzialitit, sondern
reinste und vollste Wirklichkeit, in sich und fiir sich be-
stehend und eben dadurch in jeder Hinsicht wahrhaft un-
endlich, so dafl in ihm der Inhalt der Begriffe von Wesen-
heit und Dasein, die wir aus den geschaffenen Dingen ab-
strahieren, sachlich vollkommen identisch ist. So ist Gott,
wenn wir fragen, was er ist, auch als der eine Urheber der
gesamten Naturdinge, das ganz und gar tbernatiirliche
Erkenntnisobjekt, dessen innerste Wesenheit fiir unseren
Verstand unfaflbar ist, ebenso wie seine Dreipersonlichkeit
auch nach der historischen gottlichen Offenbarung: ein un- .
faflbares (teheimnis bleiben muf}. ,

Daher ist Gott allein die einzige wesentlich #iber-
natiirliche Substanz und aufler ihm oder neben ihm
kann es keine komplette Substanz geben, die iibernatiirlich
und dennoch geschaffen oder erschaffbar wire: denn die-
selbe miifite ebenfalls ein solches Wesen sein, dessen Dasein
von selbst mit seiner Wesenheit identisch wire, also ein

} God‘oy,'Tom. I Disp. 1, n. 27; D. 3, n, 111sqq.; D. 25, n, 110;
Tom, I1I D. 88, n. 84sqq. -



Das Gnadenleben der Kirche 181

zweiter Gott, dessen Begriff einen evidenten Widerspruch
enthielte. Wir sind aber berechtigt, die Wesenheit Gottes
als seine Natur aufzufassen, weil aus seiner Wesenheit seine
reale Titigkeit hervorgeht, die ihre Wurzel virtuell in der
Wesenheit besitzt und nur formal durch den Verstand als
Wurzel betrachtet wird?, Die absolute Ubernatiirlichkeit
Gottes oder seine Ubernatur liegt also in seiner ganzen
Wesenheit, die wir als seine eigentiimliche Natur auffassen,
und besteht darin, daf} er yon selbst alle moglichen Seins--
grade besitzt, also auch das im hdéchsten Grade immaterielle
Erkennen und Wollen, und das ist der Grund, weshalb die
Trinitdt der goéttlichen Personen innerhalb der einen und
einfachen Wesenheit Gottes auch fiir unser diskursives
Denken, wenn wir der gottlichen Offenbarung gliubig zu-
stimmen, wenigstens als moglich und sogar als glanbwiirdig
erscheint?.

3. Die ibernatiirliche Weltordnung.. — Auf
dieser Grundlage sind wir jetzt imstande, den theolo-
gischen Begriff der tbernatiirlichen Welt-
ordnung zu entwickeln und dieselbe mit der natiirlichen
Ordnung zu vergleichen, um spiter daraus das Verh#ltnis
der Natur zur tibernatiirlichen Gnade, von der das Leben
der Kirche abhéngt, richtig zu bestimmen,

Da Gott allein die tibernatiirliche Substanz ist, so
konnen alle tibernatiirlichen Tatsachen, die in der geschicht-
lichen Offenbarung bezeugt und beglaubigt werden, und
ebenso alles, was sich in der geschopflichen Welt nach der
Ahnlichkeit mit den biblischen Tatsachen als wahrhaft tiber-
natiirlich erweist, nur als ursiichliche Wirkungen der Uber-
natiirlichkeit Gottes verstanden werden. Denn Gott selbst
kann trotz seiner grenzenlosen Allmacht 'dennoch nicht das
geringste Wesen erschaffen, dessen eigene Natur iiber-
natiirlich wire, weil er nichts erschaffen kann, was in sich
widerspruchsvoll und deshalb auch der gotthchen Weisheit
widersprechend wire. Einen solchen unléslichen und evi-
denten Widerspruch wiirde auch nicht nur eine geschaffene
komplette iibernatiirliche Substanz, sondern auch eine solche
1nkompleute Substanz und ebenso eine solche tibernatiirliche

' Godovy: Tom. I D. 4, n. 306, p. 86.
?Joan. B. Gonet: Clypeus Theologlae Thomisticae, Tom. I\T
Coloniae Agrippinae 1671, Tr. de gratia Disp, Il a. 3, n. 82, p. 88.



189 Das Gnadenleben der Kirche

Subsistenz besagen Alles geschopflich Ubernaturhche 15t
daher nur als eine gewisse Anteilnahme an der Uber-
natiirlichkeit Gottes zu erkléren, insofern das, was in Gott
substantiell ist, in seinen Geschopfen als oin Akzidenz an
ihrer eigenen natiirlichen Substanz hervorgebracht werden
kann., Unter Anteilnabme versteht man nimlich nicht den
vollen Besitz des zuteil gewordemen Gutes, sondern nur
den Besitz eines Teiles desselben, so dafl der Begriff einer
Anteilnahme von selbst die iibrigen Teile oder Formalititen
des mitgeteilten Gutes ausschlieft. Der Begriff von dem,
was absolut und schlechthin iibernatiirlich ist, besagt, dafd
es das Bediirfnis und den Zusammenhang jeder geschaffenen
und erschaffbaren Natur iiberschreitetl. Daher erfordert das
geschopflich Ubernatiirliche zu seiner metaphysischen Be-
griindung zuerst und an sich die transzendentale Beziehung
zu einem auflerhalb dieses Dinges liegenden Ziel und Objekt,
was nur dasjenige sein kann, das alle moglichen Grade der
Seinsvollkommenheit von selbst besitzt. Also kann das ge-
schépfliche ens supernaturale nur insofern dbernatiirlich
sein, insoweit es nach seinem ersten konstitutiven Merkmal
die Bemehung auf Gott als ens supernaturale per essentiam
enthilt2 Das Ubernatiirliche, was sich in der geschaffenen
Welt uad in ihrer na.turhchen Ordnung findet, wird daher
nicht durch solche Pridikate konstituiert, die, wie das ens
per seund das unendliche Sein, die Ubernatiirlichkeit Gottes.
ausmachen, sondern nur durch ihr unmittelbares oder mittel-
bares Verhaltms zu Gott, der allein das Prinzip und Objekt
ist, das die Ubernatiirlichkeit von selbst besagt. Alles, was.
in den Geschdpfen ibernatiirlich 1st, kann daher nur ein
Abbild, ein Abdruck oder eine part1elle Nachahmung der
unerschaffenen Ubernatiirlichkeit sein und besteht nur in.
einer partiellen Anteilnahme an denjenigen Vollkommen-
heiten, die Gott allein zu eigen sind, insofern er iiber die
gesamte geschaffene und erschaffbare Natur unendlich er-
haben ist, und die ihm allein zukommen, sofern er die ganze
unendhche Fiille des Seins selbst ist. Daraus ergibt sich
der Unterschied: das Natiirliche besagt das totale Ab-
héngigkeitsverhaltnis der geschaffenen Dinge von Gott, in-
sofern er der Schopfer ist, der seinem Wesen' nach der eine
und einzige ist; das Ubernatiirliche dagegen besagt das:

' Godoy: Tom, I D, 13, n. 11—18.
*Gudoy: Tom. I D, 15 n. 19-20.




Das Gnadenleben der Kirche f 183

totale Abhéngigkeitsverhéltnis von Gott, insofern er in
seiner einen Wesenheit dreipersdnlich 1st1

In jiingster Zeit hat ein hervorragender franzgsischer
Theologe eine neue Formel fiir die Definition des Uber-
natiirlichen versucht: ,c’est une participation de I'étre propre
et individuel de Dieu, résultant de son union avec la créature®.*
Diese neue Definition scheint uns sachlich mit der von der
strengen Thomistenschule gegebenen {ibereinzustimmen, denn
das individuelle Sein Gottes ist eben das trinitarische der
Offenbarung. Der Zusatz, dafl diese Anteilnahme aus der
Vereinigung Gottes mit dem Geschopfe resultiert, gehort
nicht in die metaphysische Definition und ist uberﬂiissig,
weil jede Anteilnahme schon eine Vereinigung der Extreme
besagt.

Aus diesem besonderen Abhingigkeitsverhiltnis, das
dem geschépflichen Ubernatiirlichen zugrunde liegt, ergibt
sich die Einteilung des Ubernatiirlichen3? in den
Geschépfen. Da Gott nicht als Materialursache wirken kann,
weil er dadurch zum inneren Wesensbestandteile seiner Ge-
schopfe werden miifite, was zwar dem Pantheismus und
Monismus entspricht, aber den wahren Gottesbegriff aufhebt,
8o kann jene Abhéngigkeit nur aus der formalen, finalen
und effizienten Urséchlichkeit Gottes entspringen. Die
formale Ursache ist aber in ihrer Wirkung innerlich; da sie
dem Dinge seine bestimmte Form verleiht; die finale und effi-
zierte Ursache ist dagegen 1n ihrer Wirkung nicht innerlich,
sondern bleibt davon getrennt, Daher sind die iibernatiirlichen
Wirkungen doppelter Art: Erstens solche, die entitativ
und innerlich ibernatiirlich sind — quoad sub-
stantiam, weil sie iiber das Bediirfnis jeder geschaffenen
und jeder erschaffbaren Natur hinausgehen und von natiir-
lichen Ursachen iiberhaupt nicht hervorgebracht werden
konnen, wie die hypostatische Union, die beseligende An-
soha,uung Gottes und die heiligmachende Gmade. Das tber-
natiirliche quoad substantiam besagt keine iibernatiirliche
Substanz, die es nicht geben kann aufler der Substanz Gottes,

1 Cf. Gonet: Clypeus, 1. ¢, n. 33, p. 817,

* Alexandre Mercier 0. P.: 'Le Surnaturel (Revue Tho-
miste X, 1902, p. 137).

s Joanues a. S. Thoma: Cursus Theol de gratia, Disp. XX,
a. 1, sol, argum, Paulus a Conceptione: Tom II, p. 188, n. 129
(Jarrlgou Lagrange, Revue Thomiste 1913, p. 816ss.



184 Das Gnadenleben der Kirche .

sondern bedeutet die iibernatiirlichen Akzidenzen in den Ge-
schopfen, insofern diese Akzidenzen substantiell, d. h. in
ihrer ganzen eigentiimlichen Wesensbeschaffenheit -iiber-
natiirlich sind: das Wort substantia wird dabei im Sinne
von essentia gebraucht. Zweitens solche, die nicht innerlich
iibernatiirlich sind, nur quoad modum, weil sie unter den
besonderen Umstdnden, unter denen sie erscheinen, eine
ibernatiirliche Wirkursache erfordern. Dazu gehéren die
iibernatiirlichen Wirkungen, die erst durch eine positive
Bestimmung zu einem ibernatiirlichen Zwecke diesen
Charakter von Gott empfangen, wie unsere moralischen
Handlungen, wenn sie durch die theologische Tugend der
Caritas auf das ewige.Leben in Gott hingeordnet werden.
Zu dieser Klasse gehort ferner alles dasjenige Ubernatiirliche,
was zu- seiner Hervorbringung eine iibernatiirliche Wirk-
ursache erfordert, wie z. B. die Auferweckung eines Toten,
die Heilung eines Blindgeborenen: und das ist das Wunder?
im eigentlichen Sinne.

4, Der Unterschied der natiirlichen und
fibernatiirlichen Weltordnung., — Jedes Ordnen 1st
eine spezifische Tétigkeit des Intellekts, denn Ordnen heilt
ein Ding mit einem anderen verglemhen oder das eine in
seiner Beziehung auf das andere vorstellen oder erkennen.
Der Ausdruck Ordnung ist daher relativ und bezeichnet
formal das Verhiltnis eines Dinges zu einem anderen. Die
reale Ordnung setzt die Unterschiedenheit der Dinge voraus.
und entspringt aus der Verschiedenheit der wesentlichen
Formen der Dinge, die ihren Grund in der Verschiedenheit
ihrer Zwecke hat, Die natiirliche Weltordnung umfaflt
das gesamte Reich der Naturen der Dinge, sowohl die
materielle Kérperwelt wie die immaterielle geistige Welt,
die Substanzen mit ihren Akzidenzen und daher mit ihren
Kriften, Anlagen und Wirkungen, also die ganze von Gott
ausgegangene Schopfung Die Schopfung selbst als von Grott
gewirkter Vorgang in den Dingen (creatio passiva) ist in
Hinsicht auf die hervorgebralchten Dinge selbst rein na-
tiirlich, weil die geschaffenen Dinge keinen anderen mog-
lichen Ursprung als die Schépfung aus dem Nichts haben

'S, Thomas: S, c. gent. III c. 101; de Pot. q. 6 a. 2 ad 3;
2. Sent.’d. 18 ¢. 1 ad 3; 4. Sent. d, 17 q. 3 a. b qu. 1. Cf. Zigliara:
Summa Philosophica, Romae 1876, vol. II, p. 10—72, Gredt: Ele-
menta II, n. 720, p. 265s.



Das Gnadenlében der Kirche 185

konnten. Daher ist die Schopfung der Korperwelt wie der
reinen Geister und der geistigen Menschenseelen im passiven
Sinne kein Wunder und weder aufder- noch iibernatiirlich,
sondern der Anfang der Natur und ihrer Ordnung und darum
selbst natiirlich, ebenso auch die Erhaltung und Regierung
der geschaffenen Dinge. Dagegen ist der Schopfungsakt
(creatio activa) durchaus iibernatiirlich, weil er identisch ist
mit der Wesenheit Gottes, die eben d1e subsistente Uber-
natiirlichkeit selbst ist,

' An sich betrachtet ist daher auch die bestehende
Seinsordnung der geschaffenen Welt rein natiirlich, Ihre
bewirkende Ursache ist Gott, der zwar selbst absolut iiber-
natiirlich ist, aber auch frei wirken und deshalb auch die
natiirliche Ordnung der Dinge hervorbringen kann. Ihre
formale Ursache ist die natiirliche Seinsform der Dinge und
ebenso ihre Finalursache der natiirliche Zweck der Dinge,
der auch als ihr letzter Zweck, der auf die Anerkennung
und Herrschaft ihres Urhebers gerichtet ist, fiir die ge-
schaffenen Dinge immer noch rein natiirlich bleibt. Wahrend
es fiir den Schopfungsvorgang iiberhaupt keine Material-
ursache geben kann, so ist die Materialursache der durch
die SchOpfung begriindeten Naturordnung in den Dingen
selbst' wieder rein natiirlich und umfaf’t alles Geschaffene
als solches. |

Anders die ibernatiirliche Weltordnung, die der
ersteren nicht gleichartig ist urnd nur im analogen Sinne
aufgefallt werden kann, da das Ubernatiirliche und das
Natiirliche nicht einmal unter dasselbe Genus fallen. Diese
Relation, die im Begriff der iibernatiirlichen Ordnung liegt,
ist als solche von der Relation, die die natiirliche Ordnung
besagt, total verschieden und selbst ihrer Wesenheit nach
ganz und gar iibernatiirlich und deshalb géttlich und ge-
heimnisvoll, Die Existenz dieser Relation oder, was dasselbe
heifst, die Tatsache dieser Ordnung ist dagegen noch far
den natiirlichen Verstand erkennbar, insofern die iiber-
natiirlichen Vorgénge fiir uns, sei es an sich oder in ihren
Wirkungen, sinnlich wahrnehmbar werden, wihrend ihre
Wesenheit ein Glaubensgeheimnis bleibt. Beide Ordnungen
unterscheiden sich durch ihr Prinzip. Dies ist zwar fiir
beide ein und dasselbe Subjekt, némlich Gott. Allein er
bringt die iibernatiirliche Ordnung in ganz anderer Weise
hervor als die natiirliche, némlich in viel htherer Weise und



186 Das Gnadenleben der Kirche

intimer in die Wirkung eindringend; indem er dieselben
nach seiner eigensten Natur, d. h. nach seiner geheimnis-
vollen unendlichen Ubernatiirlichkeit als Nachahmung seines
inneren dreipersonlichen Lebens bewirkt. Weiter liegt der
Unterschied beider Ordnungen in ihrem Inhalt, Wahrend
die natiirliche Ordnung alle geschaffenen Substanzen mit
ithren natiirlichen Akzidenzen umfaflt, enth#lt die tiber-
natiirliche Ordnung keine einzige geschaffene Substanz, die
in sich ibernatiirlich wére, sondern nur iibernatiirliche Ak-
zidenzen, die an den geschaffenen Natursubstanzen als iiber-
natiirliche Wirkungen hervorgebrecht werden, wie die heilig-
machende Gnade in der Substanz der KEngel und der mensch-
lichen Seelen, die eingegossenen iibernatiirlichen Habitus
und die {iibernatiirlichen Akte der vernunftbegabten Ge:
schopfe, insofern diese Akte aus der Gnade und ihren Folgen
hervorgehen und alle iibernatiirlichen Bewegungen des In-
tellekts und Willens, die Gott in den vernunftbegabten Ge-
schopfen verursacht, Dazu gehort ferner alles, was in der
entitativen Vereinigung des Gottlichen und Geschépflichen
besteht, wie die hypostatische Union, die einen iibernatiir-
lichen Seinsmodus besagt. Dazu muf} endlich auch die Kirche
gerechnet werden,.weil sie den iibernatiirlichen Seinsmodus
mit sich bringt, der die Gemeinschaft der Gliubigen zum
wystischen Leibe Christi, zum Tempel des trinitarischeu
Gottes, zur Gtemeinschaft der Heiligen macht,

Hieraus ergibt sich das Verhiltnis beider Ordnungen
zu einander. Obwghl beide ganz und-gar von einander ver-
schieden sind, so haben sie dennoch ein gemeinsames Prinzip
(principium quod agit) im gottlichen Intellekt, der beide
auf verschiedene Weise geplant und verwirklicht ha,t Eben-
so ist Gott der letzte Zweck beider Ordnungen, weil er
beide zur Manifestation seiner eigenen Verherrlichung und
gerade dadurch zum Wohl der Geschiopfe bestimmt hat.
Darum schlieflen sich die beiden Zwecke nicht gegenseitig
aus, weil der niedere natiirliche von selbst dem hoheren iiber-
natiirlichen untergeordnet ist und ihm als Mittel dienen mufl.
Die beiden Ordnungen stehen sich daher nicht feindlich gegen-
iiber, wie der Naturalismus félschlich behauptet, weil er das
Ubernatiirliche mit dem Widernatiirlichen verwechselt 1.

‘ ' Vgl. Zigliara, Propaedeutica p. 6, n. III, Schwalm, Revue
Thomiste IV (1896), p. 413, gegen Blondel p. 432ss.



Das Gnadenleben der Kirche 187

Der absolute Vorrang der iitbernatiirlichen
Ordnung ist innerlich und notwendig in ihr begriindet,
insofern jeder Seinsmodus, der entitativ wahrhaft tiber-
natiirlich ist, nicht blof relativ, sondern schlechthin in sich
vollkommener ist als die natiirliche Substanz der Dinge.

Obgleich die tibernatiirliche Ordnung nur aus solchen
Akzidenzen besteht, so sind dieselben dennoch unvergleich-
lich vollkommener und edler als alle geschaffenen Substanzen
mit ihren natiirlichen Akzidenzen, und deshalb mufl auch
die schwiichste und niedrigste Realitdt innerhalb der iiber-
natiirlichen Ordnung edler und vollkommener sein als alle
Dinge der natiirlichen Ordnung. Der hl. Thomas! begriindet
diese Wahrheit durch folgende Beweismomente. Die Voll-
kommenheit jedes geschaffenen Dinges besteht in der An-
niherung an und in der Verbindung mit Gott durch den
Ausdruck und die Nachahmung der géttlichen Vollkommen-
heit: aber jede wesentlich tibernatiirliche Entitét, auch die
allergeringste, driickt die eigene Vollkommenheit Gottes
mehr aus und ahmt sie mehr nach als jede geschaffene
Substanz es tut; denn das, was am Sein Gottes nach der
Weise, die Gott selbst eigen ist, teilhat, ist mehr ein Ab-
bild und eine Nachahmung der géttlichen Vollkommenheit
als dasjenige, was am Sein nur nach der eigenen Weise
des Geschopfes teilhat. Ferner hat jede- beliebige iiber-
natiirliche Entitét eine spezifisch edlere Wesenheit als jede
geschaffene Substanz: denn die Wesenheit jeder iiber-
natiirlichen Entitdt nimmt an irgendeinem Prédikate teil,
was Gott als dem ibernatiirlichen Urheber eigentiimlich
ist, aber keine geschaffene Substanz kommt als solche zu
dieser Anteilnahme. Ferner: jene Wesenheit ist schlechthin
vollkommener, die aus ihrer eigenen Natur fiir einen voll-
kommeneren Zweck hinbestimmt ist, weil der Adel jedes
Mittels durch die Beziehung zu seinem Zwecke konstituiert
wird; aber jede ibernatiirliche Entitdt ist aus sich auf
einen Zweck hingeordnet, der vorziiglicher ist als der Zweck
Jeder geschaffenen Substanz: denn diese letztere strebt nach
ihrem natiirlichen Zweck, die erstere aber ist fir den iiber-
natiirlichen Zweck bestimmt, der vorziiglicher ist. Daher

!4, Sent. d. 49 q. 1 a.2 q. I ad 5. Cf Salmanticenses,
Tom. IX, Tract. 14 dé Gratia Disp. 8 dub. 8 § 1, n, 128; disp. 4,
n, 128, p. 890. Paulus a Conceptione, Tom. 1II, p. 166, n. 78,

Divus Thomas VII. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIV.) 13



188 Das Gnadenleben der Kirche

mufd die ilbernatiirliche Ordnung auch edler sein als die
Gesamtheit der ganzen nattirlichen Ordnung.

b, Vorsehung und Prédestination. — Aus dem
Unterschied der beiden Ordnungen ergibt sich weiter das
Verhiltnis der Vorsehung zur Prédestination. Alles, was in
den Dingen gut ist, hat Gott geschaffen, auch die Ordnung
fir ihre Zwecke und besonders ihren letzten Ziweck, der in
der gottlichen Giite liegt. Der Plan fir diese Anordnung der
Dinge zu ihrem Zwecke mufl daher im géttlichen Geiste vor-
ausexistiert haben, Der Plan fiir die Anordnung der Dinge
zu ihrem Zwecke heilSt Vorsehung?, insofern er im Geiste
ihres Urhebers vorhanden ist, und ist ein integraler Teil
der prudentia des gotthchen Ictellekts, und zwar seiner
monarchischen Klugheit. Die gottliche Vorsehung, die Gewif-
heit und Unfehlbarkeit hat, erstreckt sich auf alle Dinge
ohne Ausnahme, auch auf die geringsten, denn sie reicht
soweit als die gottliche Ursichlichkeit: die Vorsehung um-
fafit sie alle unmittelbar, wenn Gott auch den Plan seiner
Ordnung vermittels der sekundéren Ursachen ausfithrt. Die
Priadestination? ist ein Teil dieser Vorsehung, aber nicht
eine besondere Art derselben, sondern die Vorsehung, die
einen Teil ihres Gegenstandes betrifft, nimlich nur den haupt-
sichlichen, die verniinftigen Greschépfe, und umfafit die Be-
stimmung zu ihrem f{ibernatiirlichen letzten Ziele und der
Mittel dazu. Wahrend die Vorsehung nur die natiirliche.
Ordnung umfafit, ist die Prédestination die besondere Vor-
sehung bemgllch der iibernatiirlichen Ordnung und betrifft
nicht blob die Bestimmung zum Zweck, sondern auch den
Erfolg der iibernatiirlichen Hinordnung zum entsprechenden
iibernatiirlichen Ziele der verniinftigen Geschopfe. Sie ist
daher der Plan Gottes, der seine Auserwiihlten zZum ewigen
Leben vorausbestimmt und sie mit GewiBheit dazu fithrt®.

Die Kirche mufl daher, da sie absolut iibernatiirlich
ist, unter die besondere Vorsehung der Prédestination

'8, Thomas: S. Th. I q. 22 a. 1; S. c. gent. IIT c. 97, Caie-
tanus Comment. in h, 1. Xantes Marla.les, Tom. III. Contro-
versia 26 de Providentia, cap. I, p. 487. Goudin: Tractatus Theologici,
Lovanii 1874, Tom. I, p. 269. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae,
11, m. 694sq, p- Zl’i’sq

*8. Thomas: 8. Th. I q. 23. S. c. gent. III c. 64. De Vemt
q. 6 a. 1; q. 7 a. 1.

*S. Thomas: De Verit. q. 5 a. 1 ad 9, Xantes Mariales
L. c., p. 488. s .



Das Gnadenleben der Kirche 189

fallen. In ihrem finalen Zustand als triumphierende Kirche
ist sie nichts anderes als die Gremeinschaft der Préadestinierten.
In ihrem irdischen Zustand ist die streitende Kirche die
Gemeinschaft ihrer Glaubigen, die fir die finale Gemein-
schaft der Pradestinierten hingeordnet sind. Sie enthélt aber
nicht blof alle, die dieses letzte Ziel wirklich erreichen, die
priadestinierten Menschen, sondern auch andere, die nicht
prédestiniert sind, aber dennoch voriibergehend wahrhaft
Mitglieder der Kirche sind und an den tibernatiirlichen
Mitteln der Prédestination Anteil nehmen, solange sie in
der Kirche verbleiben und deshalb solange noch durch die
priadestinative Vorsehung regiert werden, sie fallen deshalb
noch materialiter unter diese tibernatiirliche Vorsehung. Die
Kirche selbst als Ganzes, auch in ihrem irdischen Zustand,
fallt dagegen formal unter die iibernatiirliche Vorsehung
der Prédestination,

Diese iibernatiirliche Vorsehung waltet iiber die Ge-
schichte der Kirche und nur daraus lafit sich ihre geschicht-
liche Entwicklung geniigend erkliren, die fiir die wissen-
schaftliche Betrachtung als ein fortgesetztes Wunder er-
scheint, das erst in der Untersuchung des hierarchischen
Lebens der Kirche vollstindig zu erweisen ist. Hier heben
wir nur einige Momente hervor. Die Kirche ist als Organ
der universellen Krlosung gleichsam die Fortsetzung der
Menschwerdung (ottes, die sukzessive allen Generationen
die Mittel der Erl('jsung darzureichen hat bis zur endlichen
Erfiilllung der von Ewigkeit vorausbestimmten Anzahl der
Auserwahlten, die nach dem Urbild und Vorbild des Er-
losers in ihrem fiibernatiirlichen Leben durch die Gnade
geformt werden. Wie dieses Gnadenleben der einzelnen Glau-
bigen als Glieder des mystischen Leibes des KErlosers sich
in der Nachahmung des irdischen Lebens des leidenden Hr-
losers vollziehen mufl, so aunch das iibernatiirliche Leben
der Kirche als der Gesamtheit der Gliubigen, das seinen
letzten Zweck in der Erreichung der ewigen Herrlichkeit
durch die Auserwihlten hat. Darum mufd auch das ganze
geschichtliche Leben der Kirche auf Erden dem irdischen
Leber des Erlosers #hnlich sein, ein Leben des wechsel-
vollen Kampfes gegen die Machte des Bosen und den Geist
der feindlichen Welt, Darum waren die Wunder und charisma-
tischen Gaben nicht nur in der ersten Jugendzeit der Kirche
notwendig, durch die sich ihre schnelle Ausbreitung im

18®



190 Das Gnadenleben der Kirche

ISP LT

Zeitalter der Verfolgungen erklirt, sondern sie sind in der
(eschichte der Kirche zu allen Zeiten vorhanden gewesen,
niemals ganz erloschen und werden niemals aufhéren, ja
sogar wachsen, je. mehr sich die Kirche ihrer letzten Ver-
folgung und ihrer Vollendung nihert, Ganz besonders zeigt
die Geschichte des Papsttums das Walten und den wunder-
baren Schutz der tibernatiirlichen Vorsehung. Deutlich tritt
dieses Kingreifen Gottes an den Wendepunkten hervor, die
in der Geschichte evident zu erkennen sind. Diese Wende-
punkte sind aber nicht in einem evolutionistischen Sinne
zu verstehen, als ob die Kirche selbst in threm Wesen innere
Umwandlungen durchgemacht hétte, sondern als Wendungen
in den #ufleren weltgeschichtlichen Umstinden und provi-
dentiellen Ereignissen. Es ist also zu zeigen, dafl bei solchen
Veranderungen die gottliche Vorsehung prédestinierte Per-
sonen in der Kirche -erweckt hat, die als Werkzeuge Gottes
der Kirche den richtjgen Kurs in der neuen Weltlage ge-
geben haben,

Als einen ersten Wendepunkt hat man die Entnatio-
nalisierung der Kirche, ihre Trennung vom nationalen Juden-
tum angesehen!, Das auserwiahlte Werkzeug dazu war der
hl. Paulus, der Volkerapostel, der mit der Taufe des Cen-
turio dieSes grofse Werk begann, was auf dem Apostelkonzil
zu Jerusalem vom hl. Petrus, dem ersten Papst, bestitigt
wurde. Dadurch wurde der nationale Unterschied in der
Kirche prinzipiell aufgehoben. Es entfiel damit die enge
Beschrinkung durch die Judenchristen auf das jiidische
Volk und seine nationale Geschichte, in der die Kirche
sonst untergegangen wire, Zur Schaffung der Weltkirche
war aber die Fixierung des Primats auf dem romischen
Bischofsstuhl durch den hl. Petrus eine providentielle Not-
wendigkeit, die durch den Martertod der beiden Apostel-
fiirsten ihre definitive Bestétigung fand. Ein a,hnhchel Vor-
gang vollzog sich durch die Wirksamkéit der iibrigen Apostel,
die die von ihnen gegriindeten Kirchen durch ihr person-
liches Martyrium in der einheitlichen Suprematiedes hl. Petrus
und seiner Nachfolger hinterliefSen. Und in den drei Jahr-
hunderten des Martyriums, das den Kampf gegen das Heiden-
tum bezeichnete, das im romischen Weltimperium verkorpert:

' Godefroid Kurth: L’Eglise aux tournantes de I’'Histoire,
Paris 1905, p., 14ss. -



Das Gnadenleben der Kirche 191

war, haben die rémischen Pépste unter den zahllosen pride-
stinierten Mértyrern durch ihr heroisches Beispiel den Welt-
beruf der Kirche siegreich durchgesetzt.

Ein zweiter Wendepunkt war unstreitig die Zerstérung
des rémischen Imperiums durch die Volkerwanderung der
Barbaren. Bis dahin war der Glaube an die Unzerstérbarkeit
des romischen Imperiums bei den Christen allgemein. Die
Durchséuerung der barbarischen Vélker mit christlicher Kultur
wurde noch nicht fir moglich gehalten, der Umsturz der
antiken Zivilisaticn erschien den meisten wie das Ende der
Welt., Nur der grole Kirchenlehrer von Higpo, der klassische
Zeuge fir die Theologie der Prédestination und ihrer gratia
efficacissima et omnipotentissima, erfaflte die Moglichkeit
einer Regenerierung der sterbenden Welt durch die Be-
kehrung der Barbaren zur Kirche. Aber erst die beiden
grofien Pipste S. Leo I. und S. Gregor I. setzten diesen Ge-
danken in die Tat um, durch die sie erreichten, dafl die
Kirche den Untergang des Imperiums siegreich tiberdauerte
und eine neue christliche, wahrhaft katholische ZlVlllbatIOIl
der germanischen Vélker erbliihte.

Als 319 romischen Pépste das christliche Kaisertum
geschaffen und konsolidiert hatten, das sich im Zeitalter
des Feudalismus als ein Hort der christlichen Zivilisation
bewdhrte, trat eine neue Wendung ein durch den Kampf
zwischen Imperium und Sacerdotium unter den Staufen.
Damals handelte es sich nicht nur um die Freiheit der Kirche,
sondern der Volker gegeniiber der von den Staufen erstrebten
Despotie, die aus sich der stirkeren Macht des Islams
erlegen wire. Aber der heldenmiitige Widerstand des
hl. Gregor VII, besiegte auch diese Gefahr und die Auto-
ritit seiner Nachfolger sicherte die Kultur der européischen
Staatenfamilie.

Die nichste folgenschwere Wendung war die von
Philipp dem Schénen in Frankreich inaugurierte Trennung
der Kirche vom Staate, womit die Entchristlichung des
Staates begann, Damals war es der hochbetagte Greis auf
dem pépstlichen Throne, der Widerstand leistete., obwohl
er seinem Proteste bei dem Attentat von Anagni zum Opfer
fiel, aber die Kirche doch auf weitere Jahrhunderte gerettet
hatte.

Eine andere Wandlung der Zeiten brachte die soge-
nannte heidnische Renaissance, die wie im Taumel die ver-



192 Das Gnadenleben der Kirche

weltlichten Geister ergriff und im Bruch mit den christlichen
Traditionen nachher in der grcflen Glaubensspaltung und
im Abfall der germanischen Vélker von der Kirche ihre
traurigen sozialen Folgen fand. Damals waren es Pipste -
wie Julius II. und Leo X., die die Kirche wieder retteten,
indem sie ohne Preisgabe der christlichen Traditionen die
erlaubten und gesunden Prinzipien des Klassizismus sank-
tionierten. Den Abschlufl dieser Bewegung machte der
hl. Pius V. durch das Tridentinum, das eine innere Refor-
mation der Kirche mit sich brachte unter der Mltmrkung
von zahlreichen peuen Heiligen.

Es kam dann die von der Philosophie der Aufklirung
und des Unglaubens, die in der jiidischen Freimaurerei ihre
fanatischen'A depten fand, verbreitete franzosische Revolution.
deren weit um sich greifende zerstérende Fluten bis heute
noch nicht gebindigt sind, Auch diesmal waren es grofle
Pipste von Pius VI. und Pius VII. angefangen bis auf
Plub IX., die den Widerstand leisteten, wéhrend Leo XIII,
und Pms X, der Kirche neue Aussichten eroﬁ‘neten zur Re-
generierung der Gesellschaft, .

Und endlich der Weltkrieg mit den von den Pépsten
und von einsichtsvollen Katholiken ldngst vorausgesagten

Folgen der universalen Anarchie und des Unterganges der
alten Kultur, \

Eines aber ist sicher: dle Vorsehung waltet iiber der
Kirche. In dieser letzten Zeit des Umsturzes ist die geistige
Autoritit des romischen Stuhles hoher gestiegen, als sie
jemals war, obwohl sie der weltlichen Mittel beraubt ist.
Die Vorsehung hat in Benedikt XV. den Papst gegeben,
der als sein Ziel das Werk der Pazifikation erkannt hat.
Der Erfolg wird kommen, auch wenn der Kampf, den die
Kirche noch zu bestehen hat hart und blutig sein wird.
Aber an dem Tage, an dem die Wels zu wiithlen hat zwischen
der roten Fahne des Bolschewismus und dem Labarum der
Kirche, wird sie sich erinnern, dafl nur das Zeichen des
Kreuzes die Rettung bringt: denn die Geschichte zeugt
fir die unversiegliche soziale Macht, die in der Kirche
liegt. Und diese historische Gewiliheit wird,besiegelt durch
die GewiBheit des Glaubens, Das Geschrei , Keraser 'infame*
wird verstummen vor dem Worte des Allméchtigen: ,portae
inferi non praevalebunt®.



Derwirkende Verstand nach Aristotelesu.St. Thomas von Aquin 198

Die hier als Beispiele angefiihrten Wendepunkte, die
wir dem geistreichen Urteile des belgischen Historikers
Kurth entnehmen, lagsen sich leicht vermehren, sie betreffen
auch nur die europ#ische Geschichte. Der Ausblick aaf das
ganze Leben der Kirche, der auch die alttestamentliche Kirche
einschlieffen muf, wird in der Betrachtung des hierarchi-
schen Lebens unsere These bestétigen.

(Fortsetzung folgt)

DER WIRKENDE V ERSTAND NACH ARISTOTELES
UND ST. THOMAS VON AQUIN
Von P, ROMUALD M. KAZUBOWSKI O. P.

Die Frage von der Entstehung unserer geistigen Be-
griffe ist von grundlegender Bedeutung fiir alle Philosophie.
Sie ist gleichbedeutend mit der Frage, ob unserem geistigen
Erkennen etwas Wirkliches in der AuBlenwelt entspricht.
Wer diese bejaht, sieht sich vor die schwierige Aufgabe
gestellt, die Ubereinstimmung des Denkens mit dem Sein
zu erkldren.

Ziwei groﬁe Denker haben die richtige Losung gegeben:
der erste, Aristoteles, nur an einer Stelle in pragnanter
Kiirze (wie er es fast immer zu tun pflegt, wenn es sich
darum handelt, einen monumentalen Eckstein seines Lehr-
gebdudes aufzurichten); der zweite, St. Thomas von Aqum,
weit ausfithrlicher, aber an den verschiedensten Stellen seiner
Werke. Die Schreibart des einen verlangt besondere Auf-
merksamkeit des Lesers und ein genaues Abwigen fast jedes
einzelnen Wortes; die des anderen ein umsichtiges Zusammen-
tragen und Vergleichen der verschiedenen Ausspriiche. Dem
Stagiriten kommt das Verdienst zu, die Losung der Frage
zuerst gegeben zu haben ; dem Aquinaten, sie wiedergefunden
zu haben. Wenn auch der Text des Philosophen ihm vor-
lag, so fand er doch bei keinem der zahlreichen Erklirer
eine Deutung, welche in allen Punkten den Sinn getroffen
hitte. Nach so vielen irrigen, verwirrenden Auslegungen
kam wohl das Auffinden der einzig richtigen Erklarung
einer Neuentdeckung gleich.

Ist aber die Lehre des hl, Thomas wirklich ganz dem
Sinne des Stagiriten entsprechend?



	Das Gnadenleben der Kirche

