
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik

Autor: Klingseis, Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


142 Das aristotelische Tugendprinzip

DAS ARISTOTELISCHE TUGENDPRINZIP DER
RICHTIGEN ÄPTTE IN DER SCHOLASTIK

Von Dr. RUPERT KLINGSEIS 0. S. B.

(Fortsetzung aus VII, p. 83—49)

il. Das Prinzip der Mitte innerhalb der Scholastik platonisch-
augustinischer Richtung

I. Das Prinzip der richtigen Mitte bei Alexander
Hal ens is

1. Die Tugendlehre des Alexander Halensis, soweit man
überhaupt von einer solchen sprechen kann, trägt das kom-
pilatorische Gepräge der frühscholastischen Literatur. Die
großen Kirchenlehrer Augustin, Gregor usw. kommen neben
Cicero und Seneca am häufigsten zu Worte; doch dringen
auch aristotelische Ansichten über die -Tugend durch, freilich

noch nicht allzu reichlich, aber in einer Verwertung
der Gedanken, die seine Kenntnis der Ethica vetus und
nova bekunden1.

Fundquellen für unser Thema bei Alexander Halensis
sind fast ausschließlich die letzten Quästionen der Pars IV
seiner Summa universae theologiae2, wo die Büß werke des
Fastens und Almosengebens unter anderem auf ihren
Tugendcharakter hin untersucht werden. Seine Untersuchungen
über die theologischen Tugenden3 sowie über den Unterschied

der Moraltugenden von den dona und beatitudines1
zeigen keinerlei Verwendung des hier in Frage stehenden
aristotelischen Gedankens.

Es sollen im folgenden die Ansichten des Alexander
Halensis über die Tugend als Mitte in systematischem
Zusammenhang dargelegt werden.

2. Die Moraltugend oder die Kardinaltugend besteht
wesentlich in einem Innehalten der richtigen Mitte, sie be-

1 Mit dem Inhalt der Ethica vetus hat es vorliegende Arbeit zu
tun. Über die Aristotelesverwendung bei Alexander Halensis bemerkt
Grabmann a.a.O., p. 88: „Die Zitate sind meist sehr kurz, häufig
Prinzipien und Leitsätze, sie geben vielfach nur den Gedanken, nicht
den Wortlaut des Philosophen wieder,"

2 Es wurde benützt die Ausgabe von 1622, Col. Agripp., für
Bd. I u. II die Venetier-Ausgabe von 1576.

3 P. III, Q. 64 ff. Dieser Traktat ist übrigens nicht vollständig von
ihm zu Ende geführt; vgl. Überweg-Heinze a. a, 0., p. 436.

1 P. III, Q. 62.



der richtigen Mitte in der Scholastik 143

findet sich in der Mitte zwischen den Extremen des
Zuviel und des Zuwenig1. Er sucht dies im Gegensatz zu den
vorausgehenden Autoren auch zu begründen. Der Grund
hiefür ist aber nicht in erster Linie der Hinweis auf die
Erfahrung, wie bei Aristoteles, sondern der augustinische
Unterschied vom Objectum finitum et infinitum unseres
moralischen Strebens, worauf bei Bonaventura noch
ausführlicher hingewiesen werden wird. Die Moraltugend hat
es zu tun mit den Affekten und Handlungen, wie sie dem
geschaffenen Wesen zukommen, also mit Objekten von
endlicher Beschaffenheit2; es kann darum hier die Tugend zum
Übermaß gesteigert und ebenso nur in sehr mangelhafter
Weise betätigt werden. Bei den theologischen Tugenden
kann dagegen von einer Mitte nicht gesprochen werden.
Ihr eigentliches Objekt ist Gott selbst, das höchste Gut.
Sein Besitz verbürgt das Vorhandensein dieser Tugenden
und es gibt da kein Zuviel ; die Sünde und das einzige
Extrem besteht in einem Fernsein von Gott.

Er macht dies anschaulich durch den Vergleich mit
einer geradlinigen Bewegung. Wie bei dieser, gibt es für
die theologische Tugend nur zwei termini, den terminus ad
quem, das Ziel, Gott, und den terminus a quo, die Privation
Gottes. Eine Mitte zwischen diesen gibt es nicht, die Tugend
ist um so vollendeter, je mehr man sich Gott nähert3. Wohl
kommt Alexander Halensis der doppelte Gegensatz zur
theologischen Tugend der Hoffnung, Anmaßung und Verzweiflung

zum Bewußtsein, die sich ihr wie ein Zuviel und
Zuwenig gègenûberstellen. Aber er bleibt gleichwohl bei seiner
Behauptung stehen; die eigentliche Tugend der, Hoffnung
hat wie jede theologische Tugend nur ein Extrem, die
Privation, das Fernsein von Gott. Sofern die Anmaßung ebenso
wie die Verzweiflung eine solche Privation Gottes, ein
negatives Verhältnis zu Gott besagt, kann sie nicht als eigentliches

Übermaß der Tugend der Hoffnung angesehen werden,
da diese in einem positiven Verhältnis zu Gott steht. Alexander
Halensis entscheidet hier ausschließlich vom Standpunkt des
Theologen; auf das psychologische Moment dieser Frage
geht er nicht ein. Als Folgerung ergibt sich ihm hieraus,
daß selbst für die Kardinaltugenden die Norm der rechten

1 P. IV, Q. 80, m. 1, p. 792.
2 P. IV, Q. 26, m. 1, art 3, § 3, p. 730 u. P. IV, Q. 80, m. 1, p. 792.
3 P. IV, Q. 30, m. 1, p. 792.



144 Das aristotelische Tugendprinzip'

Mitte keine Geltung mehr hat, wenn sich die theologische
Tugend der Liebe mit ihnen verbindet; denn dadurch kommt
als einzige Richtlinie nur mehr das Verhältnis zu Gott in
Betracht, es tritt an die Stelle des fehlerhaften Übermaßes
eine Übung christlicher Vollkommenheit, wie z. B. infolge
der Liebe zu Gott der Freigebigkeit statt Verschwendung
der volle Verzicht- auf Hab und Gut gegenübertritt1. Hier
zeigt sich wieder der Einfluß Augustins, für den die christliche

Tugend nur eine geordnete Betätigung der Gottesliebe

ist2.
3. Das Innehalten der Mitte ist also ein wesentliches

Merkmal der Kardinaltugend und gehört zu den Notiones
communes, die in jeder Tilgend sich finden3. Dabei
unterscheidet er eine zweifache Art, die Mitte innezuhalten, je
nachdem sie von der Mäßigkeit oder von der Gerechtigkeit
beobachtet wird. Die Mitte, wie sie der Mäßigkeit zukommt,
nennt er mit Aristoteles eine medietas quoad nos* und
beleuchtet ihre individuelle Verschiedenheit durch das bei den
Scholastikern oft wiederkehrende Beispiel von den 6 Pfund,
die an sich die Mitte ausmachen zwischen '2 und 10 Pfund,
als Nahrung aber doch einem Milo zu wenig, einem
Teilnehmer an gymnastischen Übungen zu viel sein würden3.
Auch bei Bestimmung der Mitte, wie die Gerechtigkeit
sie innehält, entfernt er sich nicht weit von der Auffassung
des ötagiriten, obwohl ihm dessen Erörterung hierüber aus
dem 5. Buche der nikomachischen Ethik noch nicht zu-
gäuglich war6. Die Mitte der Gerechtigkeit sieht er in
einem objektiv bestimmbaren Verhältnis gegeben, Er macht
dies anschaulich bei Behandlung des Sühnecharakters des
Fastens. Hier ergibt sich ihm dieses objektiv bestimmbare

1 1. c.
2 De mor. Eccl. L. I, cap. IB u, Civ. Dei lib. 15, cap. 22.
3 P. IV, Q. 12, m. 1, art. 1, § 4. Mit der stoischen Auffassung von

der Einheit der Tugend verband sich bei den frühchristlichen Ethikern
die Ansicht, daß in jedem Tugendakte die vier Kardinaltugenden
zusammenwirken, worauf in unserer Stelle Alexander Bezug nimmt.
Vgl." Dyroff: Ethik der alten Stoa, p. 70£f. u. Bernhard P. L. 182, de
consideratiöne lib. I, cap. 8.

* P. IV, Q. 35, m. 3 u. P. II,, Q. 112, m. 2 urid Eth. Nik. II, G,

1106«, 36 ff.
5 P. IV, Q. 28, m. 5, p 778, Eth. Nik. II, 6, 1106 5.
* P. IV, Q. XII, m. 1, art. 1, § 2, p. 415 spricht er zwar von der

iustitia generalis im Sinne des Stagiriten, führt aber Chrysostomus als
Gewährsmann an.



der richtigen Mitte in der Scholastik 145

Verhältnis aus dem Verhältnis der zu sühnenden Sünde zur
vernünftigen Einsicht dessen, der zu sühnen hat. in
abstinendo autem secundum medietatem proportionalem pec-
cato pro quo oportet satisfacere, et rationi, quae debet
satisfacere, accipitur ieiunium, prout est opus sive actus
iustitiae1.)

4. Was die Anwendung des Prinzips der tugendgemäßen
Mitte betrifft, kommt dasselbe nur in Form von knappen
Skizzierungen aristotelischer Gedanken zur Geltung. Bei
Erwähnung des Almosengebens2 zieht er zum Vergleich
auch die Tugend der Freigebigkeit heran, die die Mitte
beobachtet, sofern sie gibt, was zu geben ist und nicht
gibt, wo nicht auszugeben ist. Als ihre Extreme bezeichnet
er Geiz und Verschwendung, wobei es ein gedanklicher
Zusammenhang mit dem 4, Buche der Ethik zu sein scheint,
wenn er gelegentlich bemerkt, daß die Verschwendung kein
so schwerer Fehler sei wie der Geiz, weil die verderbte
Natur mehr darauf sehe, für den eigenen Mangel zu sorgen
statt alles herzugeben3.

Bei Behandlung der Mäßigkeit und der ihr
untergeordneten Tugenden verwendet er den Gedanken der Mitte
nur bei der sobriétas, der Maßhaltung im Gebrauch der
Speisen. Sie hält die richtige Mitte inne und orientiert sieh
hiebei an der ratio recta, während die rechte Art des Fastens
zur Norm die göttlichen und kirchlichen Gesetze hat4. Das
Extrem des Übermaßes ist die Gula, für das Extrem des
Mangels hat er zwar keinen Namen, aber er glaubt ein
solches vorhanden, wo man von der rechten Mitte abweicht,

1 P. V, Q 28, m 3, p. 749.
2 1. c.
3 P. II, Q. 141, m. 7, fol. 353. Alexander Halensis berührt hier

einen Gedanken aus Eth. Nik. IV, 1, 1121a, 19ff. Doch scheint es auch
nur eine Berührung zu sein; denn Alexander Balensis findet den Grund
in der verderbten Natur, Aristoteles führt die Erfahrung an und
verweist auf das Alter, das sparsamer wird. Die Stelle lautet bei Alexander
Halensis : Natura corrupta, quae inclinât ad peccatum, quia corrupta
est, non inclinât ad dandum omnia; quod prodigalitas facit, ut ibi ponat
îfinem; ratio autem, propter quam avaritia ponitur capitale non
prodigalitas, est quia corruptio naturae magis inclinatur ad complementum
sui quo ad sufficientiam; quam ad communicationem alterius.

4 P. II, Q. 142, m. 12, art. 2, fol. 357 u. P. IV, Q. 28, m. 2, art. 1,

p. 743: Philosophi per legem rectae rationis sensualitatem refrenabant:
Sonst wird dieser für die Ethik der Hochscholastik so bedeutende Begriff
•der recta ratio nicht verwendet.



14(3 Das aristotelische Tugendprinzip

um von den Menschen gelobt zu werden oder wo man sieb
täuscht und die rechte Mitte nicht zu bestimmen weiß1.
Die Ansicht des Aristoteles, daß es schwer sei, die rechte
Mitte zu finden2, scheint ihm besonders zutreffend bei der
sobrietas, zumal wenn es gilt, den bloßen Genuß vom
Bedürfnis zu unterscheiden. Es soll jener freilich nicht völlig
ausgeschlossen sein, nur insoweit, daß er nicht von der
rechten Mitte abführt. Alexander sieht sich darum gleich
Aristoteles zu .Zugeständnissen hinsichtlich des Prinzips
der Mitte genötigt und unterscheidet ,ei'n medium prae-
cisum, wo das Bedürfnis vom Genuß genau geschieden würde
und ein medium magis dilatatum3. Eine solche Einschränkung
zeigt zwar die Lückenhaftigkeit des Prinzips der Mitte,
jedoch vermag kein Moralprinzip für alle derartigen Gewissenskonflikte

eine befriedigende Norm zu bilden.
5. Abgesehen von den theologischen Tugenden gibt es

speziell christliche Tugenden, die sich dem Prinzip der
richtigen Mitte nicht ohne weiteres unterzuordnen scheinen,
wie die Abtötung, die Virginität, der Gehorsam usw. Auf
diese wendet Alexander Halensis indes den Mediumbegriff
gleichwohl wenigstens in übertragenem Sinne an und löst
so in eigenartiger Weise die Frage nach dem Verhältnis
von Natur und Übernatur. Eine Stelle in Aristoteles'Werk
über die Tiere bietet ihm hiezu Anlaß4. Aristoteles spricht
da bei den tierischen Sekretionen von den überschüssigen
unreinen Stoffen, wie Schweiß u. dgl. und von den
überschüssigen, aber zweckdienlichen Stoffen, wie Milch und
Same, die zur Fortpflanzung notwendig sind. Alexander
Halensis sieht hierin ein doppeltes superfluum, das in
dertierischen Natur sich findet, ein superfluum impuritatis und-
ein superfluum residuitatis; diesem zweifachen superfluum
entnimmt er seine Idee eines zweifachen medium virtutis.
Es gibt ein medium sufficientiae und ein medium excellen-
tiae. Letzteres ist im Vergleich zum medium sufficientiae

1 P. II, Q. 142, m, 5, fol. 355.
1 Eth. Nik. II, 6, 1106b 81.
3 Anm. 3 und P. IV, Q 28, in. 2, art. 1, p. 744 u. Eth. Nik. II, 9,.

11096, 14 ff.
1 Es handelt sich um kein wörtliches Zitat. In der Schrift

nsgi Çcôcov fioQicov 2, 2 spricht Aristoteles im allgemeinen üher diese
Dinge. Unter dem Titel „De animalibus" faßten die Scholastiker Historia
animalium, De partibus animalium und De generatione animalium
zusammen.



der richtigen Mitte in der Scholastik 147

selbst wieder ein Extrem, aber im Vergleich zum obigen superfluum

impuritatis ist es ein medium, und zwar ein medium
excellentiae. Er wendet diese Distinktion an auf die Tugend
der Freigebigkeit. Geben, was zu geben ist, heißt das
medium sufficientiae beobachten, heißt freigebig sein. Zurückhalten,

was zu geben wäre, ist dem Geize eigen ; geben
aber, was überhaupt nicht zu geben wäre, ist Verschwendung.

Doch ist da noch zu unterscheiden, je nachdem man
das Geben mit einem nicht sollen oder nicht müssen
verbindet. Geben, was man nicht geben soll, ist ein superfluum
impuritatis, und ist Sache der Verschwendung. Geben aber,
was man nicht geben muß, ist im Vergleich zum medium
sufficientiae ein superfluum, im Vergleich aber zur
Verschwendung, zum superfluum impuritatis, hält es die Mitte
inne, das medium excellencitiae, und ist Tugend. Demnach
sind alle außergewöhnlichen Werke der Vollkommenheit
Tugenden ; sie haben in sich den Charakter des Überfließen-r
den und den der rechten Mitte, so die Virginität, die
freiwillige Armut um Christi willen, das Fasten usw. h Man
känn beim Fasten tun, was man nach dem Gebete der
Vernunft, den göttlichen und kirchlichen Vorschriften tun muß,
dann beachtet man die richtige Mitte, das medium
sufficientiae; man kann auch mehr tun als gut und erlaubt ist,
das ist das superfluum impuritatis, ein fehlerhaftes Extrem ;

oder man kann erlaubterweise mehr tun als befohlen ist,
dann beachtet man das medium excellentiae, ein Übermaß
im Vergleich zum schlechthin Gebotenen, eine Mitte im'
Vergleich zum unerlaubten Exzeß. Daß mit einer solchen
Auffassung des medium sachlich nichts erreicht ist, fühlt
Alexander Halensis selbst. Er wendet sich darum gelegentlich

zu einer natürlicheren Erklärungsweise, wo er dem
Prinzip der richtigen Mitte seine Anwendbarkeit auf die
speziell christlichen Tugenden abspricht. Es trifft dieses
Prinzip, sagt er, in dem zu, was notwendig und geboten
ist, nicht aber in jenen sittlichen Handlungen, die kraft
der evangelischen Räte freiwillig geschehen. Ihre
Vollkommenheit sieht nicht auf das Mittelmaß, sie orientiert
sich an jener Norm, die sich aus der Gleichförmigkeit mit
Christus ergibt2. Er beruft sich dabei auf Ambrosius, dessen

' P. IV, Q. 28, m. 5, p. 779.
2 P. IV, Q, 30, m. 1, p. 791: Quod virtus consistit circa medium,

potest dici, quod medium in virtutibus dupliciter sumitur, ut supra
• •



148 Das aristotelische Tugendprinzip

Unterscheidung zwischen officia media und perfecta, ein
ähnlicher Sinn zugrunde liegt1.

6. Noch einen anderen Erklärungsversuch, um die speziell
christlichen Tugenden dem Tugendprinzip des Stagiriten
unterzuordnen, kennt Alexander Halensis, der dem
Grundgedanken der aristotelischen Mitte mehr entspricht : die
Betonung der Umstände. Was eine Handlung aus ihrer
sittlichen Indifferenz heraushebt und ihr überhaupt sittlichen
Wert gibt, ist es auch, was den Charakter der Mitte
verbürgt. Die Affekte der Furcht und des Selbstvertrauens,
der Begierde, des Zornes usw, sind für Aristoteles dann im
rechten mittleren Maß vorhanden, wenn sie sich äußern
zur gehörigen Zeit und bei den gehörigen Veranlassungen,
aus den Beweggründen hervorgehen und gegen die Personen
sich richten, wie es sich ziemt2. Aus dem gleichen Grunde
beobachten nach Alexander auch die christlichen Tugenden
die rechte Mitte. Das Almosengeben, modifiziert nach den
Umständen des Gegenstandes usw., ist ein mittleres3-,
Verschwendung ist nur dann vorhanden, wenn man ohne Wahl
jedem Beliebigen grundlos gibt4. Was nach Alexander diese
Tugenden vor den übrigen unterscheidet, ist das übernatürliche

Motiv, dem sie entspringen und das eine veränderte
Beurteilung der übrigen Umstände zur Folge hatr».

Auf seine übrige Tugendlehre hat indes die Bedeutung
der Umstände für das Innehalten der Mitte noch keinen
durchgreifenden Einfluß auszuüben vermocht, wie das schon
oben sich zeigte. Zwar ist dieses Urteil insofern zu be-

tactum est. Vel dicendum, quod illud est verum, quantum ad ea,
quae sunt necessitatis ut est largitas; sed fallet in his, quae sunt super-
erogationis; sicut est consilium paupertatis est castitatis ; talium enim
perfectio attenditur magis secundum perfectam configurationem ad
Christum, et divinae dilectionis modum, qui est ut Deus super omnia
diligatur; quam secundum medium inter superfluum et diminutum circa
exterius subiectum.

1 Ambrosius (De officiis Lib. I, cap. 11 nu. 36, P. L. IB) schließt
sich an das Wort des Herrn (Matth. 19, 17) an. Christus spricht hier
von einem Gebotehalten als Bedingung zum Eintritt in das ewige
Leben. Ambrosius sieht in dieser Aufforderung im Anschluß an die
stoische Terminologie die officia media, im Gegensatz zu den oifieia
perfecta, die durch die Worte angedeutet werden : Wenn du vollkommen
sein willst. also durch die evangelischen Räte.

J Eth. Nik. II, 6, 11066, 21-24
5 P. IV, Q. 29, m. 1, p, 788.
4 P. IV, Q. 30, m. 1, p. 790 und P. IV, Q. 27, p. 738.
5 P. IV, Q. 28, m. 3, § 3, p. 749.



der richtigen Mitte in der Scholastik 149

schränken, als seine Tugendlehre dem Umfange nach sehr
unvollständig geblieben ist; aber auch in jenen Tugenden
bzw. Lastern, die er in Pars II behandelt, ist die Bedeutung
der Umätände für den Tugendcharakter eines Affektes und
das richtige Maß desselben noch, nicht näher verarbeitet.
So betont er bei der Frage nach der Erlaubtheit des Spieles
mehr den sündhaften Charakter desselben; das Gute,
Vernunftgemäße und darum auch Tugendgemäße dagegen, was
sich durch Beobachtung der geziemenden Umstände im
Spiele zeigen kann, weiß er im Gegensatz zu Thotnas von
Aquin noch nicht hervorzuheben1. Dasselbe zeigt sich in
seinen Darlegungen über den Zorn2.

7. Fassen wir das Gesagte kurz zusammen, so ergibt sich
folgendes Resultat. Auch bei Alexander findet sich wie bei
den vorigen Autoren das Prinzip der rechten Mitte nur in
geringem Umfang verwendet, wie das hauptsächlich dem
erst allmählich wachsenden Einfluß der aristotelischen Ethik
entspricht3. Gleichwohl läßt er, soweit er auf die Mitte zu
sprechen kommt, seine Stellungnahme durchblicken : So die
Nichtanwendbarkeit der rechten Mitte auf die theologischen
Tugenden und auf gewisse christliche Tugenden, bei denen
nur dann von einer rechten Mitte gesprochen werden
kann, wenn das Prinzip durch die Betonung der Umstände
der Handlung so gedehnt wird, daß es seinen eigentlichen
Charakter eines rechten Maßes zwischen zwei Extremen
verliert. Das Prinzip der rechten Mitte ist überhaupt, wie der
„Doctor irrefragabilis" trefflich erkannte, mehr das eines
guten Bürgers als eines guten Christen und sieht mehr auf
die diesseitige als die jenseitige Glückseligkeit4. Darin findet
er wohl hauptsächlich den Grund, warum der Philosoph
überall im sittlichen Tun von Übermaß und Mangel spricht,

1 P. II, Q. 133, fol. 329.
2 P. II, Q. 139, m. 2, fol. 316.
3 Vgl. Grabmann a. a. 0., p. 16ff.
4 P. II, Q. 141, ni. 7, fol. 363: Alexander spricht den Diesseits-

charakter der aristotelischen Ethik in folgenden Worten trefflich aus:
Finis moralis philosophi est félicitas civilis; nec ultra progreditur.
Qui vult conservare pacem civitatis, necesse est, ut in hoc attendat
moderantiam, ut magnis det magna, parvis parva; et ideo aliam me-
dietatem et alia extrema déterminât circa haec et ilia; unde sua ex-
trema ponit secundum parvum et magnum. Sed theologus attendit pro
line felicitatem aeternam; philosophus mempe ad hune finem non po-
tuit pervenire natura et ratione.



150 Das aristotelische Tugendprinzip

der Theolog aber nicht1. Das Prinzip der rechten Mitte
paßt nicht für die Großmut, die Gott vom menschlicheil
Tun erwartet. Das, was der Philosoph sagt, daß nämlich
das Zuviel und Zuwenig ein fehlerhaftes Extrem sei, ist
zu verstehen auf Grund des bürgerlichen und politischen
Rechtes und liegt nicht im Geiste des göttlichen; dieses
verlangt alles zu geben und nichts zurück zu behalten; das
bürgerliche Recht verlangt, gewisse Dinge zu geben, anderes
zu behalten2.

Schon mit dem ersten Bekanntwerden des Prinzips
der richtigen Mitte wird es so von Alexander Halensis vom
speziell christlichen Tugendkreis ausgeschlossen. Ein wenig
befremdend ist diese seine Stellungnahme mit Rücksicht
auf die vorscholastische Literatur, in der doch mit der
Betonung der Diskretion vor dem Zuviel des Guten gewarnt
wird. Aber bei Alexander ist die augustinische Richtung
noch durchaus maßgebend, der Gedanke, daß es für die
Liebe keine Grenzen gibt. Außerdem mag er wohl an der
Pariser Universität weniger Gelegenheit gehabt haben, auf
das Übermaß im Guten hinzuweisen, wie die vorscholastischen

Asketen. Im Wesen ändert sich auch die Anschauung
der folgenden Autoren nicht, es bietet ihnen aber die
aristotelische Terminologie auch hier eine passendere
Ausdrucksform.

II. Die richtige Mitte bei Bonaventura
1. Nicht viel Neues über den Gedanken der richtigen-

Mitte erfahren wir bei Bonaventura. In seiner Auffassung
des Prinzips und in der Verwertung desselben schließt er

1 P. II, Q. 142, m. 1, fol. 854: Der Autor stellt sich diese Frage
und verspricht sie zu lösen, ohne noch eigens darauf einzugehen. Ex-
planabitur etiam, quare quaedam capitalia secundum superfluitatem
determinantur; quaedam secundum indigentiam ; et quare philo-
sophus quasi circa omnem medietatem ponit utrumque et secundum
superfluitatem et secundum indigentiam; sancti autem non semper ita.

2 P. IV, Q. 28, m. 8, art. 1, § 2, p. 783: l'd, quod dicit philosophust
item facit plus quod minus, quia Vitium ; intelligentum est secundum
definitionem iuris civilis sive politici, non secundum definitionem iuris
divmi, quod dictât omnia esse danda et nulla retinenda, quod non
dictât ins politicum, sed potius contrarium, sc., quaedam dare et quaedam

retinere. Es ist das auch der Vorwurf der neuer,en Kritik gegen
das aristotelische Tugendprinzip. Die aristotelische Ethik beschreibt,,
was einem griechischen Vollbürger geziemt, Jodl: Gesch. der Ethik II,,
p. 40; Gomperz: Griechische Denker, Bd. III', p. 196.



der richtigen Mitte in der Scholastik 151

sich an Alexander Halensis an. Wohl macht sich aber eine
häufigere Verwendung desselben bemerkbar, wie überhaupt
die aristotelischen Gedanken über die Tugend, wie sie aus
•der Ethica vetus und. nova vorliegen, in Bonaventuras
Sentenzenkommentar uns häufiger begegnen als bei Alexander1.

Daß die Tugend eine Mitte zwischen zwei fehlerhaften
Extremen sei, kommt bei Bonaventura in verschiedenen
Wendungen zum Ausdruck. Jeder Tugend ist es eigen, die
Mitte inne zu halten8, sie verlangt die Mitte3, sie zielt,
wie der Philosoph sagt, nach der Mitte4, und neigt nach
ihr hin mit der gleichen natürlichen Neigung, mit der der
Stein abwärts fällt5. Diese Eigenschaft, die Mitte inne zu
halten, ist das charakteristische Merkmal der Kardinaltugend6,

wie die Moraltugend im Anschluß an Plato
genannt wird, oder der politischen Tugend7, wie er sie mit
Makrobius nennt. Was die Anwendung des Gedankens der
Mitte in den Einzelausführungen über die Tugenden betrifft,
erwähnt Bonaventura im Sentenzenkommentar nur die
Mäßigkeit, welche die Mitte hält in bezug auf die
Genüsse8, und die Freigebigkeit als Mitte zwischen Geiz und
Verschwendung0. Beide Tugenden sind gleichsam zusammengesetzt

aus den guten Momenten, die in den Extremen sich
finden10.

In den Collationen zum Hexaemeron zählt er sämtliche

aristotelischen Moraltugenden auf mit ihren Extremen11,
wie sie von Aristoteles selbst im 7. Kapitel des 2. Buches

1 Seine Collationes über das Hexaemeron, die um fast zwei
Jahrzehnte vom Sentenzenkommentar abstehen — vgl. Op. Oma., Bd. X, p. 11

— zitieren auch andere Teile der Ethik; so findet sich die aristotelische
Definition der Kunst,'Coll. V, 13 und die Aufzählung der Intellektual-
tugenden in aristotelischer Reihenfolge V, 12; ferner V, 19 ein Zitat
aus dem 8. Buche der Ethik.

' S. Iii, d. 33, q. 2, ad 5.
3 S. IV, d. 42, art. 1, q. 2 ad 4: Virtus desiderat medium,
4 Eth. Nik. II, 6, 1106 b, 15 u. 28, S. II, d. 24, P. I, art. 2,

q. 1 ad oppos. 6. Inspectrix medii wohl für coniectatrix medii, wie in
der vetus translatio sich findet. Aristoteles sagt: oToyaany.riys ovaa
zov fiéaov.

5 Ibid. ad 6.
6 S. III, d. 9, art. 2, q. 3, fol. 5 u. S. III, d. 26,. art, 1, q. 3 ad 2.
' T. VIII, opusc. XI, p. 323, n. 21.
9 S. III. d. 33, q. 2 ad 5.
* S. III, d. 26, art. 1, q. 4 ad 2 u. art. 2, q. 2 ad 3.

10 S. III, d. 26, art. 1, q. 3 ad 2.
" Coll. V, 2.



152 Das aristotelische Tugendprinzip
«

zur konkreten Erläuterung seines Prinzips aufgeführt werden...
Bonaventura stellt zunächst die Tugenden mit ihren
Extremen in der aristotelischen Reihenfolge zusammen und,
greift dann die bedeutenderen heraus, die Mäßigkeit,
Freigebigkeit, den hochherzigen Aufwand, die Tapferkeit, Sanftmut

und Großgesinntheit, die er aber dann vom theolpgisch-
mystisehen Standpunkt aus erörtert, weswegen sie für
unseren Zweck nicht weiter in Betracht kommen. Er spricht
auch gelegentlich von einem Medium der Gerechtigkeit, das
der Staatsmann und Jurist beachtet, um nach Verdienst zu
vergelten1, und nennt Gott höchst gerecht, sofern er der Mitte
am nächsten kommt2. Diese verschiedenartig wiederkehrenden
Wendungen zeigen, daß Bonaventura den Gedanken der
richtigen Mitte auf den Bereich der Kardinaltugenden mit
Vorliebe anwandte, er benützt sie sogar zu einer allerdings
naiven Erklärung eines Evangelientextes. Luk. 14, 31 spricht
Christus von einem König, der bei sich überlegt, ob er mit,
zehntausend Mann den Kampf mit einem anderen aufnehmen
kann, der ihm mit zwanzigtausend Mann entgegenkommt.
Bonaventura sagt hiezu, man kann in dem feindlichen König
den Rex superbiae sehen, dem wir entgegenkommen mit
unseren Tugendwerken, welche die Mitte innehalten und
zehntausend sind an Zahl wegen der zehn Gebote; der
Gegner kommt mit der doppelten Zahl, weil jeder Tugend
zwei Laster entsprechen nach Übermaß und Mangel3./

2. Als Grund, warum die Moraltugend die Mitte innehält,

führt Bonaventura den Gedanken seines Lehrers
Alexanders noch deutlicher aus : Es ist das augustinische uti
utendis und frui fruendis1, der metaphysisch-ethische Zweck-

1 Coll. I, 31 sextum medium est iustitiae hoc considérât
iurista sive politicus; ut.fiat retributio secundum mérita. Auch
Aristoteles spricht bekanntlich bei der distributiven Gerechtigkeit von
einem Austeilen nach Verdienst und Würde. Eth. Nik. V, 3, 1131a,
24. Aber Bonaventura scheint hier nicht auf Aristoteles Bezug zu
nehmen ; denn er spricht nirgends sonst über die Gerechtigkeit als
einem Innehalten der Mitte und erwähnt auch nicht die aristotelischen-
Arten der Gerechtigkeit. Von einer Medietas proportionalis spricht
kurz auch Alexander Halensis, wie wir gesehen haben.

3 S. IV, d. 46, art. 2, q. 1 ad 4 : Deus dicitur summe iustus per
accessum ad medium, '

3 T. VII, p. 379, n. 62.
4 Augustin Quaest. 30 und de dcctr. christ. L. I, cap. 3 nu. 1: Diese

augustinische Einteilung der Güter ist auch in der Disposition der
Sentenzen des Petrus Lombardus zugrunde gelegt und war darum in
der Scholastik sehr geläufig. Bonav. S, I, d. 1, art. 1, q, 3, fol, 4,



der richtigen Mitte in der Scholastik 153

gedanke, Die Tugend ist nicht Selbstzweck, so wenig ihr
Objekt, an sich ein Giut, höchstes Gut ist, Sie ordnet das
Verhalten zu den geschaffenen Gütern, die insoweit
sittliche Güter sind, als sie sich dem höchsten Gute
unterordnen1. Sie sind und auch die Tugend mit ihnen, Mittel
zum Zweck. "Was aber nicht Selbstzweck ist, kann durch
exzessiven Gebrauch, durch Mißbrauch, Selbstzweck werden.
Es ist darum ein Maß festzusetzen, das ihren Gebrauch
regelt2. Aus dem Gebundensein an ein bestimmtes Maß
ergibt sich für die Tugend der Charakter der Mitte. Diesen
Zwischengedanken spricht Bonaventura selbst hier nicht
aus, er folgt aber notwendig aus seinen Darlegungen.

Anders verhält es sich mit den theologischen Tugenden,
Sie haben jenes Seiende zum Objekt, das höchstes Gut und
Endziel alles Seienden ist;' der Betätigung, die sich auf
dieses Gut bezieht, sind deshalb keine Schranken gesetzt,
man kann bei der theologischen Tugend nicht von einem
Innehalten der Mitte sprechen. Gleich Alexander gibt auch
Bonaventura sich Rechenschaft, wie nun doch die Hoffnung
als eine Mitte zwischen Anmaßung und Verzweiflung
erscheinen könne. Zur Lösung dieser Frage unterscheidet er
zwischen dem Akt der Hoffnung als solchen und seiner
Modifikation durch die Umstände3. Mit Bezug auf diese
den Akt begleitenden Umstände kann man auch bei den
theologischen Tugenden von einem Zuviel sprechen, etwa
wenn einer auf Gottes Güte seine Hoffnung setzt, ohne auch
seinerseits das Schuldige zu tun. Er ist auch bereit
zuzugeben1, daß die Tugend der Hoffnung als solche ein mittleres

Verhalten zwischen Anmaßung und Verzweiflung sei;
er bemerkt aber zum Unterschied von dem mittleren Maße,
wie es der Kardinaltugend zukommt, daß die Hoffnung ihre

1 S. III, d. 33, art. un., q. 1, resp. u. ad 3.
2 S. III, d, 26, art. 1, q. 3 ad 1: Nam huiusmodi excessus secundo

dictus, repugnantiam habet cum omni virtute; primus vero non habet
repugnantiam cum virtute theologica, quae habet obiectum infinitum,
ita quod nec potest nimis amari nec nimis desiderari; sed repugnantiam
habet cum yirtute cardinali, cuius obiectum est bonum creatum et
finitum et limitatum; ac per hoc exigitur, quod in actu sit modus
determinatus, ultra quem si procedat, egreditur limitem sibi secundum
determinationem virtutis statutum; ähnl, S. IV, P. I, art. 2, q. 2, arg. 2 u,
S. IV, d. 33, art. 2, q, 1, arg. 1; omnis virtus, quae non est in finem, in
medietate consistit.

3 S. III, d. 26, art. 1, q. 3 ad 1.
1 Ibid. ad 2.



154 Das aristotelische Tugendprinzip

Extreme vollständig aussehließe, während die Moraltugend
die guten Momente der Extreme in sich vereine. Eine klare
Lösung weiß so auch Bonaventura nicht zu geben, bei
Thomas werden wir noch eine weitere Ansicht über diesen
Punkt kennen lernen.

B. Bezüglich des Yerhältnisses des aristotelischen Tugendprinzips

zu den speziell christlichen Tugenden und den
evangelischen Räten teilt Bonaventura ganz die Ansieht
seines Lehrers. Mit ihm spricht er von einem medium suffi-
cientiae und excellentiae1 ; im übertragenen Sinne dieses
medium excellentiae ist es wohl zu verstehen, wenn er
einmal von Christus sagt, er habe immer die. rechte Mitte
innegehalten in jeglicher Tugend und Vollkommenheit2, oder
wenn er das medium zu einer Eigenschaft stempelt, die,
richtig verstanden, in jeder Tugend zu finden sei: in den
reinigenden Tugenden und den der geläuterten Seele8, ja
selbst bei den dona und beatitudines4. Anderseits fühlt er
gleich Alexander das Gesuchte obiger Distinktion und findet
es als dem übernatürlichen Charakter der evangelischen Räte
und gewisser christlicher Tugenden entsprechender, das

Prinzip der Mitte von ihnen auszuschließen6.
4. Da Bonaventura über das Prinzip der Mitte keine

ausführliche Untersuchung anstellt, sondern dasselbe nur
bei Behandlung der vier Kardinaltugenden als den wesentlichen

Kern der aristotelischen Tugendlehre beizieht, finden
wir bei ihm ebenso wenig wie bei Alexander eine eingehende
Darlegung über den Inhalt des Prinzips. Gelegentlich ge-

1 S. III, dist. 34, P. 1, art. 1, q. 3 ad 4.
2 Tom. IX, Sérm. p. 57. Christus semper medium tenuit in omni

genere virtutis et perfectionis.
3 Wie Makrobius : in somn. Scip. die Tugenden nach Plotin

einteilt; Tom. VIII, op. XI, p. 323, n. 21.
4 S. III, d. 34, P. 1, art. 1, q. 3 ad 4. Es ist der Berührungspunkt

von Natur und Übernatur, der sich hier merklich macht, die Schwierigkeit,
die rechte Grenze zwischen dem rein Moralisch-Menschlichen und

dem Christlich-Übernatürlichen festzustellen. In diesem Sinne akzeptiere

ich die Bemerkung Israels, daß es für Bonaventura eine
Schwierigkeit biete, die dona Sp. S. von den Tugenden so recht zu
unterscheiden und die dona als eine Gruppe höherer Vollkommenheiten
des geistlichen Lebens darzustellen, nicht aber insofern, als ob es sich
hier um etwas Gesuchtes, Überflüssiges handelte. Vgl. G. Israel: „Die
Tugendlehre Bonaventuras", Diss., Erlangen 1915, S. 53.

5 S. III, d. 34, P. 1, art. 1, q. 3 ad 4 u. Tom. V de perf. evangel.,
q. 2, art. 1 ad 6.



der richtigen Mitte in der Scholastik 155

braucht er eine Bezeichnung für dasselbe, die beinahe an
eine zu mathematische Auffassung der rechten Mitte denken
läßt. Er spricht von einem medium punctale, sofern die
Tugend zwar nicht direkt ein solches ist, sich aber ihm
nähert1. Dagegen finden sich nirgends bei ihm jene
schlagwortmäßigen termini des Stagiriten, durch welche dieser
von vornherein jede mathematisch-sachliche Bestimmbarkeit

seines Prinzips ausschließen wollte, die termini: medium
rationis, medium reis. Bonaventura denkt aber gleichwohl
nicht an eine mathematische Auffassung, er bekämpft die
Ansicht, welche die Tugend im Sinne eines mathematisch
unteilbaren Punktes fassen will und dementsprechend sie erst
dann als voll und ganz gelten läßt, wenn dieser Punkt
erreicht ist. Er zieht jene Ansicht vor, der zufolge die der
Tugend zukommende Mitte einen gewissen Spielraum
besitzt, wie er auch bei der Gesundheit möglich ist3. Es sind
die Stoiker, deren Meinung über das Verhältnis von Tugend
und Affekt er mit dem medium indivisibile verurteilt.

Was die Art der Bestimmung der Mitte betrifft, hält
sich Bonaventura hier mehr an Bernhard als an Aristoteles,
dessen Ausführungen im 6. Buche der Nik Eth. ihm bei
Abfassung des Sentenzenkommentars noch nicht vorlagen,
Der in der Scholastik viel zitierte Ausspruch Bernhards4,
prudentia auriga virtutum, läßt unseren Verfasser die Klugheit

als jene Tugend preisen, die 4en Moraltugenden die
Direktive gibt und so die richtige Mitte bestimmt3. Der
Zusammenhang Bonaventuras mit der vorscholastischen
Denkrichtung zeigt sich auch hier so recht, wenn er die. Mitte
im Sinne des Stagiriten dem modus gleichstellt, den Augustin
beachtet wissen will und den die Klugheit bestimmt'1.

1 S. III, d. 34, P. I, a. i, q. 3 ad 3 quod sicut habitus
virtutum dicitur in medietate consistere, non quia sit medium punctale,
sed quia ad medium punctale apropinquat; sie etiam

2 Eth. Nik. II, 6, 1106 a, 29 ff.
3 1. c.
4 Bernh. I., de consict., cap. 8, n. 9 u. Sermo in cant., n. 5.
5 S. III, dist. 33 art. un., q. 2 ad B u. S. II, d. 24, P, 1, art. 2

-q. 1 ad 6 u. S. III, d. 36 art. un., q. 3 sol.
' In hex. coll.:6 u. 12: Philosophus dicit, quod virtus est medium

duarum extremitatum, secundum quod sapiens determinabit; est enim
in medietate consistons. Virtus enim secundum Augustinum, in libro
de moribus, non est aliud quam modus. Hunc modum prudentia in-
venit, ut in omnibus non excedas, sed circa centrum consistas.

DivusThomas VII. (Jahrbuch fur Philosophie etc. XXXIV.) 11



156 Das aristotelische Tugendprinzip

Die richtigeMitte bei der Summa virtutum des
Pseudo-Alexander Halensis

1. "Wie schon oben erwähnt, blieb der moralische Teil
der Summa Universalis Theologiae von Alexander Halensis
unvollendet. Unter seinem Namen kursiert indes eine
ausführlich gehaltene Tugendsumme. Der ganze Charakter des
Werkes und vor allem auch die umfangreichere Aristotelesbenutzung

weisen auf einen anderen bis jetzt noch nicht
sichergestellten Autor hin1. Im Vergleich zu Bonaventura
und Alexander ist in ihr die ganze Nik. Eth., und zwar in
verschiedenen Übersetzungen herangezogen. Für unsere
Frage macht sich das vor allem in seinen Ausführungen

' Die Summa virtutum ist eine philosophisch - theologische
Tugendlehre. Sie zerfällt in 106 Collationên, jede dieser Collationen
zerfällt wieder in mehrere Artikel, die meisten derselben nochmals in
Quästionen. Das ganze Werk läßt sich in zwei grofii Hauptabschnitte
teilen, eine allgemeine und eine besondere Tugendlehre. Die allgemeine
Tugendlehre trägt mehr philosophischen Charakter. Zu Beginn des
besonderen Teiles, der Tugendlehre (Coli. 26, fol. 75) zeigt uns eine
gedrängte Inhaltsangabe das gewaltige Pensum, das der Verfasser,
wahrscheinlich Wilhelm v. Melitona, ein Schüler des Alexander Halensis,
sich vorgenommen hatte. In drei grcßen Abschnitten wollte er zuerst
die Tugenden behandeln in der Reihenfolge, wid sie von den Theologen
dargestellt zu werden pflegen, d. h. unter den Gesichtspunkten der
sogenannten theologischen und Kardinaltugenden. Der zweite Abschnitt
sollte nach dem Vorbild von Aristoteles die Tugenden unter dem
Gesichtspunkt der Verstandes- und Moraltugenden behandeln. Im dritten
Abschnitt wollte er die aus Makrobius bekannte Einteilung Plotins in
politische, purgatorische und purgati animi zugrunde legen. Diesem kurzen
Index zufolge wäre die Summa virtutem eines der umfassendsten
ethischen Werke des Mittelalters geworden, das an Umfang den moralischen
Schriften eines Thomas von Aquin hätte zur Seite gestellt werden
können, aber neben ihm wegen seines unselbständigen, kompilatorischen
Charakters nicht aufgekommen wäre. Der Verfasser hat aus einem uns
unbekannten Grunde sein Programm nicht ausgeführt, Nicht einmal
der erste Abschnitt des besonderen Teiles der Tugendlehre wurde zu
Ende geführt. Das Werk bricht ab inmitten der zweiten Hälfte des
ersten Abschnittes, nachdem von den vier Kardinaltugenden nur die
^Klugheit und Mäßigkeit behandelt wurde. Letztere schließt mit den
Worten: „Et haec de temperantia suificiant." Dem Gesagten zufolge
ist der Satz : „Et sic est finis totius operis" als ein vom Herausgeber
hinzugefügter Schlußsatz zu betrachten. Eingehenderes hierüber siehe
P. Minges : „Philosophiegeschichtliche Bemerkungen zu der dem
Alexander Halensis zugeschriebenen Tugendsumme", Beitr. Supple-
ment-Bd, XIII, p. 183ff. u. Bonaventura Op. Omn. Quaracchi 18Ö2,
Bd. I, Prolegomena, p. LIX, sowie Minges in: „Robert Grosseteste
Übersetzer der Eth. Nik." in Philos. Jahrb., 32. Bd., Heft 3, S. 231 ft.
Fulda 1919.



der richtigen Mitte in der Scholastik 157

über das Verhältnis der Klugheit zur rechten Mitte
geltend.

Das Prinzip der Mitte wird von dem Verfasser in
mehreren Fragen kritisch erörtert1, die uns jedoch zum Teil
schon bei früheren Autoren, namentlich bei Wilhelm von
Auvergne und Alexander Halensis begegneten. Den Sinn
desselben sucht er noch genauer als seine Vorgänger
hervorzuheben durch Gegenüberstellung der Termini modus
und medietas, Der Begriff des rechten Maßes ist ein weiterer,
welcher zugleich das rechte Verhältnis der eine Handlung
begleitenden Umstände mitbesagt, während der Begriff der
rechten Mitte auf das rechte Verhältnis zu den Extremen
geht und so das innere Wesen der Tugend berührt; es kann
darum der Charakter der Mitte verloren gehen und doch
das rechteMaß gewahrt bleiben2. Damit hängt zusammen,
daß von Überfluß und Mangel sowie von Mitte nur da
gesprochen werden kann, wo wirklich das fehlerhafte Extrem
eine Korruption des psychischen Substrates der Tugend
herbeiführen kann, also nicht beim Akt des Wollens als
solchen, sondern in den Akten des begehrlichen und
zornmütigen Strebevermögens3. Das mittlere Verhalten desselben
und damit das rechte Maß der Affekte entspricht ganz dem
Bedürfpis und der Neigung der menschlichen Natur,
weswegen liier leichter als bei der Kunst die rechte Mitte
bestimmt werden kann*. Den Grundsatz der rechten Mitte
findet er also vor allem im Gebiet der Tapferkeit und Mäßigkeit

am Platze.
Wo er denselben in seinen Einzelausführungen über

die Mäßigkeit verwendet, geschieht das ganz in Anlehnung
an die aristotelischen Gedanken. Mit dem Stagiriten5
unterscheidet er einen mehrfachen Sinn dieser Tugend6. Im

1 Coli. 16, art. Iff. u. Coll. S9, art. 2, q. 3.
2 Coll. 89, art. 2, q. 3, fol, 317«: Medietas enim se tenet ex parte

essentiae virtutis Praeterea modus sive medietas dicit mensuram
inter extrema; modus autem magis dicit mensuram circumstantiarum,
nec sequitur destructa medietate destruitur modus.

3 Coll. 18, art. 1, fol. 56c. Auch Aristoteles entnimmt den mit
ihnen zusammenhängenden Tugenden seine Beispiele für das aufgestellte

Prinzip. II, 2, 1104«, 18ff.
4 Coli. 8, art. 1, fol. 15ch Natura enim delectatur in mediis et

tristatur in extremis u. Coli. 16, art. 2, q. 5, fol. 40«.
3 Eth, Nik. III, 10, 1U7&", 31 ff.
5 Coli. 89, art. 3, q. 2, fol. 316: utrum modus temperantiae sit

idem quod medietas; Coll. 90, art. 1, q. 7, fol. 322: utrum quando dicitur
11*



158 Das aristotelische Tugendprinzip

weiteren Sinn hat sie es zu tun mit den Affekten der Lust
und Unlust überhaupt und hält hier die Mitte ; im engeren
und eigentlichen Sinn hat sie die sinnliche Lust und
Unlust zum Gegenstand, im engsten Sinn die niederen Genüsse
des Tast- und Geschmacksinnes1. Hier ist der Tugend wesentlich,

die Mitte zu beobachten, die Mäßigkeit ist hier habitus

médius im eigentlichen Sinne zwischen den Extremen
der Empfindungslosigkeit und der Unmäßigkeit®. Erstere
kommt, bemerkt er weiter mit Aristoteles3, fast nicht vor,
und es entspricht auch in keiner Weise der Menschennatur,
an nichts Lust zu empfinden, aber sie ist ihm ein möglicher
Zustand und das genügt, um bei der Mäßigkeit von Mitte
sprechen zu können. Die Mäßigkeit ist geradezu der
menschlichen Natur entsprechend, diese wird durch sie am
besten in ihrem Wohlsein bewahrt. Nüchternheit oder mittleres

Maß in Speise und Trank und Keuschheit oder mittleres

Verhalten im geschlechtlichen Genuß ist darum dem
Menschen naturnotwendig4.

Neu stellt sich der Verfasser der Tugendsumme die
Frage nach dem Geltungsbereich des Prinzips, ob es auf
alle Moraltugenden, auch auf die Gerechtigkeit, sowie auf
die Intellektualtugenden, die dianoetischen Tugenden des
Aristoteles anwendbar sei5. Für die Intellektualtugenden
wird dies verneint, da sie auf keine bestimmte Materie
beschränkt seien, gegen die als die rechte Mitte man sich
durch Übermaß und Mangel verfehlen könnte6. Bezüglich
temperantia sit medietas circa delectationes et tristitias medietas ibi
praedicetur formaliter. Coli. 93, art. 2, fol. 329: utrum temperantia sit
medium inter sensibilitatem et incontinentiam vel inter delectationes
et tristitias, Coli. 98, art. 1, fol. 346 : utrum castias sit medietas circa
delectationes et tristitias tactus et gustus.

1 Coli. 90, art. 2, q, 7, fol. 322d. Eth. Nik. III,. 9, 11176, 27ft.
1 Coli. 90, art. 2, q. 7, fol. 3236 : Dicimus ergo quod medietas

in praedictis definitionibus sumitur pro medio habitu et praedicatur
essentialiter tamquam genus u. Coli. 93, art. 2, fol. 331«.

5 III, 11, 1119«, 6.
4 Coll. 95, art. 3, q. 4, fol. 338d: Cum enim caro bumana in

optima facta sit medietate, licet sit corrupta maxime tarnen conservatur
in medietate et modo et per hoc modus adhibendus est circa nutritionem
et hoc est sobietas

5 Aristoteles selbst schneidet diese Frage bereits im 2. Buche
seiner Ethik an, II, 7, 11086 ff., aber gleichwohl haben sie die früheren
Autoren nicht berührt.

6 Coli. 85, art. 1, fol. 2946: inde cum logicae virtutes non sint
determinatae materiae, non habent medium proprium. Bei Thomas
lernen wir hierüber eine andere Ansicht kennen.



der richtigen Mitte in der Scholastik 159

der Gerechtigkeit begnügt er sich mit einer kurzen
Bemerkung in der Absicht, in der speziellen Abhandlung über
die Kardinaltugenden auch auf diese Frage noch ausführlicher

einzugehen. Er sagt, die Gerechtigkeit beobachte die
Mitte, nicht rein subjektiv wie die übrigen Tugenden,
sondern im objektiven Sinne, sofern ihre Mitte sachlich
bestimmt werde. Eine für seine Wertschätzung der Autorität
des Stagiriten charakteristische Bemerkung ist es, wenn er
beifügt, daß sich das aus Aristoteles leicht beweisen lasse1.

2, Über den Inhalt des Tugendprinzips der Mitte und
sein Verhältnis zu den Extremen stellt sich unser Autor
mehrere Fragen, in deren Beantwortung er sich kommentarmäßig

an Aristoteles anschließt, weswegen wir uns kurz
fassen dürfen. Um der Auffassung der Tugend als etwas
Mittelmässigen vorzubeugen, zeigte schon Wilhelm von
Auvergne, wie die Idee der Mitte mit dem Zustande höchster
Vollkommenheit sich vereinen lasse. Über die gleiche Frage
handelt unser Verfasser und es will ihm nicht recht gelingen,
eine befriedigende Lösung zu finden2. Er gibt sich mit
der Unterscheidung des Stagiriten zwischen Wesen und Wert
der Tugend nicht zufrieden ; ebenso richtig, meint er, könne
man sagen, die Tugend sei ihrem fertigen Sein nach ein
äußerstes, ihrem Werden und Entstehen nach aber ein
mittleres, oder die Tugend sei hinsichtlich ihres Subjektes ein
äußerstes, mit Bezug auf die Handlung aber, aus denen sie
durch Vermeidung des Zuviel und Zuwenig entstehe, ein
mittleres. Aristoteles würde diese beiden letzteren Ansichten
nicht für richtig finden, vermutlich schwebten unserem Autor
nicht bloß die gewöhnlichen Moraltugenden, sondern auch
die christlichen vor, über deren Stellung zum aristotelischen

Prinzip er sich nicht eigens ausspricht.
Mit der Entscheidung des Stagiriten begnügt er sich

in seinen Bedenken über die Unsicherheit und Unbestimmtheit
des Prinzips der Mitte, die sich in der Schwierigkeit,

die rechte Mitte zu bestimmen, zeigen3. Nach Aristoteles
wird derjenige, der nur ein wenig vom Guten abweicht und
sich entfernt, sei es nach der Seite des Zuviel oder des
Zuwenig, nicht getadelt, wohl aber der, welcher fühlbar

1 Eth. Nik. V, 5, 11336, 32 u. Col. 16, art, 2, q. 2, fol. 37d.
1 Coll. 16, art. 2, q, 6, fol. 39.
3 Coll. 16, art. 2, q. 3, fol. 37 d.



160 Das aristotelische Tugendprinzip

davon abweicht1 ; in einer ähnlichen weitherzigen Auffassung
der richtigen Mitte sieht auch unser Autor die Lösung2.

Uber das Verhältnis der tugendgemäßen Mitte zu den
Extremen legt unser Autor sich im Anschluß an Aristoteles die
Frage vor, wie die rechte Mitte zu dem einem Extrem in
größerem Gegensatz stehen könne als zum anderen3. Aristoteles
führt zwei Gründe an, die subjektive Neigung, die zu einem
Extrem stärker hinzieht als zum anderen und dadurch das
erstere im größeren Gegensatz zur Mitte erscheinen läßt
und die größere Verwandtschaft eines Extrems mit der
Tugend; diesen letzteren Grund führt unser Autor noch
deutlicher und psychologisch richtig aus. Die fehlerhaften
Extreme stehen der Mitte näher oder ferner, je nach dem
Grade schädlicher Einwirkung, die sie auf die durch die
Tugend zur Vollendung gebrachte Potenz ausüben. Das
Extrem, wodurch die Setzung eines Aktes nicht verhindert,
sondern nur die Art und Weise dieser Setzung eine andere
ist, steht der Mitte näher als jenes, wodurch die Setzung
des Aktes ganz aufgehoben wird. So steht die Verwegenheit

der Tapferkeit nur insofern als Fehler gegenüber, als
sie denselben Akt, den auch die Tapferkeit hervorbringt,
in einer anderen Art und Weise setzt, während die
Furchtsamkeit diesen Akt überhaupt nicht setzt. Ahnlich verhält
es sich bezüglich der Zügellosigkeit und Unempfindlichkeit
zur Mäßigkeit4. Etwas breitspurig und ohne einen neuen
Gedanken zu bieten fragt er noch, ob das von Aristoteles
in der Physik6 dargelegte mathematische Verhältnis der
Mitth zu den Extremen auch auf moralischem Gebiete
Geltung habe. Zur Beantwortung benützt er teils die vorhin
erwähnte Distinktion, teils bringt er neue Distinktionen,
die jedoch der nötigen Klarheit entbehren, weswegen wir

1 Eth. Nik. II, 9, 11091) 18.
2 1. c. quae sunt circa medium, interpretative sunt in medio

sive de natura medii maxime p-opter diificultatem tangendi medium.
3 Coli. 16, art. 2, q. 3, fol. 38c und Eth. Nik. II, 8, 1109a 511.
* Coli. IG, art. 2, q. 3, fol. 38c: Actus malitiarum viciniores vel

remotiores sunt virtuti., secundum quod corrumpunt magis vel minus
optimum potentiae, quod est in virtute. Audacia enim non opponitur
fortitudini in actu sed in modo. Timiditas autem in actu opponitur at
per hoc magis opponitur. Similiter insensibilitas continentiae non
opponitur in actu sed in modo, incontinentia vero opponitur in actu
et per hoc magis opponitur.' Phys. V, 1.



der richtigen Mitte in der Scholastik 161

uns begnügen, den Wortlaut dieser an sich originellen, bei
keinem anderen Autor wiederkehrenden Distinktionen
anzuführen1. An sich zeigen diese Wendungen und komplizierten

Lösungsversuche, wie die Achtung vor der Autorität
des Stagiriten unseren Scholastiker zu mannigfaltigen Distinktionen

statt zu kritischer Ausscheidung des Unpassenden
führte.

3. Bei Erörterung des aristotelischen Tugendbegriffes
fragt sich unser Autor auch über die Art der Bestimmung
der rechten Mitte, speziell über den Sinn der Worte des

Stagiriten : n>c àv ô ippôvtpoç âpiaete. Er spricht dabei nichts
von einem eventuellen Circulus vitiosus, der hier Aristoteles
vorgeworfen wird », seine Bedenken sind vielmehr harmloser
Natur. Ihren Grund haben sie in der unkorrekten
Übersetzung des aristotelischen Textes, der unserem Autor
vorliegt3. Er hat nämlich den Wortlaut vor sich, prout sapiens
determinabit, und fragt sich, wer der Weise sei, der die
rechte Mitte bestimmen soll, ob der Weise im Sinne der
Metaphysik, dessen Aufgabe die Erkenntnis der letzten und
höchsten Ursachen ist, oder der in sittlichen Dingen erfahrene
Praktiker4. Die ganze Frage wäre unserem Autor erspart
geblieben, wenn er den griechischen Text vor sich gehabt
hätte. Aristoteles sagt nämlich in seiner Definition: 6k
ô (ppôvipoç 6plaste6, wodurch der in praktischen Dingen

1 Ebenda: Dicendum est, quod magis contrariantur extrema inter
se secundum viam moris quam extrema medio. Secundum autem viam
rationis magis contrariantur extrema medio quam extrema inter se et
sic pröcedit obiectio. Item extrema medio plus contrariantur quantitative
quam extrema inter se. Qualitative autem plus contrariantur extrema
inter se quam extrema medio. Plus enim distant, id est in pluribus
differentiis differunt linea et albedo quam nigredo et albedo plus autem,
id est intensius e contrario. Similiter est in proposito loquendo logice
non moraliter.

' Vgl. Zeller II, 2, p. 657ff.; wir werden bei Thomas von Aquin
noch darauf zurückkommen.

' Aus einer Äußerung des Autors ergibt sich, daß er bei
Bearbeitung der aristotelischen Definition den Wortlaut mehrerer ihm
bekannten Übersetzungen vorliegen hatte und dieselben mit einander
verglich, was seine große Sorgfalt bekundet. Fol. 88d. sagt er z. B. : Item
in definitions praeci-denti dicitur secundum unam translationem quod
virtus est habitus voluntarius, secundum aliam dicitur quod virtus
est habitus electivus, secundum autem hispanicam translationem dicitur
quod est habitus electivus vel voluntarius.

4 Coli. 16, art. 2, fol. 38c.
1 II, 6, 1107«. v



162 Das aristotelische Tugendprinzip

einsichtsvolle Mann als Norm hingestellt wird, Zum gleichen:
Sinne gelangt indes auch der Verfasser durch eine
philologische Erklärung des Wortes sapiens. Er leitet sapiens
von sapor ab, so daß ihm der sapiens jener ist, der nicht
durch wissenschaftliche Reflexion, sondern mittels des durch
die Vernunft veredelten Geschmackes die rechte Mitte
findet1. Es deckt sich diese Erklärung mit der Äußerung
des Stagimten2, daß die richtige Entscheidung in letzter
Linie Sache des rechtes Taktes sei (sv ry o.lobijoei q xptoiç),

4. Bei Erörterung der Tugend der Klugheit kommt
unser Autor nochmals auf die Bestimmung der Mitte zu
sprechen. Ausführlich fragt er sioh zunächst, ob die Klugheit

selbst dem Prinzip der Mitte sioh unterordnes. Aristoteles

stellt sich diese Frage nicht und so ist er auf eine
selbständige Untersuchung derselben angewiesen; er weist, *

zur Beantwortung auf die Erfahrung hin, derzufolge ein
überklug sein ebensowohl getadelt werde wie ein zugerecht
sein. Anderseits ist er sich auch bewußt, daß die rechte
Mitte bei der Klugheit anders beschaffen sein müsse als
bei der Mäßigkeit. Gerade der muß für den Klügsten gelten,,
der alles und jedes sorgfältig in Betracht zieht und nichts
ohne Überlegung unternimmt, während analoges Verhalten
bei der Mäßigkeit als Extrem bezeichnet werden müßte4.
Das Entscheidende sieht er darin, daß die übrigen Tugenden
ein bestimmtes Betätigungsfeld haben, wo sie die Mitte
innehalten und das Zuviel und Zuwenig vermeiden. Die Klugheit

aber ist Verstandestugend, als solche ist der Bereich
der Gegenstände, mit denen sie sich befassen kann,
unbeschränkt, die einzige Schranke ist in der Vernunft selbst
gelegen, an der sie siöh in ihren Entscheidungen orientiert.
Es fällt ihm die Antwort nicht leicht und er zögert, ob er
nicht doch auch bei der Klugheit von einem Innehalten
der Mitte sprechen soll6. Zur besseren Lösung sucht er
dem Doppelcharakter der Klugheit Rechnung zu tragen..

' Fol. 38d.
' Eth. Nik. II, 9, 1109&, 23.
3 Coli. 85, fol. 293cZff. Utrum prudentia habeat modum in omnibus

suis actibus; art. 2: utrum prudentia habeat medium in illis actibus,.
in quibus reperitur laus et vituperium; art. 3: utrum prudentia habeat
medium in suo prinoipali actu, qui est eligere.

4 1. c., art. 1.
s Coli. 85, art. 1, fol. 291c: ex praedictis colligitur, quod

prudentia non habet universaliter medium in omni suo actu vel si habet,



der richtigen Mitte in der Scholastik 163

Als Verstandestugsnd hat sie das Singulare und Konkrete,
das Gegenstand des Handelns ist, erkenntnismäßig zu
erfassen und in dieser Tätigkeit kann von Mitte nicht
gesprochen werden. Als praktische Tugend hat sie dieselben
Objekte wie die Moraltugenden zum Betätigungsfeld und
indem sie hier den letzteren die Direktive gibt und ihnen
die richtige Mitte bestimmt, beobachtet sie gewissermaßen
selbst die Mitte1. Wir finden hier im aristotelischen Gewände
den gleichen Gedanken, den er an einer anderen Stelle im
Anschluß an die Vorscholastik mit dem Ausdruck des
Maßhaltens im aktiven und passiven Sinne bezeichnet. Das.
Maßhalten im aktiven Sinne ist Sache des vernünftigen
Seelenvermögens und so der Klugheit, nur im passiven Sinne
ist es in dem unvernünftigen, im begehrlichen und
zornmütigen Seelenteill.

Sofern nun die Tugend der Klugheit dieselben
Objekte hat wie die Moraltugenden, hat sie auch dieselben
Extreme. So nennt er gelegentlich die temeritas und prae-
cipitatio, die als Extreme der Tapferkeit genannt werden,
auch als Extreme der Klugheit, die Nachlässigkeit bzw.
Voreiligkeit in der zu treffenden Auswahl3. Es ist psychologisch

richtig, da solches Verhalten häufig in den Affekten
der Furcht und kühnen Hoffnung seinen Grund hat. Für
unseren Autor ist es um so mehr verständlich, da er früher
schon bei der Frage nach dem Verhältnis der Tugend zu
Lust und Unlust behauptete1, jede Tugend, nicht nur Tapfer-

non habet per se sed per accidens vel per se si habet medium, non
habet determinatum siout nec materiam determinatam vel si habet de-
terminatum medium non tarnen sicut aliae virtutes cardinales.

1 Coll. 85, art. 13, fol. 295d: prudentia et est virtus et est scientia,.
un de duplex est eius operatio sive actus videlicet discernera et eligere;
prudentia quo ad primam operationem suam quae est cognitio agendorum
exteriorum et omittendorum virtus est intellectualis et speculativa;
inquantum autem extendit se in directionem operum iustitiae temperantiae
et fortitudinis inter virtutes morales connumeratur, dicimus ergo quod
prudentia quantum ad primum actum eiuB quod est discernere non
habet medium; quantum autem ad secundum habet.

2 Coll. 89, art. 3, fol. 316«.
3 Coll. 85, art. 3, fol. 296a.
4 Coll. 6, art. 1, fol. 9a: Er begründet es im Anschluß an

Arist. Eth. Nik. II, 3, 1104 & 4, daß wie man die Tugend der Mäßigkeit
daran erkenne, daß man sie mit Freudigkeit übe, so auch die Klugheit
an der mit ihrer Betätigung verbundenen Freude. Fol. 12a: Eine

ähnliche Ansicht wird uns bei Albertus Magnus hinsichtlich der
Gerechtigkeit begegne». Nach Thomas dagegen sind Lust- und Unlust-



164 Das aristotelische Tugendprinzip

keit und Mäßigkeit, habe es in erster Linie mit diesen
Affekten zu tun.

5. Während er die Frage, inwieweit die Klugheit die
Mitte hält, in der dargelegten Weise selbständig zu lösen
sucht, schließt er sich im folgenden, wo es sich um das
Zusammenwirken der Klugheit mit den Moraltugenden handelt

und um die Art, wie sie die Mitte derselben bestimmt,
wieder mehr an Aristoteles an. Er kennt das Résumé der
diesbezüglichen Untersuchungen des Stagiriten und akzeptiert

es1. Zur weiteren Ausführung hievon zieht er zum
Vergleich fast in wörtlicher Übereinstimmung mit Aristoteles

die sokratische Tugendauffassung heran und korrigiert
sie2. Wo er den fraglichen Punkt selbständig zu entscheiden
sticht, wird er undeutlich. So spricht er von einer doppelten
Art der Bestimmung der rechten Mitte 5 : die Klugheit läßt
er die Mitte im allgemeinen bestimmen; sie schaut dabei
auf das zu erreichende Gut und sie berücksichtigt die Gegenstände

der übrigen Tugenden nur, soweit sie unter den
Begriff des erstrebten Gutes fallen. Die einzelnen Tugenden
läßt er die Mitte im besonderen bestimmen, d. h. innerhalb
ihres eigenen Betätigungsfeldes. Der Grund dieser unklaren
Darlegungen unseres Autors ist wohl die Unklarheit, mit
der bei Aristoteles selbst das gegenseitige Abhängigkeitsaffekte

das eigentliche Objekt der Mäßigkeit und Tapferkeit, während
sie bei der Gerechtigkeit und Klugheit nur Folgeerscheinungen sind.
I. II, q. 59, a. 4 u. q. 60, a. 2.

1 Coli. 82, art. 3, fol. 286c. Non est prudentia sine virtute morali
et e converso. Eth. Nik. VI, 133, 1144 6 30ff.

1 Coli. 82, art. 2, fol. 285d virtus singularis electiva non fit
absque prudentia et propter esse eius semper cum prudentia dixerunt
quidam quia omnes virtutes morales prudentiae sunt ut Socrates et
isti quodammodo peccant quodammodo recte dicunt; peccant quidem
dicentes quod omnes virtutes sint prudentiae, dicunt vero recte eo quod
non est possibile ut inveniautur virtus singularis electiva absque
prudentia, cuius Signum est, quod omnes definientes virtutem moralem
dicunt earn esse habitum qui sit secumdum commensurationem rectae
rationis Eth. Nik. VI, 13, 11446 17 ff.

3 1. c. fol. 286«: duplex est inspectio medii, una quae est in
principio operis; et haec est in omni virtute quae est inspectrix medii
quantum ad suam materiam et est inspectio medii in persecutione
operis in qua plurimumque multa occurrunt; et haec est prudentia
circa operationem aliarum virtutum cuius inspectio generalis est sicut
et sua materia generalis est. Est enim circa bonum; intentio autem boni
generalis est unde non versatur circa materiam aliarum virtutem nisi
inquantum cadit sub rations boni consiliabilis Vgl. Coll. 87, art. 1,
fol. 3006.



der richtigen Mitte in der Scholastik 165

Verhältnis von Klugheit und Moraltugend dargestellt ist,
anderseits auch die noch unfertige Syntese der aristotelischen

Tugendlehre mit der traditionellen frühmittelalterlichen
Moral.

6. Der Gedanke der Mitte in der Moraltugend ist also
unserem Autor kein fremder Gedanke mehr, sondern eine
Anschauung, mit der er sich näher auseinandersetzen zu
müssen glaubt, wobei er sich aber von Aristoteles nicht
entfernt, vielmehr dessen Gedanken treu wiedergibt. Sowohl bei
der allgemeinen Tugendlehre wie bei den beiden von ihm
behandelten Einzeltugenden, der Mäßigkeit und Klugheit,
zieht er den aristotelischen Gedanken der Mitte häufig heran.
Wenn das Resultat seiner Untersuchung trotzdem gering ist,
hängt das mit seiner eigenartigen kompilatorischen Arbeitsweise

zusammen, die ihn zur selbständigen Lösung einer
Frage nicht kommen ließ.

7. Mit der im Vergleich zu seinen beiden Vorgängern
umfassenderen Kenntnis der aristotelischen Ethik hängt es

zusammen, daß sich bei ihm der Begriff der recta ratio im
aristotelischen Sinne häufiger findet. Fremd war die
Vernunftgemäßheit des Sittlichen auch seinen Vorgängern nicht.
Sie kannten die Tugenddefinition Oiceros1, überhaupt die
stoischen Ansichten über die Tugend nach Cicero und
Seneca, wo gerade der logos, die ratio, eine bedeutende Rolle
spielt. Selbst der Begriff der recta ratio ist nicht völlig neu;
Augustin definiert die Tugend einmal als eine recta ratio
perveniens in finem8, und auch diese Definition findet sich
häufig verwendet. Wir haben bei Alexander darauf
hingewiesen, wie er gelegentlich die Sinnlichkeit durch die recta
ratio gezügelt werden läßt; ob er hier mehr an Augustin
oder schon an Aristoteles und dessen Bedeutung der recta
ratio denkt, wollen wir dahingestellt sein lassen. Sicher ist,
daß die grundlegende Bedeutung, die der Begriff der recta

1 L. II. Rhet., c. 5i. Virtus est habitus mentis in modum naturae
rationi eonsentaneus. Vgl. Alexander Halensis, P. IV, Q. 12, m, 1,

art. 1, § 1 u. Q. 27, p. 738; Bon. S. II, d. 27 dub.
' Sol. I, c. 6, n. 13. Es ist aber dies nicht die einzige Stelle, wo

die „recta ratio" Verwendung findet; de lib. arb. 1. II, cap. 18 weist
er auf den Zusammenbang der Moraltugebden mit der rectio ratio in
einer Weise hin, die fast aristotelisch klingt: In his enim omnibus
(nämlich Tapferkeit, Mäßigkeit, Klugkeit), sicut in ipsa etiam quam
tu commemorasti iustitia, recta ratio viget, sine qua virtutes esse
non possunt.



166 Das aristotelische Tugendprinzip

ratio in der Ethik der Hoehscholastik erhält, auf den
Zusammenhang mit dem aristotelisch-ethischen Gedankenkreis
hinweist, was äußerlich dadurch zum Ausdruck kommt, als
er vor dem Bekanntwerden der aristotelischen Ethik nur
in der Form des obigen augustinischen Zitates sich zeigt.
Unser Autor verwendet den Begriff häufig und bringt ihn.
ausdrücklich mit Aristoteles in Zusammenhang1. Gelegentlich

verbindet er ihn auch mit augustinischen Gedanken
und vereint so gleich seinen Vorgängern augustinische und
aristotelische Elemönte, wenn auch nicht mehr in dem stark
augustinischen Sinne wie Bonaventura. Ein Beispiel findet
sich in der Besprechung einer Tugenddefinition Augustins.
Dieser nennt die Tugend einmal eine der Vernunft
entsprechende Gleichheit der Lebensführung2. Dies wird
erklärt mittels des aristotelischen Gedankens der rechtenMitte,
indem es vernunftgemäß ist, das Zuviel und Zuwenig zu
meiden3.

Wir können darum die drei Franziskaner in ihrer
Darlegung des Gedankens der rechten Mitte gemeinsam
dahin charakterisieren, daß sie diesen Gedanken in die
stoisch-augustinischen Anschauungen von der Tugend
einordneten und mit ihnen vermengten.

III. Tugend und richtige Mitte bei Albertus Magnus

1. Auf den Gedanken der richtigen Mitte bei Albertus
Magnus wurde schon von anderer Seite kurz hingewiesen1 ;

wenn hier nochmals darüber gehandelt werden soll, ist es,
weil wir die scholastischen Anschauungen hierüber in ihrem
Zusammenhange verfolgen und darum an Albertus Magnus

1 Coli. 16, art. 6, q. 2, fol. 48c: omnis virtus consuetudinalis
nihilominus est habitus qui fit secundum commensurationem rectae
rationis ut dicitur in fine VI. L. ethico. ähnl. fol, 285d. Coll. 82, art. 2,
fol. 285c: omnis virtus et recta ratio ut dicitur ibi (er verweist auf
Aristoteles) et in fine primi soliloquii. Omnis virtus est habitus secundum

rectam rationem ut dicitur VI. eth.
2 De Quant, an. c. 16, n 27. Virtus est aequalitas vitae rationi

undique .consentiens.
' Coli. 16, art. 1, fol. 346: virtus namque adaequat vitam ut con-

sonet rationi et consentiat in omnibus; vita enim rationalis in medio
consistit non declinando ad superfluum et diminutum, sed in recta
ordination e ad fin em per remotionem superfluii et diminuti. Ähnlich
Coll. 15, art. 4, fol. 30c u. Coll. 16, art. 2, q. 13, fol. 43 d.

* Vgl. Lauer: „Die Moraltheologie Alberts d. Großen", Freiburg
1911, p. 94.



der richtigen Mitte in der Scholastik 167

nicht stillschweigend vorübergehen dürfen. Außerdem soll
insbesondere die Beziehung zu Aristoteles näher verfolgt
werden1.

Vergleichen wir Alberts ethische Darlegungen mit jenen
der vorhergehenden Franziskaner, so zeigt sich noch eine
gewisse Ähnlichkeit mit Bonaventura in der Verwendung
des augustinisch-neuplatonischen Gedankenkreises,
wenngleich die aristotelische Ethik schon in größerem Umfang
herangezogen wird 2. Im Unterschiede von der Summa vir-
tutum aber, in der die gesamte Ethik verwertet ist, haben
wir es bei Albert nicht mehr mit einem bloßen fleißigen
Kompilator, sondern einem selbständigen Denker zu tun.

2. Wenn wir die in seinen Werken zerstreut sich findenden

Äußerungen über den aristotelischen Tugendbegriff
sammeln, ergeben sich folgende aristotelischen Züge in der
Tugendlehre Alberts. Das Prinzip der richtigen Mitte findet
sich in enger Beziehung zum augustinischen Begriffe des
recte vivere. Wo es sich iü den moralischen Erörterungen
um eine Definition der Tugend handelt, hält sich Albert3
an Augustin und bezeichnet mit ihm die Tugend als eine
„gute Beschaffenheit des Geistes, durch die wir recht leben,
und die keiner mißbrauchen kann". Sie erhält den Vorzug,
weil sie sowohl auf die Moral wie auf die Verstandestugenden
angewandt werden kann 4. Die aristotelische Definition, nach
welcher die Tugend als ein Innehalten der Mitte zwischen
zwei fehlerhaften Extremen bezeichnet wird, ist ihm zu
wenig universell, denn nur bei der Moraltugend läßt sich
von einer solchen Mitte sprechen. Den wesentlichen Effekt
der Tugend sieht Albert mit Augustin im recte vivere,
in der richtigen Lebensführung. Diese rectitudo besagt das

1 Was die Quellen betrillt, wurden vor allem jene Werke
benützt, in denen Albert seine eigenen Lehrmeinungen niederlegte, der
Kommentar zum Lombarden, und seine theologische Summe, sein
Kommentar zur Ethik, soweit unsere Frage in ihm erörtert wird, wurde
zur Ergänzung herangezogen. Von der theologischen Summe konnte
der ungedruckte 3 Teil, der speziell die Moral, die Sakramentenlehre
und die Eschatologie enthält, nicht benützt werden. Ebenso wurde
nicht benützt seine unedierte Summa de bono, die der Zeit nach dem
.Sentenzenkommentar vorangeht und, wie Albert selbst einleitend darin
gesteht, die aristotelische Ethik nicht verwertet.

1 Wie Grabmann a. a. 0. p. 229 ff. bemerkt, setzte der Sent. Comm.
Alberts nicht die Kenntnis der ganzen Nik. Eth. voraus.

' II, P. S. theol., Tract. 16, q. 103, m. 1.
* 1. c,' solutio.



168 ' Das aristotelische Tugendprinzip

richtige Verhältnis der einzelnen Kräfte im Individuum
unter einander, namentlich des Geistes zum sinnlichen
Begehrungsvermögen1 und als Folge davon die rechte
Hinordnung zum Endziel des Menschen2. Nur zur näheren
Ausführung hievon dient der Begriff der richtigen Mitte. Eine
Haupteigenschaft der Kardinaltugenden nämlich ist es, die
Mitte inne zu halten5. Sie führen die rectitudo herbei,
sofern sie zwischen dem Zuviel und dem Zuwenig der Affekte
und Handlungen sich der Mitte nähern, die Hinneigung zu
den Extremen bedeutet eine Verkrümmung für sie4.

Dadurch vor allem unterscheiden sie sich auch von den
theologischen Tugenden, deren rectitudo sich ergibt aus
der direkten Hinordnung des Menschen zu Gott, der
unendlichen Wahrheit und Güte. Die Hinneigung zum
vergänglichen Gut bedeutet hier eine der rectitudo der
theologischen Tugenden entgegengesetzte, von Gott wegführende

Krümmung. Bezüglich der theologischen Tugend
der Hoffnung, die eine Mitte zwischen Vermessenheit
und Verzweiflung zu sein scheint, vertritt er eine
ähnliche Ansicht wie Alexander Halensis und Bonaventura.
Mit ersterem betont er den übernatürlichen Charakter der
Hoffnung, die auf die Güte und Freigebigkeit Gottes sich
stütze und darum in dieser ihrer wesentlichen Bedingung
kein Übermaß zulasse. Mit Bonaventura führt er als weiteren
Grund an, daß sie nicht wie etwa die Freigebigkeit aus den
Extremen sich zusammensetze5. Der psychologischen
Betrachtung der Frage wird er aber im Gegensatz zu seinen
Vorgängern dadurch gerecht, daß er auf den Unterschied
hinweist zwischen der theologischen Tugend der Hoffnung,
der keine Extreme gegenüberstehen und dem Affekt der

1 II, P. S. theol., Tr. 15, q. 92, m. 3.
• S. III, d. 26 A, art. 1.

3 S.II, d. 27, art. un. ad 3; S.III, d. 23 A, art. 2, sol.; S.III,
dist. 26 A, art. 1; II, P. S. theol., Tr. 16, q. 101, m. 3 u. q. 103, m. 2.

4 S. III, d. 23 A, art. 2: Cardinales ordinant in medium passionum
et operationum laudabilium; et ideo aliter et aliter istae habent suas
rectitudines ; quia cardinales dicuntur rectae ex actu, vel ex appropin-
quatione ad medium, et curvum earum oppositum est deflexus in super-
fluum et diminutum: rectitudo autem theologicarum consistit in recto
ordine in finem, secundum quod est ratio beatitudinis in vero et bono
et indeficienti, alto et arduo; ..et obliquatio illi opposita et deflexus a.

fine ad bonum commutabile. Ähnlich S. II, dist. 27, art. un. ad 3.
5 S. III, d. 26 A, art. 1, sol. u. ad 8.



der 'richtigen Mitte in der Scholastik 169

Hoffnung, dem die Affekte der Vermessenheit und
Verzweiflung als Ubermaß und Mangel gegenüberstehen.

3, Die sonstige Verwendung des Gedankens der Mitte
bringt bei Albert im Vergleich zu den vorausgehenden
Scholastikern keine Bereicherung. Mäßigkeit und Tapferkeit

als jene Tugenden, die die Affekte zu ihrem Objekte
haben, besagen ein gewisses Mittelmaß derselben1. Gelegentlich

wird die tugendgemäße Mitte auch mit der Beobachtung
der eine Handlung begleitenden Umstände gleichgesetzt2.
Für diese Betonung der Umstände zur Sittlichkeit einer
Handlung ist ihm aber nicht nur Aristoteles der Gewährsmann,

er beruft sich dabei auch auf Dionys3. Die Schwierigkeit,
bei der Tugend der Mäßigkeit die rechte Mitte zu

finden, läßt ihn mit Aristoteles gelegentlich von der strengen
Auffassung des Prinzipes der Mitte abgehen und vor allem
auch milder über die Sündhaftigkeit der Gula urteilen4, wie
das in ähnlicher Weise Wilhelm von Auxerre gegenüber
der ebrietas getan hat.

Neues bringen seine Ausführungen über die Gerechtigkeit;

er erwähnt die aristotelische Einteilung in die iustitia
distributiva und commutativa sowie die jeder dieser beiden
Arten zukommende Mitte 5; er geht aber nicht ausführlicher

1 S. IV, d. 14A, art. 3: quoniam. ilia virtus, quae est circa pas-
siones, proprie e est medium duarum aliarum, quarum, utraque est
abundantia etdefectus differenter: sicut medium aüdatiae, quae audendo
abundat timendo autem deficit; et timiditatis, quae timendo abundatet
audendo deficit; et hoc quidem medium est fortitudo; et ita est reperire
in temperantia et in aliis. Ähnlich S. III, d. 9 A, art. 2 u. S. III, d. 26 A,
art. lad. 8.

' S. IV, d. 33 A, art. 15 ad 3: Philosophus non intelligit quod
medium virtutis determinetur secundum quantitatem rei in se, quia
sic esset simpliciter medium rei; sed prout stat sub appetitu, et sie
determinatur quoad nos salyatis circumstantiis omnibus, secundum
proportionem appetitus

3 Summ, theo!., 1. P. Tract. 6, q. 26, m. 1, art. 2, part. III. u. art. 3,.

part. 2.
4 S. IV, d. 33A, art. 18 ad 3: propter hoc, quod latet medium,

sufficit esse proprie medium, quantumcumque aliquo modo disceditur a
medio, sed quando perfecte disceditur ab ipso in contrarium u. ibidem
quaest. 2 ad 1 u. J. II, P. S. theol. Tract. 18, q, 121, m, 1, art. 3.

5 manifestât se (iustitia) in communicandis et distribuendis,
ut Arist. in V. Eth. dicit. (V, 2, 11305, 31 ff.) In communicandis
quidem secundum medietatem arithmeticam, quae est medietas rei; in
distribuendis secundum medietatem geometricam, quae est medietas



170 Das aristotelische Tugendprinzip

auf' diesen Gegenstande ein1, sondern zieht ihm nur bei
Behandlung des Tugendcharakters der Poenitentia
kursorisch heran.

4. Im Vergleich zu seinen Voigängern befaßt er sich
auch mehr mit der Geltung des Prinzips der Mitte bei den
dianötischen Tugenden. Im Sentenzenkommentar
unterscheidet er ein den dianötischen Tugenden zukommendes
„medium, quod est ratio recta", von dem.„medium materiae
virtutis inter multum et parum", wie es den Moraltugenden
eigen ist2. Was unter dem medium, quod est ratio recta,
zu verstehen sei, hierüber drückt er sich nicht näher aus.
Er will sich aber offenbar von der aristotelischen Auffassung
nicht allzuweit entfernen, da er an einer anderen Stelle
mit Berufung auf Aristoteles die dionötische Tugend der
Klugheit mit obiger ratio recta identifiziert3. Wie seine

secundum proportionem dignitatis accepta. II, P. S. theo!., tract. IG,

q. 104, m. 1.
1 IV. S., d. 14A, art. 3: In virtutibus, quae sunt circa passiones,

est medium quoad nos. in iustitia est medium rei propriae, quod su-
mitur proportionalitate geometrica vel arithmetica, ut Philos, dicit.
Sed de his alias u. 1. c.: Distinguit Aristöt. in V. Ethic, duos species
iustitiae, quarum uuam vocat distributivam, alteram directivam, sed
directiva est ilia quae tantum satisfacit laeso quantum excessit laedendo
vel iniuriam inferendo, hoc autem praecipùe facit poenitentia.

1 S. III, d. 9 A, art. 2: non enim habent omnes medium materiae
virtutis inter multuni et parum, ut dicit Aristoteles in V. Ethic., sed
habent quoddam medium^ quod est ratio recta, sicut illae, quae sunt in
ratione, ut prudentia et iustitia cum suis partibus Ähnlich S. III,
d. 33 A, art. 1 ad 11: inest ei (näml. der Intellektualtugend) recta ratio
per medium, sicut prudentia cum suis, quae secundum eum sunt ipgovrjatg,
scientia et intelligentia, ethuiusmodi. Ähnlich II. P., S. tlieol,, tract, 16,

q. 103, m. 2.
3 S. IV, d. 14A, art. 3, sol: lygovt/at; et prudentia ethuiusmodi,

quae sicut ipse Philosophus in VI. Ethic. dicit, est idem quod recta
ratio; et intelligitur de recta ratione eligibilis ad opus virtutis Es ist
dieseUndeutlichkeit im aristotelischen Texte selbstbegründet, sofern das
Wort ratio denselben Doppelsinn zeigt wie das griechische Wort loyog\
ratio ist objektiv das durch Eecbnung bestimmbare Verhältnis,
subjektiv bedeutetes das Einsehen in dieses Verhältnis, und dann auch
die geistige Fähigkeit, durch die wir das Verhältnis erfassen, die
Vernunft, Die gleichen objektiven und subjektiven Bedeutungen hat ).oyog\
Xoyoç im Sinne des objektiven Verhältnisses findet sich in der Nik.
Eth. z. B. I, 13,1102&, 32. Sonst hat es fast immer subjektive Bedeutung,
entweder im Sinne von „Einsehen" bzw. „Denken", oder im Sinne von
„Einsicht", „Vernunft", recta ratio u. ôtp&àg loyog sind darum mit
„rechter Vernunft" oder „richtiges Denken" zu übersetzen.



der richtigen Mitte in der Scholastik 171

Ausführungen im Ethikkommentar zeigen, will er mit dem
medium, quod est reeta ratio, nichts anderes als die
Vernunftgemäßheit unseres sittlichen Handelns überhaupt in *

aristotelischer Terminologie zum Ausdruck bringen; durch
die neuen Quellen veranlaßt, leitet Albert über zur
Verknüpfung des Prinzips der Mitte mit der Vernunft als Norm
des sittlichen Handelns, wodurch freilich, wie das bei Wilhelm
von Auvergne angedeutet wurde, das Prinzip der Milte
seinen prinzipiellen Charakter verliert. Im Ethikkommentar
veranschaulicht er die Tätigkeit der recta ratio bei
Bestimmung der Mitte durch das Beispiel vom Zimmermann
und seinem Arbeitsverfahren h Dieser bestimmt durch
vernünftige Überlegung mit Rücksicht auf das durch seine
Arbeit zu erreichende Ziel die Auswahl des zu verarbeitenden

Materials, das Arbeitstempo und die künstlerische
Verfertigung und findet dabei, daß er hier an Größe etwas
beigeben, dort ein gut Teil hinweguehmen darf; hier sein
ganzes Können zusammennehmen muß, dort leicht darauf-
los arbeiten kann, um zum Ziele zu kommen2.

5. Im Sentenzenkommentar finden sich die Gedanken des
6. Buches der nikomachischen Ethik noch spärlich
verwendet; die Bedeutung der recta ratio bei Bestimmung der
richtigen Mitte wird nur einmal praktisch herangezogen,
wo er von der Bestimmung der rechten Mitte im Gebrauch
von Speise und Trank spricht3. Hier beginnt die Sündhaftigkeit

und das Zuviel, wo von der recta ratio abgewichen wird4.
Gelegentlich nennt er auch Gott in seiner theologischen
Summa die recta ratio omnium scibikum et faciendorum
und verwendet so den aristotelischen Begriff in einer rein
theologischen Frage8 ; er will an genannter Stelle zum
Ausdruck bringen, daß Gott die sicherste Norm alles Wissens

1 Eth. VI, Tract. 1, cap. 1.
2 1. c.
3 S. IV, d. 33 A, art. 18.
4 Restât ergo, quod régula peccati sumatur quaudo corruru-

pitur medium ex parte rectae rationis: ratio autem regulator ad de-
terminandum medium, vel rationibus naturalibus determinando medium
secundum proportionem virtutis nutritivae, vel rationibus civilibus
ut scilicet determinetur medium in cibis per circumstantias civiles
Aliquaudo vero regulator rationibus divinis ad determinandum medium...

s I. P., S. theol., tract. 15, q. 60, m. 4, art. 3. Es handelt sich
darum, ob Gott nur die spekulativen oder auch die praktischen
Verstandestugenden zukommen. Daß letzteres der Fall sei, wird durch die
Vernunft von Albert folgendermaßen begründet: cum intellectuals

Divus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 12



172 Das aristotelische Tugendprinzip

und Schaffens sei. Einmal spricht er auch von einer com-
mensuratio ad rationem rectam und bezeichnet so die ratio
recta als Norm der Sittlichkeit überhaupt1. In dieser
Bedeutung wird der Begriff bei den folgenden Autoren regelmäßig
im Zusammenhang mit dem Prinzip der Mitte begegnen.

Quellenhistorisch ist dabei von Interesse, daß Albert
sich hiefür auf den Konfessor Maximus beruft, der in seinem
Kommentar zu Dionys diesen Ausdruck verwendet. Gleichwohl

kann obige Behauptung, daß die Scholastik den
Begriff der recta ratio von Aristoteles übernommen habe,
aufrecht erhalten werden, da er von den meisten Autoren und
auch wiederholt von Albert selbst mit Berufung auf den
Stagiriten gebraucht wird und anderseits gerade Maximus
als Aristoteliker unter den Griechen gilt. Die spärliche
Verwendung der ueuen aristotelischen Gedanken, die mit dem
Bekanntwerden der ganzen nikomachischen Ethik zuflössen,
erklärt sich bei Albert am besten durch die Annahme, daß.
sie zum Teil dem schon früher bearbeiteten Sentenzenkommentar

erst bei einer späteren Überarbeitung beigefügt wurden2.
6. Die ganze Verwendung des aristotelischen Tugendprinzips

der Mitte hat bei Albert etwas Unfertiges, sie
zeigt uns den Übergangscharakter seiner Anschauungen.
Dies hat sich schon oben aus der Zusammenstellung
desGedankens der Mitte mit der augustinischén Tugenddefinition

ergeben ; ähnliches finden wir bei der Frage nach der
Unterordnung der unvernünftigen Seelenkräfte unter die
Vernunft. Mit der ratio, dem aristotelischen Àoyoç, wird
zugleich der mens mit Berufung auf Augustin herangezogen,
dessen Aufgabe es ist, die niederen Seelenteile zu leiten5.
Die Arbeit der einheitlichen Synthese leisten Alberts Schüler,
vor allem Thomas von Aquino.

(Fortsetzung folgt)

virtutis medium sit recta ratio ut dicit Aristoteles in VI. Eth,, cum
sit ipse ratio recta omnium scibilium et faciendorum, contemplando
se omnia seit et perfecta et contemplative.

1 I. P., S. theol., tract. 6, q. 27, m. 1, art. 2: Fornicatio dispotio est,
quae dispositio, inquantum est privans ordinem concupiscibili's in modo-
et commensuratione et harmonia ad rationem rectam, ut ibidem dicit
Maximus in scholio, quod appositum est litterae Dionysii, malitia est

3 Vgl. Grabmann, a. a. O. p. 229. I

1 II. P., S. theol., tract. IB, q, 92, m. 3. Dicendum, quod parti-
cipare rationem dupliciter dicitur, scilicet ut per naturam, et ut per


	Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik

