Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr. Untersuchungen uber die
Pradestination

Autor: Jellouschek, Karl J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des Leonardus a Valie Brixinensi O. Pr. 107

L
T

DES LEONARDUS A VALLE BRIXINENSI O. PR.

UNTERSUCHUNGEN UBER DIE PRADESTINATION
Herausgegeben von P. Dr, KARL JOH. JELLOUSCHEK O. S. B.

EINLEITUNG:

Der Verfasser der hiemit zur Veréffentlichung ge-
langenden Schrift iiber die Prédestination ist der Wiener
Universitdtsprofessor Leonhard Huntpichler, der dem
16. Jahrhundert angehért und aus Tirol — de Valle Brixi-
nensi sagen des nidheren die Handschriften — stammte.
Er lehrte zuerst seit 1426 an der Artistenfakultit zu Wien
und begab sich hierauf nach Kéln, wo er dem Studium
der Theologie oblag und auch ein Kanonikat erwarb. Spéater

! Fiir die kurzen einleitenden Bemerkungen, die ihren Gegen-
stand aber durchaus nicht erschépfend behandeln wollen, wurden vor
allem die aus den artistischen und theologischen Fakultitsakten der -
Wiener Universitit erhobenen Angaben in Joseft Aschbachs Geschichte
der Wiener Universitit im ersten Jahrhundert ihres Bestehens, Wien
1866, 535 f. zu Rate gezogen; ferner Sigismundi Ferrarii De rebus
Hungaricae Provinciae Ordinis Praedicatorum Commentarii, Viennae
Austriae 1637, b89—592. Quétif-Echard, Scriptores Ordinis Praedi-
catorum I, Lutetiae Parisiorum 1719, 816 und 8143; II, Par. 1721, 823,
richten insofern eine gewisse Verwirrung an, als sie zwischen einem
Leonardus de Valle Brixinensi und einem Leonardus de Vienna unter-
scheiden, Dieser Irrtum begegnett uns auch bei Christian Gottlieb.
Jocher, Allgem. Gelehrtenlexikon, Leipzig 1750, 2380 f. Joh. Albert
Fabricius (f 1736), Bibliotheca latina mediae et infimae aetatis, I'V.
Florentiae 1858, 549, bemerkt schon mit richtigem Blicke bei Leonardus
Lector Conventus Viennensis: non diversus fortassis a superiore <(sc.
a Leonardo de Valle Brixinensi>. Michael Denis, Codices mss. theo-
logici Bibliothecae Palatinae Vindobonensis Latini, vol. L. p. II, Vindo-
bonae 1794, 2240 f.,, endlich wurde durch die Angabe in einem Briefe
Leonhards an Kaiser Friedrich III,, wo von hiufiger Inanspruchnahme -
durch Vorlesungen und Dekanatsgeschiifte die Rede ist, veranlafit, Joh.
Jos, Locher, Speculum Academicum Viennense, Viennae 1773 nach
den Dekanen der theologischen Fakultiit einzusehen und da fand er
nun unter dem Jahre 1468, aus dem der fragliche Brief stammt, I'r.
Leonhardus Huntpichler Ord. Praed. vermerkt und im Index des
Werkes noch den Zusatz: de Valle Brixinensi.

2 Im Cod. lat. Monac. 19678, fol. 113r ff. begegnet uns in einer
langen Reihe von der Wiener Universitit zugehorigen Quaestiones et
solutiones earum, bei deren erster das Jahr 1440 notiert ist, tol. 120v unter

Divus Thomas VII, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. 3XXIV.) 8



108 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr,

treffen wir ihn wiederum in Wien, und zwar zuerst noch
im Verbande der artistischen Fakultdt stehend, dann aber
nach seinem im Jahre 1447 erfolgten Eintritt in den Prediger-
orden als Magister der Theologie, nachdem er jedoch auch
schon zuvor als Sententiarius an der theologischen Fakultat.
doziert hatte. In den Jahren 1450, 1463, 1460, 1463 und
1468 stand er als Dekan an der Spitze dieser Fakultdt. In
einem Brief aus dem letztgenannten Jahre, den unser Pro-

fessor an den ihm allem Anscheine nach sehr gewogenen
Kaiser Friedrich III. (1440—1493) richtete, spielt er auf die
nofficia lecturae et etiam decanatus®. anl.

Des Magisters Leonhard gedenkt auch der Geschichts-
schreiber der ungarischen Provinz des Predigerordens Sigis-
mundus Ferrarius? in seinem Werke. Im Jahre 1454 wurde
ndmlich unser Dominikaner mit der Reform des Konventes
zu Kaschau in Oberungarn betraut. Er entledigte sich seiner
Aufgabe mit Geschick, dehnte aber seine reformierende Tétig-
keit in der Zeit bis 1457 jedenfalls auch auf eine Anzahl
anderer Kloster seines Ordens aus 3. Bemerkenswert ist schlief3-

der Nummer 14 die Angabe: Pro M<agistro™> Leonardo de valle Brixi-
nensi: 1° Cur votum non potest esse de eo, quod ad salutem est ne-
cessarium, 2° Cur sanctus Petrus post conversionem ad piscationem
rediit, cum dicat Salvator: Nemo mittens manum suam in aratrum. et
aspiciens retro aptus est regno Dei. Aschbach gibt a. a. O. 535 das
Jahr 1445 fir das neuerliche Auftreten Leonhards in Wien an; ebenso
H. Hurter, Nomenclator lit. theol. cathol. I1? Oeniponte 1906, 901.

' Cod, 4894 der Wiener Hofbibliothek, fol. 103v, vgl. Anm. 1
gegen Schluf.

* Vgl. Anm. 1,

* Vgl. den bei Ferrarius a. a. O. 590 erwiihnten Brief des Fr.
Jakob Riech von Basel, der nach Magister Leonhard und ebenso wie
dieser mit dem Titel eines Vicarius (reneralis iiber die reformierten
Kloster gesetzt ward, an Ir, Umbertus, Lektor des Kaschauer Kon-
ventes. Rithmend gedenkt Johannes Meyer Ord, Praed., Buch der
Reformacio-Predigerordens (herausgeg. von' B. M. Reichert in Quellen
und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutsch-
land, Heft 2 und 38), V,, 76 der Wirksamkeit Leonhards: Vil ander
vitter und maister sind in dem selben convent zi Wien gewesen, die
vil glitz getln habent; also besunder ist gewesen maister Leonhardus
de valle brixiensi, der prior und vicari vil jar in Osterrich gewesen ist,
und by sinen Ziten uss dem convent zi Wien etwen manger convent
in dem kiingkrich der provincie zft Ungern zfi der gaistlichait ist re-
formiert; in weélhem convent zfi Ungern vor mals gar an arm, ellend
leben waz, also daz ir convent gar schier gaistlich und zitlich zer-
gangen mdocht sin, do es nun von der gnad gotz gar wol stat gaist-
lich und zitlich.



'Unt'ersuchun-gén tiber die Pridestination 109

lich noch, dafl sich Leonhard im Jahre 1467 an der Spitze
einer Schar von Studenten zu einem Kreuzzuge gegen die
Husiten in Béhmen bereit erklarte. Gegen diese Ketzer rich-
tete er auch eine eigene Abhandlung iiber den,Leib deg
Herrn und die Laienkommunion. Als Todesjahr Leonhards
vermerkt eine Miinchener Handschrift das Jahr 14781,

Uber die literarische Tdtigkeit unseres Domini-
kanertheologen bieten die von Quétif und Echard? vorge-
legten Verzeichnisse seiner Schriften eine Ubersicht. Diese
sind zum guten Teil moralischer und erbaulicher Art, wie
schon die Titel anzeigen, z. B. De modo mitigandi iratos, De
septem condicionibus viae salutis in patriam regni caelestis,
De infidelibus orationibus et de virtute devotae orationis,
De inductione potentum ad libenter cogitandum de sua
morte usw., zum Teil aber auch dogmatischen Inhaltes. Aufler
der oben erwihnten Schrifc gegen die Husiten kommen
hier Untersuchungen iiber die Ablésse® und der Traktat
De divinis praedicationibus in Betracht. | |

Zu den in den genannten Verzeichnissen aufgezihlten
Schriften mochte ich nun auf Grund von Nachforschungen
in ‘der Miinchener Staatsbibliothek noch einige hinzufiigen,
und zZwar:

- 1. Epistola quaedam per modum tractatus
fratris Leonardi ad quendam Cartusiensem, Das
Schreiben ist, wie aus den einleitenden Worten hervorgeht,
an Nikolaus Kempf* gerichtet, der nach seiner Vater-
stadt Straflburg auch Nicolaus de Argentina heifit, Wie

' Clm. 18606, fol. 70v: Iste doctor obiit anno Domini 1478 post
pasca wienne. (Rubr.) Aschbach a. a. O. 35 setzt das Todesjahr
um 1478 an®

P A.a. O. I, 843; II, 823, Die Wiener Hotfbibliothek besitzt in
den Codd. 4149, 4201, 4894, 4895 und 14509 alle von Quétif und Echard
angefiihrten Schriften unseres Autors mit Ausnahme des Tractatus ad-
versus Husitas de corpore Christi et de communione laicali.

* Tractatus introductorius de indulgentiis, ferner Inquisitiones
XXV super Tractatum Venerab. Antonini felicis quondam Archiepis-
copi Florentini. Der Miinchener Cod. lat, 18606, fol. 15r—52v enthélt im
ganzen 35 Inquisitiones. ‘ ;

* Uber ihn siehe B. P ez, Bibliotheca ascetica IV, Ratisbonae
1724; praefatio und 267—492; VI, Rat. 1724, 1—214; IX, Rat. 1726,
379—532; XI, Rat, 1785; XII, Rat. 1740. N. Paulus in Katholik 1891
II, 346—3864 und in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon IX? Freiburg
i. Br. 1895, 338f. A. Rosler, Bibliothek der kath. Pidagogik VII,
Freiburg i, Br. 1894, 2611, ! L

g



110 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

LY

Magister Leonhard hatte auch er der Wiener Artistenfakul-
tit angehort und war dann etliche Jahre vor diesem — im
Jahre 1440 — in den Ordensstand eingetreten, und zwar
in die Kartause Gaming in Niederdsterreich, wo er auch,
. nachdem er in verschiedenen Niederlassungen seines Ordens
titig gewesen war, im Jahre 1497 starb. Er hat sich als
aszetisch-mystischer Schriftsteller einen Namen erworben.
Der Brief — wenn wir diesen Ausdruck fiur die in Cod.
lat. Monac. 18606 (4°), 17 Folien umfassende Schrift? bei-
behalten wollen — behandelt mancherlei Fragen kanoni-
stischer Art,  insbesondere Fragen der Ordendisziplin. KEr-
wihnenswert ist vielleicht -eine 'Bemerkung aus dem KEin-
gang des Briefes, aus der hervorgeht, daf3 man damals —
die Handschrift stammt aus dem Jahre 1470, — im Wiener
Dominikanerkonvent den grofien Ordensgenossen Johannes
Tauler, gest. 1361, nicht einmal dem Namen nach kannte,

2. Tractatus, quod super ingressum religio-
nis non sit diu vel multum consiliandum. Diese
Abhandlung ist in demselben Cod. 18606 fol. 62*—91" ent-
halten und in 23 Inqmsntmnes gegliedert. (Incip.: Prima
inquisicio utrum conveniens sit et laudabile,” quod homo
inclinatus ad securiorem statum perfectionis salutis assu-
mendum requirat ..., Kapl.: Alias fratres communiter de-
ficerent in necessariis, nisi redditus recipiant, qui solicitu-
dine valeant possideri etc. (Rubr.: 1470).

3. Inquisitiones de praedestinatione. Diese
Untersuchungen, die im folgenden ediert werden, sind eben-
falls in dem vorhin herangezogenen Miinchener Kodex (fol.
92r —106Y), der urspriinglich der Benediktinerabtei Tegern-
see gehorte?, aber auch noch in der aus dem Klgster Schéft-
larn stammenden Handschrift Cod. lat. Monac. 172903 (4°),
fol. 63*—76" zu finden. Auch diese Inquisitiones gehen wie

' Clm. 186086, fol. 53r—70v. Inc. Venerando cordialissimo Domino
meo Patri Nicolao de Argentina Cartusiensis ordinis professo in Gemico
Vester in Domino Jesu frater Leonardus. Verende Pater. Vos in scheda
vestra ponitis. Fapl. quod monachus ille aut propter preceptum aut
propter contemptum dampnatus sit et quod huiusmodi peccatum mor-
tale non penituit.

* Cod. Teg. 606; jetzt Clm. 18606; er wird von mir weiterhin
einfach mit T bezeichnet werden.

* Fiar Clm. 17290 wird in der Textedition der Buchstabe S ver-
wendet werden. .



Untersuchungen iiber die Pridestinaticn 111

die schon frither erwihnten de indulgentiis auf die ordent-
lichen Vorlesungen Leonhards zuriick und geben uns so ein
Bild, wie man -damals hierzulande bei der Behandlung der-
~artiger theologischer Fragen vorzugehen pflegte. Bel seinen
Erorterungen stiitzt sich Magister Leonhard auf St. Augustin,
den er mehrfach zitiertl. Neben Fragestellungen, wie sie
in den scholastischen Untersuchungen -iiber die Prédesti-
nation allgemein iiblich sind, begegnen uns auch einzelne
weniger geléufige, wie Inquisitiones VI und XI. Manche
Problemstellung, wie z. B.: Utrum praedestinatus possit esse
non praedestinatus, bietet Grelegenheit zur Betétigung beson-
deren Scharfsinnes und es kostet dann mitunter einige Miihe,
dem Autor auf seinen Gedankengingen zu folgen. Hin und
wieder verschmiht er es aunch nicht, einen Vergleich oder
eine Erzéhlung (z. B. Inq. VII) zur Veranschauhchung der
vorgetragenen Lehre einzuflechten. Der Aufbau der einzelnen
Inquisitio ist im allgemeinen ganz einfach (eine oder mehrere
Fragen am Eingang mit darauffolgender Beantwortung);
einigemal aber richtet er sich nach dem uns aus der Summa
theologica des hl. Thomas so wohbekannten Schema (Argu-
mente — Gegenargumente — prinzipielle Losung — Kritik
der Argumente), nur vermissen wir das dort vorhandene
Ebenmal} der' einzelnen Glieder,

Nach allem diirfen wir am Schlusse dieser Bemerkungen
wohl sagen, dafl sich unser Dominikaner alle Mithe gegeben
hat, seinen Teil zur Behandlung der unergriindlichen Liehre
von der Prédestination beizutragen, bei deren Studium es
sich empfehlen wird, stets seine treffliche Mahnung vor
Augen zu haben: Slcut ergo bonitas Dei ineffabilis et 1n-
comprehensibilis est ita aequitas et iustitia eius ineffabilis
et 1ncomprehen31b1hs est. Hoc igitur fidei nostrae, fratres
carissimi, certissimum fundamentum sit, quod Deus ot 1ustus
et bonus sit, sicut Scripturae optimae confitentur (Inq. XVI,
in fine),

Inquisitiones de praedestinatione
‘Magistri Leonardi de Valle Brixinensi Ordinis Praedicatorum
sumptae ex ipsius le_cturis ordinariis®

! Die dem Wortlaute nach ermittelten Zitate werden in der Aus-
gabe durch -Anfiihrungszeichen kenntlich gemacht,
* Tit. om. S.



1192 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

Inquisitio prima
An originale peccatum, quo Adam peccavit,

in omne genus humanum diffundatur seu diffu-
sum sit.

Praeterea, an iniustum esset divinum iu-
dicium, si nullus homo llberaretur aculpa primae
praevarlcatmnls

Praeterea, an conveniens et congruum sit
Deum ex libertate suae omnipotentis voluntatis
aliquos eligere et aliquos permittere perire.

Solutio. Dicendum est ad primum, quod secundum
illud Apostoli Rom. 5. capitulo <<v. 12.>> per unum ho-
minem peccatum intravit in mundum et per peccatum mors
et ita In ommnes homines mors pertransut in quo omnes
peccaverunt, unde secundum testimonia sanctorum, quia
primus homo per liberum arbitrium Deum deseruit, iustum
iudicium Dei expertus est, ut cum tota sua stirpe, quae
in illo adhuc tota peccaverat, damnaretur, et ex hoc con-
cluditur solutio secundi, quod si nullus liberaretur, iustum
iudicium Dei nemo iuste reprehenderet. Unde, si rex iuste
potest pumre duos suos offensores et tamen uni soli parc1t
alteri non iniuriatur.

Hic notandum est, quod peccati originalis propagatio seu
traductio tali monstrari potest similitudine: Illi qui ruborem
rosarum nigro supplantant colore, solent radicem spinae,
quae rosas gignit, scindere ferro et in ipsam radicis scissuram
colorem nigrum infundere. Spina ergo, quae in radice sua
nigrum iam colorem suscepit, postquam flores rosarum eru-
perlnt in ipsos flores, qui naturaliter rubere vel candere
debuerant. suam mgredmem transfundit et corruptio radicis
in flores naturaliter se immittit. Sic a simili humana na-
tura, quae in primo homine tamquam in radice peccati ori-
glnalls corruptionem contraxerat, eandem corruptionem in
omne suum semen transfudit. Qu1a. ergo omne genus hu-
manum de pfa.eva.rxcatwms semine nascitur, omnes pecca-
tores sumus et constituimuriuxta illud Apostoli Rom. <(3,23>:

,Omnes peccaverunt et egent gratia Dei* excepto illo solo,
qui peccatum non fecit nec aliunde contraxit, sed sic as-
sumpsit naturam humanam, ut veritatem eius haberet et
tamen culpam praevaricationis Adae non contraheret. Quia
igitur mors in mundum per peccatum intravit, ut dicit Apo-



Untersuchungen {iber die Pridestination - 113

stolus, constat quod, sicut omnes sumus morti obnoxii, et
peccato, quod mortem generat, sumus corrupti. Cum ergo
omne genus humanum peccato originali sit constrictum et
corruptum in primo homine, in quo omnes peccaverunt,
damnationi et poenae obnoxium fuerit, plane si iustus iudex
neminem inde liberasset, iuste' non potuisset reprehendi.

Deus ergo iustus, qui iuste totum genus nostrum dam-
nare poterat, quia etiam summe bonus est, de damnato
semine, de massa perditionis non tantum unum vel duos;
sed plurimos ad salutem elegit et salvavit, Quia vero, ut
praedictum est, iustns est, ideo non omnes, sed tantum
quosdam, quos voluit, salvos fecit. Quod autem hunc elegit
et illum perire permittit, opus est suae voluntatis; ,omnia
enim*, sicut dicit Apostolus < Eph. 1, 11> noperatur se-
cundum consilium suae voluntatis®, Ib vero, qui ab eo de-
seritur et damnatur, sciat se ,vas irae“ < Rom. 9, 22> et
sciat se 1uste damnari. Qui autem ab eo salvatur et coro-
natur, gaudeat se esse ,vas misericordiae* < Rom, 9, 23>
ot sciat se absque omni merito suo salvatum. Quod ergo
Deus uni iustam damnationem et alteri indebitam confert
salvationem, nihil aliud est, quam quod dicit propheta:
»Misericordiam et iudicium cantabo tibi Domine%. <« Psalm.
100, 1.>

: Inquisitio secunda

Quibus modis simplicibus declarari possit et debeat,
quod nullatenus arguendus est Deusneque con-
querendum?! est de ipso pro eo, quod non omnes
salvat, sed quod ex multis vocatis paucos eligit, qui ex
seipsis per omnia non minus digni essent derelictione
quam reprobi.

‘Praeterea, an si humana natura non esset
umquamijustaedamnationiaddicta, nihilominus
iustum esset Deum unum ad vitam aeternam et
alium ad poenam aeternam creare.

Solutio. Praeter ea, quae dicta sunt, dicendum est
iam nunc primo per hanc similitudinem: Esto, quod aliquis
rex habeat duos debitores et neuter illorum habeat, unde
debitum solvat, numquam aliquid iniustum fecisse dw1tur.
s1 uni illorum pr0pter bonitatem suam dimittat et ub a.ltero
omne debitum exigat. Item videmus, quod ea quae tempo-

\

' Conquerendum 7' in marg., ¢ :ntemnendus n fextu.
/0



114 ~ Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

ralia sunt, praesertim ut sunt clarum ingenium, eloquentia,
agilitas, fortitudo, pulchritudo, generis nobilitas et multa
huiusmodi, numquamw, quia non omnibus aequaliter, sed uni
magis et alii’ minus donata sunt a Deo, propter hoc Deum
iniustitiae arguere possumus. Numquém ergo iuste adversus.
ipsum murmurare possum et ipsum personarum acceptorem
vocare debeo, quia non fecit me filinm regis, aut iuste que-
rulari potero, quod non adaequavit ingenium meum ingenio
sancti Augustini et fortitudinem meam fortitudini Samsonis
et pulchritudinem meam pulchritudini Absolonis.

Sic plane is, qui damnatur, iuste Deum accusare in-
iustitiae non potest?, qued se damnaverit et alium salva-
verit. Sed sine dubio, qui damnantur, damnantur iuste et,
qui salvantur, gratis omnino per misericordiam salvantur,
,Nemo igitur®, ut dicit Augustinus?, ,Deum iniustitiae
arguat, si uni indebitam donaverit gratiam et alteri red-
diderit poenam debitam, nullusque de poena conqueri audeat,
quae etiam non exigentibus propriis peccatis sola nascendi
condicione debetur“. Deus namque, ut idem Augustinus¢
dlclt, qui nec loco clauditur nec tempore praevenitur, om-
nium rerum tam praetemtarum memoria quam imminentium
scientia plenus, qui nec reminiscens volvitur in praeteritum
nec sperans tendit in futurum, habet in creandis et® eligen-
dis hominibus sicut in luto figulus potestatem, quod et
Apostolus <Rom. 9, 21 sq.> dicit, contra eos, qui Deum
iniustitiae arguere audebant pro eo, quod unum eligeret et.
alium reprobaret. ,Numquam inquit figmentum ei, qui se
finxit: Quare me fecisti sic? An non habet potestatem figu-
lus ex eadem massa facere aliud vas in honorem aut in
contumeliam ?“ Relinquitur ergo, quod si humana natura non
esset ab originali peccato damnata® et iustae damnationt
addicta, Deus tamen opifex et creator iniustus dici non
posset, si alium quidem ad vitam aeternam et alium ad poenam
aeternam crearet, sicut non propter hoc iniustus esse posset,
quod hominem ad imaginem suam crearet et asinum exper-
tem rationis relinqueret. A

' Alio T.
* Potest iuste S,
* Cf. De div. quaest, ad Simplicianum, lib. 1, q. 2, n. 17.
* Cf. Medit. lib., cap. 12 (?).

" Atque §
* Damnata] liberata S supra lin.

!



Untersuchungen tiber die Priidestination 115

~Inquisitio tertia

Quot sunt in genere et sub compendio con-
sideranda, quae ad electos pertinent.

Pra,eterea quomodo praedestinatio diffi-.
niatur,

Solutio. Duo sunt, quantum nunc nostro proposito
sufficit. Primum enim eorum, quae ad salvandos pertinent,
est Dei praedestinatio, quae, ut Magister dicit in Sententiis
<lib. I, dist. 40, n, 4>, est ,praescientia et praeparatio
beneficiorum Dei* et nullum omnino est eius meritum. Cum
enim sit ab aeterno, nulli merito redditur; ab ipsa nam-
que omne meritum praevenitur et, sicut Augustinus? dicit,
Deus neminem ad vitam ideo praedestinavit, quia ipsum
futurum scivit bonum, sed ideo electum quemque praede-
stinavit, ut praedestinationis effectu? salvus esse posset,
quod pro eo dixerim; ne forte putemus electos ideo ad vitam
praedestinatos, quia scimus eos ad vitam praescitos; sic.
enim esset praescientia causa praedestinationis eorundem,
quod non est verum. Nam si praescientia meritorum bono-
rum in electis esset causa praedestinationis eorundem, iam
praedestinatio non esset ex sola Dei voluntate et miseri-
cordia et consilio, sed deberetur quasi iam futuro hominis
merito, quod praesmentla. praecoonoscatur, quod utique esset.
contra Scripturas.

Secundum eorum, quae ad salvandos pertinent, est
praedestinationis eﬁ"ectus sc. gratiae iustificantis infusio.
Ex aeterna enim praedestinatione, quae erat apud Deum
ante omnia tempora, quidam tandem erumpit effectus in
tempore, qui est gratlae infusio, Gratia vero sicut et prae-
destinatio absque omni merito datur; gratia enim dicitur,
quia gratis sine omni merito confertur Ista igitur duo,-
praedestinatio et -gratiae mfusm, sine omni plane merito
fiunt, cum ut praedictum est, qui per Dei misericordissimam
voluntatem in filios pra.edestmantur, sine suo merito idest
per infusam gratiam iustificantur sine omni merito.

Inquisitio quarta

Quot sunt, quae ad damnandos pertinent, et.
quomodo reprobatio diffiniatur,

' Cf. De praedestinatione sanctorum c. 18, n. 36 und 37; De di-
versis quaestlombus ad Simplicianum, lib. I, q. 2, n. 6; Epist. 194 n. 19.
* Effectum S7.



116 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

Solutio, Duo sunt; primum est reprobatio. Sicut
enim quidam ab aeterno sunt praedestinati, ita ediverso
etiam quidam ab aeterno sunt reprobati, ut ergo in Senten-
tiis <I. d. 40, n. 4> scribitur: ,Reprobatio est praescientia
Dei malitiae in quibusdam non finiendae et praeparatio
poenae non terminandae“ et sicut praedestinatio nullum
habet meritum, ita nec reprobatio. Secundum vero eorum,
quae ad damnandos pertinent, est reprobationis effectus, qui
dicitur obduratio. Reprobare igitur Dei est in aeterno et
in occulto quodam consilio nolle misereri; obdurare vero
est gratiam emollientem non largiri. Sicut enim dicit Augusti-
nus?, Deus obdurat aliquem non impertiendo malitiam,
sed non impertiendo gratiam. Nec ita Deus indurat, quod
quemquamw, peccare cogat, sed quia quibusdam peccatonbus
suae iustificationis misericordiam non largitur, ob hoc eos
indurare dicitur, quia videlicet eorum non miseretur. Eorum
autem non miserétur, quibus gratiam non esse praebendam
aequitate occultissima et ab humanis remotissima sensibus iu-
dicat, quam non appetit, sed miratur Apostolus <ZRom. 11,
33>, cum dicit: ,0 altitudo divitiarum sapientiae et sclen-
tiae Dei?! Quam incomprehensibilia sunt iudicia eius et
mvesmgabl]es viae eius!“ Ita ergo praedestinatio et infusio
gratiae et reprobatio: prorsus sine hominis merito fiunt et
sulum De1l misericordiam vel iustitiam tamquam sul causam
respiciunt; sola vero obduratio idest gratiae privatio pro
merito evenit. Unde Augustinus?: ,Miseretur®, inquit, ,Deus
secundum gratiam, quae gratis datur; obdurat autem secun-
dum iudicium, quod meritis redditur. 4

[nquisitio quinta+
An reprobatio Dei sit causa effectiva dam-
nationis reproborum et obduratio idest sub-
tractio gratiae causa effectiva eiusdem.

Et secundo: Quomodo exemplariter ostend:
possit, quod Deus sua reprobatione et indura-

' Cf. De div. quaest. ad Simplic. lib. I, q. 2, n. 16 et
Epist, 194, n. 14,

: Del etc. S., Quam...., eius om. S.

* Contra secundam Juliani responsionem imperfectum opus,
lib I, n. 141..

¢ Quinta om, S. '



Untersuchungen iiber die Priidestination 117

tione nequaquam impellit, sed quod omnis pec-
cans suo libero arbitrio in malum labitur.

Solutio. Praedestinatio electorum est eis causa sa-
lutis, similiter infusio gratiae est els cdusa meritorum et
lustificationis; reprobatio vero Del nequaquam est causa
damnationis reproborum, sed nec obduratio est causa im-
pellens in sordes peccatorum. Si enim Dei reprobatio* vel
-elus obduratio idest subtractio gratiae esset reprobis causa
damnationis effectiva, viderentur esse innocentes, utpote Dei
reprobatione et obduratione impulsi esse ad malum. Nunc
autem nec eius reprobatione nec eius obduratione ad pec-,
candum impelluntur, sed suo libero arbitrio in malum sunt
lapsi, ergo iustissime puniuntur; licet enim praesciantur mali,
non tamen mali praedestinantur, nec per ipsam praescien-
tiam ad malitiam compelluntur, verbi gratia licet Deus
omnium praescius ante mundi counstitutionem,  praescierit,
-quod ego hunc tractatum  scripturus essem de praedestina-
tione, tamen haec! eius praescientia me nequaquam nolentem 2
ad scribendum impulit, sed plane hoc totum fuit in liber-
tate arbitrii mei; quia enim scribere volui, scripsi; si enim
noluissem, sine dubio nihil de hac re scripsissem et ita de
reprobatione et praedestinatione Dei intelligamus. Quamvis
enim reprobos malos ab aeterno praesciverit et reprobaverit
et els iuste gratiam subtraxerit, non tamen eos ad peccan-
dum coegit, sed perditio eornm?* ex libero arbitrio eis sponte
in peccatum lapsis provenit 4,

Inquisitio sexta s

Utrum quilibet plenariam consecutus in-
dulgentiam apostolicam i, e. absolutionem a poenis omni-
bus, ut iam absolvuntur cruce signati, sit praedesti-
natus idest aeternaliter salvandus.
| Et videtur quod sic auctoritate Domini dicentis vi-
cario suo generall super ecclesiam wilitantem : ,,Quodcumque
solveris super terram, erit solutum et in coelis“. Matt. 16
<C19>, Cum igitur papa solvat hominem ab omibus poenis
non solum praesentibus, sed etla.m praecipue futuris, con-

! Hoc ST.

* Volente ST.

* Eorum eis S,

* Bequitur sexta inquisitio add S.
~ > Sexta om. S.



118 Des . Leonardus a Valle Brixinensi O, Pr,

veniens est, quod talis homo nullam patietur poenam in
futuro, aliter enim non esset vere absolutus seu liber ab
omni poena; igitur omnis talis absolutus est praedestinatus.

Praeterea, nisi sic, sequeretur, quod omnis talis ab-
solutus deciperetur et frustraretur? suo fine, qui est salus
aeterna et evasio omnium futurarum poenarum, licet etiam
alios fines habeant cruce signati, puta gloriam Dei et de-
fensionem fidei et huiusmodi. Patet sequela, quia si scirent.
homines, quod hoc beneficium indulgentiae intelligeretur
solum de praedestinatis et non de praescitis, dicerent: Si
sum praedestinatus, sufficit mihi hoe, quia hoc nemo potest
mihi auferre, qualitercumque agam ; si autem praescitus sum,
nihil iuvabunt me indulgentiae.

Praeterea, ille, qui consequitur plenariam indulgen-
tiam, certus est, quod est liber ab omnibus poenis et ab.
omnibus culpis? Illam enim credulitatem tenemus sanctae.
matri ecclesiae et patri nostro sanctissimo, summo pontifici,
cul tradidit Deus claves regni coelorum, qui est Petrus a
petra, supra quam Christus fundavit ecclesiam suam. Eb quia.
hoc oportet intelligi de omnibus futuris poenis, consequens.
est, quod quilibet talis certus est de salute aeterna et sic
omnis talis est praedestinatus,

Sed contra est, quod in multitudine eorum, qui a.
poena et a culpa plene absolvuntur, contingit aliquos esse
praescitos ; contingit enim aliquos a gratia decidere et im-
poenitentes permanere ?; igitur inquisitio falsa.

Praeterea ex hoc, quod aliquis vere absolvitur ab omni
poena futura et culpa, non est certificatus de perseverantia.
finali, quia nondum est confirmatus in gratia, sed manet
peccabilis et damnabilis et ideo non sequitur, quod omnis.
taliter absolutus sit praedestinatus. Haec vero consequentia
bene valet: Si quis est vere absolutus a poena et a culpa.
et finaliter perstiterit in gratia, ipse est praedestinatus, Ad
hoc propositum potest induci haec similitudo: Quidam est,
cui rex est letalis inimicus propter iniurias, quas regi in-
tulit, et hunc humiliter redeuntem rex absolvit ab omnibus
offensis et poenis in suo foro debitis. Talis est vere abso-
lutus et reconciliatus et gratus regi non ex condicione, sed

' Frustretur 7.

? Poenis et omnibus culpis T. |

* Poena .... permanere om. S. manus prima, add. man. sec in textw
et tn mary. '



Untersuchungen iiber die Pradestination 119

simpliciter, quia actu habet gratiam regis, sed tamen con-
firmationem seu certitudinem permanendi in gratia regis
non habet nisi sub condicione, si perstiterit de cetero sine
offensa, sicut etiam illi, qui numquam offenderunt, non
habent certitudinem nisi sub condicione. Aliud simile potest
induci de medico, qui aliquem aegrotum plene liberat ab
infirmitatibus et tamen non sic plene eum curat, quin ex
malo regimine possit recidivare.

Responsio: Dicendum, quod inquisitio est falsa, ut
probant rationes pro eius falsitate inductae. |

Ad primum igitur dicendum, quod plane et sim-
pliciter vera est auctoritas Domini Matt. 16, sed ex ista
auctoritate non sequitur, quod quilibet absolutus sit certi-
ficatus de finali perseverantia, ut tactum est. Unde haec
duo simul stant, quod aliquis sit plene absolutus ab omni-
bus futuris poenis et quod sit praescitus, nisi ly plena! re-
feratur etiam ad certificationem. Talem autem plenam ab-
solutionem cum certitudine ecclesia, quae de manifestis in-
dicat, non dat nisi sub condicione. )

Ad secundum dicendum, quod tales absoluti non
decipiuntur nisi a seipsis per recidivationem. Cum enim essent
in tali dispositione, qua servata fuissent certi de salute
aeterna, debebant se praeservare et grati esse de tanto Dei
dono et indulto apostolico. Vis vero probationis inductae
per inductionem similium dissolvi potest. Si enim esset effi-
cax illa probatio, simili modo sequeretur, quod homines non
deberent aedificare, agros colere, consilia dare, praedicare
ot sic de aliis. Probaretur enim hoc per simile, quia si Deus
praevidit ab aeterno, quod omnes habebunt necessaria suffi-
clenter, tunc omnino non erunt illae operationes necessariae
hominibus et per consequens praetermittendae essent. Si
autem praevidit, quod homines non habebunt necessaria
sufficienter ex his operationibus, tunc inutiles erunt illae
Operationes et per consequens praetermit_tendae. Sed‘resp()n-
dendum est talibus argumentationibus, quod huiusmodi ope-
rationes, ad quas ratio recta hominem inducit, non- sunt
praetermittendae. Sicut enim Deus effectus seu fines talium
operationum ab aeterno praevidit eventuros hominibus, ita
etlam praevidit et? ordinavit et praecepit, ut homines de-

: . |

]

' Se. absolutio.
* Et om. S,



120 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

terminatis mediis ad eos pervenirent, utpote observantiis
praeceptorum Del et consiliorum et naturalibus instinctibus.
Homo ergo non solum confidere debet, quod tales effectus
consequatur, sed etiam operari debet ea, quibus eos con-
sequatur. Ad hoc enim datae sunt homini vires, quibus operari
possit et debeat, ut habeat ea, quae el conveniunt; secus
esset, si Deus praedicta bona et alia praesentia et futura
homini dare decrevisset sine adhibitione alicuius medii re-
quisiti ex parte hominis, sicut ei dedit bona naturalia. Con-
siderare etiam debet hcmo, quod si Deo inobediens fuerit.
contemnendo ea, quibus bona. aliqua conseqm potest, certus
est, quod talia bona non consequatur?!, nisi illa media eli-
gat, quae Deus ordinavit seu praecepit.

Sic per omnia est de praedestinatione. Quamquam enim
ab aeterno Deus praeordinaverit hominem ad aeternam bea-
titudinem, tamen etiam ordinavit et praecepit ea, sine qui-
bus ipsam homo adipisci non potest. Unde Matthaeus 19
<Z17>: .81 vis ingredi ad vitam, serva mandata!“ et sic de
alils praeceptis et etiam consiliis, quae nobis in Seripturis
proponuntur, Cogitare igitur debet homo, quod praedesti-
natus non sit, si media contempserit a Deo ordinata ad
consecutlonem promissionum eius, nisi resipiscat et divinae
ordinationi obediat. Hinc est, quod praedestinatio inter alias
eius notificationes sic describitur?, quod est ,praeparatio
gratiae in praesenti et gloriae in futuro“, et ita est prae-
paratio alicuius ad gloriam, quae ut homini detm aliquid
requiritur ex parte Dei sc. actus divinus, Dei provi-
dentia et voluntas, et aliquid ex parte praedestlnat] sc. prae-
paratio per debita media, et ideo providendum est nobis3
sollicitissime, quod si non sumus praedestinati quantum ad
praeparationem per media a Deo ordinata, agamus, ut quan-
tum possumus* ad huiusmodi praeparationem praedestine-
mur, sc. ut nos praeparemus, hoc enim in nostra potestate
est; unde quoad hoc, quod est ex parte Dei solius, non
possumus facere, ut praedestinemur; divinus enim actus,
qui est Deus, non est in nostra potestate. Ad hoec potest
induci similitudo de rege, qui statult nullum posse fieri

' Sequatur .

* yMagistralis definitio“. Cf. ¥. Thom, Aqu. I, Sent, d. 40, q 1.
a. 2, arg b,

¥ Nobis est S, | .

* Possumus om, S,



Untersuchungen iiber die Pridestination 121

militem, nisi quaedam determinata egerit opera strenuitatis,
et quod, nedum robustus sit, sed et prudens, unde contingit
talem regem aliquos adhuc puerulos filios pauperum prae-
destinare seu praeordinare ad statum et gloriam militarem
et tamen, si parvuli isti facti iam adulti noluerint se exer
cere in his perficiendis, quae 1luxta legem regiam statui
militari praerequiruntur, statum illum non consequuntur;
sic in proposito. Praeterea dicendum, quod collatio indul-
gentiae intelligitur concessa esse indistincte omnibus sive
praedestinatis sive praescitis, qui iuxta tenorem litterae
apostolicae dispositi fuerint et idonei.

Ad tertium vero satis dictum et iam supra. Negandum
est enim, quod ille, qui consecutus est plenariam indul-
gentiam, certus est, quod liber est ab omnibus poenis futuris,
sed certus est de hoc, quod est in tali dispositione bona,
in qua si perstiterit, nullum patietur poenam; et ita patet,
quod ille, qui habet plenam indulgentiam, unum bonum
habet simpliciter seu actu, dispositionem sc. bonam ad beati-
tudinem, cuius conservatio est in sua potestate; secundum
vero non babet actu seu simpliciter, sed sub condicione,
sc. beatitudinem seu certitudinem de beatitudine. Illam enim
non habet actu, sed sub condicione, si perstiterit in illa
dispositione, in qua est, quando indulgentiam consequitur
actu eam habens., Per collationem indulgentiae non certifi-
catur homo de confirmatione et perseverantia usque in finem
huius vitae. Cum hoc tamen etiam stat, quod praescitus.
nunc existens in gratia est simpliciter absolutus ab omni-
bus futuris poenis; sic etiam absolute dat Deus gratiam
‘alicui praescito et non sub condicione, licet finaliter extra
gratiam permausurus sit. Si enim Deus daret gratiam sub
condicione, tunc homo gratiam simpliciter non haberet nisi
expleta condicione, sicut in aliis est, quod nemo habet ab-
solute seu simpliciter aliquid, quando nondum completa est
condicio, sub qua sola illud habet; habet! tamen hic in
praesenti existens in gratia vitam aeternam non simpliciter,
sed sub condicione, si perstiterit, quia actu eam nondum
habet. Hic considerandum est, quod quidquid datur sub
condicione, non habetur nisi impleatur condicio; in hoc enim
differt datum sub condicione a dato 31mphc1ter, quia quod
datur simpliciter, actu habetur, non autem quod datur sub
condicione.

' Habet B in maryg.



122 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

Sequitur de periculoso errore quorundam'damnabiliter
errantium contra veritatem divinae praedestinationis et
praescientiae. Error de quo logquimur ex dubiosa quadam
argumentatione oritur, quae argumentatio per inquisitionem,
-quae mox sequitur, exprimitur .

Inquisitio. septima ?

Quare oportet homines sollicitudinem ha-
beresuperdeclinandis malis et faciendis bonis,
cum tamen homo praedestinatus, quidquid et
quantumcumque peccaverit, infallibiliter seu
inevitabiliter salvandus sit et collocandus in illo
determinato gradu gloriae, quem sibi deputandum Deus
ab aeterno praevidit, antequam esset — aliter ‘enim non
esset praedestinatus — cum etiam omnis homo praesci-
tus, quidquid agat sive bonum sive malum, damnandus sit
et in illo gradu miseriae et poenarum collocandus, quem
Deus ab aeterno sibi praevidit fore deputandum, aliter enim
non esset praescitus. Vel sic: Si ego sum praedestinatus,
certissimum est, quod aeternaliter salvabor; et si sum praes-
citus certissime seternaliter damnabor, faciam quidquid velim
aut3 possim boni vel mali, quia non possum mutare, quin
eveniat, quod Deus ab aeterno praevidit ‘eventurum.

Pro harum et similium seductionum eliminationem
primo ponendum erit exemplum huic rei plurimum pertinens
et deinde aliquae scholasticae inquisitiones. Quantum ad pri-
mum legitur in libro dialogorum Caesarii ¢ distinctione prima
de conversione <Ccap. 27> in hunc modum: ,Ex relatione
cuiusdam religiosi cognovi Ludovicum lantgravium, qui ante
hos duos annos defunctus est, in eorrorem periculosum non
solum propriae animae, sed et sublectorum substantiae de-
cidisse. ‘Qui cum esset praedo et tyranhnus maximus duras
et plurimas in subiectum sibi populum faciens exactiones,
plurimas ecclesiarum sibi usurpans possessiones et cum prop-
ter haec et multa alia mala a viris religiosis corriperetur,
«qui el in confessione poenam malorum gloriamque electorum
proponebant, verbum miserabile respondit: ,Si praedestinatus

' Et est inquisitio septima add. S

* Septima om. S.

* Aut om. S.

* Caesarii Heisterbacensis monachi Ord. Cist. Dialogus
miraculorum, ed. Jusephus Stran ge, Coloniae, Bonnae et Bruxellis 1861,

\



Untersuchungen iiber die Priédestination 123

r

sum, nulla peccata poterunt mihi auferre hoc“ illumque ver-
siculum psalmistae <'Ps. 113, 16>: ,Coelum coeli domino,
terram autem dedit filiis hominum* loco proverbii ad suam
-excusationem arguentibus se proponebat; erat siquidem lit-
teratus et ob hoc amplius induratus. Et cum ei dicerent
viri timorati: ,Domine parcite animae vestrae, desinite pec-
care, ne Dominus peccatis vestris provocatus peccatorem in
peccatis occidat!“ Iterum respondit: ,Cum venerit dies mortis,
ut moriar, non potero 1llum bene v1vendo extendere neque
male vivendo praevenire:“

Volens illum pius Dominus a tanto errore misericor-
-diter revocare et reducere ad mentem infirmitate penculosa
coepit illum flagellare. Vocatus est ergo ei medicus, vir
bonus et discretus et non solum in physica, sed etiam in
theologia non mediocriter litteratus. Cui princeps: , Ut vides,
infirmus sum valde; adhibe curam, ut possim convalescere.“
Memor medicus illius verbi 1, quod dixerat, respondit: ,Do-
mine, si venit dies mortis vestrae, non vos poterit mea
cura morti subtrahere; si vero moriturus non estis de in-
‘firmitate ista, superflua erit medicina.“ Et ille: ,Quomodo sic
respondes? ‘Si mihi non fuerit adhibita curae diligentia et
diaeta proposita, potero tam a meipso quam ab aliis im-
peritis negligi et ante tempus mori.“ Audito hoc verbo phy-
sicus multum hilaris effectus data occasione respondit: ,Do-
mine, 81 creditis vitam vestram posse protelari® virtute me-
dicinae, quare hoc credere renuistis de poenitentia et operibus
iustitiae, quae sunt antidota animae? Sine his enim anima
moritur, sine his ad sanitatem, quae est in futura vita, non
pervenitur.“ Considerans lantgravius pondus verborum et,
quia rationabiliter perorasset, dixit ei: ,De cetero esto me-
dicus animae meae, quia per tuam medlclnalem linguam
Deus liberavit me a maximo errore.“ Hucusque verba Cae-
sarii, Pro iam dictorum verborum evidentia ulteriori est

Inquisitio octava

Cum praedestinatioimportet praevisionem
et velle Dei, quae sunt ipse Deus, quare ergo
dicunt sanctl, quod praedestinatio orationibus
sanctorum et -bonis operibus adiuvetur? Videtur
-enim sequi, quod Deus adinvetur a creaturls CUIM econverso sit.

- ' Verbi illius T
* protelare T. | !

)
Divus Thomas VII. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIV.) -



1924 ‘Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

vy

Solutio. Praedestinatio non solum actum divinum
significat, sed etiam importat?! illud, quod-ex parte hominis
requiritur ad salutem consequendam, et hoc est praeparati.,
qua homo 'se? disponere debet ad salutem, idest ad gratiam
et gloriam., Dicendum est ergo, quod cum a sanctis dicitur,
quod praedestinatio orationibus 1uvetur, non est sic intel-
ligendum, quod Deus adiuvetur in praevidendo vel volendo
salvare hominem, vel quod temporale causet aeternum, sed
quod yuantum ad effectum divinae praedestinationis iuvat
oratio, sc. quantum ad gratiam et gloriam ; orationes enim
ordinantur ad hoe, ut per eas quasi per quaedam media
gratiam et gloriam homines consequantur, sicut etiam ex-
pensae datae cruce signatis invant fidem et salutem mul-
torum, qui perirent in successu temporis, si Agareni ne-
fandi terras Christianorum occuparent. Dicendum est itaque:
Quoad gratiam et gloriam bene cooperatur liberum arbitrium
suls actibus praedestinationi, unde sicut Deus aliquem sal-
vandum praevidet, sic et modum, quo salvari debeat, propter
quod stultus est, qui dicit: Volo facere, quod mihi placuerit,
quia si salvari debeo, salvabor, si damnari debeo, damnabor;
sicut stultus esset infirmus, qui diceret: Volo comedere et
bibere, quod placuerit, quia si curari debeo, curabor, vel
si mori debeo, moriar, sic etiam inutiles essent medicinae..

Inquisitio nona ,
Utrum praedestinatus possit essenon prae-
destinatus, vel sic: Utrum praedestinatus pos-
sit esse praescitus,

Et videtur quod non. Quicumque enim est praedesti-
natus, necessario est praedestinatus. Probatio: Quia qui-
cumque est praedestinatus, faciat omnino quidquid velit aut
possit, non damnabitur et ita nullo modo est praescitus, sed
certus est de aeterna salute, s1 est praedestinatus. Non
igitur videtur, quod possit esse praescitus, si est prae-
destinatus. ' -

Si dicitur, quod haec ratio® non probat, quod prae-
destinatus non possit esse praescitus seu damnatus, sed quod
qui est praedestinatus nullo modo est praescitus et quod

! Irfaportat T in marg.
* Se homo &§. |
* Oratio S,



Untersuchungen iiber die Pridestination 195

nequaquam damnabitur et quod certum est eum habiturum
vitam aeternam ete.!, secundo igitur opponitur:- Qui-
cumgque, est, praedestmatus, faciat quidquid velit, ipse non
potest, damna,rl si est praedestinatus, Si enim verbi gratia A
posset damnarl, ipse non esset praedestinatus et sic qui est
praedestinatus, non potest esse praescitus, Item contra hoc,
quod dicitur, quod A potest aeternaliter damnari, si est
praedestinatus, obicitur: Si hoc est possibile, ponatur ergo
in esse, quod A aeternaliter damnabitur, si est praedesti-
natus; hanc? autem constat esse impossibilem,

Tertio opponitur: Nemo potest esse praescitus, igitur
etc. Probatur: Quia si aliquis potest esse praescitus, sit A
nunc in gratia ex1stens, quo posito primo pono et propono
ilam: A est praescitus nunc plenarie absolutus ab omnibus
poenis et culpis, quo admisso et concesso quia possibile
deinde secundo pono et propono illam: A in tali disposi-
tione permanebit numquam’ gratiam amissurus, quo admisso
et concesso quia possibile sequitur, quod A sit tpraescitus
et praedestinatus, quod est impossibile; ergo? etiam illud
impossibile est, ex quo sequitur, sc. quod A sit praescitus.
Si dicitur, quod secunda positio non est admittenda nec
concedenda, non quia sit impossibilis, sed quia priori po-
sitioni est incompossibilis — ex eis enim sequitur contra-
dictio, quod A sit praescitus et non praescitus, ut mani-
festum est — contra hoc obicitur: propono primam posi-
tionem, qua concessa propono illam: A potest se semper
in gratia conservare, quam habet, eam sc. numquam amis-
surus. Sinegatur, negatur catholica veritas..Sequeretur etiam,
quod necessario gratiam amitteret et ita amittendo gratiam
non peccaret, cum omne peccatum voluntarie fiat. Item ne-
garetur libertas arbitrii., Item, licet A sit praescitus, tamen
potest salvari et per consequens semper potest in gratia
manere, licet certum sit, quod non semper manebit in gratia,
si est praescitus Si vero conceditur, ponatur In esse, sc.
quod semper in gratia permansurus sit, qua posmone in
esse stante sequitur idem quod prims, se. quod A sit prae-
scitus et praedestinatus.

Sed contra hoc est, quod Matthaeus 19 <17> dicit:
»Si vis ad vitam ingredi, serva mandata!* Haec autem ey

' Ete, om. S,
* Sc. positionem.
* Igitur S.

a*,



126 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

similia non dicerentur, nisi praedestinati possent damnari
et per consequens esse praesciti et econverso. \

Praeterea nisi praedestinatus posset non esse praedesti-
natus, sed esset necessario praedestinatus, sequeretur quod
praedestinatio inferret necessitatem propter pra.evmmnem
divinam, quae Deus est, et sic sequeretur, quod necessarium
esset istum cras comesturum non posse non comedere cras,
quia Deus praescit eum cras comesturum. Si autem iste cras
non esset. comesturus, Deus etiam hoc praevidet et tamen
ex hoc iste non necessario cras praetermitteret comedere,
quia nihilominus habet potestatem non comedendi et manum
ad os non porrigendi, sicut et ad oppositum potestatem habet,

Praeterea multa inconvenientia sequerentur, si praede-
stinatio et praescientia necessitatem rebus imponerent. 1° se-
queretur, quod frustra proponerentur bonis praemia et malis
supplicia; 2° sequeretur, quod Iniuste remunerarentur boni
et punirentur mali; 3¢ sequeretur, quod malorum nostrorum
Deus auctor esset; 4° sequeretur, quod nec sperandi aliquid
nec supplicandi ulla esset ratio; H° sequeretur, quod eva-
cuaretur libertas arbitrii, quae se habet ad utrumlibet;
60 sequeretur, quod nec bona facientes essent laudabiles
nec mali vituperabiles. Patent hac sequelae, quia sicut in
nullis alils, quae non sunt in potestate nostra, ut in esuriendo
et sitiendo et huiusmodi, habemus nos bene aut male mora-
liter seu lauda,blhter vel vituperabiliter, sic nec in istis iam
inductis,

Responsm Dicendum, quod praedestmatum pOSs
esse praescitum dupliciter 1ntelllg1tur Uno modo in sensu
disiuncto et diviso, prout scilicet significatur, quod esse
praedestinatum et esse praescltum possunt eidem convenire
non quidem simul, sed disiunctim seu divisim. Unde ei, qui
est secundum rei ventatem ab aeterno praevisus vel prae-
destinatus ad aeternam salutem, poterit vere attribui, quod
potest esse praescitus, licet hoe, quod est ipsum esse prae-
seitum, non' possit simul stare cum hoe, quod est ipsum
esse praedestinatum, sicut etiam iustus potest esse iniustus
divisim loquendo, licet hoc numquam possit simul alicui
uni attribui, scilicet esse iustum et iniustum. Secundo
vero intelligitur in sensu coniuncto seu composito, prout
scilicet significatur, quod ei, qui est praedestinatus, potest
simul attribui, quod sit praescitus, ita scilicet ut hoc dictum
significetur esse possibile: Praedestinatus est praescitus. Si



Untersuchungen tiber die Priadestination 127

ergo proposita inquisitio in sensu diviso intelligatur, prout
scilicet est de re, sic' manifestum est ipsam esse veram;
non enim plus per eam significatur, nisi quod de ea re,
quae est praedestinata, potest utrumque illorum seorsum
seu divisim vere dici, quod est praedestinata et etiam quod
est praescita. Numquam tamen ex hoc illa copulativa potest
esse vera, quod haec res est praedestinata et eadem res si-
mul est praescita; similiter nec illa de copulato praedicato:
haec res est praedestinata et praescital. Si autem intelli-
gatur in sensu composito, prout scilicet est de dicto, sic
est falsa, quia significat, quod hoc dictum seu haec propo-
sitio : Praedestinatus est praescitus, est possibilis, quod mani-
feste falsum est, cum implicet contradictionem, puta quod
idem in seternum salvabitur et non in aeternum salvabitur.

Ad primum dicendum primo, quod nullus necessario
est praedestinatus seu necessario aeternaliter salvandus. Se-
cundo, quod haec propositio: Praedestinatus numquam dam-
nabitur, faciat quidquid velit, primo potest sic exponi:
.Pmedestmatus non potest velle aut facere a.hquld, quo tol-
letur ei hoc, quod numquam damnabitur, et in hoc sensu
est vera, quia certum est, quod a praedestma.to numgquam
tollatur2 non-damnatio seu aeterna salus, aliter enim non
fuisset nec esset praedestinatus. Secundo vero potest sic
exponi: Qui est praedestinatus, nihil potest velle aut facere,
quo possit el hoe, quod numquam damnabitur, auferri et
in hoc sensu est falsa, quia licet praedestinatus nihil possit,
quo aeterna salus el aufertur, tamen multa potest, utpote
peccata mortalia, quibus aeterna salus potest auferri; quod-
libet enim mortale est tale, quod habens ipsum potest per
1psum numquam salvari, sed aeternaliter damna.n, in po-
testate enim sua est in ipso permanere et in potestate Dei
est eum derelinquere ipsum non iustificando. Sic igitur patet,
quod praedestinatus, licet nihil possit, quo impediatur * eius
salus, tamen potest aliquid, quo eius salus potest impediri.
Tertio modo iam dicta propositio: Praedestinatus num-
quam damnabitur, faciat quidquid velit, sic potest exponmi:
Ki qui est praedestinatus, ad hoc ut numquam damnandus
sit, sufficit infallibilis praedestinatio Dei ab aeterno et ultra
hane nil penitus requiritur ex parte hommls, quod scilicet

' Similiter.... praescita S in marg. 3
* Tollitur T.
* Impedietur S,



198 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

necesse sit eum velle aut facere ad hoc, ut numquam dam-
netur, et in illo sensu illa propositio est falsa, licet vera
appareat his, qui non considerant ea, in quibus complete
consistit praedestinatio. Quod autem ille sit eius sensus
saltem apud aliquos, patet, quia multi dicere solent quam-
vis errantes: Si sum praedestinatus, sufficit mihi; ex quo
intelligi potest, quod propositam propositionem accipiunt in
sensu praeexpresso in hac tertia expomtlone etc.

Ad secundum dicendum primo, quod illa propositio:
Homo non potest damnari, si est praedestinatus, uno modo
intelligitur in sensu diviso quantum ad consequens et sic
est falsa et impossibilis, quia est conditionalis, cuius conse-
quens est impossibile et antecedens possibile, ut manifestum
est. Alio modo accipitur in sensu composito, prout iste est
sensus eius: Haec propositio est impossibilis: Praedestinatus
est damnatus; hoc autem constat esse verum, quia illud est
1mpossibile, quod implicat contladlctlonem Vel etiam dici
potest faciliter?, quod ille est sensus eius verus: Homo non
est damnatus, si est praedestinatus; haec enim bona est-
consequentia, quia oppositum consequentiae repugnat ante-
cedenti, et secundum hoc facile est respondere ad 2. argu-
mentum et ad similia. Secundo vero dicendum propter re-
plicationem in eodem argumento subiunctam, quod tota
hypothetica non bene ponitur in esse, sed categorica, quae
est de possibili, potest poni in esse mutando copulam de
possibili ad copulam de inesse etc. Considerandum tamen hic
est, quod quando dicitur, quod possibili posito in esse nullum
sequltur impossibile, hoo intelligitur sic, quod si ponatur,
quod propositio possibilis actu sit vera, licet etiam sit falsa,
tunc ex eius admissione nullum in bona consequentia sequi-
tur impossibile. Similiter si propositio possibilis deponatur ab
inesse 1. ©. a veritate, sic scilicet quod ponatur mes&,e2 falsa,
nullum sequitur 1mp0351blle

Ad replicationem contra solutionem tertii dicendum
concedendo, qudd A potest semper se in gratia conservare,
quam habet, et quando dicitur: Ponatur in esse, dicendum
est, quod non est admittenda illa positio, non quia sit 1m-
possubﬂls, sed quia est mcomposmbﬂm propositioni prius
bene concessaed.

! Faciliter om. 8.
? In esse 7.
® Pro alia inquisitione nota! add. S.



Untersuchungen iiber die Pridestination 129

Sequitur alia inquisitio pro maiori intelligentia iam
dictorum, sed antequam hoc fiat, advertendum est circa dicta
et dmenda, quod diversi modi BXPOHBDdl propositiones quas-
dam in hae materia ponuntur, non quia singuli sint neces-
sarii vel memoriter tenendi cum superflua fatlgal sed ideo,
ut ex omnibus eligantur aliqui pauci saltem duo aut eorum
consimiles vel dissimiles, communi usui loquendi? et Scrip-
turis conformes, lectori placentes secundum quos?$ rationalis
distinctio fiat valens ad difficultatum vel dubiorum in hac
materia dissolutionem, ut sic simplices et incipientes stu-
-diosi occasionem habeant bene cogitandi et sentiendi de hac
sublimi materia, praedestinatione scilicet et praescientia di-
vina super omnium hominum statibus finalibus et mediis
perveniendi ad ipsos.

Inquisitio decima*

Utrum praedestinatus in aeternum salva-
bitur, faciat quidquid velit vel sic: Utrum prae-
destlnatu numquam damnabltur, faciat quid-
quid velit.

Et videtur quod non. Illa enim locutio videtur tan-
tum significare, quod praedestinatus in aeternum salvabitur
et quod nihil potest praedestinatus velle aut facere, quin
illo facto in aeternum salvandus sit. Hoc autem constat esse
falsum, quia potest se continuare in impoenitentia sine ces-
satione et illud faciendo non in aeternum salvabitur. Unde
-ex simili ratione 1illa est falsa: Antichristus vere propheta-
tus fuit esse nasciturus, faciat Deus, quidquid facere velit;
significat® enim, quod mhll potest Deus velle facere, qum
eo fa.cto nlhllommus Antichristus sit nasciturus, et hoc mani-
feste falsum est, quia potest impedire eius gemerationem,
licet hoc facmndo per consequens concedere 0porteat, quod
non fuit vere prOphetatus esse nasciturus.

Similiter argui potest, si d1ca£ur, quod exponitur pro-
posita locutio sic: Praedestinatus in aeternum salvabitur et
quocumque dato seu signato, quod praedestma.tus facere

' Fatiga = fatigatio. Cf. Du Cange, Glossar. med. et infim.
diat, 111, Parisiis 1843, 212,
> Loquendo S.
- * Quas ST.
* Decima om. S.
* Significatur 7.



130 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

potest, illud non repugnat aeternae saluti eius, etiam st
faciat illud, vel sic: Quocumque dato, quod praedestinatus:
potest, illud aeternam salutem seu praedestinationem eius.
non potest excludere sive impedire vel sic: Omne, quod prae-
destinatus est, non potest impedire, quln asternaliter sal-
vabitur vel sic: Quocumque dato vel signato, quod potest
praedestinatus- velle facere, illud etiam si factum fuerit non
impediet vel tollet! eius asternam salutem, vel sic: Praede-
stinatum non contingit velle aut facere, quin faciendo illud
in aeternum salvus fiet, vel sic: Ki qui est praedestinatus:
ad hoc, ut numquam damnetur, seu ad hoc, ut aeternaliter
salvetur sufficit eius praedestinatio de ipso ab aeterno ha-
bita apud Deum, vel sic: Praedestinato ad hoe, ut in aeter-
num salvetur, sufficit praedestinatio, qua praeordinatus est
a Deo ad sa.lutem aeternam et non requiritur necessario.
quidquam ultra, quod secilicet homo debet velle aut facere
vel sic: Praedestinatus in aeternum salvabitur, faciat quid-
quid velit aut possit, idest ad hoec, ut?-praedestinatus in
aeternum salvetur, nihil requiritur ex parte hominis volen-
dum vel faciendum, sed solum ex parte Dei necesse est et
sufficit, quod ab aeterno noverit et voluerit efficaciter ipsum
praedestinatum esse aeternaliter salvandum.

Praeterea, sl inquisitum esset verum, sequeretur, quod
omnis homo frustra laboraret pro adeptione salutis. Proba-
tur: Quia si-est praescitus, tunc certum est, quia frustra
laborat ad illum finem; si autem est praedestinatus, tunc
frustra laboraret ad declinandum omne peccatum et ad caven-
dum sibi ab omni perversa voluntate. Probatur: Quia faciat.
praedestinatus quidquid velit, nihilominus aeternaliter sal-
vabitur, Item contra omne illud frustra laboratur, quod. per-
fectum seu finem intentum nullo modo tollet neque im-
pediet. Constat autem, quod nullum peccatum praedestinati
tollet aut impediet ei vitam aeternam. Sic igitur falsum
videtur esse inquisitum..

- Sed contra est, quod praedestinatio, cum consistat ¥
in Dei certissima praevisione et efficaci voluntate conferendi
alicui aeternam salutem, non potest mutari nec 1mped1r1 a
quacumgque re qualitercumque volente aut qualitercumque-
potente et ideo, si aliquis est K praedestinatus ad aeternam.

' Tollat T.
? Quod S.
* Constat 7.




Untersuchungen iiber die Pridestination 13t

salutem, talis praedestinatio numquam tolletur seu mutabi-
tur vel impedietur, faciat homo quidquid velit. Aliter enim
posset falli Dei praevidentia et mutari vel impediri eius
voluntas beneplaciti, quod constat esse falsum, et sic vide-
tur verum esse, quod praedestinatus in aeternum salvabitur,
faciat 1pse, quldquld velit vel possit Sic etiam de rege audent
homines dicere, quod confirmatus a rege in aliqua posses-
sione vel dlgmta.te, manebit talis, faciant subditi impotentes
quidquid velint, aliter enim videtur malestati regiae derogari;
a fortiori ergo dispositio Dei perpetua ex voluntate eius effi-
caci procedens non cessabit, qualitercumque velit aut faciat
praedestinatus, qui omnino non potest divino beneplacito
In quocumgque resistere.

Praeterea praedictum inquisitum videtur tantum valere:
Si ahqms est praedestinatus, ipse in aeternum salvabitur
et hoc ipse sibi auferre non potest, faciat quidquid velit
aut possit, scilicet quod si est praedestinatus, in aeternum
salvabitur; hoc euim est necessarium, quia est conditionalis
bona consequentla.

Praeterea dicendo, quod praedestinatus aeternaliter sal-
vabitur seu numquam damnabitur, faciat homo quidquid
velit, non videtur alind significari nisi quod, si aliquis est
praedestinatus a Deo ab aeterno ad hoc, ut certitudinaliter
habiturus sit salutem aeternam, certum est, quod nullum
velle vel opus ipsius praedestma,ml tollet seu auferen ili
salutem; hoc autem manifeste est verum.

Praeterea propositum inquisitum videtur accipiendum
esse in hoc sensu secundum communem animi conceptionem,
scilicet quod nihil contingit hominem praedestinatum velle
facere, quin aeternaliter salvandus sit; vel sic: Impossibile
est hominem esse praedestma.tum et cum hoc aliquid velle
tacere, quo non sit aeternaliter salvandus seu quo sit
aeternaliter damnandus; haec enim copulativa est impossi-
bilis, quia implicat contradictionem, utpote quod aliquis sit.
praedestinatus et non praedestinatus, et sic verum est, quod
illa copulativa est impossibilis.

Praeterea communiter omnes propositam locutionem
accipiunt ut veram eam negare fermidantes, ne forte derogare
videantur divinae providentiae et voluntatis eius efficacis
certitudini; haec autem communis aestimatio vel sententia.

! Praeditinatus ST,



1392 -Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.,

non fieret, nisi saepe dicta locu:tilo saltem in aliquo semsu
eius vera esset, tali videlicet: Nihil, quod potest praedestina-

tus, tollet ei aeternam salutem, vel sic: Quocumque dato,

quod potest praedestinatus, illud non repugnat eius aeternae
saluti,” vel non auferet ei aeternam salutem, Huiusmodi
autem expositionum veritas est manifesta, quia licet praede-
stinatus aliquid possit facere, puta peccatum mortale, quod
eius salutem tollere posset, numquam tamen ipsi praede-
stinato salutem tollet; aliter enim non esset praedestinatus,
nam salus aeterna praedestinato numquam auferetur, sed
soli praescito.,

Responsio: chendum, quod ad prOpos1tam locutio-
nem convenientius potest responderi ipsam distinguendo
quam simpliciter ipsam concedendo aut negando!. Quando-

que enim per eam significatur: Qui est praedestinatus, nihil"

potest, per quod fiet seu eveniet, quod non aeternaliter

salvabitur, et in hoc seunsu accepta est concedenda. Kt hoc

sic probatur Quia si daretur opossitum, scilicet quod qui
est praedestinatus aliquid potest, per quod eveniet, quod

lpse non in aeternum salvabitur, sequerentur duo contra-‘
dictoria, scilicet quod aliquis esset p1aedestmatus et quod,

non esset praedestinatus. Hoc ergo necessarium est, quod
qui est praedestinatus nihil potest, per quod evenlet quod
non in aeternum salvabitur. Unde signato quocumque nunc
praedestlnato sl potest aliquid, quo fiet non salvandus, iam
est simul praescitus et praedesmnatus, quod constat esse
impossibile. Hoc de primo sensu. Alio vero modo per pro-
positam propositionem intelligitur, quod praedestinatus nlhil
potest, per quod fieri seu evenire potest, quod. in aeternum
non salvabitur et hoc manifeste falsum est, ut patet ex
praedictis. Et per hoc patet responsio ad ea, quae pro et
contra obiecta sunt etc.

Inquisitio undecima

Utrum praescitus nec in gratia existens et
consecutus plenariam indulgentiam sit liber
ab omni poena futura.

Et videtur quod non; nullus enim est liber ab omni

periculo, quod nullatenus eva.det igitur, Praeterea, indul-
gentiae tantum valent, quantum sonant. Sed litterae apo-

! Aut negando om, T.

-—



Untersuchungeun tiber die Pridestination 133

stolicae sonant, quod quicumque haec aut illa fecerit, sit
absolutus ab omni poena et culpa, ubi haec locutio sonat
nobis, quod existens in gratia complens illud, quod in
litteris papalibus exprimitur, liber sit ab omnibus poenis,
ita quod nullam patietur; hoc enim videtur forma verborum
litterarum apostolicarum sonare. Si dicitur, quod litterae
apostolicae intelliguntur sic, quod quilibet existens in gratia
faciens, quae in bulla iniunguntur, est absolutus seu liber
ab ommbus poenis, ad quas est vel esset debitor propter
prasteritas culpas, contra hoc opponitur: Hoc videtur esse
contra doctores, qui dicunt, quod indulgentiae tuntum valent,
quantum sonant, et non tantum, quantum unusquisque ex-
ponit vel interpretatur, Item, quando aliquis recidivat redeunt
peccata praeterita ! et poenae pro eis debitae et sic aliquis
plenarie absolutus non absolvitur ab omni poena, ad quam
est debitor ex praeterita culpa.

Sed contra est, quod per. proposmam locutionem im-
portatur saltem apud 1ntel]1gentes quod praescitus liber est
ab omni futura poena, quantum est ex parte liberantis, vel
est liber ab omni futura poena, idest ipse est in tali dis-
positione, in qua si perstiterit, nullam futuram poenam habe-
bit, nec tamen illam dispositionem seu gratiam habet? sub
condicione, nam actu eam habet, sed certitudinem futurae
liberationis habet sub condicione. Kt sic patet, quod actu
unum habet simpliciter, scilicet dispositionem bonam ad
beatitudinem, et aliud habet sub condicione, scilicet. beati-
tudinem seu certitudinem salvationis.

Inquisitio duodecima

Secundum quae consideratur praedestina-
tio et secundum quae reprobatio. Et an, sicut
Deus et homo praedestinatus habent se ad ea,
quaerequiruntur ad praedestinationem, ita om-
nino se similiter habeant Deus et homo repro-
bus ad ea,quaesuntrequisitaad reprobationem.

Responsio: Praedestinatio est gratlae praeparatio
cum sequela, aeternae gloriae, quae quidem sine praescientia
idest praevisione non potest esse. Sicut autem praedestina-
tionis divinae effectus est gratia Iin praesenti et gloria in

' Praeterita peccata S.
* Habebit S.



134 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

futuro, quae ambo Deus confert, sic reprobatio divina se-
cundum duo consideratur, quorum alterum Deus praescit.
et non praeparat, scilicet iniquitatem, quae est malum culpae,
alterum vero praescit et praeparat, scilicet aeternam poe-
nam, quae est malum poenae, Secundum praedicta patet,
quod etiam hae! sunt duplices et consimiles: Praedestinatus
non potest damnari et reprobatus non potest salvari et
huiusmodi. Si enim per has intelligitur, quod mnon potest
utrumque simul esse, scilicet ut aliquis salvetur et non sit.
praedestinatus, vel t aliquis praedestinatus sit et damne-
tur, sic verae sunt; falsae vero sunt, si snnphclter intelli-
o'antur idest non secundum SImultatem lam dictam; nam
ot praedestinatus potest damnari et reprobatus salvari. Se-
cundum primum horum sensuum? convenienter intelligitur
auctoritas Augustini? dicentis numerum electorum non posse
augeri vel minul, quia non potest utrumque simul esse,
quod aliquis sit electorum numerus a Deo scitus et quod
iste augeatur aut minuatur; simpliciter autem intelligendo-
verba Augustini manifestum est ea esse falsa, quia plures
possunt salvari, quam salvabuntur, et similiter pauciores.

Inquisitio tertiadecima

Quomodo populis et simplicibus, acteneris
in fide praedicanda sit divina praedestinatio
et reprobatio seu praescientia. Et an aliqua
vera et catholica verba Scripturae sacrae vel
fundata in Scriptura sacra debeant reticeri
pro tempore, ne simplicesveldebiles infide ex
eis occasionem sumant errandi.

Responsxo. Licet Apostolus dicat Rom, 9 < 16>:
,Neque volentis neque currentis, sed miserentis est Dei¥,
scilicet ipsa praedestinatio, tamen non ita praedicanda est
populis praedestinatio, ut dicatur: Sive curratis sive dormia-
tis, quod vos fore praescivit ille, qui falli non potest, hoc
eritis, ,sed sic cst dicendum: ,Currite, ut apprehendatis’
<1 Cor, 9, 24>, atque hoc ipso cursu vestro ita vos
praecognitos esse noveritis, ut legitime cucurreritis¢!“ Qui
bene agit, currit ad gloriam, quae est effectus ultimus praede-

Sc. propositiones.

Seusuum scilicet S.

Liber de correptione et gratia, c. 13, n. 89.

Cf. S. Augustin. De dono perseverantxae cap. 22, n. b7.

& W W -



Untersuchungen iiber die Priddestinaticn 135

stinationis, et si perseveranter bene agit, praecognitus seu
praedestinatus esy ad aeternam salutem; qui autem male
agit, in finem praecognitus est ad aeternam damnationem.
Qui ergo bene agit, nisi finaliter decidat, noscat se praede-
stinatum ex vero signo, quod scilicet est ipsa bona actio
cum sequela perseverantiae finalis, et proportionaliter de
male! agente. Quicumque 1taque vult reperiri finaliter bonus
et noscere se praedestinatum, conetur ,declinare a malo“
< Ps. 36, 27> ad bonum et perseverare in bono.

Inquisitio quartadecima

Quae sint auctoritates, ex quibus nude et
superficialiter propositis simplices faciliter
scandalizarentur et dicerent: Utquid oportet a malis
wdeclinare et facere bona* <(Ps. 36, 27> et de huiusmodi
sollicitum esse, cum tota salus hominis et similiter tota eius
damnatio solum in Dei arbitrio et aeterna praevisione po-
sita sit?

Responsio: Auctoritates, de quibus inquiritur, sunt
istae: Prima, quam Deus ad Moysen loquitur: ,Miserebor,
cuius miserebor, et misericordiam praestabo, cuius misericors
fuero.“ Exodi 33 <<19>2 Secunda: ,Neque volentis neque
currentis, sed miserentis est Dei“ ad Rom. 9 <<16>. Tertias:
»Cul vult miseretur et quem vult indurat¥, Rom. 9 <<18>.
Quarta vero auctoritas est Domini ad Moysen de Pharaone:
»In hoc ipsum excitavi te, ut ostendam in te virtutem meam,
ut annuntiaretur nomen meum in universa terra.“ Exod. 9
<16>. Textus bibliae sic habet: ,Idcirco autem posui ¢
te, ut ostendam in te fortitudinem meam et narretur nomen
meum in omni terra.“ Quinta: ,Ego indurabo cor eius, ut
non dimittat populum.” Exod. 7 <<3>. Sexta: ,Nemo potest
venire ad me, nisi fuerit ei datum a Patre meo.“ Joh. 6
< 66>. Septima: ,Nemo venit ad me, nisi Pater meus
traxerit eum.* Joh. 6 <C44>. Octava: ,Plantatio, quam
mnoun plantavit Pater meus coelestis, eradicabitur.“ Matt, 16
< 13>, Nona: ,Multi sunt vocati, pauci vero electi.“ Matt, 22
<(14>. Decima: ,Vobis datum est nosse mysterium regni

' Malo T.

? Cf. Rom, 9, 16.
* Tertio S.

* Praeposui S.



136 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

Dei, illis autem, qui foris sunt, in parabolis. Omnia fiunt,
ut videntes videant et non videant, audientes audiant et non
intelligant, ne quando convertantur et dimittantur eis pec-
cata.“ Mare. 4 <11 sq.>. Undecima: ,Spiritus, ubi vult
spirat.“ Joh. 3 <{8>. Duodecima est Apostoli loquentis de
Esau et Jacob, cum inquit: ,Nondum nati erant, aut ali-
quid egissent boni aut mali, ut secundum electionem Dei
propositum maneret, dictum est ex vocante, quia maior servi-
et minori, sicut scriptum est in Malachia propheta <1,
2 8q.>: Jacob dilexi, Esau autem odivi.* Rom. 9 <{11—13>>.
Tertiadecima: ,An non habet potestatem figulus ex eadem
massa aliud quldem vas ad honorem aliud autem ad contu-
meliam facere?* Rom. 9 <21 >. Decima quartal: ,Credide-
runt, quotquot praeordinati erant ad vitam aeternam.“; prae-
ordinati hoc est praedestinati. Act. 13 < 48>. Decima quinta 2+
»HElegit nos in ipso, hoc est in Christo, ante mundi constitu-
tionem, ut essemus sancti et immaculati in conspectu eius
in caritate.* Eph. 10 « 4>, Decima sexta3: Praedestinavit
nos in adoptionem filiorum per Jesum Christum.¥ Eph, 1°
<b>. Decima septima ¢ auctoritas: ,Praedestinati secundum
propositum eius® quia omnia operatur secundum consilium
suae voluntatis.“ [Ad] Eph. 1° <<11>. Decima octava®:
,Paulus et Barnabas missi a Spiritus Sancto, cum pertransis-
sent Phrygiam et Galatiae regionem. prohibiti sunt a Spiritu
Sancto loqul verbum in Asia.“ Act. 16 <6> Decima nona7:
,Cum venissent in Mysiam, volentes ire in Bythiniam non
permlslt eos Spiritus Jesu.“ Act. 16 <<7>.

Ex his Scripturis’ timorato contemplatori videri potest,
quod Deus occulto quidem, sed iusto suo iudicio reprobo-
rum nec diluat mala nec bona acceptet, insuper et corda
induret, ne forte doleant et resipiscant et convertantur et
salvet eos®, quasi diceret Deus iuxta verba praeallegatarum
auctoritatum’ In omnibus impediendi sunt repr0b1 ne ad
salutem perveniant.

! Quartadecima 7. '

? Quintadecima 7

* Decimo sexto S, Sextadecima 7.
* Septimadecima 7.

* Eius om. 5.

¥ Octavadecima 7

" Nonadecima 7.

* Salva(t) Deus S.



Untersuchungen tiber die Pridestination - 137

Haec sunt, o fratres, quae si de! praedestinatione elec-
torum et damnandorum reprobatione coram simplicibus prae-
dicarentur, quis non scandalizaretur, quis non Deum summe
summum bonum iniustae crudelitatis accusaret! Nonne statim
diceretur: Utquid nobis praedicatur, suadetur nobis, instatur
nobis totis viribus, ut nos servemus mandata, ut ieiunemus,
ut vigilemus, laboremus, oremus, cum in solius Dei arbitrio
salvatio nostra sit posita ante omnia saecula! Si enim cui
vult miseretur et quem vult indurat, sicut dicitur ad Rom. 9,
< 18>>, si nemo venit ad eum, nisi per gratiam huius
trahatur, ut breviter dicam; si quos vult ad vitam aeternam
praedestinat et quos vult reprobat et indurat, sicut in Jacob
et Esau Scriptura monstrat ad Rom. 9 <{11—13>>, quorum
unum sine omni merito bono ad vitam praedestinavit et
alterum sine omni malo merito reprobavit, utquid ergo me
cruciarem frustra in hoc mundo et non potius omnibus de-
liciis affluerem ®, cum hoc solum de me futurum sit, quod
Deus futurum esse de me ante omnia saecula p_raescw;t ot
praeordinavit! Credo plane, quod multi Deum iustissimum
iniustissimum$ esse causarentur pro eo, quod sine omni
merito unum salvaret et alterum condemnaret, praesertim
cum, sicut sanctus Bernardus# loquitur in quodam sermone,
paliquorum corda indurat nec mala eorum per indulgentiam
diluens nec bona eorum acceptans, sed contemnens“. Posset
ergo aliquis dicere: ,Dei praescienta immutabilis et infalli-
bilis est. Si me praedestinavit ad vitam, quidquid egero
salvabor et ediverso? si me reprobavit, quidquid egero, dam-
nabor;. utquid ergo frustra laborarem, cum hoc solum de
me futurum sit, quod Deus de me futurum esse praeordi-
navit!“ Ecce, o fratres carigsimi, quam profunda mortis fovea
in his latet verbis et facile homo simplex et Scripturarum
ignarus in tali materia scandalizari posset, si in publico
tractaretur! Quid igitur in omnibus his sancti Patres et
catholici tractatores senserunt, in praecedentlbus partim tac-
tum est et in sequentibus qmbusdam inquisitionibus plenius.
exponetur,

L]

! De om. S.

* Affluere S.

* Esse jniustissimum S.

* In Cantica sermo 23, n. 12.

* Salvabor,.. ediverso S tn marg.



138 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr,

Sequitur alia inquisitio, scilicet ! in qua fundatur veritas
catholica de magnitudine divinae bonitatis, in qua quldem
inquisitione ostenditur, quid ex divina bonitate et miseri-
cordia quasi ex regula. quadam recte sentiendum sit de di-
vina praedestinatione,

Inquisitio quintadecinia

Quid recte et catholice credendum sit de
divina bonitate et misericordia.

Responsio: In praesenti proposito nostro hoc fidei
nostrae primum sit fundamentum, ut sine omni haesitatione
credamus Deum esse summe bonum et misericordem in tan-
tum, ut comparatione bonitatis ‘eius nulla creatura bona
putanda sit, sicut ipse in Evangelio diviti cuidam dixit:
»Quid, inquit, me dicis bonum ? Nemo bonus nisi solus Deus“
ut dicitur Mare. 10 <I18>>. Quid, quare me dicis bonum,
cum non credas me esse Deum, qui solus vere bonus est
et a quo omne bonum fluit? Habemus etiam multa in Scerip-
turis divinae bonitatis testimonia, ut est illud, quod prae-
dixi: ,Nemo bonus nisi solus Deus.“ Kt in Psalmo 144,
<{9>: ,Suavis Dominus universis et miserationes eius
super omma opera eius.* Et iterum in Psalmo 67 <<21>:

,Deus noster Deus salvos faciendi.* Et iterum Psalmo 102
-<8> Mlserator et misericors Dominus, longanimis et
multum m1serlcors “ Et iterum Psalmo 29, <«6> ,Vita in
voluntate eius.“ Et libro Eceli, 24 <27 >: 11Spirif:us; super
mel dulcis. Et iterum Sapientiae 11 < 24>:  /Misereris
omnium Domine et nihil odisti eorum, quae fecisti dissi-
mulans peccata hominum propter poenitentiam.* Kt in Eze-
chiele capitulo 18 «32?> 3: ,Nolo mortem peccatoris, sed
magis ut convertatur et vivat.“ Kt Apostolus de Deo dicit
1.ad ¢ Tim, < 2,4 > 5: ,Qui vult omnes homines salvos fieri et
ad agnitionem veritatis venire.* Kt multa huiusmodi in Serip-
turis de bonitate Dei reperimus. Qualitercumque ergo verba
Scrlpturae sonent in cortice, nullatenus cr edendum est, quod

' Scilicet om. .

? Quintadecima om. S,
* Cf, Ez. 88, 11.

* Ad om. S,

* Tim. bto ST.



Untersuchungen tiber die Pridestination. 139

Deus velit, ut in omnibus impediendi sint reprobi, ne ad
salutem perveniant 'et ne ex cor:npositione1 Dei aeterna re-
probatiq irrita fiat.

Inquisitio de divina iustitia, in qua quasi in regula
et fundamento divina praesclentm seu reprobatio consistit,
et est 16. in ordine?

Inquisitio sextadecima

An sicut Deus est summe, totaliter et per
omnia bonus, ita et maxime in omnibus iu-
stus sit.

Responsio: Credendum est nobis toto corde, quod sicut
Deus est summe bonus, ita etiam est summe iustus et nulla
omnino iniquitas est in eo, sed iustus totus, sicut in Psalmo
< 10, 8> scribitur: ,Iustus Dominus et iustitias dilexit,
aequitatem vidit vultus eius. Et iterum: ,Iustus Dominus in
omnibus viig suis,“' < Ps. 144, 17 >. Kt iterum: ,Iustitia tua
sicut montes Dei% <« Ps. 35, 7>, et multa similia, quae now
est necesse poni per singula. Kx his Scripturis certissime
colligitur et probatur, quod Deus et bonus et iustus sit.
Sive ergo dicatur bonus vel suavis vel dulcis vel longanimis
vel misericors, omnia haec pro bonitate accipiuntur. Sive
etiam dicatur iustus vel potens vel rectus vel verus, omnia
haec pro iustitia sonare videntur. Utrumque ergo istorum,
1dest bonitatem et iustitiam, in Deo esse excellentissimae
Scripturae testantur, ut est illud in Psalmo <24, 10> :
sUniversae viae Domini misericordia et veritas.“ Kt iterum
Psalmo <« 88,16 > 3: ,Misericordia et veritas praecedent faciém
tuam.* Bt iterum Psalmo 610 < 12 sq. > : ,Potestas Dei est et
tibi Domine, misericordia.“ Et iterum Psalmo 24 < 12s8q.>:
.Dulcis et rectus Dominus.% Et iterum Psalmus < 100, 1 >:
Mlbermordlam et iudicium cantabo tibi, Domine,“" Sicut
ergo bonitas eius ineffabilis et incomprehensibilis est, ita
aequitas et iustitia eius ineffabilis et 1ncomprehen31blhs est.
Hoc igitur fidei nostrae, fratres carissimi, certissimum funda-
mentum sit, quod Deus et iustus et bonus ¥it, sicut Scripturae
optime conﬁtentur

! E'xcompositi T.
* Et... ordine om. S.
¥ Psalmo 49, ST.

(Divus Thomas VII, Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIV.) 10



140 Des Leonardus a Valle Brixinensi Q. Pe.

Inquisitio septimadecima

An ex 1am dictis duobus, scilicet bonitate?®
et lustitia, procedant omnia, quae Deus circa
hominem agit.

Responsio: Dicendum est, quod sic. Opus enim
bonitatis Del fuit, quod hominem ad imaginem et similitu-
dinem suam creavit et participem aeternitatis constituit.
Opus vero iustitiae fuit, quod eundem propter inobedientiam
damnavit. Item, quia iustus est Deus, ideo redemptionem
humani generis ad novissima tempora distulit; quia vero
etiam rhisericors est, ideo tandem in novissimis temporibus
vel diebus humanum genus redemit, sicut dicit Apostolus
ad? Hebraeos 1 «<2>: ,Novissime diebus istis locutus est
nobis in Filio suo, quem "constituit heredem 3 universorum.*
ITtem 1 Joh. <2, 18 >+ ,Filioli, ait, novissima hora est.“
Item, quia misericors est, ideo gentem Israeliticam ad sui
cognitionem elegit, sicut sc11ptum est <<Ps. 7, 2>: ,Notus
in Tudaea Deus, in Israel magnum nomen eius¥; qula. verc
etiam iustus est, ideo alias gentes in errore idololatriae
dereliquit. Item, quia misericors est, ideo gentes idola co-
lentes ad fidem vocavit; quia autem iustus est, ideo semen
Abrahae in sua caecitate manere permisit; sicut dicit Apo-
stolus < Rom. 11, 26 >: ,Caecitas facta est in Israel, ut
plenitudo gentium subintraret.* Ttem, quia bonus est, ideo
multas gentes ad fidem vocavit; quia vero iustus est, ideo
adhuc multas gentes propter peccata sua in paganismo perire
permittit. Item, quia bonus est.et dulcis, ideo neophytos
multos utriusque sexus, qui ex damnato semine Iudaico
nati sunt, et similiter plurimos ex gentilibus procreatos ad
fidem orthodoxam et vitam beatam misericorditer vocavit;
quia vero etiam iustus est, ideo iam dictorum progenitores
et progenitrices in iudaismo et paganismo perire permisit.
Ttem, quia misericors est, ideo saepe parvulos infidelium ad
gratiam baptismi perducit; quia vero etiam iustus, est, ideo
saepe filios Christianorum propter aliquas iustitiae causas
occultas sine baptismo perire et mori permittit et damnari.
Item, quia misericors est, nonnullos ab infantia usque ad

! Bonitatem S.
*Ad om. S.

* Heredem S i maryg.
* 1 Joh. bto ST,



Untersuchungen iiber die Pridestination 14[

senium turpiter peccantes tandem in extremo tempore con-
- vertit et salvat; quia vero etiam iustus est, ideo nonnullos
ab infantia usque ad senium sibi ser¢ientes occulto suo iu-
dicio tandem circa finem vitae suae deserit et damnat. Item,
quia bonus est, aliquos ad finem vitae ab omni sorde pec-
catorum 1mmaculatos custodit; quia vero iustus est, ideo
aliquos ab infantia in peccatorum sordibus deserit. Ha-
bemus de utrisque in Apoc. 22, capitulo < v, 11> ,Iustus
iustificetur adhuec et qui in sordibus est sordescat adhuc.“
Item, quia iustus est, ideo aliquos peccare permittit; quia
vero bonus: est, ideo eosdem ante finem vitae suae ad poe-
nitentiam reducit. Kx his patet, quod praedestinati con-
venienter dicuntur ,vasa misericordiae“ et praesciti ,vasa
irae“ < Rom. 9, 22sq. >.

Inquisitio octavadecima?

Quare quidam hominum dicantur vaga mi-
sericordiae, quidam vero vasa irae, cum videa-
tur potius, quod. omnis homo dici debeat vas
misericordiae, quia est naturaliter imago Dei naturalem,
scilicet habens capacitatem gratiae Dei. Praeterea, quare
dicatur terribilis super filios hominum, cum
tamen suavis sit et super omnia opera elus eXLStat
misericordia eius.

Responsio: Quia Deus quibusdam per gratiam suam
subvenit, ideo tales dicuntur vasa misericordiae; quia vero
quibusdam gratiam suam non tribuit, ideo tales dicuntur
vasa irae; propter misericordiam vero, quam impendit vasis
misericordiae dicitur suavis et mitis et multae misericordiae;
propter iustitiam autem, quam servat vasis? irae, dicitur
terribilis in consiliis super filios hominum ete. 14703,

Expliciunt inquisitiones decem et octo* de praede-
stinatione?® ex lecturis ordinariis sumptae fratris Leonardi
doctoris eximil® et conventus Wlennens1s in Austria Ordi-
nis Praedicatorum.

' Decima octava S.
? Vas 0.
¥ 1470 om. S.
! * Decemocto S,
* De praedestinatione 7' in marg., om., S.
* Doctoris eximii om. S,

10%*



	Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr. Untersuchungen über die Prädestination

