
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr. Untersuchungen über die
Prädestination

Autor: Jellouschek, Karl J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Fr.
1

107

OES LEONARDUS A VALUE BRIXINENSI 0. PR.
UNTERSUCHUNGEN ÜBER DIE PRÄDESTINATION
Herausgegeben von P. Dr. KARL JOH. JELLOUSCHEK 0. S. B.

EINLEITUNG1
Der Verfasser der kiemit zur Veröffentlichung

gelangenden Schrift über die Prädestination ist der Wiener
Universitätsprofessor Leonhard Hunt pichler, der dem
15. Jahrhundert angehört und aus Tirol — de Valle Brixinensi

sagen des näheren die Handschriften — stammte.
Er lehrte zuerst seit 14'26 an der Artistenfakultät zu Wien
und begab sich hierauf nach Köln, wo er dem Studium
der Theologie oblag und auch ein Kanonikat erwarb. Später2

1 Für die kurzen einleitenden Bemerkungen, die ihren Gegenstand

aber durchaus nicht erschöpfend behandeln wollen, wurden vor
allem die aus den artistischen und theologischen Fakultätsakten der
Wiener Universität erhobenen Angaben in Josef Asch bach s Geschichte
der Wiener Universität im ersten Jahrhundert ihres Bestehens, Wien
1866, 535 f. zu Rate gezogen; ferner Sigismundi Ferrarii De rebus
Hungaricae Provinciae Ordinis Praedicatorum Commentarii, Viennae
Austriae 1637, 689—592. Quétif-Echard, Scriptores Ordinis
Praedicatorum I, Lutetiae Parisiorum 1719, 816 und 813; II, Par. 1721, 823,
richten insofern eine gewisse Verwirrung an, als sie zwischen einem
Leonardus de Valle Brixinensi und einem Leonardus de Vienna
unterscheiden. Dieser Irrtum begegnet uns auch bei Christian Gottlieb.
Joch er, Allgem. Gelehrtenlexikon,1 Leipzig 1750, 2380 f. Job. Albert
Fabricius (f 1736), Bibliotheca latina mediae et infimae aetatis, IV.
Floreutiae 1858, 549, bemerkt schon mit richtigem Blicke bei Leonardus
Lector Conventus Viennensis: non diversus fortassis a superiore <sc.
a Leonardo de Valle Brixinensi )>. Michael Denis, Codices mss. theo-
logici Bibliothecae Palatinae Vindobonensis Latini, vol. I. p. II, Vindo-
bonae 1794, 2240 f., endlich wurde durch die Angabe in einem Briefe
Leonhards an Kaiser Friedrich III., wo von häufiger Inanspruchnahme •

durch Vorlesungen und Dekanatsgeschäfte die Rede ist, veranlaßt, Joh.
•Jos. Locher, Speculum Academicum Vienneuse, Viennae 1773 nach
den Dekanen der theologischen Fakultät einzusehen und da fand er
nun unter dem Jahre 1468, aus dem der fragliche Brief stammt, Fr.
Leonhardus Huntpichler Ord. Praed. vermerkt und im Index des
Werkes noch den Zusatz: de Valle Brixinensi.

3 Im Cod. lat. Monac. 19678, fol. 113rff. begegnet uns in einer
langen Reihe von der Wiener Universität zugehörigen Quaestiones et
solutiones earum, bei deren erster das Jahr 1440 notiert ist, fol. 120r unter

Divus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.; 8



108 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

treffen wir ihn wiederum in Wien, und zwar zuerst noch
im Verbände der artistischen Fakultät stehend, dann aber
nach seinem im Jahre 1447 erfolgten Eintritt in den Predigerorden

als Magister der Theologie, nachdem er jedoch auch
schon zuvor als Sententiarius an der theologischen Fakultät
doziert hatte. In den Jahren 1450, 1453, 1460, 1463 und
1468 stand er als Dekan an der Spitze dieser Fakultät. In
einem Brief aus dem letztgenannten Jahre, den unser
Professor an den ihm allem Anscheine nach sehr gewogenen
Kaiser Friedrich III. (1440—1493) richtete, spielt er auf die
„officia lecturae et etiam decanatus" an1.

Des Magisters Leonhard gedenkt auch der Geschichtsschreiber

der ungarischen Provinz des Predigerordens Sigis-
rnundus Ferrarius2 in seinem Werke. Im Jahre 1454 wurde
nämlich unser Dominikaner mit der Reform des Konventes
zu Kaschau in Oberungarn betraut. Er entledigte sich seiner
Aufgabe mit Geschick, dehnte aber seine reformierende Tätigkeit

in der Zeit bis 1457 jedenfalls auch auf eine Anzahl
anderer Klöster seines Ordens aus3. Bemerkenswert ist schließ-

der Nummer 14 die Angabe: Pro M<agistro> Leonardo de valle Brixinensi:

1" Cur votum non potest esse de eo, quod ad salutem est ne-
cessarium. 2° Cur sanctus Petrus post conversionem ad piscationem
lediit, cum dieat Salvator: Nemo mittens manum suam in aratrum et
aspiciens retro aptus est regno Dei. Aschbach gibt a. a. 0. 535 das
Jahr 1445 für das neuerliche Auftreten Leonhards in Wien an; ebenso
H. Harter, Nomenciator lit. theol. cathol. Ii3, Oeniponte lOOfi, 901.

' Cod. 4894 der Wiener Hofbibliothek, fol. 103v Vgl. Anm. t
gegen Schluß.

Vgl. Anm. 1.
' Vgl. den bei Ferrarius a. a. O. 590 erwähnten Brief des Fr.

Jakob Riech von Basel, der nach Magister Leonhard und ebenso wie
dieser mit dem Titel eines Vicarius Generalis über die reformierten
Klöster gesetzt ward, an Fr. Umbertus,1 Lektor des Kaschauer
Konventes. Rühmend gedenkt Johannes Meyer Ord. Praed., Buch der
Beformacio-Predigerordens (herausgeg. von1 B. M. Reichert in Quellen
und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland,

Heft 2 und 3), V,, 75 der Wirksamkeit Leonhards: Vil ander
vätter und maister sind in dem selben convent zû Wien gewesen, die
vil gfttz getûn habent; also besunder ist gewesen maister Leonhardus
de valle brixiensi, der prior und vicari vil jar in Österrich gewesen ist,
und by sinen Ziten uss dem convent zû Wien etwen manger convent
in dem küngkrich der provincie zû Ungern zä der gaistlichait ist
reformiert; in welhem convent zu Ungern vor mais gar an arm, eilend
leben waz, also daz ir convent gar schier gaistlich und zitlich
zergangen möcht sin, do es nun von der gnad gotz gar wol stat gaistlich

und zitlich.



Untersuchungen über die Prädestination 109

lieh noch, daß sich Leonhard im Jahre 1467 an der Spitze
einer Schar von Studenten zu einem Kreuzzuge gegen die
Husiten in Böhmen bereit erklärte. Gegen diese Ketzer richtete

er auch eine eigene Abhandlung über den. Leib des
Herrn und die Laienkommunion. Als Todesjahr Leonhards
vermerkt eine Münchener Handschrift das Jahr 1478 h

Über die literarische Tätigkeit unseres
Dominikanertheologen bieten die von Quétif und Echard2 vorgelegten

Verzeichnisse seiner Schriften eine Übersicht, Diese
sind zum guten Teil moralischer und erbaulicher Art, wie
schon die Titel anzeigen, z. B. De modo mitigandi iratos, De
Septem condicionibus viae salutis in patriam regni caelestis,
De infidelibus orationibus et de virtute devotae orationis,
De inductions potentum ad libenter cogitandum de sua
morte usw., zum Teil aber auch dogmatischen Inhaltes. Außer
der oben erwähnten Schrift gegen die Husiten kommen
hier Untersuchungen über die Ablässe3 und der Traktat
De divinis praedicationibus in Betracht.

Zu den in den genannten Verzeichnissen aufgezählten
Schriften möchte ich nun auf Grund von Nachforschungen
in der Münchener Staatsbibliothek noch einige hinzufügen,
und zwar:

1, Epistola quaedam per modum tractatus
fratris Leonardi ad quendamCartusiensem. Das
Schreiben ist, wie aus den einleitenden Worten hervorgeht,
an Nikolaus Kempf4 gerichtet, der nach seiner Vaterstadt

Straßburg auch Nicolaus de Argentina heißt. Wie

1 Olm. 18608, fol. 70v; Iste doctor obiit anno Domini .1478 post
pasca wienne. (liubr.J A sc b bac h a. a. 0. 535 setzt das Todesjahr
um 1478 anjfe

2 A. a. 0. I, 843; II, 823. Die Wiener Hofbibliothek besitzt in
den Codd. 4149, 4201, 4894, 4895 und 14509 alle von Quétif und Echard
angeführten Schriften unseres Autors mit Ausnahme des Tractatus ad-
versus Husitas de corpore Christi et de communione laicali,

3 Tractatus introduetorius de indulgentiis, ferner Inquisitiones
XXV super Tractatum Venerab. Antonini felicis quondam Arehiepis-
copi Florentini. Der Münchener Cod. lat, 18606, fol. l5r—52v enthält im
ganzen 35 Inquisitiones.

* Über ihn siehe B. Pez, Bibliotheca ascetica IV, Ratisbonae
1724; praefatio und 257—492; VI, Rat. 1724, 1—214; IX, Rat. 1726,
379-532; XI, Rat. 1735; XII, Rat. 1740. N. Paul us in Katholik 1891
II, 346—364 und in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon IX2, Freiburg
i. Br. 1895, 338f. A. Rosier, Bibliothek der kath. Pädagogik VII,
Freiburg i. Br. 1894, 261 ff.

8*



110 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

Magister Leonhard hatte auch er der Wiener Artistenfakultät
angehört und war dann etliche Jahre vor diesem — im

Jahre 1440 — in den Ordensstand eingetreten, und zwar
in die Kartause Gaming in Niederösterreich, wo er auch,
nachdem er in verschiedenen Niederlassungen seines Ordens
tätig gewesen war, im Jahre 1497 starb. Er hat sich als

aszetisch-mystischer Schriftsteller einen Namen erworben.
Der Brief — wenn wir diesen Ausdruck für die in Cod.
lat. Monac. 18606 (4°), 17 Folien umfassende Schrift3
beibehalten wollen — behandelt mancherlei Fragen kanoni-
stischer Art, insbesondere Fragen der Ordendisziplin.
Erwähnenswert ist vielleicht eine Bemerkung aus dem
Eingang des Briefes, aus der hervorgeht, daß man damals —
die Handschrift stammt aus dem Jahre 1470,— im Wiener
Dominikanerkonvent den großen Ordensgenossen Johannes
Tauler, gest. 1361, nicht einmal dem Namen nach kannte.

2. Tractatus, quod super ingressum religio-
nis non sit diu vel multum consiliandum. Diese
Abhandlung ist in demselben Cod. 18606 fol. 62r—91v
enthalten und in 23 Inquisitiones gegliedert. (.IncipPrima
inquisicio utrum conveniens sit et laudabile, quod homo
inclinatus ad securiorem statum perfectionis salutis assu-
mendum requirat Expl. : Alias fratres communiter de-
ficerent in necessariis, nisi redditus recipiant, qui solicitu-
dine valeant possideri etc. (Rubr. : 1470).

3. Inquisitiones de praedestinatione. Diese
Untersuchungen, die im folgenden ediert werden, sind ebenfalls

in dem vorhin herangezogenen Münchener Kodex (fol.
92r—106v), der ursprünglich der Benediktinerabtei Tegernsee

gehörte2, aber auch noch in der aus dem Kloster Schäftlarn

stammenden Handschrift Cod. lat. Monac. 172903 (4°),
fol. 63ï—76r zu finden. Auch diese Inquisitiones gehen wie

1 Olm. 18606, fol. 53r—70v. Inc. Veneraudo cordialissimo Domino
meo Patri Nicoiao de Argentina Cartusiensis ordinis professo in Gemico
Vester in Domino Jesu trater Leonardus. Verende Pater. Vos in Scheda
vestra ponitis. Expl. quod monachus ille aut propter pieceptum aut
propter contexnptum dampnatus sit et quod buiusmodi peccatum mortale

non penituit.
2 Cod. Teg. 606; jetzt-Clm. 18606; er wird von mir weiterhin

einfach mit T bezeichnet werden.
3 Für Clm. 17290 wird in der Textedition der Buchstabe S

verwendet werden.



Ill
die schon früher erwähnten de indulgentiis auf die ordentlichen

Vorlesungen Leonhards zurück und geben uns so ein
Bild, wie man damals hierzulande bei der Behandlung
derartiger theologischer Fragen vorzugehen pflegte. Bei seinen
Erörterungen stützt sich Magister Leonhard auf St. Augustin,
den er mehrfach zitiert1. Neben Fragestellungen, wie sie
in den scholastischen Untersuchungen über die Prädestination

allgemein üblich sind, begegnen uns auch einzelne
weniger geläufige, wie Inquisitiones VI und XI. Manche
Problemstellung, wie z. B. : Utrum praedestinatus possit esse
non praedestinatus, bietet Gelegenheit zur Betätigung besonderen

Scharfsinnes und es kostet dann mitunter einige Mühe,
dem Autor auf seinen Gedankengängen zu folgen. Hin und
wieder verschmäht er es auch nicht, einen Vergleich oder
eine Erzählung (z. B. Inq. VII) zur Veranschaulichung der
vorgetragenen Lehre einzuflechten. Der Aufbau der einzelnen
Inquisitio ist im allgemeinen ganz einfach (eine oder mehrere
Fragen am Eingang mit darauffolgender Beantwortung) ;

einigemal aber richtet er sich nach dem uns aus der Summa
theologica des hl. Thomas so wohbekannten Schema (Argumente

— Gegenargumente — prinzipielle Lösung — Kritik
der Argumente), nur vermissen wir das dort vorhandene
Ebenmaß der' einzelnen Glieder.

Fach allem dürfen wir am Schlüsse dieser Bemerkungen
wohl sagen, daß sich unser Dominikaner alle Mühe gegeben
hat, seinen Teil zur Behandlung der unergründlichen Lehre
von der Prädestination beizutragen, bei deren Studium es
sich empfehlen wird, stets seine treffliche Mahnung vor
Augen zu haben: „Sicut ergo bonitas Dei ineffabilis et in-
comprehensibilis est, ita aequitas et iustitia eius ineffabilis
et incomprehensibilis est. Hoc igitur fidei nostrae, fratres
carissimi, certissimum fundamentum sit, quod Deus et iustus
et bonus sit, sicut Scripturae optimae confitentur" (Inq. XVI,
in fine).

Inquisitiones de praedestinatione
Magistri Leonardi de Valle Brixinensi Ordinis Praedicatorum

sumptae ex ipsius lecturis ördinariis2
1 Die dem Wortlaute nach ermittelten Zitate werden in der Ausgabe

durch Anführungszeichen kenntlich gemacht.
2 Tit. om. S.



112 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

Inquisitio prima

An originale peccatum, quo Adam peccavit,
in omne genus human um diffundatur seu diffusum

sit.
Praeterea, an iniustum esset divinum i u -

dicium, si null us homo liberaretur a culpa primae
praevaricationis.

Praeterea, an conveniens et congruum sit
Deurn ex libertate suae omnipotentis voluntatis
aliquos eligere et aliquos permittere perire.

Solutio. Dicendum est ad priinum, quod secundum
illud Apostoli Rom. 5. capitulo <v. 12.>- per unum ho-
minem peccatum intra vit in mundum et per peccatum mors
et ita in omnes homines mors pertransiit, in quo omnes
peccaverunt, unde secundum testimonia sanctorum, quia
primus homo per liberum arbitrium Deum deseruit, iustum
iudicium Dei expertus est, ut cum tota sua Stirpe, quae
in illo adhuc tota peccaverat, damnaretur, et ex hoc con-
cluditur solutio secundi, quod si nullus liberaretur, iustum
iudicium Dei nemo iuste reprehenderet. Unde, si rex iuste
potest punire duos suos offensores et tarnen uni soli parcit,
alteri non iniuriatur.

Hie notandum est, quod peceati originalis propagatio seu
traductio tali monstrari potest similitudine: Illi qui ruborem
rosarum nigro supplantant colore, soient radicem spinae,
quae rosas gignit, scindere ferro et in ipsam radicis scissuram
colorem nigrum infundere. Spina ergo, quae in radice sua
nigrum iam colorem suscepit, postquam flores rosarum eru-
perint, in ipsos flores, qui naturaliter rubere vel candere
debuerant. suam nigredinem transfundit et corruptio radicis
in flores naturaliter se immittit. Sic a simili humana
natura, quae in primo ho mine tamquam in radice peccati
originalis corruptionein contraxerat, eandem corruptionem in
omne suum semen trausfudit. Quia ergo omne genus
humanuni de pfaevaricationis semine nascitur, omnes pecca-
tores sumus et constituimur iuxta illud Apostoli Rom. <3,23> :

„Omnes peccaverunt et egent gratia Dei" excepto illo solo,
qui peccatum non fecit nec aliunde contraxit, sed sic
assumpsit naturam humanam, ut veritatem eius haberet et
tarnen culpam praevaricationis Adae non contraheret. Quia
igitur mors in mundum per peccatum intravit, ut dicit Apo-



Untersuchungen über die Prädestination H3

stolus, constat quod, sicut omnes sumus morti obnoxii, et
pepcato, quod mortem generat, sumus corrupti. Cum ergo
omne genus humanum peccato originali sit constrictum et
corruptum in primo homine, in quo omnes peccaverunt,
damnationi et poenae obnoxium fuerit, plane si iustus iudex
neminem inde liberasset, iuste non potuisset reprehendi

Deus ergo iustus, qui iuste totum genus nostrum dam-
nare poterat, quia etiam summe bonus est, de damnato
semine, de massa perditionis non tantum unum vel duos,
sed plurimos ad salutem elegit et salvavit, Quia vero, ut
praedictum est, iustus est, ideo non omnes, sed tantum
quosdam, quos voluit, salvos fecit. Quod autem hunc elegit
et ilium perire permittit, opus est suae voluntatis; „omnia
enim", sicut dicit Apostolus -<Eph. 1, 11]> „operatur
secundum consilium suae voluntatis". Is vero, qui ab eo de-
seritur et damnatur, sciât se „vas irae" <CRom. 9, 22 > et
sciât se iuste damnari. Qui autem ab eo salvatur et coro-
natur, gaudeat se esse „vas misericordiae" < Rom, 9, 28 >
et sciât se absque omni merito suo salvatum. Quod ergo
Deus uni iustam damnationem et alteri indebitam confert
salvationem, nihil aliud est, quam quod dicit propheta :

„Misericordiam et iudicium cantabo tibi Domine". -<Psalm.
100, l.>

Inquisitio secunda

Quibus modis simplicibus declarari possit et debeat,
quod nullatenus arguendus est Deus neque conque

rend urn1 est de ipso pro eo, quod non omnes
sal vat, sed quod ex multis vocatis paucos eligit, qui ex
seipsis per omnia non minus digni essent derelictione
quam reprobi.

Praeterea, an si humana natura non esset
umquam justae damnationi addict a, nihilominus
iustum essetDeum unum ad vitam aeternam et
alium ad poena.m aeternam creare.

Solutio. Praeter ea, quae dicta sunt, dicendum est
iam nunc primo per hanc similitudinem: Esto, quod aliquis
rex habeat duos debitores et neuter illorum habeat, unde
debitum solvat, numquam aliquid iniustum fecisse dicitur,
si uni illorum propter bonitatem suam dimittat et ab altero
omne debitum exigat. Item videmus, quod ea quae tempo-

' Conquerendum T in marg., c ntemnendus in tcxtu.



Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

ralia sunt, praesertim ut sunt darum ingenium, eloquentia,.
agilitas, fortitudo, pulchritudo, generis nobilitas et multa
huiusmodi, numquam, quia non omnibus aequaliter, sed uni
magis et alii1 minus donata sunt a Deo, propter hoc Deum
iniustitiae arguere possumus. Numquam ergo iuste adversus-
ipsum murmurare possum et ipsum personarum acceptorem
vocare debeo, quia non fecit me filium regis, aut iuste que-
rulari potero, quod non adaequavit ingenium meum ingenio
sancti Augustini et fortitudinem meam fortitudini Samsonis
et pulchritudinem meam pulchritudini Absolonis.

Sic plane is, qui damnatur, iuste Deum accusare
iniustitiae non potest2, quod se damnaverit et alium salva-
verit. Sed sine dubio, qui damnantur, damnantur iuste et,
qui salvantur, gratis omnino per misericordiam salvantur,
„Nemo igitur", ut dicifc Augustinus3, „Deum iniustitiae
arguat, si uni indebitam donaverit gratiam et alteri red-
diderit poenam debitam, nullusque de poena conqueri audeatr
quae etiam non exigentibus propriis peccatis sola nascendi
condicione debetur". Deus namque, ut idem Augustinus *-

dicit, qui nec loco clauditur nec tempore praevenitur,
omnium rerum tarn praeteritarum memoria quam imminentium
scientia plenus, qui nec reminiscens volvitur in praeteritum
nec sperans tendit in futurum, habet in creandis et5 eligen-
dis hominibus sicut in luto figulus potestatem, quod et
Apostolus -<Rom. 9, 21 sq.> dicit, contra eos, qui Deum
iniustitiae arguere audebant pro eo, quod unum eligeret et
alium reprobaret. „Numquam inquit figmentum ei, qui se
finxit: Quare me fecisti sic? An non habet potestatem figulus

ex eadem massa facere aliud vas in honorem aut in
contumeliam?" Relinquitur ergo, quod si humana natura non
esset ab originali peccato damnata6 et iustae damnation!
addicta, Deus tarnen opifex et creator iniustus dici non
posset, si alium quidem ad vitam aeternam et alium ad poenam
aeternam crearet, siput non propter hoc iniustus esse posset,,
quod hominem ad imaginem suam crearet et asinum exper-
tem rationis relinqueret. i

1 Alio T.
' Potest iuste S.
3 Cf. De div. quaest. ad Simplicianum, lib. 1, q. 2, n. 17.
4 Cf. Medit. lib., cap. 12

Atque 5
6 Damnata] liberata S supra lin.



Untersuchungen über die Prädestination 115-

Inquisitio tertia

Quot sunt in genere et sub compendio
considéra n da, quae ad electos pertinent.

Praeterea, quomodo praedestinatio diffi-.
n i a t u r.

Solutio. Duo sunt, quantum nunc nostro proposito
sufficit. Primum enim eorum, quae ad salvandos pertinent,
est Dei praedestinatio, quae, ut Magister dicit in Sententiis
<Clib. I, dist. 40, n. 4>-, est „praescientia et praeparatio
beneficiorum Deiu et nullum omnino est eius meritum. Cum
enim sit ab aeterno, nulli merito redditur; ab ipsa nam-
que omne meritum praevenitur et, sicut Augustinus1 dicit,.
Deus neminem ad vitam ideo praedestinavit, quia ipsum
futurum scivit bonum, sed ideo electum quemque
praedestinavit, ut praedestinationis effectu2 salvus esse posset,
quod pro eo dixerimj ne forte putemus electos ideo ad vitam
praedestinatos, quia scimus eos ad vitam praescitos; sie
enim esset praescientia causa praedestinationis eorundem,
quod non est verum. Nam si praescientia meritorum bonorum

in electis esset causa praedestinationis eorundem, iam
praedestinatio non esset ex sola Dei voluntate et miseri-
cordia et consilio, sed deberetur quasi iam futuro hominis
merito, quod praescientia praecognoscatur, quod utique esset
contra Scripturas.

Secundum eorum, quae ad salvandos pertinent, est.
praedestinationis effectus, sc. gratiae iustificantis infusio.
Ex aeterna enim praedestinatione, quae erat apud Deum
ante omnia tempora, quidam tandem erumpit effectus in
tempore, qui est gratiae infusio. Gratia vero sicut et
praedestinatio absque omni merito datur; gratia enim dicitur,
quia gratis sine omni merito confertur. Ista igitur duo,
praedestinatio et gratiae infusio, sine omni plane merito
hunt, cum ut praedictum est, qui per Dei misericordissimam
voluntatem in filios praedestinantur, sine suo merito idest
per infusam gratiam iustificantur sine omni merito.

Inquisitio quarta
Quot sunt, quae ad damnandos pertinent, et

quomodo reprobatio diffiniatur.
1 Cf. De praedestinatione sanctorum c. 18, n. 36 und 37; De di-

versis quaestionibus ad Simplicianum, lib. I, q. 2, d. 6; Epist. 194, n. 19„
2 Effectum ST.



116 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

Solubio. Duo sunt; prim um est reprobatio. Sicut
enim quidam ab aeterno sunt praedestinati, ita ediverso
etiam quidam ab aeterno sunt reprobati, ut ergo in Senten-
tiis <1. d. 4<>, n, 4> scribitur : „Reprobatio est praescientia
Dei malitiae in quibusdam no'n finiendae et praeparatio
poenae non terminandae" et sicut praedsstinatio nullum
habet meritum, ita nec reprobatio. S ecundum vero eorum,
quae ad damnandos pertinent, est reprobationis effectua, qui
dicitur obduratio. Reprobare igitur Dei est in aeterno et
in occulto quodam consilio nolle misereri; obdurare vero
est gratiam emollientem non largiri. Sicut enim dicit Augustinus1,

Deus obdurat aliquem non impertiendo malitiam,
sed non impertiendo gratiam. Nec ita Deus indurat, quod
quemquam peccare cogat, sed quia quibusdam peccatoribus
suae iustificationis misericordiam non largitur, ob hoc eos
indurare dicitur, quia videlicet eorum non miseretur. Eorum
autem non miserétur, quibus gratiam non esse praebendam
aequitate occultissima et ab humauis remotissima sensibus iu-
dicat, quam non appétit, sed miratur Apostolus -<Rom. 11,
33>>, cum dicit : „0 altitudo divitiarum sapientiae et scien-
tiae Dei2! Quam incomprehensibilia sunt iudicia eius et
investigabiles viae eius !" Ita ergo praedestinatio et infusio
gratiae et reprobatio prorsus sine hominis merito fiunt et
solum Dei misericordiam vel iustitiam tamquam sui causam
respiciunt; sola vero obduratio id est gratiae privatio pro
merito evenit. Unde Augustinus3 : „Miseretur", inquit, „Deus
secundum gratiam, quae gratis datur; obdurat autem secundum

iudicium, quod meritis redditur."

Inquisitio quinta4

An reprobatio Dei sit causa effectiva dam-
nationis reproborum et obduratio idest sub-
tractio gratiae causa effectiva eiusdem.

Et s e cun d o : Qu o m o d o exe m p 1 ar i t er os t end i

possit, quod Deus sua reprobatione et indura-

1 Cf. De div. quaest. ad Simplic. lib. I, q. 2, n. 16 et
Bpist. 194, n. 14.

2 Dei etc. S., Quam eius om. S.
1 Contra secundam Juliani responsionem imperfectum opus,

lib I, n. 141.
4 Quinta om. S. 1



Untersuchungen über die Prädestination qp7

tione nequaquam i m p e 11 i t, sed quod omnis pec-
•cans suo libero' arbitrio in malum labitur.

Solutio. Praedestinatio electorum est. eis causa sa-
lutis, similiter infusio gratiae est eis causa meritorum et.

iustificationis ; reprobatio vero Dei nequaquam est causa
damnationis reproborum, sed nec obduratio est causa im-
pellens in sordes peccatorum. Si enim Dei .reprobatio'* vel
eius obduratio idest subtractio gratiae esset reprobis causa
damnationis effectiva, viderentur esse innocentes, utpote Dei
reprobatione et obduratione impulsi esse ad malum. Nunc
autem nec eius reprobatione nec eius obduratione ad pec-
candum impelluntur, sed suo libero arbitrio in malum sunt
lapsi, ergo iustissime puniuntur : licet enim praesciantur mali,
non tarnen mali praedestinantur, nec per ipsam praescien-
tiam ad malitiam compelluntur, verbi gratia licet Deus
omnium praescius apte mundi Constitutionen^, praesciehit,
quod ego hunc tractatum scripturus essem de praedestina-
tione, tarnen haec1 eius praescientia me nequaquam nolentem2
ad scribendum impulit, sed plane hoc totum fuit in übertäte

arbitrii mei; quia enim scribere. volui, scripsi; si enim
noluissem, sine dubio nihil de hac re scripsissem et ita de
reprobatione et praedestinatione Dei iutelligamus. Quamvis
enim reprobos malos ab aeterno praesciverit et reprobaverit
et eis iuste gratiam subtraxerit, non tarnen eos ad peccan-
dum coegit, sed perditio eorum3 ex libero arbitrio eis sponte
in peccatum lapsis provenit*.

Inquisitio sexta5

Utrum quilibet pienariam consecutus i n-
d ulgentiam apostolicam i. e. absolutionem a poenis omnibus,

ut iam absolvuntur cruce signati, sit praedesti-
natus idest aeternaliter sal van dus.

Et videtur quod sic auctoritate Domini dicentis vi-
cario suo generali super ecclesiam militantem : „Quodcumque
solveris super terram, erit solutum et in coelisu. Matt. 16

<19>-. Cum igitur papa solvat hominem ab omibus poenis
non solum praesentibus, sed etiam praecipue futuris, con-

' Hoc ST.
3 Volonte ST.
3 Eorum eis S.
* Sequitur sexta inquisitio add. S.
5 Sexta om. S.



118 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

veniens est, quod talis homo nullam patietur poenam in
futuro, aliter enim non esset vere absolutus seu liber ab
omni poena; igitur omnis talis absolutus est praedestinatus.

Praeterea, nisi sic, sequeretur, quod omnis talis
absolutus deciperetur et frustraretur 1 suo fine, qui est salus
aeterna et evasio omnium futurarum poenarum, licet etiam
alios fines habeant cruce signati, puta gloriam Dei et de-
fensionem fidei et huiusmodi. Patet sequela, quia si scirent.
homines, quod hoc beneficium indulgentiae intelligeretur
solum de praedestinatis et non de praescitis, dicerent: Si
sum praedestinatus, sufficit mihi hoc, quia hoc nemo potest
mihi auferre, qualitercumque agam; si autem praescitus sum,,
nihil iuvabunt me indulgentiae.

Praeterea, file, qui consequitur plenariam indulgen-
tiam, certus est, quod est liber ab omnibus poenis et ab-
omnibus culpis2. Illam enim credulitatem tenemus sanctae-
matri ecclesiae et patri nostro sanctissimo, summo pontifici,
cui tradidit Deus claves regni coelorum, qui est Petrus a
petra, supra quam Christus fundavit ecclesiam suam. Et quia
hoc oportet intelligi de omnibus futuris poenis, consequens-
est, quod quilibet talis certus est de salute aeterna et sic
omnis talis est praedestinatus.

Sed contra est, quod in multitudine eorum, qui a.

poena et a culpa plene absolvuntur, contingit aliquos esse
praescitos ; contingit enim aliquos a gratia decidere et im-
poenitentes permanere 3

; igitur inquisitio falsa.
Praeterea ex hoc, quod aliquis vere absolvitur ab omni

poena futura et culpa, non est certificatus de perseverantia
finali, quia nondum est confirmatus in gratia, sed manet
peccabilis et damnabilis et ideo non sequitur, quod omnis
taliter absolutus sit praedestinatus. Haec vero consequentia
bene valet : Si quis est vere absolutus a poena et a culpa-
et finaliter perstiterit in gratia, ipse est praedestinatus. Ad
hoc propositum potest induci haec similitudo : Quidam est,,
cui rex est letalis inimicus propter iniurias, quas regi in-
tulit, et hunc humiliter redeuntem rex absolvit ab omnibus
offensis et poenis in suo foro debitis. Talis est vere absolutus

et reconciliatus et gratus regi non ex condicione, sed

' Frustretur T.
' Poenis et omnibus culpis T.
3 Poena permanere om. S. manus prima, add. man. sec in textw

et in marg.



Untersuchungen über die Prädestination 119

simpliciter, quia actu habet gratiam regis, sed tarnen con-
firmationem seu certitudinem permanendi in gratia regis
non habet nisi sub eondicione, si perstiterit de cetero sine
offensa, sicut etiam illi, qui numquam offenderunt, non
habent certitudinem nisi sub eondicione. Aliud simile potest
induci de medico, qui aliquem aegrotum plene libérât ab
infirmitatibus et tarnen non sic plene eum curat, quin ex
malo regimine possit recidivare.

Responsio: Dicendum, quod inquisitio est falsa, ut
probant rationes pro eius falsitate inductae.

Ad primum igitur dicendum, quod plane et
simpliciter vera est auctoritas Domini Matt. 16, sed ex ista
auctoritate non sequitur, quod quilibet absolutus sit certi-
ficatus de finali perseverantia, ut tactum est. Unde haec
duo simul stant, quod aliquis sit plene absolutus ab omnibus

futuris poenis et quod sit praescitus, nisi ly plena1 re-
feratur etiam ad certificationem. Talem autem plenam ab-
solutionem cum certitudine ecclesia, quae de manifestis in-
dicat, non dat nisi sub eondicione.

Ad secundum dicendum, quod tales absoluti non
decipiuntur nisi a seipsis per recidivationem. Cum enim essent
in tali dispositione, qua servata fuissent certi de salute
aeterna,: debebant se praeservare et grati esse de tanto Dei
dono et indulto apostolico. Vis vero probationis inductae
per inductionem similium dissolvi potest. Si enim esset effi-
cax illa probatio, simili modo sequeretur, quod homines non
deberent aedificare, agros colere, consilia dare, praedicare
et sic de aliis. Probaretur enim hoc per simile, quia si Deus
praevidit ab aeterno, quod omnes habebunt necessaria suffi-
cienter, tune omnino non erunt illae operationes necessariae
hominibus et per consequens praetermittendae essent. Si
autem praevidit, quod homines non habebunt necessaria
sufficienter ex his operationibus, tune inutiles erunt illae
operationes et per consequens praetermittendae. Sed
respondendum est talibus argumentationibus, quod huiusmodi
operationes, ad quas ratio recta hominem inducit, non sunt
praetermittendae. Sicut enim Deus effectus seu fines talium
operationum ab aeterno praevidit eventuros hominibus, ita
etiam praevidit et2 ordinavit et praecepit, ut homines de-

»

1 Sc. absolutio.
2 Et om. S.



120 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

terminatis mediis ad eos pervertirent, utpote observantiis
praeceptorum Dei et consiliorum et naturalibus instinctibus.
Homo ergo non solum confidere debet, quod tales effectrrs
consequatur, sed etiam operari debet ea, quibus eos con-
sequatur. Ad hoc enim datae sunt homini vires, quibus operari
possit et debeat, ut habeat ea, quae ei conveniunt; secus
esset, si Deus praedicta bona et alia praesentia et futura
homini dare decrevisset sine adhibitione alicuius medii re-
quisiti ex parte hominis, sicut ei dedit bona naturalia. Con-
siderare etiam debet homo, quod si Deo inobediens fuerit
contemnendo ea, quibus bona aliqua consequi potest, certus
est, quod talia bona non consequatur1, nisi ilia media eli-
gat, quae Deus ordinavit sen praecepit.

Sic per omnia est de praedestinatione. Quamquam enim
ab aeterno Deus praeordinaverit hominem ad aeternam bea-
titudinem, tamen etiam ordinavit et praecepit ea, sine quibus

ipsam homo adipisci non potest. Unde Matthaeus 19'

<;17>: „Si vis ingredi ad vitam, serva mandata !" et sic de
aliis praeceptis et etiam consiliis, quae nobis in Scripturis
proponuntur. Cogitare igitur debet homo, quod praedesti-
natus non sit, si media contempserit a Deo ordinata ad
consecutionem promissionum eius, nisi resipiscat et divinae
ordinationi obediat. Hinc est. quod praedestinatio inter alias
eius notificationes sic describitur2, quod est „praeparatio
gratiae in praesenti et gloriae in futuro", et ita est
praeparatio alicuius ad gloriam, quae ut homini detur, aliquid
requiritur ex parte Dei sc. actus divinus, sc. Dei
Providentia et voluntas, et aliquid ex parte praedestinati, sc. prae-
paratio per débita media, et ideo providendum est nobis3
sollicitissime, quod si non sumus praedestinati quantum ad
praeparationem per media a Deo ordinata, agamus, ut quantum

possumus4 ad huiusmodi praeparationem praedestine-
mur, sc. ut nos praeparemus, hoc enim in nostra potestate
est; unde quoad hoc, qirod est ex parte Dei solius, non
possumus f'acere, ut praedestinemur ; divinus enim actus,
qui est Deus,, non est in nostra potestate. Ad hoc potest
induci similitude de rege, qui statuit nullum posse fieri

' Sequatur 8.
2 „Magistralis definitio". Cf. 8. Thon). Aqu, I. Sent. d. 40, q. 1,

a. 2, arg. 5.
5 Hot/is est S.

'

4 Possumus om. 8,



Untersuchungen über die Prädestination 121

militera, nisi quaedam determinata egerit opera strenuitatis,
et quod, nedum robustus sit, sed et prudens, unrie contingit
talem regem aliquos adhuc puerulos filios panperum prae-
destinare seu praeordinare ad statum et gloriam militarem
et tarnen, si parvuli isti facti iam adulti noluerint se exer-
cere in his perficiendis, quae iuxta legem regiam statui
militari praerequiruntur, statum illum non consequuntur
sic in proposito. Praeterea dicendum, quod collatio indul-
gentiae intelligitur coneessa esse indistincte omnibus sive
praedestinatis sive praescitis, qui iuxta tenorem litterae
apostolicae dispositi fuerint et idonei.

Ad tertium vero satis dictum et iam supra. Negandum
est enim, quod ille, qui consecutus est plenariam indul-
gentiam, certus est, quod über est ab omnibus poeuis futuris,.
sed certus est de hoc, quod est in tali dispositione bona,
in qua si perstiterit, nullum patietur poenam ; et ita patet,
quod ille, qui habet plenam indulgentiam, unum bonum
habet simpliciter seu actu, dispositionem sc. bonam ad beati-
tudinem, cuius conservatio est in sua potestate; secundum
vero non habet actu seu simpliciter, sed sub condicione,
sc. beatitudinem seu certitudinem de beatitudine. Illam enim
non habet actu, sed sub condicione, si perstiterit in illa
dispositione, in qua est, quando indulgentiam consequitur
actu earn habens. Per collationem indulgentiae non certifi-
catur homo de coniirmatione et perseverantia usque in finem
huius vitae. Cum hoc tarnen etiam stat, quod praescitus
nunc existons in gratia est simpliciter absolutus ab omnibus

futuris poenis; sie etiam absolute dat Deus gratiam
alicui praescito et non sub condicione, licet finaliter extra
gratiam permansurus sit. Si enim Deus daret gratiam sub
condicione, tunc homo gratiam simpliciter non haberet nisi
expleta condicione, sicut in aliis est, quod nemo habet
absolute seu simpliciter aliquid, quando nondum compléta est
condicio, sub qua sola lllud habet; habet1 tarnen hic in
praesenti existons in gratia vitam aeternam non simpliciter,
sed sub condicione, si perstiterit, quia actu earn nondum
habet. Hic considerandum est, quod quidquid datur sub
condicione, non habetur nisi impleatur condicio ; in hoc enim
differt datum sub condicione a dato simpliciter, quia quod
datur simpliciter, actu habetur, non autem quod datur sub
condicione.

1 Habet B in mcirg.



122 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

Sequitur de periculoso errore quorundamdamnabiliter
errantium contra veritatem divinae praedestinationis et
praescientiae. Error de quo loquimur ex dubiosa quadam
argumentations oritur, quae argumentatio per inquisitionem,
quae mox sequitur, exprimitur h

Inquisitio septima2

Quare oportet homines sollicitudinem
habere super declinandis malis et faciendis bonis,
cum tarnen homo praedestinatus, quidquid et
quantumcumque peccaverit, infallibiliter s eu
inevitabiliter salvandus sit et collocandus in illo
determinato gradu gloriae, quem sibi deputandum Deus
ab aeterno praevidit, antequam esset — aliter enim non
esset praedestinatus — cum etiam omnis homo praesci-
tus, quidquid agat sive bonum sive malum, damnandus sit
et in illo gradu miseriae et poenarum collocandus, quem
Dens ab aeterno sibi praevidit fore deputandum, aliter enim
non esset praescitus. Vel sic: Si ego sum praedestinatus,
certissimum est, quod aeternaliter salvabor; et si sum praescitus

certissime aeternaliter damnabor, faciam quidquid velim
aut3 possim boni vel mali, quia non possum mutare, quin
eveniat, quod Deus ab aeterno praevidit eventurum.

Pro harum et similium seduetionum eliminationem
primo ponendum erit exemplum huic rei plurimum pertinens
et deinde aliquae scholasticae inquisitiones. Quantum ad pri-
mum legitur in libro dialogorum Caesarii4 distinctions prima
de conversions <eap. 27 > in hunc modum : „Ex relatione
cuiusdam religiosi cognovi Ludovicum lantgravium, qui ante
hos duos annos defunetus est, in eorrorem periculosum non
solum propriae animae, sed et subiectorum substantias de-
cidisse, Qui cum esset praedo et tyrannus maximus duras
et plurimas in subiectum sibi populum faeiens exaetiones,
plurimas ecclesiarum sibi usurpans possessiones et cum propter

haec et multa alia mala a viris ^religiosis cörriperetur,
qui ei in confessione poenam malorum gloriamque electorum
proponebant, verbum miserabile respondit: „Si praedestinatus

1 Et est inquisitio septima add. S.
2 Septima om. 8.
3 Aut om. S.
4 Caesarii Heisterbacens i s monachi Ord. Cist. Dialogus

miraculorum, ed. Josephus Strange, Coloniae, Bonnae et Bruxellis 1861.



Untersuchungen über die Prädestination 123

sum, nulla peccafca poterunt mihi auferre hoc" illumque ver-
sioulum psalmistae <Ps. 113, 16>: ,Oo0lum coeli domino,
terram autem dedit filiis hominum' loco proverbii ad suam
excusationem arguentibus se proponebat; erat siquidem lit-
teratus et ob hoc amplius induratus. Et cum ei dicerent
viri timorati : „Domine parcite animae vestrae, desinite pec-
care, ne Dominus peccatis vestris provocatus peccatorem in
peccatis occidat!" Iterum respondit: „Cum venerit dies mortis,
ut moriar, non potero ilium bene vivendo extenders neque
male vivendo praevenire."

Yolens ilium pius Dominus a tan to errore misericor-
diter revocare et reducere ad mentem infirmitate periculosa
coepit illum flagellars. Vocatus est ergo ei medicus, vir
bonus et discretus et non solum in physica, sed etiam in
theologia non mediocriter litteratus. Cui princeps: „Ut vides,
infirmus sum valde; adhibe curam, ut possim convalescere,u
Memor medicus illius verbi1, quod dixerat, respondit:
„Domine, si venit dies mortis vestrae, non vos poterit mea
cura morti subtrahere; si vero moriturus non estis de in-
vfirmitate ista, superfiua erit medicina." Et ille: „Quomodo sie
respondes? Si mihi non fuerit adhibita curae diligentia et
diaeta proposita, potero tarn a meipso quam ab aliis im-
peritis negligi et ante tempus mori." Audito hoc verbo phy-
sicus multum hilaris effectus data occasione respondit:
„Domine, si creditis vitam yestram posse protelari* virtute me-
dicinae, quare hoc credere renuistis de poenitentia et operibus
iustitiae, quae sunt antidota animae? Sine his enim anima
moritur, sine his ad sanitatem, quae est in futura vita, non
pervenitur." Considerans lantgravius pondus verborum et,
quia rationabiliter perorasset, dixit ei : „De cetero esto
medicus animae meae, quia per tuam medicinalem linguam
Deus liberavit me a maximo errore." Hucusque verba Cae-
särii. Pro iam dictorum verborum evidentia ulteriori est

Inquisitio octava

Cumpraedestinatioimportetpraevisionem
et velle Dei, quae sunt ipse Deus, quare ergo
dicunt saneti, quodpraedestinatio orationibus
sanctorum et bonis operibus adiuvetur? Yidetur
enim sequi, quod Deus adinvetur a creaturis, cum econverso sit.

1 Verbi illius T.
1 protelare T.

9
Divus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.)



124 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

Solutio, Praedestinatio non solum actum divinum
significat, sed etiam importât1 illud, quod ex parte hominis
requiritur ad salutem consequendam, et hoc est praeparatio,
qua homo se 2 disponere debet ad salutem, idest ad gratiam
et gloriam. Dicendum est ergo, quod cum a Sanctis dicitur,
quod praedestinatio orationibus îuvetur, non est sie intel-
ligendum, quod Deus adiuvetur in praevidendo vel volendo
salvare hominem, vel quod temporale causet aeternum, sed

quod quantum ad effectum divinae praedestinationis iuvat
oratio, sc. quantum ad gratiam et gloriam ; örationes enim
ordinantur ad hoc, ut per eas quasi per quaedam media
gratiam et gloriam hopiines consequantur, sicut etiam ex-
pensae datae cruce signatis iuvant fidem et salutem mul-
torum, qui périront in successu temporis, si Agareni ne-
fandi terras Christianorum occuparent. Dicendum est itaque :

Quoad gratiam et gloriam bene cooperatur liberum arbitrium
suis actibus praedestinationi, unde sicut Deus aliquem sal-
vandum praevidet, sie et modum, quo salvari debeat^ propter
quod stultus est, qui dicit: Volo facere, quod mihi placuerit,
quia si salvari debeo, salvabor, si damnari debeo, damnabor;.
sicut stultus esset infirmus, qui diceret: Volo comedere et
bibere, quod placuerit, quia si curari debeo, curabor, vel
si mori debeo, moriar, sie etiam inutiles essent medicinae.

fnquisitio nona

Utrum praedestinatus possit esse non prae-
destinatus, vel sie: Utrum praedestinatus pos-
sitessepraescitus.

Et videtur quod non. Quicumque enim est praedestinatus,

necessario est praedestinatus. Probatio : Quia
quicumque est praedestinatus, faciat omnino quidquid velit aut
possit, non damnabitur et ita nullo modo est praescitus, sed

certus est de aeterna salute, si est praedestinatus. Non
igitur videtur, quod possit esse praescitus, si est
praedestinatus.

Si dicitur, quod haec ratio3 non probat, quod
praedestinatus non possit esse praescitus seu damnatus, sed quod
qui est praedestinatus nullo modo est praescitus et quod

1 Importât T in marg.
" Se homo S.
3 Oratio S,



Untersuchungen über die Prädestination 125

nequaquam damnabitur et quod certum est eum habiturum
vitam aeternam etc-1, secundo igitur opponitur: Qui-
cumque,, est praedestinatus, faciat quidquid velit, ipse non
potest damnari, si est praedestinatus, Si enim verbi gratia A
posset damnari, ipse non esset praedestinatus et sic qui est
praedestinatus, non potest esse praescitus. Item contra hoc,
quod dicitur, quod A potest aeternaliter damnari, si est
praedestinatus, obicitur : Si hoc est possibile, ponatur ergo
m esse, quod A aeternaliter damnabitur, si est praedestinatus;

hanc2 autem constat esse impossibilem.
Tertio opponitur: Nemo potest esse praescitus, igitur

etc. Pröbatur : Quia si aliquis potest esse praescitus, sit A
nunc in gratia existens, quo posito primo pono et propono
illam : A est praescitus nunc plenarie absolutus ab omnibus
poenis et culpis, quo admisso et concesso quia possibile
deinde secundo pono et propono illam : A in tali disposition

permanebit numquam gratiam amissurus, quo admisso
et concesso quia possibile sequitur, quod A sit praescitus
et praedestinatus, quod est impossibile ; ergo3 etiam illud
impossibile est, ex quo sequitur, sc. quod A sit praescitus.
Si dicitur, quod secunda positio non est admittenda nec
concedenda, non quia sit impossibilis, sed quia priori po-
sitioni est incompossibilis — ex eis enim sequitur contra-
dictio, quod A sit praescitus et non praescitus, ut
manifestum est — contra hoc obicitur: propono primam posi-
tionem, qua concessa propono illam : A potest se semper
in gratia conservare, quam habet, earn sc. numquam
amissurus. Si negatur, negatur catholica Veritas. Sequeretur etiam,
quod necessàrio gratiam amitteret et ita amittendo gratiam
non peccaret, cum omne peccatum voluntarie fiat. Item ne-
garetur libertas arbitrii. Item, licet A sit praescitus, tarnen
potest salvari et per consequens semper potest in gratia -

manere, licet certum sit, quod non semper manebit in gratia,
si est praescitus. Si vero conceditur, ponatur in esse, sc.

quod semper in gratia permansurus sit, qua positione in
esse stante sequitur idem quod prips, sc. quod A sit
praescitus et praedestinatus.

Sed contra hoc est, quod Matthaeus 19 <C 17> dicit :

„Si vis ad vitam ingredi, serva mandata!" Haec autem ei;

1 Etc. om. 8,
2 Sc. position em.
3 Igitur S.

9*



126 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

similia non dicerentur, nisi praedestinati possent damnari
et per consequens esse praesciti et econverso.

Praeterea nisi praedestinatus posset non esse praedesti-
natus, sed esset necessario praedestinatus, sequeretur, quod
praedestinatio inferret necessitatem propter praevisionem
divinam, quae Deus est, et sie sequeretur, quod necessarium
esset istum eras comesturum non posse non comedere eras,
quia Deus praeseit eum eras comesturum. Si autem iste eras
non esset comesturus, Deus etiam hoc praevidet et tarnen
ex hoc iste non necessario eras praetermitteret comedere,
quia nihilominus habet potestatem non comedendi et manum
ad os non porrigendi, sicut et ad oppositum potestatem habet.

Praeterea multa inconvenientia sequerentur, si
praedestinatio et praescientia necessitatem rebus imponerent. 1°

sequeretur, quod frustra proponerentur bonis praemia et malis
supplicia ; 2° sequeretur, quod iniuste remunerarentur boni
et punirentur mali ; 8" sequeretur, quod malorum nostrorum
Deus auctor esset ; 4° sequeretur, quod nec sperandi aliquid
nec supplicandi ulla esset ratio; 5° sequeretur, quod eva-
cuaretur libertas arbitrii, quae se habet ad utrumlibet ;

6° sequeretur, quod nec bona facientes essent laudabiles
nec mali yituperabiles. Patent hac sequelae, quia sicut in
nullis aliis, quae non sunt in potestate nostra, ut in esuriendo
et sitiendo et huiusmodi, habemus nos bene aut male mora-
liter seu laudabiliter vel vituperabiliter, sic nec in istis iam
inducfis.

Responsio: Dicendum, quod praedestinatum poss^
esse praescitum dupliciter intelligitur. Uno modo in sensu
disiuncto et diyiso, prout scilicet significatur, quod esse
praedestinatum et esse praescitum possunt eidem convenire
non quidem simul, sed disiunctim seu divisim. Unde ei, qui
est secundum rei veritatem ab aeterno praeyisus yel
praedestinatus ad aeternam salutem, poterit vere attribui, quod
potest esse praescitus, licet hoc, quod est ipsum esse
praescitum, non possit simul stare cum hoe, quod est ipsum
esse praedestinatum, sicut etiam iustus potest esse iniustus
divisim loquendo, licet hoc numquam possit simul alicui
uni attribui, scilicet esse iustum et iniustum. Secundo
vero intelligitur in sensu coniuncto seu composito, prout
scilicet significatur, quod ei, qui est praedestinatus, potest
simul attribui, quod sit praescitus, ita scilicet ut hoc dictum
significetur esse possibile: Praedestinatus est praescitus. Si



Untersuchungen über die Prädestination 127

ergo proposifca inquisitio in sensu diviso intelligatur, prout
scilicet est de re, sie manifestum est ipsam esse veram;
non enim plus per earn significatur, nisi quod de ea re,
quae est praedestinata, potest utrumque illorum seorsum
seu divisim vere dici, quod est praedestinata et etiam quod
est praescita. Numquam tarnen ex hoc ilia copulativa potest
esse vera, quod haec res est praedestinata et eadem res si-
mul est praescita ; similiter nec illa de copulato praedicato :

haec res est praedestinata et praescita1. Si autem intelligatur

in sensu composito, prout scilicet est de dicto, sie
est falsa, quia significat, quod hoc dictum seu haec pröpo-
sitio : Praedestinatus est praescitus, est possibilis, quod manifeste

falsum est, cum implicet contradictionem, puta quod
idem in aeternum salvabitur et non in aeternum salvabitur.

Ad primum dicendum primo, quod nullus necessario
est praedestinatus seu necessario aeternaliter salvandus.
Secundo, quod haec propositio : Praedestinatus numquam dam-
nabitur, faciat quidquid velit, primo potest sic exponi:
Praedestinatus non potest velle aut facere aliquid, quo tol-
ietur ei hoc, quod numquam damnabitur, et in hoc sensu
est vera, quia certum est, quod a praedestinato numquam
tolletur2 non-damnatio seu aeterna salus, aliter enim non
fuisset nec esset praedestinatus. Secundo vero potest sic
exponi : Qui est praedestinatus, nihil potest velle aut facere,
quo possit ei hoc, quod numquam damnabitur, auferri et
in hoc sensu est falsa, quia licet praedestinatus nihil possit,
quo aeterna salus ei aufertur, tarnen multa potest, utpote
peccata mortalia, quibus aeterna salus potest auferri ; quod-
libet enim mortale est tale, quod habens ipsum potest per
ipsum numquam salvari, sed aeternaliter damnari ; in po-
testate enim sua est in ipso permanere et in potestate Dei
est eum derelinquere ipsum non iustificando. Sic igitur patet,
quod praedestinatus, licet nihil possit, quo impediatur ' eius
salus, tarnen potest aliquid, quo eius salus potest impediri.
Tertio modo iam dicta propositio: Praedestinatus
numquam damnabitur, faciat quidquid velit, sic potest exponi:
Éi qui est praedestinatus, ad hoc ut numquam damnandus
sit, sufficit infallibilis praedestinatio Dei ab aeterno et ultra
banc nil penitus requiritur ex parte hominis, quod scilicet

' Similiter praescita S in marg. \* Tollitur T.
3 Impedietur Si



128 Des Leonardus a Valla Brixinensi 0. Pr.

necesse sit eum velle aut facere ad hoc, ut numquam dam-
netur, et in illo sensu ilia propositio est falsa, licet vera
appareat his, qui non considérant ea, in quibus complete
consistit praedestinatio. Quod autem ille sit eius sensus
saltern apud aliquos, patet, quia multi dicere soient quam-
vis errantes : Si sum praedestinatus, sufficit mihi ; ex quo
intelligi potest, quod propositam propositionem accipiunt in
sensu praeexpresso in hac tertia exposi.tione etc.

Ad secundum dicendum primo, quod ilia propositio-:
Homo non potest damnari, si est praedestinatus, uno modo
intelligitur in sensu diviso quantum ad consequens et sic
est falsa et impossibilis, quia est conditionalis, cuius consequens

est impossibile et antecedens possibile, ut manifestum
est. Alio modo accipitur in sensu composite, prout iste est
sensus eius: Haec propositio est impossibilis: Praedestinatus
est damnatus; hoc autem constat esse verum, quia illud est
impossibile, quod implicat contradictionem. Vel etiam dici
potest faciliter1, quod ille est sensus eius verus : Homo non
est damnatus, si est praedestinatus ; haec enim bona est -

consequentia, quia oppositum consequentiae répugnât
antecedent^ et secundum hoc facile est respondere ad 2.
argumentum et ad similia. Secundo vero dicendum propter re-
plicationem in eodem argumente subiunctam, quod tota
hypothetica non bene ponitur in esse, sed categorica, quae
est de possibili, potest poni in esse mutando copulam de

possibili ad copulam de inesse etc. Considerandum tarnen hic
est, quod quando dicitur, quod possibili posito in esse nullum
sequitur impossibile, hoc intelligitur sic, quod si ponatur,
quod propositio possibilis actu sit vera, licet etiam sit falsa,
tunc ex eius admissione nullum in bona consequentia sequitur

impossibile. Similiter si propositio possibilis deponatur ab
inesse i. e. a veritate, sic scilicet quod ponatur inesse2 falsa,
nullum sequitur impossibile. '

Ad replicationem contra solutionem tertii dicendum
concedendo, qudd A potest semper se in gratia conservare
quam habet, et quando dicitur : Ponatur in esse, dicendum
est, quod non est admittenda ilia positio, non quia sit
impossibilis, sed quia est incompossibilis propositioni prius
bene concessae3,

1 Faciliter om. S.
2 In esse T.
3 Pro alia inquisitione nota! add. S.



Untersuchungen über die Prädestination 129

Sequitur alia inquisitio pro maiori intelligentsia iam
dictorum, sed antequam hoc fiat, advertendum est circa dicta
et dicenda, qnod diversi modi exponendi propositiones quas-
dam in hac materia ponuntur, non quia singuli sint neces-
sarii vel memoriter tenendi cum superflua fatiga1, sed ideo,
ut ex omnibus eligantur aliqui pauci saltern duo aut eorum
consimiles vel dissimiles, communi usui loquendi2 et Scrip-
turis conformes, lectori placentes, secundum quos5 rationalis
distinctio fiat valons ad difficultatum vel dubiorum in hac
materia dissolutionem, ut sie simplices et ineipientes
Studiosi occasionem habeant bene cogitandi et sentiendi de hac
sublimi materia, praedestinatione scilicet et praescientia di-
vina super omnium hominum statibus finalibus et mediis
perveniendi ad ipsos.

Inquisitio deeima4

Utrum praedestinatus in aeternum salva-
bitur, faeiatquidquidvelitvelsic: Utrum
praedestinatus numquam damnabitur, faciat quid-
quid v e 1 i t.

Et videtur quod non. Ula enim locutio videtur tan-
tum significare, quod praedestinatus in aeternum salvabitur
et quod nihil potest praedestinatus velle aut facere, quin
ilio facto in aeternum salvandus sit. Hoc autem constat esse
falsum, quia potest se continuare in impoenitentia sine ces-
satione et illud faciendo non in aeternum salvabitur. Unde
ex simili ratione illa est falsa: Antichristus vere prophetp,-
tus fuit esse nasciturus, faciat Deus, quidquid facere velit ;

significat6 enim, quod nihil potest Deus velle facere, quin
eo facto nihilominus Antichristus sit nasciturus, et hoc manifeste

falsum est, quia potest impedire eius generationem,
licet hoc faciendo per consequens concedere oporteat, quod
non fuit vere prophetatus esse nasciturus.

Similiter argui potest, si dicaiur, quod exponitur pro-
posita locutio sie: Praedestinatus in aeternum salvabitur et
quocumque dato seu signato, quod praedestinatus facere

1 Fatiga fatigatio. Cf. Du Cange, Glossar, med. et infim.
Dat. III, Parisiis 1843, 212.

2 Loquendo S.
3 Quas ST.
' Deeima om. S.
s Significatur T.



130 Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr.

potest, illud non répugnât aeternae saluti eius, etiam si
faciat illud, vel sie : Quocumque dato, quod praedestinatus
potest, illud aeternam salutem seu praedestinationem eius
non potest excludere sive impedire vel sic : Omne, quod
praedestinatus est, non potest impedire, quin aeternaliter sal-
vabitur vel sic: Quocumque dato vel signato, quod potest
praedestinatus velle facere, illud etiam si factum fuerit non
impediet vel toilet1 eius aeternam salutem, vel sic: Praede-
stinatum non contingit velle aut facere, quin faciendo illud
in aeternum salvus fiet, vel sic: Ei qui est praedestinatus
ad hoc, ut numquam damnetur, seu ad hoc, ut aeternaliter
salvetur, sufficit eius praedestinatio de ipso ab aeterno
habita apud Deum, vel sic: Praedestinato ad hoc, ut in aeternum

salvetur, sufficit praedestinatio, qua praeordinatus est
a Deo ad salutem aeternam et non requiritur necessario
quidquam ultra, quod scilicet homo debet velle aut facere
vel sic : Praedestinatus in aeternum salvabitur, faciat quid-
quid velit aut possit, idest ad hoc, ut2-praedestinatus in
aeternum salvetur, nihil requiritur ex parte hominis volen-
dum vel faciendum, sed solum ex parte Dei necesse est et
sufficit, quod ab aeterno noverit et voluerit efficaciter ipsum
praedestinatum esse aeternaliter salvandum.

Praeterea, si inquisitum esset verum, sequeretu?, quods
omnis homo frustra laboraret pro adeptione salutis. Proba-
tur: Quia si est praescitus, tunc certum est, quia frustra
laborat ad ilium finem ; si autem est praedestinatus, tunc
frustra laboraret ad declinandum omne peccatum et ad caven-
dum sibi ab omni perversa voluntate. Probatur: Quia faciat
praedestinatus quidquid velit, nihilominus aeternaliter
salvabitur. Item contra omne illud frustra laboratur, quod. per-
fectum seu finem intentum nullo modo tollet neque
impediet. Constat autem, quod nullum peccatum praedestinati
toilet aut impediet ei vitam aeternam. Sic igitur falsum
videtur esse inquisitum..

Sed contra est, quod praedestinatio, cum consistât '
in Dei certissima praevisione et efficaci voluntate conferendi
alicui aeternam salutem, non potest mutari nec impediri a

quacumque re qualitercumque volonte aut qualitercumque
potente et ideo, si aliquis est, praedestinatus ad aeternam.

' Tollat T.
3 Quod 8.
' Constat T.



Untersuchungen über die Prädestination 131

salutem, talis praedestinatio numquam tolletur seu mutabi-
tar vel impedietur, faciat homo quidquid velit. Aliter eniui
posset falli Dei praevidentia et mutari vel impediri eins
voluntas beneplaoiti, quod constat esse falsum, et sie vide-
tnr verum esse, quod praedestinatns in aeternum salvabitur,
faciat ipse, quidquid velit vel possit Sic etiam de rege audent
homines dicere, quod confirmatus a rege in aliqua possessions

vel dignitate, manebit talis, faciant subditi impotentes
quidquid velint, aliter enim videtur maiestati regiae derogari;
a fortiori ergo dispositio Dei perpétua ex voluntate eius effi-
caci procédons non cessabit, qualitercumque velit aut faciat
praedestinatus, qui omnino non. potest divino beneplacito
in quocumque resistere.

Praeterea praedictum inquisitum videtur tantum. valere:
Si aliquis est praedestinatus, ipse in aeternum salvabitur
et hoc ipse sibi auferre non potest, faciat quidquid velit
aut possit, scilicet quod si est praedestinatus, in aeternum
salvabitur; hoc euim est necessarium, quia est conditionalis
bona consequentia.

Praeterea dicendo, quod praedestinatus aeternaliter
salvabitur seu numquam damnabitur, faciat homo quidquid
velit, non videtur aliud significari nisi quod, si aliquis est
praedestinatus a Deo ab aeterno ad hoc, ut certitudinaliter
habiturus sit salutem aeternam, certum est, quod nullum
velle vel opus ipsius praedestinati1 tollet seu auferer, illi
salutem ; hoc autem manifeste est verum.

Praeterea propositum inquisitum videtur aeeipiendum
esse in hoc sensu secundum communem animi conceptionem,
scilicet quod nihil contingit hominem praedestinatum velle
facere, quin aeternaliter salvandus sit; vel sie: Impossibile
est hominem esse praedestinatum et cum hoc aliquid velle
facere, quo non sit aeternaliter salvandus seu quo sit
aeternaliter damnandus; haec enim copulativa est impossi-
bilis, quia implicat contradictionem, utpote quod aliquis sit
praedestinatus et non praedestinatus, et sie verum est, quod
ilia copulativa est impossibilis.

Praeterea communiter omnes propositam locutionem
aeeipiunt ut veram earn negare fermidantes, ne forte derogare
videantur divinae providentiae et voluntatis eius efficacis
certitudini; haec autem communis aestimatio vel sententia

1 Praeditinatus ST.



132 •Des Leonavdus a Valle Brixinensi 0. Pr.

noil fieret, nisi saepe dicta locutio saltern in aliquo sensu
eius vera esset, tali videlicet: Nihil, quod potest praedestina-
tus, tollet ei aeternam salutem, vel sic: Quocumque dato,
quöd potest praedestinatus, iilud non répugnât eius aeternae
saluti, vel non auferet ei aeternam salutem. Huiusmodi
autem expositionum Veritas est manifesta, quia licet
praedestinatus aliquid possit facere, puta peccatum mortale, quod
eius salutem tollere posset, numquam tarnen ipsi praede-
stinato sp,Intern toilet; aliter enim non esset praedestinatus,
nam salus aeterna praedestinato numquam auferetur, sed
soli praescito.,

Responsio: Dicendum, quod ad propositam locutio-
nem convenientius potest responded ipsam distinguendo
quam simpliciter ipsam concedendo aut negando1. Quando-
que enim per earn significatur : Qui est praedestinatus, nihil
potest, per quod fiet seu everiiet, quod non aeternaliter
salvabitur, et in hoc sensu accepta est concedenda. Et hoc
sic probatur: Quia si daretur opossitum, scilicet quod qui
est praedestinatus aliquid potest, per quod eveniet, quod
ipse non in aeternum salvabitur, sequerentur duo contra-
dictoria, scilicet quod aliquis esset praedestinatus et quod
non esset praedestinatus. Hoc ergo necessarium est, quod
qui est praedestinatus nihil potest, per quod eveniet, quod
non in aeternum salvabitur. Ûnde signato quocumque nunc
praedestinato si potest aliquid, quo fiet non salvandus, iam
est simul praescitus et praedestinatus, quod constat esse
impossibile. Hoc de primo sensu. Alio vero modo per
propositam propositionem intelligitur, quod praedestinatus nihil
potest, per quod fieri seu evenire potest, quod in aeternum '

non salvabitur et hoc manifeste falsum est, ut patet ex
praedictis. Et per hoc patet responsio ad ea, quae pro et
contra obiecta sunt etc.

Inquisitio undecima

Utrum praescitus nec in gratia existons et
consecutus plenariam indulgentiam sit liber
ab omni poena futura,

Et vidëtur quod non; nullus enim est liber ab omni
periculo, quod nullatenus evadet, igitur. Praeterea, indul-
gentiae tantum valent, quantum sonant. Sed litterae apo-

1 Aut negando om. T.



Untersuchungen über die Prädestination 133

stolicae sonant, quod quicumque haec aut ilia fecerit, sit
absolutus ab omni poena et culpa, ubi haec locutio sonat
nobis, quod existons in gratia complens illud, quod in
litteris papalibus exprimitur, liber sit ab omnibus poenis,
•ita quod nullam patietur; hoc enim videtur forma verborum
litterarum apostolicarum sonare. Si dicitur, quod litterae
apostolicae intelliguntur sie, quod quiübet existons in gratia
faciens, quae in bulla iniunguntur, est absolutus seu liber
ab omnibus poenis, ad quas est vel esset debitor propter
praeteritas culpas, contra hoc opponitur : Hoc videtur esse
contra doctores, qui dicunt, quod indulgentiae tantum valent,
quantum sonant, et non tantum, quantum unusquisque ex-
ponit vel interpretatur. Item, quando aliquis récidivât redeunt
peccata praeterita 1 et poenae pro eis debitae et sie aliquis
plenarie absolutus non absolvitur ab omni poena, ad quam
est debitor ex praeterita culpa,

Sed contra est, quod per propositam locutionem im-
portatur saltern apud intelligentes, quod praescitus über est
ab omni futura poena, quantum est ex parte liberantis, vel
est liber ab omni futura poena, idest ipse est in tali
disposition, in qua si perstiterit, nullam futuram poenam habe-
bit, nec tarnen illam dispositionem seu gratiam habet2 sub
condicione, nam actu earn habet, sed certitudinem futurae
liberationis habet sub condicione. Et sie patet, quod actu
unum habet simpliciter, scilicet dispositionem bonam ad

beatitudinein, et aliud habet sub condicione, scilicet beati-
-tudinem seu certitudinem salvationis.

Inquisitio duodeeima

Secundum quae consideratur praedestina-
tio et secundum quae reprobatio. Et an, sicut
Deus et homo praedestinatus habent se ad ea,
quae requiruntur ad praedestinationem, itaom-
nino se similiter habeant Deus et homo repro-
bus adea, quae sunt requisita ad reprobationem.

Responsio: Praedestinatio est gratiae praeparatio
cum sequela aeternae gloriae, quae quidem sine praescientia
idest praevisione non potest esse. Sicut au tern praedestina-
tionis divinae effectus est gratia in praesenti et gloria in

1 Praeterita peccata S.
' Habebit S.



134 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

futuro, quae ambo Deus confert, sic reprobatio divina
secundum duo consideratur, quorum alterum Deus praescit
et non praeparat, scilicet iuiquitatem, quae est malum culpae,
alterum vero praescit et praeparat, scilicet aeternam poe-
nam, quae est malum poenae. Secundum praedicta patet,
quod etiam hae1 sunt duplices et consimiles: Praedestinatus
non potest damnari et reprobatus non potest salvari et
huiusmodi. Si enim per has intelligitur, quod non potest
utrumque simul esse, scilicet ut aliquis salvetur et non sit
praedestinatus, vel ut aliquis praedestinatus sit et damne-
tur, sie verae sunt; falsae vero sunt, si simpliciter intelli-
gantur, idest non secundum simultatem iam dictam; nam
et praedestinatus potest damnari et reprobatus salvari.
Secundum primum horum sensuum2 convenienter intelligitur
auetoritas Augustini3 dicentis numerum electorum non posse
augeri vel minui, quia non potest utrumque simul esse,
quod aliquis sit electorum numerus a Deo scitus et quod
iste augeatur aut minuatur ; simpliciter autem intelligendo
verba Augustini manifestum est ea esse falsa, quia plures
possunt salvari, quam salvabuntur, et similiter pauciores,

Inquisitio tertiadeeima

Quomodo populis et simplieibus ac ten eris
in fide praedicanda sit divina praedestinatio
et reprobatio seu praescientia. Et an aliqua
vera et catholica verba Scripturae sacrae vel
fundata in Scriptura sacra debeant reticeri
pro tempore, ne simplices vel d ebiles in fide ex
eis occasionem sumant errandi.

Responsio: Licet Apostolus dicat Rom. 9 -<16;>:
„Neque volentis neque currentis, sed miserentis est Dei",
scilicet ipsa praedestinatio, tarnen non ita praedicanda est
populis praedestinatio, ut dicatur: Sive curratis sive dormia-
tis, quod vos fore praeseivit ille, qui falli non potest, hoc
eritis, „sed sic est dicendum: ,Currite, ut apprehendatis1
•< 1 Cor. 9, 24 >, atque hoc ipso cursu vestro ita vos
praecognitos esse noveritis, ut legitime cueurreritis i " Qui
bene agit, currit ad gloriam, quae est effectua ultimus praede-

1 Sc. propositiones.
1 Sensuum scilicet S.
' Liber de correptione et gratia, c. 13, n. 39.
4 Cf, S. Augustin. De dono perseverantiae cap. 22, n. 57..



Untersuchungen über die Prädestinatu n 135

stinationis, et ai perseveranter bene agit, praecognitus seu
praedestinatus est ad aeternam salutem ; qui autem male
agit, in finem praecognitus est ad aeteruam damnationem.
Qui ergo bene agit, nisi finaliter décidât, noscat se praede-
stinatum ex vero signo, quod scilicet est ipsa bona actio
cum sequela perseverantiae finalis, et proportionaliter de
male1 agente. Quicumque itaque vult reperiri finaliter bonus
et noscere se praedestinatum, conetur „deolinare a malo"
<Ps. 36, 27 > ad bonum et perseverare in bono.

Inquisitio quartadecima
Quae sint auctoritates, ex quibus nude et

superficialiter propositis simplices faciliter
scandalizarentur et dicerent: Utquid oportet a malis
„deolinare et facere bona" <Ps. 36, 27> et de huiusmodi
sollicitum esse, cum tota salus hominis et similiter tota eius
damnatio solum in Dei arbitrio et aeterna praevisione po-
sita sit?

Responsio: Auctoritates, de quibus inquiritur, sunt
istae: Prima, quam Deus ad Moysen loquitur: „Miserebor,
cuius miserebor, et misericordiam praestabo, cuius misericors
fuero." Exodi 33 <Cl9>2. Secunda: „Neque volentis neque
currentis, sed miserentis est Dei" ad Rom. 9 <16>-. Tertia3:
„Cui vult miseretur et quem vult indurat". Rom. 9 <18>.
Quarta vero auctoritas est Domini ad Moysen de Pharaone :

„In hoc ipsum excitavi te, ut ostendam in te virtutem meam,
ut annuntiaretur nomen meum in universa terra." Exod. 9

<16>. Textus bibliae sie habet: „Idcirco autem posui«
te, ut ostendam in te fortitudinem meam et narretur nomen
meum in omni terra." Quinta: „Ego indurabo cor eius, ut
non dimittat populum." Exod. 7 <C3>, Sexta: „Nemo potest
venire ad me, nisi fuerit ei datum a Pâtre meo." Joh. 6

<66>. Septima: „Nemo venit ad me, nisi Pater meus
traxerit eum." Joh. 6 <44>-. Octava: „Plantatio, quam
non plantavit Pater meus coelestis, eradicabitur." Matt. 15
<C 13 >. Nona : „Multi sunt vocati, pauci vero electi." Matt. 22

<14>. Decima: „Vobis datum est nosse mysterium regni

1 Malo T.
2 Cf. Rom. 9, IB.
3 Tertio S.
* Praeposui S.



136 Des Leonaidus a Valle Brixinensi 0. Pr.

Dei, illis autem, qui foris sunt, in parabolis. Omnia fiunt,
ut videntes videant et non videant, audientes audiant et non
intelligant, ne quando convertantur et dimittantur eis pec-
cata." Marc. 4 < 11 sq.>>. Undecima: „Spiritus, ubi vult
spirat." Joh, 3 <8>. Duodecima est Apostoli loquentis de
Esau et Jacob, cum inquit: „Nondum nati erant, aut
aliquid egissent boni aut mali, ut secundum electionem Dei
propositum maneret, dictum est ex vocante, quia maior servi-
et minori, sicut scriptum est in Malachia propheta < 1

r
2sq.>»: Jacob dilexi, Esau autem odivi." Rom. 9-<11—13>.
Tertiadecima: „An non habet potestatem figulus ex eadem
massa aliud quidem vas ad honorem aliud autem ad contu-
meliam facere?" Rom. 9 <;21>-. Décima quarta1: „Credide-
ruut, quotquot praeordinati erant ad vitam aeternam" ; prae-
ordinatihocestpraedestinati. Act.l3<48l>. Décimaquinta2
„Elegit nos in ipso, hoc est in Christo, ante mundi Constitutionen!,

ut essemus sancti et immaculati in conspectu eius
in caritate." Eph. 1° <4>, Décima sexta3: Praedestinavit
nos in adoptionem filiorum per Jesum Christum." Eph. 1°
<5>>, Décima septima1 auctoritas: „Praedestina.ti secundum
propositum eius3, quia omnia operatur secundum consilium
suae voluntatis." [Ad] Eph. 1° <ll>>. Decima octava6!
„Paulus et Barnabas missi a Spiritus Sancto, cum pertransis-
sent Phrygiam et Gaiatiae regionem. prohibiti sunt a Spiritu
Sancto loqui verbum in Asia." Act. 16 <6]>. Decima nona7:
„Cum venissent in Mysiam, volentes ire in Bythiniam non
permisit eos Spiritus Jesu." Act. 16 <7i>.

Ex his Scripturis; timorato contemplatori videri potest,
quod Deus occulto quidem, sed iusto suo iudicio reprobo-
rum nec diluat mala nec bona acceptet, insuper et corda
induret, ne forte doleant et resipiscant et convertantur et
salvet eos8, quasi diceret Deus iuxta verba praeallegatarum
auctoritatum"': In omnibus impediendi sunt reprobi, ne ad
salutem perveniant.

1 Quartadecima T,
s Quiutadtcinia T.
3 b<;eimo sexto <S', S(extadeoima T.
4 Septimadecima T.
1 Eius orn. S.
" Octavadecima T.
1 Nonadecima T.
3 Salva(t) Deus S.



Untersuchungen über die Prädestination 137

Haec sunt, o fratres, quae si de1 praedestinatione elec-
torum et damnandorum reprobatione coram simplicibus prae-
dicarentur, quis non scandalizaretur, quis non Deum summe
summum bonum iniustae crudelitatis accusaret Rönne statim
diceretur: Utquid nobis praedicatur, suadetur nobis, instatur
nobis totis viribus, ut nos servemus mandata, ut ieiunemus,
ut vigilemus, laboremus, oremus, cum in solius Dei arbitrio
salvatio nostra sit posita ante omnia saecula! Si enim oui
vult miseretur et quem vult indurat, sicut dicitur ad Rom. 9,

< 18 >, si nemo venit ad eum, nisi per gratiam huius
trahatur, ut breviter dicam ; si quos vult ad vitam aeternam
praedestinat et quos vult reprobat et indurat, sicut in Jacob
et Esau Scriptura monstrat ad Rom. 9 <11—13>-, quorum
unum sine omni merito bono ad vitam praedestinavit et
alterum sine omni malo merito reprobavit, utquid ergo me
cruciarem frustra in hoc mundo et non potius omnibus de-
liciis affluerem 2, cum boc solum de me futurum sit, quod
Deus futurum esse de me ante omnia saecula praescivit et
praeordinavit Credo plane, quod multi Deum iustissimum
iniustissimum3 esse causarentur pro eo, quod sine omni
merito unum salvaret et alterum condemnaret, praesertim
cum, sicut sanctus Bernardus4 loquitur in quodam sermone,
„aliquorum corda indurat nec mala eorum per indulgentiam
diluens nec bona eorum acceptans, sed contemnens". Posset
ergo aliquis dicere : „Dei praescienta immutabilis et infalli-
bilis est. Si me praedestinavit ad vitam, quidquid egero
salvabor et ediversor', si me reprobavit, quidquid egero, dam-
nabor; utquid ergo frustra laborarem, cum hoc solum de

me futurum sit, quod Deus de me futurum esse praeordinavit!"

Ecce, o fratres carissimi, quam profunda mortis fovea
in his latet verbis et facile homo simplex et Scripturarum
ignarus in tali materia scandalizari posset, si in publico
tractaretur! Quid igitur in omnibus his sancti Patres et
catholici tractatores senserunt, in praecedentibus partim tac-
tum est et in sequentibus quibusdam inquisitionibus plenius
exponetur.

1 De om. S.
2 Afiluere S.
3 Esse iniustissimum S.
* In Cantica sermo 23, n. 12.
5 Salvabor ediverso S in mary.



138 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

Sequitur alia inquisitio, scilicet1 in qua fundatur Veritas
catholica de magnitudine divinae bonitatis, in qua quidem
inquisitione ostenditur, quid ex divina bonitate et miseri-
cordia quasi ex régula quadam recte sentiendum sit de
divina praedestinatione.

inquisitio quintadecima

Quid recte et catholice credendum sit de
divina bonitate et misericordia.

Responsio: In praesenti proposito nostro hoc fidei
nöstrae primum sit fundamentum, ut sine omni haesitatione
credamus Deum esse summe bonum et misericordem in tan-
tum, ut comparatione bonitatis eius nulla creatura bona
putanda sit, sicut ipse in Evangelio diviti cuidam dixit:
„Quid, inquit, me dicis bonum Nemo bonus nisi solus Deus",
ut dicitur Marc. 10 <18>. Quid, quare me dicis bonum,
cum non credas me esse Deum, qui solus vere bonus est
et a quo omne bonum fluit? Habemus etiam multa in Scrip-
turis divinae bonitatis testimonia, ut est illud, quod prae-
dixi: „Nemo bonus nisi solus Deus." Et in Psalmo 144,

<9>: „Suavis Dominus universis et miserationes eius
super omnia opera eius." Et iterum in Psalmo 67 <21>:
„Deus noster Deus salvos faciendi." Et iterum Psalmo 102

<8>: „Miserator et misericors Dominus, longanimis et
multum misericors." Et iterum Psalmo 29, <6> „Vita in
voluntate eius." Et libro Eccli. 24 <27>: „Spiritus super
mel dulcis." Et iterum Sapientiae 11 <24]>: „Misereris
omnium Domine et nihil odisti eörum, quae fecisti dissi-
mulans peccata hominum propter poenitentiam."- Et in
Ezechiele capitulo 18 <32?>3: „Nolo mortem peccatoris, sed

magis ut convertatur et vivat." Et Apostolus de Deo dicit
1. ad * Tim. < 2, 4 > 5 : „Qui vult omnes homines salvos fieri et
ad agnitionem veritatis venire." Et multa huiusmodi in Scrip-
turis de bonitate Dei reperimus. Qualitercumque ergo verba
Scripturae sonent in cortice, nullatenus credendum est, quod

1 Scilicet ow. »S'.

2 Quintadecima om. S.
3 Cf. Ez. 33, 11.
1 Ad om. S.
5 Tim. 5t0 ST.



Untersuchungen über die Prädestination 139

Deus velit, ut in omnibus impediendi sint reprobi, ne ad
salutem perveniant et ne ex compositione1 Dei aeterna re-
probatio irrita fiat.

Inquisitio de divina iustitia, in qua quasi in régula
et fundamento divina praescientia seu roprobatio consistit,
et est 16. in ordine2

Inquisitio sextadecima

An sie ut,Deus est summe, totalité r et per
omnia bonus, ita et maxime in omnibus iu-
stus sit.

Responsio: Credendum est nobis toto corde, quod sicut
Deus est summe bonus, ita etiam est summe iustus et nulla
omnino iniquitas est in eo, sed iustus totus, sicut in Psalmo
<10,8> soribitur: „Iustus Dominus et iustitias dilexit,
aequitatem vidit vultus eius." Et iterum: „Iustus Dominus in
omnibus viis.suis." < Ps. 144, 17;>. Et iterum : „Iustitia tua
sicut montes Dei" <Ps. 35, 7>, et multa similia, quae non'
est necesse poni per singula. Ex his Scripturis eertissime
colligitur et probatur, quod Deus et bonus et iustus sit.
Sive ergo dicatur bonus vel suavis vel dulcis vel longanimis
vel misericors, omnia haec pro bonitate accipiuntur. Sive
etiam dicatur iustus vel potens vel rectus vel verus, omnia
haec pro iustitia sonare videntur. Utrumque ergo istorum,
idest bonitatem et iustitiam, in Deo esse excellentissimae
Scripturae testantur, ut est illud in Psalmo < 24, 10 > :

rtUniversae viae Domini misericordia et Veritas." Et iterum
Psalmo < 88,15 >3: „Misericordia et Veritas praecedent facièm
tuam." Et iterum Psalmo 610 < 12 sq. > : „Potestas Dei est et
tibi Domine, misericordia." Et iterum Psalmo 24 < 12 sq. > :

„Dulcis et rectirs Dominus." Et iterum Psalmus < 100, 1 > :

„Misericordiam et iudicium cantabo tibi, Domine." Sicut
ergo bonitas eius inefïabilis et incomprehensibilis est, ita
aequitas et iustitia eius ineffabilis et incomprehensibilis est.
Houigitur fidei nostrae, fratres carissimi, certissimum funda-
mentum sit, quod Deus et iustus et bonus sit, sicut Scripturae
optime confitentur.

1 Excompositi T.
1 Et... ordine om. S.
3 Psalmo 49, ST.

(Divus Thomas VII. Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 10



140 Des Leonardus a Valle Brixinensi 0. Pr.

Inquisitio septimadecima

An ex iam dictis du obus, scilicet bonitate»
et iustitia, procédant omnia, quae Deus> circa
hominem agit,

Responsio: Dicendum est, quod sie. Opus enim
bonitatis Dei fuit, quod hominem ad imaginem et similitu-
dinem suam creavit et partieipem aeternitatis constituit.
Opus vero iustitiae fuit, quod eundem propter inobedientiam
damnavit. Item, quia iustus est Deus, ideo redemptionem
humani generis ad novissima tempora distulit ; quia vero
etiarn misericors est, ideo tandem in novissimis temporibus
vel diebus humanuni genus redemit, sicut dicit Apostolus-
ad2 Hebraeos 1 <2> : „Novissima diebua istis locutus est
nobis in Filio suo, quem constituit heredem 3 universorum."
Item 1 Joh. <2, 18 > 4 „Filioli, ait, novissima hora est."
Item, quia misericors est, ideo gentem Israeliticam ad sui
cognitionem elegit, sicut scriptum est <Ps. 75, 2> : „Notus
in Iudaea Dens, in Israel magnum nomen eius." ; quia vero
etiam iustus est, ideo alias gentes in errore idololatriae
dereliquit. Item, quia misericors est, ideo gentes idola co-
lentes ad fidem voeavit ; quia autem iustus est, ideo semen
Abrahae in sua caecitate manere permisit-, sicut dicit
Apostolus < Rom. 11, 25 > : „Caecitas facta est in Israel, ut
plenitudo gentium subintraret.14 Item, quia bonus est, ideo
multas gentes ad fidem voeavit ; quia vero iustus est, ideo
adhuc multas gentes propter peccata sua in pagänismo perire
permittit. Item, quia bonus est et dulcis, ideo neophytos
multos utriusque sexus, qui ex damnato semine Iudaico-
nati sunt, et similiter plurimos ex gentilibus proereatos ad
fidem orthodoxam et vitam beatam misericorditer voeavit;
quia vero etiam iustus est, ideo iam dictorum progenitores
et progenitrices in iudaismo et paganismo perire permisit.
Item, quia misericors est, ideo saepe parvulos infidelium ad

gratiam baptismi perducit ; quia vero etiam iustus, est, ideo
saepe filios Christianorum propter aliquas iustitiae causas
occultas sine baptismo perire et mori permittit et damnari.
Item, quia misericors est, nonnullos ab infantia usque ad

1 Bonitatem S.
2 Ad om. S. 1

3 Heredem S in marg.
4 1 Joh. 5to ST.



Untersuchungen über die Prädestination 141

senium turpiter peccantes tandem in extremo tempore
convertit et salvat; quia vero etiam iustus est, ideo nonnullos
ab infantia usque ad senium sibi sertfieutes occulto suo iu-
dicio tandem circa finem vitae suae desérit et damnat. Item,

* quia bonus est, aliquos ad finem vitae ab omni sorde pec-
catorum immaculatos custodit; quia vero iustus est, ideo
aliquos ab infantia in peccatorum sordibus deserit.
Habemus de utrisque in Apoc. 22. capitulo <v. ll-> „Iustus
iustificetur adhuc et qui in sordibus est sordescat adhuc."
Item, quia iustus est, ideo aliquos peccare permittit; quia
vero bonus est, ideo eosdem ante finem vitae suae ad poe-
nitentiam reducit. Ex his patet, quod praedestinati con-
venienter dicuntur „vasa misericôrdiae" et praesciti „vasa
irae" <Rom, 9, 22 sq. >.

Inquisitio octavadecima1

Qu are quidam hominum dicantur vasa
misericôrdiae, quidam vero vasa irae, cum videa-
tur potjus, quod, omnis homo dici debeat vas
m i s e r i c o"r d i a e, quia est naturaliter imago Dei naturalem,
scilicet habens capacitatem gratiae Dei. Praeterea, quare
dicatur terribilis super filios hominum, cum
tarnen s u a v i s sit et super omnia opera eius existât
misericordia eius.

Responsio: Quia Deus quibusdam per gratiam suam
subvenit, ideo tales dicuntur vasa misericôrdiae; quia vero
quibusdam gratiam suam non tribuit, ideo tales dicuntur
vasa irae; propter misericordiam vero, quam impendit vasis
misericôrdiae dicitur suavis et mitis et multae misericôrdiae;
propter iustitiam autem, quam servat vasis2, irae, dicitur
terribilis in consiliis super filios hominum etc. 14703.

Expliciunt inquisitiones decern et octo4 de praede-
stinatione5 ex lecturis ordinariis sumptae fratris Leonardi
doctoris eximii6 et conventus Wiennensis in Austria Ordi-
nis Praedicatorum.

1 Décima octava S.
2 Vas S.
3 1470 om. S.

J
4 Decemocto S.
5 De praedestinatione T in marg., om. S.
11 Doctoris eximii om. S.

10*


	Des Leonardus a Valle Brixinensi O. Pr. Untersuchungen über die Prädestination

