
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen 97

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Martin Grabmann: Einführung in die Summa Tbeologiae des

hl. Thomas von Aquino. Breiburg, Herder 1919. 8°, 184 p.

Diese gehaltvolle „Einführung" in die theologische Summa des
Aquinaten enthält im 1. Kapitel „literarhistorische Untersuchungen"
über den Entwicklungsgang der theologischen Summen, die Entstehung
derjenigen des hl. Thomas und ihre Stellung in seinem literarischen
Lebenswerk, ihre Geschichte und ihre Kommentatoren (p. 1—43). Das
2. Kapitel ist ein historischer Kommentar zumPrologus: „Geist und
Form der Summa im Bahmen der mittelalterlichen Scholastik" (43—107).
Das 3. Kapitel behandelt die Interpretationsmetbode und die Verwertung

der Summa, um ihre „Gegenwartsbedeutung" zu beleuchten
(107-134).

Der Münchener Universitätsprofessor Dr. G rab m a n n hat sich
durch seine gründlichen literarhistorischen Studien, die er seit mehreren
Dezennien mit unermüdlichem Sammelfleiß und mit beharrlicher
Ausdauer betreibt, längst die bochangesehene Autorität eines erstklassigen
Forschers erworben. Während er sich zuerst den spekulativen Fragen
zuwandte, wie seine Beiträge zu unserem Jahrbuch 1 zeigen, beschritt
er in seinem sehr verdienstvollen Buche „Die Lehre des hl. Thomas
von der Kirche als Gotteswerk" (Begensburg 1903), wohl unter dem
Einfluß seines Eichstätter Lehrers Morgott, dem er auch ein schönes
und pietätvolles Denkmal gewidmet bat2, den literarhistorischen Weg,
den er dann mit Glück in seinem grossen Werke „Die Geschichte
der scholastischen Methode" (Freiburg 1909ff.) weiter verfolgte, wozu
er sich besonders befähigt fühlte. Der reiche Ertrag seiner Forschungen
ist, abgesehen von zahlreichen Einzeluntersuchungen in in- und
ausländischen Fachzeitschriften, in den Monographien niedergelegt, die
er über Heinrich Denifle, Matthäus von Aquasparta und den hl. Thomas
geschrieben hat3.

Von diesem Standpunkt ist auch seine Einführung in die Summa
geschrieben und als ein wertvolles Hilfsmittel zum Studium des
hl. Thomas mit Dank zu begrüssen. Eine Arbeitsteilung ist in der
Wissenschaft notwendig und ist auch in der Scholastik immer
angewendet worden. Auch der engeren Schule des hl. Thomas ist sie nicht
fremd, denn die spekulative Theologie bedarf der Hilfswissenschaften,

1 Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie XIII (1899),
p. 185—193: „Die Erlösung der Philosophie durch Christus" ; ib. p. 408—
444: „Der Genius der Schriften des hl. Thomas und die Gottesidee" (in
Buchform 1899'veröffentlicht) ; XIV (1900), p. 137—155: „Streiflichter
über Ziel und Weg des Studiums der thomistischen Philosophie mit
besonderer Bezugnahme auf moderne Probleme"; ib. p. 413—455: „Die
Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae in ihrer Bedeutung für
die deutsche Mystik im Predigerorden".

' „Dr. Franz v. P. Morgott als Thomist. EinBeitrag zurTheologie-
geschichte des 19. Jahrhunderts", Jahrbuch für Philosophie und
spekulative Theologie XV (1901), p. 46—79.

3 „P. Heinrich Denifle. Eine Würdigung seiner Forschungsarbeit",
1905. „Die philosophische und theologische Erkenntnislehre des
Kardinals Matthäus von Aquasparta" 1906. „Thomas von Aquin" 1912.

Divus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 7



98 Literarische Besprechungen

die ihr das zur spekulativen Arbeit nötige Material zuführen. Das
hat der Aquinate selbst anerkannt und es nicht verschmäht, die zu
seinem Bau notwendigen Steine teils selbst zu sammeln und zu bear-
arbeiten, teils von anderen zu beziehen. Er hat aber dabei die
unauflösliche und gleichsam monogamische Einheit der theologischen Wissenschaft

treu gewahrt und die Gefahr vermieden, die in einseitiger
Überschätzung jener Hilfskräfte liegt, die Theologie in Geschichte aufzulösen,

was auch nicht im Sinne des Verfassers dieser Einführung ist.
Der literarhistorische Gesichtspunkt ist, um mich scholastisch

auszudrücken, die ratio formalis sub qua, unter dem der Verfasser die
theologische Summa betrachtet. Daraus erklärt sich auch, daß manche
Urteile über die Kommentatoren von einem anderen Standpunkt aus
modifiziert werden können. So kommt beispielsweise die Bedeutung
Caietans nicht zur vollen Geltung, während Franz von Victoria, dessen
nominalistische Vorbildung nicht beachtet ist und an den sich die
engere Schule des hl. Thomas nicht angeschlossen hat, zu hoch
eingeschätzt ist. Der Soncinate und der Neapolitaner Javellus sind nicht
genannt, ebenso wenig der- Bischof Bartholomäus Torres, wie andere
bedeutende Autoren aus der Karmeliterschule. Die minutiösen
Untersuchungen von Häfele1 hätten auch eine Erwähnung verdient. Eine
Äußerung de3 um das Wiederaufleben des Thomasstudiums so
hochverdienten Kardinals Zigliara (p. HO) könnte vielleicht mißverständlich

gedeutet werden. Wenn derselbe betonte, daß beim Studium des
hl. Thomas zuerst seine eigenen Worte zu beachten sind, so meinte
er das nicht in bezug auf die zeitliche Priorität des Studiums, sondern
nur in bezug auf die Priorität der Autorität. Zigliara hat uns in der
Schule selbst erzählt, daß er in seinen Studienjahren sich Oaietan zum
Führer erkoren hatte, während seine Mitschüler sich jeder einen anderen
Kommentator ausgewählt hatten, um durch Vergleichung derselben
unter einander ein tieferes Verständnis der Summa zu gewinnen.

Grabmanns „Einführung" ist nicht nur eine gute literarhistori-
«che Würdigung der Summa, sondern auch ein Beitrag zur geschichtlichen

Apologie des hl. Thomas wegen der vielen Zeugen, die er
angeführt hat. Eine möglichst vollständige Sammlung solcher Laudes
D. Thomae mit einer kritischen Prüfung ihres Wertes würde selbst ein
umfangreiches Buch ergeben und zu einer glänzenden Apologie der
Lehre des Meisters und seiner Schule auswachsen. Ein solches Werk
würde ein Spiegelbild der Zeitströmungen sein und die perennis aucto-
ritas des hl. Thomas und der Kirche beweisen. Dazu müßte man auch
die volkstümlichen Laudes heranziehen, die zu verschiedenen Zeiten
in Reden und Predigten entstanden sind: z. B. die kulturgeschichtlich

interessanten Prager und Leitmeritzer akademischen Lobreden2.
Da Grabmann sich mit großer Begeisterung und Wärme um die
Schätzung der Verdienste des Aquinaten bemüht, wäre es ihm zur

1 Gallus Häfele 0. P.: Franz von Retz — Ein Beitrag zur
Gelehrtengeschichte des Dominikanerordens und der Wiener Universität

am Ausgang des Mittelalters. Innsbruck 1918.
' Zum Beispiel die am 7. März 1724 gehaltene Rede des Prager

Anatomieprofessors Johann Ignaz Mayer: Cor D. Thomae Aqui-
natis pia anatomia defectum (Vetero-Pragae, typis Joannis Wenceslai
Helm).



Literarische Besprechungen 99

Vollendung seines Buches gewiß auch möglich gewesen, gerade von
seinem literargeschichtlichen Standpunkt aus auch auf die Vorzüge
der Latinität des hl. Thomas' hinzuweisen, Leider ist die philologische

Bedeutung, die den Aquinaten zu einem Vorläufer des
Humanismus macht, in neuerer Zeit noch nicht fachmännisch untersucht
und gewürdigt worden. Aus der Geschichte des Predigerordens wissen
wir, daß der hl. Thomas für die Reinheit der lateinischen Sprache
sich sehr bemüht hat. Der Paduaner Theologe Hieronymus VielmiusO. P.,
Schüler und Nachfolger des Sixtus Medices und später Bischof von
Aemonia, hat als hervorragender Latinist diese Vorzüge des hl. Thomas
schon gegen verschiedene Anwürfe verteidigt2. Nach ihm hat Picci-
nardus dieses Thema behandelt3, Eine gründiche Studie über die
Syntax des. hl. Thomas, die jedoch nur ein geschulter Philologe
vornehmen kann, ist heute ein dringendes Bedürfnis, besonders für die
beiden Summen. Dieselbe würde zum richtigen Verständnis der Texte
beitragen und erst zu einer abschließenden Würdigung seines Stiles
führen: denn die wahrhaft klassische Verschmelzung seines streng
logischen Satzbaues mit den Gesetzen des Periodenbaues macht ihn
zum Meister des lateinischen Stiles,

Der moderne Ausdruck „Einführung", der nach dem neulateinischen

Wort introductio gebildet ist, kann in verschiedenem Sinne
verstanden werden und richtet sich nach der Absicht dessen, der die
Einführung entweder in das Atrium oder in das Innere eines literarischen
Bauwerkes vornehmen will. Hier bedeutet es so viel als Prolegomena.
Das Wort kann auch nach Analogie des römischen Rechts4 als
Einführung in den Besitz einer Sache verstanden werden. Auch in diesem
engeren Sinne sind schon von den Kommentatoren Einführungen in
die Lehre des hl. Thomas, die in seiner theologischen Summa
zusammengefaßt ist, geschrieben worden, um dem Neuling das
Verständnis zu ermöglichen. Dazu kann man z, B. viele Partien in Caie-
tans Kommentar rechnen, in denen ersieh ausdrücklich an die Novitii
wendet. Da nun eine Einführung offenbar von verschiedenen Gesichtspunkten

und für verschiedene Zwecke und auch in verschiedener
äußerer Form abgefaßt werden kann, so darf man keinem das Recht
verwehren, sie so zu machen, wie es ihm beliebt. Deshalb müssen wir
Grabmanns „Einführung" voll anerkennen, wenn wir auch von einem
ganz anderen Standpunkt noch mehr verlangen würden.

Der spezifisch theologische Gesichtspunkt ist ebenso
berechtigt wie der literarhistorische. Jener verlangt aber eine andere
Methode als dieser. Gemäß ihrer spezifischen Eigentümlichkeit muß
die theologische Wissenschaft im Unterschied von der Philosophie und
von allem, was zu dieser gehört und ihr dient, stets von der Autorität

1 De Rubeis: De gestis et scriptis ac doctrina Sancti Thomae
Aquinatis Dissertationes criticae et apologeticae. Venetiis 1750. Dissert.
30 c. 2 n. 2 et 3, p. 302 s.

2 Hieronymi Vielmii de Divi Thomae Aquinatis Doctrina
et Scriptis libri duo (Patavii 1561), ed. Brixiae 1748, p. 57 ss.

3 Piccinardus: De approbations doctrinae S. Thomae Aquinatis.

Patavii 1683. Tom. I lib. 2 q. 7 a. 1.
4 Paulus sagt „in possessionem introducere" : L. Dolo facit, Digest.

XXV, tit. 5, 2.

7*



100 Literarische Besprechungen

ausgehen und deshalb hei der Bewertung ihrer Quellen notwendig
fragen, welche Autorität ihnen zukommt. Die Beantwortung dieser
Frage kann von der historischen Forschung wohl beregt, aber nur
vom obersten Lehramt der Kirche definitiv entschieden werden. Für
eine spezifisch theologische Einführung in die Summa des hl. Thomas
ist daher die Frage nach der Autorität dieses Kirchenlehrers und
seiner Summa nicht zu umgehen. Professor Grabmann hat dieselbe
auch berührt und das Material zu ihrer Lösung nicht übergangen, aber
die Frage selbst noch nicht formal gestellt und beantwortet. Damit
hängt aber die Interpretationsmethode notwendig zusammen;
denn es muß entschieden werden,' welche Art von Interpretation der
Texte formal anzuwenden -sei, um den spezifisch theologischen Inhalt
der Lehre mit Gewißheit aus der Summa zu erheben und dadurch
eine sichere Norm zur Beurteilung der entstandenen Kontroversen zu
gewinnen. Die Antwort, daß die historische Interpretation mit der
spekulativen zu verbinden sei, löst nicht die Frage nach der formalen
Interpretationsweise, die unmöglich'in einer Kumulation oder in einer
Nehenordnung von spezifisch ganz verschiedenen rationes sub qua
bestehen kann und der arbiträren, um nicht zusagen willkürlichen
subjektiven Interpretation den weitesten Spielraum ließe, wie die
Geschichte der Theologie schlagend beweist. Terenz hat Recht: „Nihil
est, quin male narrando possit depravarier!"

Von der Entscheidung über die theologisch richtige
Interpretationsmethode hängt daher auch derKanon für die Beurteilung und
Verwertung der Kommentatoren ab. Weil aber über die Autorität des
hl. Thomas und besonders über den Grad derselben gestritten wird,
so müßte der Kampf um seine Autorität1 in einer theologischen
Einführung in seine Summa durchaus gewürdigt werden. Das hat
zuletzt der Regens des internationalen Collegium S. Thomae, P. Mag.
Sadoc Szäbö 0. P. getan2, dessen Abhandlungen schon im Divus Thomas

veröffentlicht waren3, als Grabmanns Buch erschien. Von diesem
Kampfe erfährt aber der Leser der „Einführung" sehr wenig. Er hört
dafür die Stimmen der nichtthomistischen Verbündeten, die an die
Berichte der römischen Panegyriker von den Siegen der Cäsaren
erinnern, die sie über die Franken und ihre Verbündeten in Gallien
damals errungen haben sollten, als die Cäsaren ihre Herrschaft Stück
für Stück unwiederbringlich verloren.

Die Autorität des hl. Thomas ist vom kirchlichen Lehramt ähnlich,

wie es bei anderen dogmatischen Fragen der Fall war, schrittweise

nach den Bedürfnissen der Zeiten erklärt worden. Zur endgültigen
Entscheidung über den Grad dieser Autorität gehört noch die
Vorfrage über das auch von Grabmann (p. 103ff.) erwähnte auxilium
divinum, das dem heiligen Kirchenlehrer zuteil geworden ist. Die
alte Tradition der Schule faßt diese besondere intellektuelle Gnadenhilfe

als die übernatürliche Gabe der scientia infusa auf, wenn
auch dieser terminus in der Zeit vor der Kanonisation des Heiligen

' Alexander Horvâth 0. P.: Kampf um den hl. Thomas.
Divus Thomas IV, p. 186—243.

2 Sadoc Szabö 0. P.: Die Auktorität des hl. Thomas von
Aquin in der Theologie. Regensburg-Rom 1919.

3 Divus Thomas III, p. 657-681; IV, p, 8-27; 153-185; 347-
380; VI, p. 61-112.



Literarische Besprechungen 101

aus Vorsicht nicht ausdrücklich angewendet wurde. Die Gegner der
Lehre des hl. Thomas müssen dieses übernatürliche Wissen bestreiten,
weil sie die daraus fließenden Konsequenzen für die Autorität seiner
Lehre nicht zugeben wollen. Sie berufen sich dabei auf die angeblichen

Widersprüche in seinen Werken. In der geschichtlichen
Entwicklung seiner Erklärung muß aber ein sehr charakteristischer Zug
auffallen: die wegen ihrer anerkannten spekulativen Bedeutung
hervorragenden Kommentatoren sowohl in älterer wie in neueier Zeit
stimmen darin überein, daß sie die scheinbaren Widersprüche, die man
beim hl. Thomas finden will, mit Glück durch ihre Interpretation
beseitigen, wie es z. B, Petrus a Bergamo und Xantes Marialis getan
haben. Die weniger spekulativ Begabten, wenn sie diese Widersprüche
nicht lösen können, dichten ihm dagegen eine sukzessive Entwicklung
der Lehre an, wobei sie ihn von äußeren Umständen abhängig sein
lassen. Sie können sich nicht zu der Einsicht erheben, daß er seine
didaktischen Objektionen, die er selber beantwortet, selbst aus der
Weite seiner'Prinzipien geschöpft und systematisch geordnet hat, sondern
glauben, daß er sie erst aus der Disputation von seinen Schülern
kennen gelernt habe!

Die Frage nach der Beschaffenheit seines Wissens bann aber
auf dem Wege historisch-literarischer Forschung nicht entschieden
werden, sondern nur aus rein theologischen Gründen. Die Hauptargu-
mente zugunsten der scientia infusa entnehmen wir aus vier
Eigenschaften der Lehre des hl. Thomas, die gleichsam ihre Merkmale
sind und eine gewisse Analogie mit den vier Merkmalen der Kirche
haben. Das erste ist die vollkommene Einheit, die aus der
Vollständigkeit und kontinuierlichen Ordnung des den ganzen Glaubensinhalt

umfassenden und abgeschlossenen Systems resultiert. Zweitens
ihre Reinheit, die jeden Irrtum im Glauben ausschließt, sie zu einem
Abglanz des göttlichen Wissens stempelt und ihr dadurch den
Charakter der Heiligkeit gibt. Drittens ihre Allgemeinheit, die aus
der Universalität ihrer Prinzipien entspringt und sie dadurch wahrhaft

katholisch macht. Endlich viertens ihre größte Korformität
mit dem Inhalt des Offenbarungsglaubens, wodurch sie sich als echt
apostolisch erweist. Diese Eigenschaften setzen aber im Geiste des
Autors solche species intelligibiles voraus, wie sie bei der natürlichen
durch menschliche Bemühung erworbenenWissenschaft nicht vorkommen.
Denn diese species impressae richten sich nach ihrem Objekt, von dem
sie durch Abstraktion gebildet werden, woraus dann die species ex-
pressae oder das innere Wort zustande kommt. Die Prinzipien, die der
hl. Thomas konstant verwendet, haben aber einen solchen Grad der
Immaterialität und Universalität, wie sie den species intelligibiles des
natürlichen menschlichen Verstandes nicht zu eigen ist. Es erscheint
deshalb nach aller geschichtlichen und psychologischen Erfahrung
moralisch unmöglich, daß ein Theologe alle jene Eigenschaften
zusammen und in so hohem Grade sich vermöge seiner natürlich
erworbenen Wissenschaft angeeignet haben sollte. Der Beweis für die
Behauptung, d*ß die Prinzipien des hl. Thomas auf solchen übernatürlich

eingegossenen species beruhen, kann nur durch eine ausführliche
Analyse geführt werden, zu der Joannes a S. Thoma den Weg zeigt'.

1 Joannes a S. Thoma: Cursus Theologicus. Parisiis 1885.
Tom. VI. Disp. 18 a. 4, p. 634 ss.



102 Literarische Besprechungen

In dieser Voraussetzung gewinnen dann die historischen Zeugnisse
erst ihre volle Kraft und erhalten durch die autoritativen Erklärungen
des kirchlichen Lehramtes ihre Bestätigung. Dieses übernatürliche
Wissen erscheint in bezug auf die übernatürlichen Objekte, die Theologie

des hl. Doctor Angelicus, als scientia per accidens infusa, die
aber das folgernde und vergleichende Denken nicht ausschließt, sondern
auch die dem menschlichen Verstände konnaturale Betätigung
vollkommen macht. Sie entspricht seiner Würde, die er als der offizielle
Theologe der römischen Mutterkirche innehat, und ist eine charismatische

Gabe, die dem heiligen Kirchenlehrer wegen seines außerordentlichen

privilegierten Anteils am kirchlichen Lehramte infolge seiner
Prädestination verliehen war.

Graz, 27. Dezember 1919. Ernst Commcr

2. Dr. Josef Baldegger: Kirchliche Autorität und persönliche
Freiheit im natürlichen Lehen nach der Lehre des Iii. Thomas

von Aquin. Ölten, Otto Walter 1919. Großoktav, 150 p.

Diese theologische Dissertation der Universität Freiburg in der
Schweiz, die unter der Ägide des Professors J. de Langen-Wendels
zustande kam, ist eine erstklassige Leistung. Sie faßt die ganze Lehre
des Aquinaten über die in der Zeit des Modernismus viel umstrittenen
Fragen in musterhafter Weise korrekt und präzis zusammen und bildet
einen wertvollen Beitrag zur Lehre von der Kirche. Sie ist mit
spekulativer Kraft, mit reifem und sicherem Urteil gearbeitet und streng
einheitlich durchgeführt, Bei Ablehnung entgegenstehender Meinungen
gebt der Verfasser bescheiden und maßvoll, aber mit wuchtigen Gründen
vor, Sein Lapidarstil sticht wohltuend ab von dem Phrasenschwall und
dem modernen Jargon mancher katholischer Theologen eklektischer
Richtung. Er geht von sicheren metaphysischen Prinzipien aus, kennt
aber auch die modernen Geistesströmungen, deren Zweifel er mit
warmer Gemütstiefe löst, so daß man die theologia mentis et cordis
der echten Schule des hl. Thomas herausfühlt.

Die Gliederung des reichen Stoffes ist einfach und sachgemäß in
zwei Teilen gegeben: der erste entwickelt allgemein das Wesen der
Autorität und der menschlichen Freiheit (Kap. 1—3), der zweite das Wesen
der kirchlichen Autorität im natürlichen Leben (Kap. 4—7). In der
„Einführung" wird die theozentrische Methode motiviert, die für den
theologischen Standpunkt die richtige ist.

Die Wesenheit der Autorität überhaupt erkennt man aus der
Betrachtung der göttlichen Autorität (Kap. 1). Aus den theologischen
Daten der trinitarischen Autorität ergibt sich eine vorläufige Definition
von Autorität als Ursprungsprinzip eines realen Seins: sie ist das erste,
initiative und bleibende, durch Intellekt und Willen wirksame tätige
Ursprungsprinzip für Ordnung und Vollkommenheit. Auf die Analyse
der trinitarischen Autorität folgt die Untersuchung der Autorität
Gottes über die Geschöpfe. Wurzel und Rechtstitel der göttlichen
Autorität nach außen ist die Schöpfung. Das Wesen dieser Autorität
ist die göttliche Vorsehung, die in der harmonischen Zielstrebigkeit
der geschöpflichen Tätigkeiten verwirklicht ist. Daraus ergeben sich die
Eigenschaften der Autorität: erstens Oberhoheit und Exzellenz, zweitens
Permanenz. Aus der wurzelhaften wächst die formelle Autorität her-



Literarische Besprechungen 108

aus: inwieweit eine Person aktives Ursprungsprinzip für Ordnung
und Vollkommenheit ist, insoweit ist sie eine Autorität. Zweck der
göttlichen Vorsehung ist die Ordnung der Dinge zum Endziel; also
ist Ordnung der erste Zweck der Autorität, ihr letzter Zweck, in dem
sie gipfelt, ist der Friede. Die göttliche Weltregierung erscheint als
Gewalt (potestas) oder Exekutivautorität : sie fördert Individualität
und Verschiedenheit, ist universell, delegiert ihre Macht, kann
außerordentliche Verfügungen treffen und ist ein Prinzip des Fortschrittes.
Grenzen oder Normen der Autorität sind im Intellekt Weisheit und
Klugheit, im Willen Liebe, Gerechtigkeit, Barmherzigkeit. Daher die
erweiterte Definition: Autorität ist ein aktives Ursprungsprinzip, kraft
dessen eine Person eine rechtliche Herrschaft über Untergebene ausübt,

zum Zweck, deren Handlungen zum Ziele und zu den Mitteln
wirksam zu ordnen und zu vervollkommnen durch Weisheit und Klugheit,

Liebe, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit.
Das Wesen der menschlichen Freiheit (Kap. 2) wird ebenfalls

.theozentrisch gefunden. Die göttliche Freiheit ist innere aktive
Indifferenz, in deren Kraft der göttliche Wille die Herrschaft besitzt
über seinen Akt, insofern dieser Außendinge zur Folge hat. Das Wesen
der Freiheit muß daher eine Aktualität sein im Subjekt, verbunden
mit einer Potentialität im Objekt, Die persönliche Freiheit des Menschen
ist eine geschöpfliche, daher ist ihre Indifferenz von Natur aus
notwendig potentieli. Diese subjektive Indifferenz des menschlichen Willens
ruht in der Indifferenz der Vernunft. Subjekt des freien Aktes ist der
Wille, aber Wurzel und innere Wirkursache der Freiheit dieses Aktes
ist lediglich die Vernunft. Die Natur, das Verhalten und die
Vollkommenheit der Freiheit richtet sich nach der Natur, dem Verhalten
und der Vollkommenheit der praktischen Vernunft. Die Indifferenz
der Vernunft ruht ihrerseits subjektiv auf der Geistigkeit ihrer Natur
und objektiv auf der Kontingenz der Objekte. Die Wahlfreiheit zwischen
gut und bös ist lediglich das Zeichen einer unvollkommenen Freiheit.
Der hl. Thomas definiert den Willen ausdrücklich als Wahlkraft über
die Mittel bei Wahrung des gesteckten Zieles. Der freie menschliche
Wille ist von Natur aus eine passive Potenz. Der von Suarez
versuchte Mittelweg einer „virtuell-aktiven Potenz" wird als widerspruchsvoll

nachgewiesen. Der freie menschliche Wille ist daher von Natur
aus im Zustand der passiven oder potentiellen Indifferenz. Der Mensch
besitzt aus sich lediglich die potentielle Freiheit: sie bildet das nächste
Subjekt der Freiheit, ihre Materialursache; ihre Formalursache, das
Wesensbestimmende, ist demnach die aktive Indifferenz, Wirkursache
ist somit die Vernunft, Finalursache ist der freie Akt. Damit der
Mensch wirklich Herr seiner Selbstbestimmung ist und die Freiheit
aktuell ausüben kann, muß er vom Zustand der passiven Indifferenz
in den der aktiven übergeführt werden: das geschieht durch die
physische Prämotion, der die Gnade im übernatürlichen Leben entspricht.
Es gibt aber noch eine Macht, die auf indirektem Weg den
potentiellen AVillen aktualisiert und dadurch die menschliche Freiheit
läutert, steigert und vervollkommnet: diese Macht ist die Autorität.

Die Autorität ist daher eine Quelle der menschlichen Freiheit
(Kap. 3). Autorität ist eine Notwendigkeit, Freiheit setzt die Autorität
voraus als Ursprung und Ziel (Terminus). Daß die kirchliche Autorität

ein moralisches Quellprinzip der menschlichen Freiheit ist, folgt



104 Literarische Besprechungen

aus dem Wesen der Autorität und wird psychologisch aus der geschöpf-
lichen Natur der menschlichen Freiheit und metaphysisch aus der
Stellung der Einzelperson zur menschlichen Gesellschaft bewiesen. Der
Einzelmensch erreicht seine Vollkommenheit nur in der Gesellschaft
durch und für die menschliche Gesellschaft, deren Finalursache nicht
das Kollektivwohl, sondern das bonum commune naturae ist. Die
Autorität ordnet die Vernunft negativ durch das Gesetz und positiv
durch die Belehrung, die Gott uns über den Weg zum Endziel gibt.
So wird die Autorität ein moralisches Fortschrittsprinzip.

Der Verfasser hat in diesen drei Kapiteln die thomistische Lehre
tief erfaßt und gut begründet. Zur metaphysischen Definition wäre
jedoch noch eine Ergänzung nötig, um volle Klarheit über den Begriff
der Autorität zu schaffen, Richtig ist die Auffassung der Autorität
als eine Relation; aber diese reale Relation der Machtvollkommenheit
ist sachlich von der potestas selbst und die Wesenheit dieser Relation

von ihrer Existenz zu unterscheiden, denn die Existenz jeder
realen Relation ist nicht mehr relativ, sondern etwas Absolutes. Die
geschöpfliche potestas, aus deren Fundament die Relation entspringt,
muß aber metaphysisch als eine Qualität, und zwar als ein habitus
des Trägers der Autorität bezeichnet werden Die Stellung der Einzelperson

zur Gesellschaft müßte im streng thomistischen Sinne noch
schärfer bestimmt werden. Wenn der Verfasser von der dreifachen
vollkommenen Gesellschaft spricht, meint er den Staat, die menschliche

Gesellschaft und die übernatürliche Gesellschaft. Nach der Lehre
des hl. Thomas umfaßt aber die natürliche menschliche Gesellschaft
außer dem Staate noch die wirtschaftliche Gesellschaft (civitas) und
die Familie.

Über den zweiten Teil, der eine Fülle von Stoff enthält, kann
hier nur kurz referiert werden. Das Wesen der kirchlichen Autorität
im natürlichen Leben (Kap. 4) muß aus dem Wesen der Kirche
erkannt werden. Der Verfasser behandelt deshalb die Ursachen der Kirche
eingehend. 1. Die Finalursache: der entfernte und höchste immanente
Zweck der Kirche ist die visio beatifica in der Gemeinschaft der
Heiligen; der nächste innere Zweck ist der innere Frieden der Kirche,
der äußere die Heiligung der einzelnen Menschen. 2. Die Wirkursache.
Causa principalis ist Christus als Gottmensch. Er ist Wirkprinzip des
Werdens der Kirche als ihr Stifter. Der Verfasser eignet sich die Grab-
mannsche Formel an: „Das Sterben des physischen Leibes Christi ist
der Lebensbeginn seines mystischen Leibes" ; aber diese Fassung ist
zu eng, weil schon die Bereitung des physischen Leibes Christi und
somit sein ganzes irdisches Lehen den mystischen Leib bewirkt. Christus

ist Wirkprinzip des Seins der Kirche als bleibendes Haupt seines
mystischen Leibes und Wirkprinzip des Fortlebens der Kirche und
daher ihr König. Instrumentalursache ist primär die heilige Menschheit

Christi kraft der gratia capitis, sekundär sind es die Sakramente.
Materialursache der Kirche ist die multitudo fidelium, deren weitere
Einteilung kontrovers ist. Die Formalursache endlich unterscheidet
der Verfasser: die innere und hauptsächliche, das principium principale

formale quod, ist primär die Gnade des Heiligen Geistes, sekundär
sind es die übernatürlichen Glaubensdokumente und Gebote. Die äußire,

1 Vgl. Divus Thomas III (1916). p. 410 ff.



Literarische Besprechungen 105

instrumentale Formalursache, principium formale quo instrumentaliter
et moraliter agens, ist die kirchliche Autorität, die per se das sichtbare,

instrumentale Formalprinzip ist. Die übernatürlichen Heilsgüter
sind zuerst sozial und erst sekundär und participative individuell. Die
kirchliche Autorität besitzt daher als vermittelndes, soziales Ursprungsprinzip

der übernatürlichen Ordnung und Vollkommenheit die Fülle
jener Heilsgüter, die auf die Glieder verteilt werden sollen, was durch
die Weihe- und Jurisdiktionsgewalt geschieht. Die Bellarminsche Formel,
daß die Kirche eine „indirekte" Gewalt über das Zeitliche habe, darf
nicht „als bloß zufällige, rein äußerliche, dem Natürlichen fremde"
aufgefaßt werden, denn jede konkrete menschliche Handlung ist in eine
notwendige und reale Beziehung gesetzt zur Übernatur, zur Gnade,
zum letzten Ziele. Materialobjekt der kirchlichen Jurisdiktion sind die
menschlichen Handlungen; Formalobjekt ist deren Hinordnung zum
übernatürlichen Endziel. Die kirchliche Autorität über das natürliche
Leben der Gläubigen ist somit eine wirkliche Jurisdiktionsgewalt.
Ihre Ausübung ist positiv und negativ.

Der Verfasser äußert sich weiter „zur Ausdehnung der kirchlichen

Autorität im natürlichen Leben" (Kap. 6), erstens in bezug auf
die Wissenschaft: da die Glaubenswahrheiten durch die kirchliche
Unfehlbarkeit für die einzelnen Katholiken garantiert sind und da die
Sicherheit des Glaubens die der Wissenschaft weit übertrifft, so findet
die letztere am Glauben und an der kirchlichen Autorität eine äußere
Norm. Zweitens in bezug auf die Kunst: die kirchliche Autorität ist
innere, negative Norm der künstlerischen Tätigkeit und durch
Vermittlung und Ausbreitung des Glaubens inneres, positives Quellprinzip
künstlerischer Inspiration und Arbeitskraft. Kunst und Moral sind
verschieden nach ihrem nächsten Subjekt, nach ihrem Grund und Motiv
und nach ihrem nächsten Zweck. Hierzuwären die selbständigen
Ausführungen von Anzoletti zu vergleichen ', die zur Bestätigung der
thomistischen Lehre dienen. Drittens in bezug auf Politik und
Wirtschaftsleben, worauf wir hier nicht eingehen wollen.

Darauf wird die Unfehlbarkeit und Fehlbarkeit der kirchlichen
Autorität im natürlichen Leben untersucht (Kap. 6). Formalobjekt
des Glaubens ist die erste sich offenbarende Wahrheit oder die Autorität

Gottes, Materialobjekt ist die Summe der geoffenbarten
Wahrheiten. Gott gießt uns in der Form des Glaubenshabitus seine eigene
Wahrheit, sein eigenes unfehlbares Wissen ein: alle Offenbarungswahrheiten

auch im Bereich des sekundären Materialobjektes sind göttliche
Prinzipien- und Ursacbenerkenntnisse. Der Glaube ist daher irrtumlos

von Seiten des Glaubensaktes und -habitus. Beim Menschen als
Gesellschaftswesen ist die Einwurzelung des Glaubens im Kirchenglauben
geradezu naturnotwendig. Daher ist die Kirche nicht bloß Glaubensregel,

sondern zugleich teilnehmendes sekundäres Formalobjekt. Der
Glaube schließt als wesentliche Eigenschaft die Unfehlbarkeit ein. Die
Kirche besitzt die Fülle der Unfehlbarkeit über das ganze
Glaubensdepositum. Inhalt und Umfang der kirchlichen Unfehlbarkeit richtet
sich nach dem Glaubensinhalt und -Umfang, der Umfang ist genau so
groß wie das Materialobjekt des Glaubens. Die kirchliche Autorität
ist somit auch unfehlbar im natürlichen Leben. Bezüglich der praeam-

1 Luisa Anzoletti: II Divino Artista. Milano 1909.



Literarische Besprechungen

bula fidei wird gegen Gutberiet bewiesen, daß sie fide divina geglaubt
werden können und müssen. Fehlbar wird aber die kirchliche Autorität,
sobald die allgemeinen Wahrheiten und Gesetze auf konkrete Einzelfälle

anzuwenden sind. Dem Urteil der kirchlichen Autorität ist selbst
in ihrem fehlbaren Verwaltungsbereich der Katholik rückhaltloses
Vertrauen sowie inneren Gehorsam schuldig, so lange jenes Urteil
nicht offenkundig das Wohl der Kirche gefährdet. Diese Pflicht gründet
auf dem unfehlbaren, vernünftigen Glauben an die übernatürliche
habituelle Klugheit der Kirchengewalt.

Zuletzt wird die moralische Notwendigkeit der kirchlichen
Autorität im natürlichen Leben nachgewiesen (Kap, 7). Zunächst im
natürlichen Geistesleben: denn die notwendige Vermittlung der
religiösen moralischen Grundwahrheiten geschieht durch die kirchliche
Autorität; ihre moralische Notwendigkeit ruht in der Voraussetzung
der übernatürlichen Berufung des Menschengeschlechtes auf der
sozialen vernünftigen Natur des Menschen und auf der Existenz der
Erbsünde, weshalb die kirchliche Autorität auf das durch die
Erbsünde geschädigte Gewissen heilend einwirken muß. Ferner wird noch
das Verhältnis der kirchlichen Autorität zur persönlichen Freiheit und
zum Instinkt (Antrieb) des Heiligen Geistes dargelegt.

Zu diesem zweiten Teil des schönen Buches sei noch eine
Bemerkung gestattet. Der Verfasser behauptet, „der Engel ist Artindividuum

und kein gesellschaftliches Wesen" (p. 80). Das ist nicht
richtig; denn wenn die reinen Geister auch nach der sicheren Lehre
des hl. Thomas als individuelle Personen sich durch ihre ganze
spezifische Wesenheit von einander unterscheiden, so sind sie doch
zugleich Individuen der gemeinsamen Gattung und als solche sozial
erschaffen. Die soziale Anlage ist in der geistigen Natur begründet, die
von selbst zur geistigen Mitteilung und zur natürlichen V ervollkommnung
im sozialen Leben drängt. Auch theologisch folgt das aus der auf di6
Natur der geistigen Wesen begründeten Hierarchie der Engel und aus
ihrer Erhebung in die Gemeinschaft der Heiligen.

17. März 1920 Ernst Commer


	Literarische Besprechungen

