Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 7 (1920)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen 97

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Martin Grabmann: Einfiibrung in die Summa Theologiae des
hl. Thomas von Aquino. Freiburg, Herder 1919. 8° 134 p.

Diese gehaltvolle , Einftihrung® in die theologische Summa des
Aquinaten enth#lt im 1. Kapitel ,literarhistorische Untersuchungen*
tiber den Entwicklungsgang der theologischen Summen, die Entstehung
derjenigen des hl. Thomas und ihre Stellung in seinem literarischen
Lebenswerk, ihre (Geschichte und ihre Kommentatoren' (p. 1—43). Das
2. Kapitel ist ein historischer Kommentar zum Prologus: ,Geist und
Form der Summa im Rahmen der mittelalterlichen Scholastik* (48—107).
Das 3. Kapitel behandelt die Interpretationsmethode und die Verwer-
tung der Summa, um ihre ,Gegenwartsbedeutung® zu beleuchten
(107—134).

Der Miinchener Universititsprofessor Dr. Grabmann hat sich
durch seine griindlichen literarhistorischen Studien, die er seit mehreren
Dezennien mit unermiidlichem Sammelfleil und mit beharrlicher Aus-
dauer betreibt, lingst die hochangesehene Autoritit eines erstklassigen
Forschers erworben. Wihrend er sich zuerst den spekulativen Fragen
zuwandte, wie seine Beitrige zu unserem Jahrbuch ' zeigen, beschritt
er in seinem sehr verdienstvollen Buche ,Die Lehre des hl. Thomas
von der Kirche als Gotteswerk" (Regensburg 1903), wohl unter dem
Einfluf seines Eichstétter Lehrers Morgott, dem er auch ein schones
und pietitvolles Denkmal ;gewidmet hat? den literarhistorischen Weg,
den er dann mit Gliick in seinem grossen Werke ,Die Geschichte
der scholastischen Methode“ (Freiburg 1909ff.) weiter verfolgte, wozu
er sich besonders befihigt fithlte. Der reiche Ertrag seiner Forschungen
ist, abgesehen von zahlreichen Einzeluntersuchungen in in- und aus-
lindischen Fachzeitschriften, in den Monographien niedergelegt, die
er iiber Heinrich Denifle, Matthéius von Aquasparta und den hl. Thomas
geschrieben hat?®.

Von diesem Standpunkt ist auch seine Einfiihrung in die Summa
geschrieben und als ¢in wertvolles Hilfsmittel zum Studium des
hl, Thomas mit Dank zu begriissen, Eine Arbeitsteilung ist in der
Wissenschaft notwendig und ist auch in der Scholastik immer ange-
wendet worden. Auch der engeren Schule des hl, Thomas ist sie nicht
fremd, denn die spekulative Theologie bedarf der Hilfswissenschaften,

1 Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie XIII (1899),
p. 185—198: , Die Erlésung der Philosophie durch Christus“; ib. p. 408—
444: , Der Genius der Schriften des hl. Thomas und die Gottesidee® (in
Buchtorm 1899 ve:éffentlicht); XIV (1900), p. 187—1565: ,Streiflichter
tiber Ziel und Weg des Studiums der thomistischen Philosophie mit
besonderer Bezugnahme auf moderne Probleme; ib. p. 413—4b656: | Die
Lehre des hl, Thomas von der scintilla animae in ihrer Bedeutung fiir
die deutsche Mystik im Predigerorden®.

1 ,Dr, Franz v. P. Morgott als Thomist. Ein Beitrag zur Theologie-
geschichte des 19. Jahrhunderts®, Jahrbuch fiir Philosophie und
spekulative Theologie XV (1901), p. 46—79. ‘

3 P, Heinrich Denifle, Eine Wiirdigung seiner Forschungsarbeit®,
1905. ,Die philosophische und theologische Erkenntnislehre des Kar-
dinals Matthiius von Aquasparta® 1906, ,Thomas von Aquin“ 1912.

e

Divus Thomas VII. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIV.) 7



98 - Literarische Besprechungen

die ihr das zur spekulativen Arbeit ndtige Material zuftihren, Das
hat der Aquinate selbst anerkannt und es nicht verschmiht, die zu
seinem Bau notwendigen Steine teils selbst zu sammeln und zu bear-
arbeiten, teils von anderen zu beziehen. Er hat aber dabei die unauf-
16sliche und gleichsam monogamische Einheit der theologischen Wissen-
schaft treu gewahrt und die Gefahr vermieden, die in einseitiger Uber-
schitzung jener Hilfskréfte liegt,” die Theologie in Geschichte aufzu-
l6sen, was auch nicht im Sinne des Verfassers dieser Einfiihrung ist.
Der literarhistorische Gesichtspunkt ist, um mich scholastisch
auszudriicken, die ratio formalis sub qua, unter dem der Verfasser die
theologische Summa betrachtet. Daraus erklirt sich auch, dafl manche
Urteile tiber die Kommentatoren von einem anderen Sta.ndpunkt aus
modifiziert werden konnen. So kommt beispielsweise die Bedeutung
Caietans nicht zur vollen Geltung, wihrend Franz von Victoria, dessen
nominalistische Vorbildung nicht beachtet ist und an den sich die
engere Schule des hl. Thomas nicht angeschlossen hat, zu hoch ein-
geschitzt ist. Der Soncinate und der Neapolitaner Javellus sind mnicht
genannt, ebenso wenig der- Bischof Bartholomdus Torres, wie andere
bedeutende Autoren aus der Karmeliterschule, Die minutitsen Unter-
suchungen von Hifele' hitten auch eine Erwihnung verdient.” Eine
AuvBsrung des um das Wiederaufleben des Thomasstudiums so hoch-
verdienten Kardinals Zigliara (p. 110) konnte vielleicht mifiverstind-
lich gedeutet werden. Wenn derselbe betonte, dafl beim Studium des
hl. Thomas zuerst seine eigenen Worte zu beachten sind, so meinte
er das nicht in bezug auf die zeitliche Prioritit des Studiums, sondern
- nur in bezug auf die Prioritit der Autoritit. Zigliara hat uns in der
Schule selbst erziéhlt, daf} er in seinen Studienjahren sich Caietan zum
Fithrer erkoren hatte, withrend seine Mitschiiler sich jeder einen anderen
Kommentator ausgewidhlt hatten, um durch Vergleichung derselben
unter einander ein tieferes Verstindnis der Summa zu gewinnen,

Grabmanns ,Einfithrung® ist nicht nur eine gute literarhisiori-
sche Wiirdigung der Summa, sondern auch ein Beitrag zur geschicht-
lichen Apologie des hl. Thomas wegen der vielen Zeugen, die er
angefiihrt hat, Eine moglichst vollstindige Sammlung solcher Laudes
D. Thomae mit einer kritischen Priiffung ihres Wertes wiirde selbst ein
umfangreiches Buch ergeben und zu einer glinzenden Apologie der
Lehre des Meisters und seiner Schule auswachsen. Ein solches Werk
wiirde ein Spiegelbild der Zeitstrémungen sein und die perennis aucto-
ritas des hl. Thomas und der Kirche beweisen. Dazu miifite man auch
die volkstlimlichen Laudes heranziehen, die zu verschiedenen Zeiten
in Reden und Predigten entstanden sind: z B. die kulturgeschicht-
* lich interessanten Prager und Leitmeritzer akademischen Lobreden®.
Da Grabmann sich mit grofler Begeisterung und Wirme um die
Schitzung der Verdienste des Aquinaten bemiiht, wiire es ihm zur

' Gallus H#fele O, P.: Franz von Retz — Ein Beitrag zur
Gelehrtengeschichte des Dominikanerordens und der Wiener Univer-
pitit am Ausgang des Mittelalters. Innsbruck 1918,

? Zum Beispiel die am 7. Miirz 1724 gehaltene Rede des Prager
Anatomieprofessors Johann Ignaz Mayer: Cor D. Thomae Aqui-
natis pia anatomia detectum (Vetero-Pragae, typis Joannis Wenceslal“
He;m\



Literarische Besprechungen ' - 99

Vollendung seines Buches gewifl auch moglich gewesen, gerade von
seinem literargeschichtlichen Standpunkt aus auch auf die Vorzige
der Latinitit des hl. Thomas' hinzuweisen. Leider ist die philolo-
gische Bedeutung, die den Aquinaten zu einem Vorldufer des Huma-
nismus macht, in neuerer Zeit noch nicht fachmé#énnisch untersucht
und gewtirdigt worden. Aus der Geschichte des Predigerordens wissen
wir, dafl der hl. Thomas fiir die Reinheit der lateinischen Sprache
sich sehr bemiiht hat, Der Paduaner Theologe Hieronymus Vielmius O, P.,
Schiiler und Nachfolger des Sixtus Medices und spiiter Bischof von
Aemonia, hat als hervorragender Latinist diese Vorztige des hl. Thomas
schon gegen verschiedene Anwiirfe verteidigt? Nach ibm hat Picci-
nardus dieses Thema behandelt®, Eine griind.iche Studie iiber die
Syntax des _hl. Thomas, die jedoch nur ein geschulter Philologe vor-
nehmen kann, ist heute ein dringendes Bediirfnis, besonders fiir die
beiden Summen. Dieselbe wiirde zum richtigen Verstéfidnis der Texte
beitragen und erst zu einer abschliefenden Wiirdigung seines Stiles
fiihren: denn die wahrhaft klassische Verschmelzung seines streng
logischen Satzbaues mit den Gesetzen des Periodenbaues macht ihn
zum Meister des lateinischen Stiles,

Der moderne Ausdruck ,Einfiihrung®, der nach dem neulateini-
schen Wort introductio gebildet ist, kann in verschiedenem Sinne ver-
standen werden und richtet sich nach der Absicht dessen, der die Ein-
filhrung entweder in das Atrium oder in das Innere eines literarischen
Bauwerkes vornehmen will. Hier bedeutet es so viel als Prolegomena.,
Das Wort kann auch nach Analogie des romischen Rechts* als Ein-
fithrung in den Besitz einer Sache verstanden werden. Auch in diesem
engeren Sinne sind schon von den Kommentatoren Einfithrungen in
die Lehre des hl. Thomas, die in seiner theologischen Summa zu-
sammengefafit ist, geschrieben worden, um dem Neuling das Ver-
stindnis zu ermdglichen. Dazu kann man z, B, viele Partien in Caie-
tans Kommentar rechnen, in denen er sich ausdriicklich an die Novitii
wendet. Da nun eine Einfithrung offenbar von verschiedenen Gesichts-
punkten und fiir verschiedene Zwecke und auch in verschiedener
duBarer Form abgefafit werden kann, so darf man keinem das Recht
verwehren, sie so zu machen, wie es ihm beliebt. Deshalb miissen wir
Grabmanns , Einfithrung® voll anerkennen, wenn wir auch von einem
ganz anderen Standpunkt noch mehr verlangen wiirden.

Der spezifisch theologische Gesichtspunkt ist ebenso be-
rechtigt wie der literarhistorische. Jener verlangt aber eine andere
Methode als dieser. Gemifl ihrer spezifischen Eigentiimlichkeit muf}
die theologische Wissenschaft im Unterschied von der Philosophie und
von allem, was zu dieser gehort und ihr dient, stets von der Autoritit

' De Rubeis: De gestis et scriptis ac doctrina Sancti Thomae
Aquinatis Dissertationes criticae et apologeticae. Venetiis 1760, Dissert,

30 c. 2 n. 2 et 3, p. 802s.
* Hieronymi Vielmii de Divi Thomae Aquinatis Doctrina

et Scriptis... libri duo (Patavii 1564), ed, Brixiae 1748, p. b7 ss.
® Piccinardus: De approbatione doctrinae S. Thomae Aqui-

natis, Patavii 1683. Tom. I lib. 2 q. 7 a. 1,
* Paulus sagt ,in possessionem introducere“: L. Dolo facit, Digest.

XXV, tit, 5, 2.
7*



100 Literarische Besprechungen

ausgehen und deshalb bei der Bewertung ihrer Quellen notwendig
fragen, welche Autoritit ihnen zukommt, Die Beantwortung dieser
Frage kann von der historischen Forschung wohl beregt, aber nur
vom obersten Lehramt der Kirche definitiv entschieden werden. Fiir
eine spezifisch theologische Einfiihrung in die Summa des hl. Thomas
ist daher die Frage nach der Autoritédt dieses Kirchenlehrers und
seiner Summa nicht zu umgehen. Professor Grabmann hat dieselbe
auch bertihrt und das Material zu ihrer Loésung nicht iibergangen, aber
die Frage selbst noch nicht formal gestellt und beantwortet. Damit
hiingt aber die Interpretationsmethode notwendig zusammen;
denn es muf entschieden werden,” welche Art von Interpretation der
Texte formal anzuwenden sei, um den spezifisch theologischen Inhalt
der Lehre mit Gewilheit aus der Summa zu erheben und dadurch
eine sichere Norm zur Beurteilung der entstandenen Kontroversen zu
gewinnen, Die Antwort, dafl die historische Interpretation mit der
spekulativen zu verbinden sei, 16st nicht die Frage nach der formalen
Interpretationsweise, die unméglich'in einer Kumulation oder in einer
Nebenordnung von spezifisch ganz verschiedenen rationes sub qua be-
stéhen kann und der arbitrdren, um nicht zu sagen willkiirlichen sub-
jektiven Interpretation den weitesten Spielraum liefls, wie die Ge-
schichte der Theologie schlagend beweist., Terenz hat Recht: ,Nihil
est, quin male narrando possit depravarier!*

Von der Entscheidung iiber die theologisch richtige Interpre-
tationsmethode hingt daher auch der Kanon fir die Beurteilung und
Verwertung der Kommentatoren ab. Weil aber tiber die Autoritéit des
hl. Thomas und besonders iiber den Grad derselben gestritten wird,
so miifite der Kampf um seine Autoritdt’ in einer theologischen
Einfuhrung in seine Summa durchaus gewiirdigt werden. Das hat zu-
letzt der Regens des internationalen Collegium S. Thomae, P. Mag.
Sadoc Szébé O. P. getan? dessen Abhandlungen schon im Divus Tho-
mas verSffentlicht waren?®, als Grabmanns Buch erschien. Von diesem
Kampfe erfahrt aber der Leser der ,Einfiihrung“ sehr wenig. Er hort
dafiir die Stimmen der nichtthomistischen Verbiindeten, die an 'die
Berichte der romischen Panegyriker von den Siegen der Cisaren er-
innern, die sie tiber die Franken und ihre Verbiindeten in Gallien da-
mals errungen haben sollten, als die Cdsaren ihre Herrschaft Stiick
fur Stiick unwiederbringlich verloren.

Die Autoritit des hl, Thomas ist vom kirchlichen Lehramt #hn-
lich, wie es bei anderen dogmatischen Fragen der Fall war, schritt-
weise nach den Bediirfnissen der Zeiten erkliart worden. Zur endgiiltigen
Entscheidung tiber den Grad dieser Autoritit gehort noch die Vor-
frage tiber das auch von Grabmann (p. 103ff) erwiihnte auxilium
divinum, das dem heiligen Kirchenlehrer zuteil geworden ist. Die
alte Tradition der Schule fafit diese besondere intellektuelle Gnaden-
hilfe als die tibernatiirliche Gabe der scientia infusa auf, wenn
auch dieser terminus in der Zeit vor der Kanonisation des Heiligen

' Alexander Horvath O. P.: Kampf um den hl. Thomas.
Divus Thomas IV, p. 186—243,

*Sadoec Szabd O. P.: Die Auktoritit des hl, Thomas von
Aquin in der Theologie. Regensburg-Rom 1919,

* Divus Thomas III, p. 667—681; IV, p.8—27; 1563— 185 347—
380 VI, p. 61—112,




Literarische Besprechungen 101

aus Vorsicht nicht ausdriicklich angewendet wurde. Die Gegner der
Lehre des hl, Thomas miissen dieses tibernatiirliche Wissen bestreiten,
weil sie die daraus flieRenden Konsequenzen fiir die Autoritit seiner
Lehre nicht zugeben wollen. Sie berufen sich dabei auf die angeb-
lichen Widerspriiche in seinen Werken. In der geschichtlichen Ent-
wicklung seiner Erkliirung muB aber ein sehr charakteristischer Zug
auffallen: die wegen ihrer anerkannten spekulativen Bedeutung her-
vorragenden Kommentatoren sowohl in #lterer wie in neuerer Zeit
stimmen darin iiberein, daf sie die scheinbaren Widerspriiche, die man
beim hl. Thomas finden will, mit Gliick durch ihre Interpretation be-
seitigen, wie es z. B. Petrus a Bergamo und Xantes Marialis getan
haben. Die weniger spekulativ Begabten, wenn sie diese Widerspriiche
nicht I6sen konnen, dichten ihm dagegen eine sukzessive Entwicklung
der Lehre an, wobei sie ihn von dulleren Umstincen abhingig sein
lassen. Sie kénnen sich nicht zu der Einsicht erheben, daB er seine
didaktischen Objektionen, die er selber beantwortet, selbst aus der
Weite seiner Prinzipien geschépft und systematisch geordnet hat, sondern
glauben, dafl er sie erst aus der Disputation von seinen Schiilern
kennen gelernt habe!

Die Frage nach der Beschaftenheit seines Wissens kann aber
auf dem Wege historisch-literarischer Forschung nicht entschieden
werden, sondern nur aus rein theologischen Griinden. Die Hauptargu-
mente zugunsten der scientia infusa entnehmen wir aus vier Eigen-
schaften der Lehre des hl. Thomas, die gleichsam ihre Merkmale
sind und eine gewisse Analogie mit den vier Merkmalen der Kirche
haben. Das erste ist die vollkommene Einheit, die aus der Voll-
stindigkeit und kontinuierlichen Ordnung des den ganzen Glaubens-
inhalt umfassenden und abgeschlossenen Systems resultiert, Zweitens
ihre Reinheit, die jeden Irrtum im Glauben ausschlieft, sie zu einem
Abglanz des gottlichen Wissens stempelt und ihr dadurch den Cha-
rakter der Heiligkeit gibt. Drittens ihre Allgemeinheit, die aus
der Universalitiit ihrer Prinzipien entspringt und sie dadurch wahr-
haft katholisch macht. Endlich viertens ihre gréfite Korformitit
mit dem Inhalt des Offenbarungsglaubens, wodurch sie sich als echt
apostolisch erweist. Diese Eigenschaften setzen aber im Geiste des
Autors solche species intelligibiles voraus, wie sie bei der natiirlichen
durch menschliche Bemiihung erworbenen Wissenschaft nicht vorkommen,
Denn diese species impressae richten sich nach ihrem Objekt, von dem
sie durch Abstraktion gebildet werden, woraus dann die species ex-
pressae oder das innere Wort zustande kommt, Die Prinzipien, die der
hl. Thomas konstant verwendet, haben aber einen solchen Grad der
Immaterialitit und Universalitiit, wie sie den species intelligibiles des
natiirlichen menschlichen Verstandes nicht zu eigen ist. Es erscheint
deshalb nach aller geschichtlichen und psychologischen Erfahrung
moralisch unméglich, dafl ein Theologe alle jene Eigenschaften zu-
sammen und in so hohem Grade sich vermoige seiner natiirlich er-
werbenen Wissenschaft angeeignet haben sollte. Der Beweis fiir die
Behauptung, d-f die Prinzipien des hl. Thomas auf solchen iibernatiir-
lich eingegossenen species beruhen, kanua nur durch eine ausfiihrliche
Analyse gefithrt werden, zu der Joannes a S, Thoma den Weg zeigt ™.
—_——

1 Joannes a S, Thoma: Cursus Theologicus. Parisiis 1885.’
Tom, VI. Disp. 18 a. 4, p. 634 ss.



102 Literarische Besprechungen

In dieser Voranssetzung gewinnen dann die historischen Zeugnisse
erst ihre volle Kraft und erhalten durch die autoritativen Erklirungen
des kirchlichen Lehramtes ihre Bestiitigung., Dieses {ibernatiirliche
Wissen erscheint in bezug auf die tibernatiirlichen Objekte, die Theo-
logie des hl, Doctor Angelicus, als scientia per accidens infusa, die
aber das folgernde und vergleichende Denken nicht ausschliefit, sondern
auch die dem menschlichen Verstande konnaturale Betitigung voll-
kommen macht. Sie entspricht seiner Wiirde, die er als der offizielle
Theologe der rémischen Mutterkirche innehat, und ist eine charisma-
tische Gabe, die dem heiligen Kirchenlehrer wegen seines aufierordent-
lichen privilegierten Anteils am kirchlichen Lehramte infolge seiner
Pradestination verliehen war.

Graz, 27. Dezember 1919, Ernst Commer

2. Dr. Josef Baldegger‘: Kirchliche Autoritiit und personliche
Freiheit im natiirlichen Leben nach der Lehre des hl. Tho-
mas von Aquin. Olten, Otto Walter 1919. Grofloktav, 150 p.

Diese theologische Dissertation der Universitit Freiburg in der
Schweiz, die unter der Agide des Professors J. de Langen-Wendels
zustande kam, ist eine erstklassige Leistung. Sie faBt die ganze Lehre
des Aquinaten tiber die in der Zeit des Modernismus viel umstrittenen
Fragen in musterhafter Weise korrekt und priizis zusammen und bildet
einen wertvollen Beitrag zur Lehre von der Kirche, Sie ist mit spe-
kulativer Kraft, mit reifem und sicherem Urteil gearbeitet und streng
einheitlich durchgefiihrt. Bei Ablehnung entgegenstehender Meinungen
geht der Verfasser bescheiden und mafivoll, aber mit wuchtigen Griinden
vor. Sein Lapidarstil sticht wohltuend ab von dem Phrasenschwall und
dem modernen Jargon mancher katholischer Theologen eklektischer
Richtung. Er geht von sicheren metaphysischen Prinzipien aus, kennt
aber auch die modernen Geistesstrémungen, deren Zweifel er mit
warmer Gemitstiefe 16st, so da man die theologia mentis et cordis
der echten Schule des hl. Thomas herausfiihlt.

Die Gliederung des reichen Stoffes ist einfach und sachgemif} in
zwel Teilen gegeben: der erste entwickelt allgemein das Wesen der Au-
toritdt und der menschlichen Freiheit (Kap. 1—3), der zweite das Wesen
der kirchlichen Autoritit im natiirlichen Leben (Kap. 4—7). In der ,, Ein-
fuhrung® wird die theozentrische Methode motiviert, die fiir den theo-
logischen Standpunkt die richtige ist.

Die Wesenheit der Autoritdt tiberhaupt erkennt man aus der
Betrachtung der gottlichen Autoritit (Kap. 1). Aus den theologischen
Daten der trinitarischen Autoritit ergibt sich eine vorldufige Definition
von Autoritdt als Ursprungsprinzip eines realen Seins: sie ist das erste,
initiative und bleibende, durch Intellekt und Willen wirksame titige
Ursprungsprinzip fiir Ordnung und Vollkommenheit. Auf die Analyse
der trinitarischen Awutoritit folgt die Untersuchung der Autoritit
Gottes liber die Geschdpfe. Wurzel und Rechtstitel der gottlichen
Autoritit nach aufian ist die Schopfung. Das Wesen dieser Autoritit
ist die goéttliche Vorsehung, die in der harmonischen Zielstrebigkeit
der geschopflichen Téatigkeiten verwirktlicht ist, Daraus ergeben sich die
Eigenschaften der Autoritiit: erstens Oberhoheit und Exzellenz, zweitens
Permanenz, Aus der wurzelhaften wiichst die formelle Autoritit her-



Literarische Besprechungen 108

aus: inwieweit eine Person aktives Ursprungsprinzip fiir Ordnung
und Vollkommenheit ist, insoweit ist sie eine Autoritit, Zweck der
gottlichen Vorsehung ist die Ordnung der Dinge zum Endziel; also
ist Ordnung der erste Zweck der Autoritit, ihr letzter Zweck, in dem
sie gipfelt,'ist der Friede. Die gottliche Weltregierung erscheint als
Gewalt (potestas) oder Exekutivautoritit: sie férdert Individualitit
und Verschiedenheit, ist universell, delegiert ihre Macht, kann aufiar-
ordentliche Verftigungen treffen und ist ein Prinzip des Fortschrittes.
Grenzen oder Normen der Autoritit sind im Intellekt Weisheit und
Klugheit, im Willen Liebe, Gerechtigkeit, Barmherzigkeit. Daher die
erweiterte Definition: Autoritit ist ein aktives Ursprungsprinzip, kraft
dessen eine Person eine rechtliche Herrschaft {iber Untergebene aus-
ibt, zum Zweck, deren Handlungen zum Ziele und zu den Mitteln
wirksam zu ordnen und zu vervollkommnen durch Weisheit und Klug-
heit, Liebe, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit.

Das Wesen der menschlichen Freiheit (Kap. 2) wird ebenfalls
theozentrisch gefunden. Die gottliche Freiheit ist innere aktive In-
differenz, in deren Kraft der gottliche Wille die Herrschaft besitzt
iber seinen Akt, insofern dieser Aulendinge zur Folge hat. Das Wesen
der Freiheit mufl daher eine Aktualitit sein im Subjekt, verbunden
mit einer Potentialitit im Objekt. Die personliche Freiheit des Menschen
ist eine geschépfliche, daher ist ihre Indifferenz von Natur aus not-
wendig potentiell, Diese subjektive Indifferenz des menschlichen Willens
rubht in der Indifferenz der Vernunft. Subjekt des freien Aktes ist der
Wille, aber Wurzel und innere Wirkursache der Freiheit dieses Aktes
ist lediglich die Vernunft. Die Natur, das Verhalten und die Voll-
kommenheit der Freiheit richtet sich nach der Natur, dem Verhalten
und der Vollkommenheit der praktischen Vernunft. Die Indifferenz
der Vernunft ruht ihrerseits subjektiv auf der Geistigkeit ibrer Natur
und objektiv auf der Kontingenz der Objekte. Die Wahlfreiheit zwischen
gut und bés ist lediglich das Zeichen einer unvollkommenen Freiheit.
Der hl. Thomas definiert den Willen ausdriicklich als Wahlkraft tiber
die Mittel bei Wahrung des gesteckten Zieles. Der freie menschliche
Wille ist von Natur aus eine passive Potenz. Der von Suarez ver-
suchte Mittelweg einer ,,virtuell-aktiven Potenz* wird als widerspruchs-
voll nachgewiesen. Der freie mendchliche Wille ist daher von Natur
aus im Zustand der passiven oder potentiellen Indifferenz. Der Mensch
besitzt aus sich lediglich die potentielle Freiheit: sie bildet das niichste
Subjekt der Freiheit, ihre Materialursache; ihre Formalursache, das
Wesensbestimmende, ist demnach die aktive Indifferenz, Wirkursache
ist somit die Vernunft, Finalursache ist der freie Akt. Damit der
Mensch wirklich Herr seiner Selbstbestimmung ist und die Freiheit
aktuell ausiiben kann, mufy er vom Zustand der passiven Indifferenz
in den der aktiven tibergefilhrt werden: das geschieht durch die phy-
Sische Priémotion, der die Gnade im iibernatiirlichen Leben entspricht.
Es gibt aber noch eine Macht, die auf indirektem Weg den poten-
tiellen Willen aktualisiert und dadurch die menschliche Freiheit liu-
tert, steigert und vervollkommnet: diese Macht ist die Autoritit.

Die Autoritit ist daher eine Quelle der menschlichen Freiheit
(K&p. 8). Autoritiit ist eine Notwendigkeit, Freiheit setzt die Autoritit
voraus als Ursprung und Ziel (Terminus). Daf} die kirchliche Auto-
ritét ein moralisches Quellprinzip der menschlichen Freiheit ist, folgt



104 Literarische Besprechungen

aus dem Wesen der Autoritéit und wird psychologisch aus der geschopf-
lichen Natur der menschlichen Freiheit und metaphysisch aus dex Stel-
lung der Einzelperson zur menschlichen Gesellschaft bewiesen. Der
Einzelmensch erreicht seine Vollkommenheit nur in der Gesellschaft
durch und fiir die menschliche Gesellschaft, deren Finalursache nicht
das Kollektivwohl, sondern das bonum commune naturae ist. Die
Autoritit ordnet die Vernunft negativ durch das Gesetz und positiv
durch die Belehrung, die Gott uns tiber den Weg zum Endziel gibt.
So wird die Autoritdt ein moralisches Fortschrittsprinzip.

Der Verfasser hat in diesen drei Kapiteln die thomistische Lehre
tief erfallt und gut begriindet. Zur metaphysischen Definition wiire
jedech noch eine Ergiénzung notig, um volle Klarheit tiber den Begriff
der Autoritdt zu schaffen, Richtig ist die Auffassung der Autoritit
als eine Relation; aber diese reale Relation der Machtvollkommenheit
ist sachlich von der potestas selbst und die Wesenheit dieser Rela-
tion von ihrer Existenz zu unterscheiden, denn die Existenz jeder
realen Relation ist nicht mehr relativ, sondern etwas Absolutes. Die
geschopfliche potestas, aus deren Fundament die Relation entspringt,
muf} aber metaphysisch als eine Qualitit, und zwar als ein habitus
des Trigers der Autoritdt bezeichnet werden . Die Stellung der Einzel-
person zur Gesellschaft miifite im streng thomistischen Sinne . noch
scharfer bestimmt werden. Wenn der Verfasser von der dreifachen
vollkommenen Gesellschaft spricht, meint er den Staat, die mensch-
liche Gesellschaft und die iibernatiirliche Gesellschaft. Nach der Lehre
des hl. Thomas umfafit aber die natiirliche menschliche Gesellschaft
aufler dem Staate noch die wirtschaftliche Gesellschaft (civitas) und
die Familie.

Uber den zweiten Teil, der eine Fiille von Stoff enthiilt, kano
hier nur kurz referiert werden. Das Wesen der kirchlichen Autoritit
im natiirlichen Leben (Kap. 4) mufl aus dem Wesen der Kirche er-
kannt werden, Der Verfasser behandelt deshalb die Ursachen der Kirche
eingehend. 1. Die Finalursache: der entfernte und hdchste immanente
Zweck der Kirche ist die visio beatifica in der Gemeinschaft der
Heiligen; der niichste innere Zweck ist der innere Frieden der Kirche,
der dufere die Heiligung der einzelnen Menschen. 2. Die Wirkursache.
Causa principalis ist Christus als Gottmensch. Er ist Wirkprinzip des
Werdens der Kirche als ihr Stifter. Der Verfasser eignet sich die Grab-
mannsche Formel an: ,Das Sterben des physischen Leibes Christi ist
der Lebensbeginn seines mystischen Leibes“; aber diese Fassung ist
zu eng, weil schon die Bereitung des physischen Leibes Christi und
somit sein ganzes irdisches Leben den mystischen Leib bewirkt. Chri-
stus ist Wirkprinzip des Seins der Kirche als bleibendes Haupt seines
mystischen Leibes und Wirkprinzip des Fortlebens der Kirche und
daher ihr Konig. Instrumentalursache ist primir die heilige Mensch-
heit Christi kraft der gratia capitis, sekundir sind es die Sakramente.
Materialursache der Kirche ist die multitudo fidelium, "deren weitere
Einteilung kontrovers ist, Die Formalursache endlich unterscheidet
der Verfasser: die innere und hauptséchliche, das principium princi-
pale formale quod, ist primér die Gnade des Heiligen Geistes, sekundér
sind es die tibernatiirlichen Glaubensdokumente und Gebote. Die &uf}sre,

' Vgl. Divus Thomas 11T (1916). p. 410 ft.



Literarische Besprechungen 105

instrumentale Formalursache, principium formale quo instrumentaliter
et moraliter agens, ist die kirchliche Autoritit, die per se das sicht-
bare, instrumentale Formalprinzip ist. Die tibernattrlichen Heilsgiiter
sind zuerst sozial und erst sekundir und participative individuell. Die
kirchliche Autoritét besitzt daher als vermittelndes, soziales Ursprungs-
prinzip der tibernatiirlichen Ordnung und Vollkommenheit die Fille
Jener Heilsgtiter, die auf die Glieder verteilt werden sollen, was durch
die Weihe- und Jurisdiktionsgewalt geschieht. Die Bellarminsche Formel,
daB die Kirche eine ,indirekte* Gewalt tiber das Zeitliche habe, darf
nicht ,als bloB zufillige, rein #uflerliche, dem Natiirlichen fremde* auf-
gefafit werden, denn jede konkrete menschliche Handlung ist in eine
notwendige und reale Bezieshung gesetzt zur Ubernatur, zur Gnade,
zum letzten Ziele. Materialobjekt der kirchlichen Jurisdiktion sind die
menschlichen Handlungen; Formalobjekt ist deren Hinordnung zum
Ubernatiirlichen Endziel. Die kirchliche Autoritit tiber das natiirliche
Leben der Gliubigen ist somit eine wirkliche Jurisdiktionsgewalt.
Thre Austibung ist positiv und negativ.

) ‘Der Verfasser #uflert sich weiter ,zur Ausdehnung der kirch-
lichen Autoritit im natiirlichen Leben* (Kap. b), erstens in bezug auf
die Wissenschaft: da die Glaubenswahrheiten durch die kirchliche Un-
fehlbarkeit fiur die einzelnen Katholiken garantiert sind und da die
Sicherheit des Glaubens die der Wissenschaft weit iibertrifft, so findet
die letztere am Glauben und an der kirchlichen Autoritiit eine #uflere
Norm, Zweitens in bezug auf die Kunst: die kirchliche Autoritit ist
innere. negative Norm der kiinstlerischen Tétigkeit und durch Ver-
mittlung und Ausbreitung des Glaubens inneres, positives Quellprinzip
kiinstlerischer Inspiration und Arbeitskraft. Kunst und Moral sind
verschieden nach ihrem niichsten Subjekt, nach ihrem Grund und Motiv
und nach ihrem niéichsten Zweck. Hierzu wiiren die selbstindigen Aus-
fihrungen von Anzoletti zu vergleichen!, die zur Bestitigung der
thomistischen Lehre dienen. Drittens in bezug auf Politik und Wirt-
Schaftsleben, worauf wir hier nicht eingehen wollen.

Darauf wird die Unfehlbarkeit und Fehlbarkeit der kirchlichen
Autoritit im nattirlichen Leben untersucht (Kap. 6). Formalobjekt
des Glaubens ist die erste sich offenbarende Wahrheit oder die Auto-
ritgt Gottes, Materialobjekt ist die Summe der geoffenbarten Wahr-
heiten, Gott gieBt uns in der Form des Glaubenshabitus seine eigene
Wahrheit, sein eigenes unfehlbares Wissen ein: alle Offenbarungswahr-
heiten auch im Bereich des sekundiren Materialobjektes sind gottliche
Prinzipien- und Ursachenerkenntnisse, Der Glaube ist daher irrtum-
los von seiten des Glaubensaktes und -habitus. Beim Menschen als Ge-
sellschaftswesen ist die Einwurzelung des Glaubens im Kirchenglauben
geradezu naturnotwendig. Daher ist die Kirche nicht blofl Glaubens-
regel, sondern zugleich teilnehmendes sekundiires Formalobjekt. Der
Glaube schliefit als wesentliche Eigenschaft die Unfehlbarkeit ein. Die
Kirche besitzt die Ftille der Unfehlbarkeit iiber das ganze Glaubens-
depositum, Inhalt und Umfang der kirchlichen Unfehlbarkeit richtet
sich nach dem Glaubensinhalt und -Umfang, der Umfang ist genau so
grol wie das Materialobjekt des Glaubens. Die kirchliche Autoritit
ist somit auch unfehlbar im nattirlichen Leben. Beziiglich der praeam-

———

' ,uisa Anzoletti: Il Divino Artista. Milano 1909.



106 Literarische Besprechungen

bula fidei wird gegen Gutberlet bewiesen, daf} sie fide divina geglaubt
werden kénnen und miissen. Fehlbar wird aber die kirchliche Autoritiit,
sobald die allgemeinen Wahrheiten und Gesetze auf konkrete Einzel-
fille anzuwenden sind. Dem Urteil der kirchlichen Autoritit ist selbst
in ihrem fehlbaren Verwaltungsbereich der Katholik riickhaltloses
Vertrauen sowie inneren Gehorsam schuldig, so lange jenes Urteil
nicht offenkundig das Wohl der Kirche gefihrdet. Diese Pflicht griindet
auf dem unfehlbaren, verniinftigen Glauben an die tibernatiirliche
habituelle Klugheit der Kirchengewalt,

Zuletzt wird die moralische Notwendigkeit der kirchlichen
Autoritdt im natiirlichen Leben nachgewiesen (Kap. 7). Zunéchst im
nattirlichen Geistesleben: denn die notwendige Vermittlung der reli-
gitsen moralischen Grundwahrheiten geschieht durch die kirchliche
Autoritéit; ihre moralische Notwendigkeit ruht in der Voraussetzung
der tibernatiirlichen Berufung des Menschengeschlechtes auf der so-
zialen verntinftigen Natur des Menschen und auf der Existenz der
Erbstinde, weshalb die kirchliche Autoritit auf das durch die Erb-
siinde geschidigte Gewissen heilend einwirken mufi, Ferner wird noch
das Verhiltnis der kirchlichen Autoritit zur personlichen Freiheit und
zum Instinkt (Antrieb) des Heiligen Geistes dargelegt.

Zu diesem zweiten Teil des schonen Buches sei noch eine Be-
merkung gestattet. Der Verfasser behauptet, ,der Engel ist Artindi-
viduum und kein gesellschaftliches Wesen* (p. 80). Das ist nicht
richtig; denn wenn die reinen Geister auch nach der sicheren Lehre
des hl. Thomas als individuelle Personen sich durch ihre ganze spe-
zifische Wesenheit von einander unterscheiden, so sind sie doch zu-
gleich Individuen der gemeinsamen Gattung und als solche sozidl er-
schaften. Die soziale Anlage ist in der geistigen Natur begriindet, die
von selbst zur geistigen Mitteilung und zur nattirlichen Vervollkommnung
im sozialen Leben drédngt. Auch theologisch folgt das aus der auf die
Natur der geistigen Wesen begriindeten Hierarchie der Engel und aus
ihrer Erhebung in die Gemeinschaft der Heiligen.

17. Marz 1920 Frnst Commer




	Literarische Besprechungen

