
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Die Psychologie des Johannes Cassianus

Autor: Wrzo, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


70 Die Psychologie des Johannes Cassianus

6. Nemo unquam audivifc votum Eucharistie esse ne-
cessarium ad secundam iustificationem. Ergo nec ad primam.

liesp. Nego paritatem. Per baptismum conferuntur
homini gratiae hucusque non habitae, per absolutionem
vero sacramentalem restituuntur gratiae amissae. Siinul cum
aliis restituitur etiam incorporatio Christo, quae ceterum a
habitu caritatis realiter nunquam separatur.

7. Secundum S. Paulum „cowupulti sumus cum Christo

per baptismum in mortemu (Rom. 6, 4). Ergo incorporatio
Christo est effectua baptismi, non Eucharistie.

JResp. Dist. Consepelimur cum Christo per baptismum
quatenus hic effectus cum eo semper et necessario con-
iungitur, per eumque visibiliter tempore iustificationis de-
monstratur — conc. ; quatenus baptismus producit hunc
effectum directe et per se — nego. Sacramenta enim Novae
Legis producunt id quod significant. Atqui sepultura nostra
cum Christo per ablutionem aqua baptismali minime signi-
ficatur. „Consepelliri cum Christo in mortem" evidenter
idem est ac „uniri cum Christo passo". Quaestio ergo est:
ad quodnam sacramentum huiusmodi unio pertiueat? Audia-
mus S. Thomam : „Baptismus, inquit, est sacramentum mortis
et passionis Christi, prout homo regeneratur in Christo vir-
tute passionis eius; sed Eucharistia est sacramentum
passionis Christi, prout homo peificitur in unione ad
Christum pas sum" (S. th. Ill q. 73 a. 3). Habemus
itaque novum argumentum pro nostra sententia de absoluta
Eucharistiae necessitate: nam sine unione cum Christo
passo in terra nemo sperare potest unionem beatificam cum
Christo glorioso in coelis. Hoc sacramentum est vere „pignus
futurae gloriae", sicut de ipso aperte testatus est Christus
Dominus: nQuismanducat meam carnem et bibit meum sanguinem
habet vitam aeternam et ego resuscitabo etim in novissimo die"
(loan. 6, 55).

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANÜS
Von Dr. LUDWIG WßZOL

(Fortsetzung aus V, p. 180—213, 425—456)

c) Der Wille und seine Freiheit
1. Die Freiheit und Indifferenz des Willens

1. (Die Tatsache der libertas arbitrii.) Man
möchte die Überzeugung von der Willensfreiheit das Grund-



Die Psychologie des Johannes Cassianus 71

dogma der Cassianschen Aszetik nennen. Der Triumph des
"Willens über die niederen Strebungen des Menschen, das ist
ja das Ziel, welches der eifrige Mönch in heißem Ringen
erstieben und erreichen soll. Das scheinbar Unmögliche
erscheint Cassian noch möglich.

Die Tatsache der Freiheit ist mit der Tatsache der
sittlichen Verantwortung gegeben. Der semipelagianische
Charakter einzelner Äußerungen Cassians rührt gerade von
der Bemühung her, die Verantwortlichkeit des Menschen
für sein Tun und Lassen, für Tugend und Sünde unter
allen Umständen zu wahren, auch gegenüber dem
anerkannten Wirken der göttlichen Gnade. Das Wirken der
Gnade wird zwar in seiner Tatsächlichkeit voll anerkannt,
aber die Freiheit der Willensentschließung müsse, so wird
mit allem Nachdruck betont, überall gewahrt bleiben; sonst
würde dem Menschen jedes Streben nach Tugend und
Vollkommenheit, jeder ernste Kampf gegen das Böse unnütz
und vergeblich oder überflüssig erscheinen.

Cassian wird nicht müde, die Verantwortlichkeit und
die Freiheit des gescböpflichen Willens beim Werk der
Tugenderlangung immer und immer wieder hervorzuheben.
So heißt es z. B. Inst. VIII 17 (p. 161) von der Beherrschung
der Zornmütigkeit: „Summa igitur... tranquillitatis nostrae
non est in alterius arbitrio conlocanda, quod nequaquam
nostrae subiacet potestati, sed in nostra potius dicione con-
sistit." Nicht fremde Sanftmut und Liebenswürdigkeit soll
der Grund sein, warum wir nicht zürnen, sondern die eigene
Tugend.

Die Vollkommenheitsstufe der Tugend, die ein Mensch
zu erreichen imstande ist, hängt zwar von dem individuellen
Zustand der Seele ab und von deren Fassungskraft; aber
Sache der Freiheit ist es dann, das zunächst bloß Mögliche
zu verwirklichen : „Je nach dem Zustande und dem Maße
eines jeden Geistes ruft die Heilige Schrift unsere Freiheit

zu verschiedenen Graden der Vollkommenheit1."
Ein vernünftiges Wesen muß auch die Freiheit

zum Guten besitzen8.
Ich will keine weiteren Zitate für die Tatsache der

Willensfreiheit anführen. Die deutlichsten Stellen sind ja
1 Conl. XI 12, § 1, p. 326.
a Conl. XIII 12, § 1—2, p. 378. S. oben Bd. V, p. 427.



72 Die Psychologie des Johannes Cassianus

jene, die das Verhältnis von G-nade und Freiheit behandeln
und dieses Problem muß ja im folgenden näher erörtert
werden.

2. (Sinnliches und geistiges Streben. Die
Indifferenz desWillens.) Die Freiheit (libertas arbitrii,
voluntatis arbitrium) hat eine gewisse Indifferenz des Willens
gegenüber den verschiedenen Gütern zur Voraussetzung.
Damit der Wille (voluntes) aus dem Zustande der Indifferenz
heraustrete, bedarf er eines Anreizes von Seiten der Kon-
kupiszenz.

Wir haben schon im Kapitel von der Dreiteilung der
Seele auf das eigentümliche Verhältnis der voluntas zur
concupiscentia carnis und concupiscentia spiritus hingewiesen.

Eine eingehende Erörterung dieser Frage findet sich
Conl. IV, wo Abt Daniel über das Thema „de concupiscentia
carnis et spiritus" in 21 Kapiteln spricht.

Angeknüpft wird an Gal. 5,,: „Denn das Fleisch begehrt wider den
Geist, der Geist aber wider das Fleisch; diese also widerstreiten einander,
damit ihr nicht das tuet, was ihr wollt

Diese Schriftstelle wiid nun folgendermaßen psychologisch
ausgedeutet: Conl. IV 8 (p. 103): „Von drei Dingen scheint hier die JEtede

zu sein: Zuerst vom Kampf des Fleisches wider den Geist (carnis ad-
versus spiritum pugna), dann vom Verlangen des Geistes wider das
Fleisch (spiritus adversus carnem concupiscentia) und drittens von
unserem Willen, der gleichsam in der Mitte steht (voluntas nostra,
quae velut in medio conlocatur)..."

C. 9. § 2 (p 103): „Wir müssen also zuerst die Bedeutung
der beiden Begierden, also des Fleisches und Geistes erkennen und
werden dann zu untersuchen vermögen, was es um unseren Willen
sei, der zwischen beiden liegt; endlich werden wir gleichfalls
unterscheiden, was nicht Sache unseres Willens sein könne."

Die grundsätzliche Erörterung des Problems enthält
dann c. 12 (p. 106 es.). § 1 : „Zwischen diesen beiden Be-
gierlichbeiten steht also der Wille der Seele (animae
voluntas) in einer gewissen tadelnswerten Mitte und hat weder
Freude an der Schändlichkeit der Laster noch verharrt er
bei den Leiden der Tugenden. Er möchte frei sein von den
fleischlichen Leidenschaften, doch so, daß er keineswegs die
notwendigen Leiden auf sich nehmen will. .; kurz, er will
die zukünftigen Güter so erreichen, daß er die
gegenwärtigen nicht verliert. §2: Dieser Wille ließe uns nie
zur wahren Vollkommenheit gelangen, sondern würde uns
in eine schändliche Lauigkeit versetzen und uns denen

1 Conl. IV 7, p. 102.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 73

ähnlich machen, welcheMn der Apokalypse (3, 15) mit dem
Vorwurf des Herrn bedroht werden: ,Wärest du doch halt
oder warm!..wenn nicht diesen Zustand arger Lauigkeit
die in uns sich erhebenden Kämpfe durchbrächen. Denn
wenn wir diesem unseren "Willen zuliebe (famulantes huic
voluntati nostrae) uns ein wenig gehen lassen und solcher
Gemächlichkeit pflegen wollen, da erheben sich gleich die
Stacheln des Fleisches und ziehen uns auf den kalten
und dornenvollen Weg der Lüste, den wir verabscheuen.
§ 3 : Dann wieder, wenn wir, in geistiger Glut entbrannt,
die Werke des Fleisches ganz austilgen wollen und uns in
der Uberhebung des Herzens ohne jede Rücksicht auf die
menschliche Gebrechlichkeit unmäßigen Tugendübungen
ganz hinzugeben suchen, ruft die Schwäche des Fleisches
durch ihren Widerspruch von dieser tadelnswerten
Übertreibung des Geistes zurück und legt uns ihren Hemmschuh
an. So geschieht es daß der Wille der Seele, der sich
weder ganz den fleischlichen Lüsten ergeben noch in der
Übung der Tugend sich abmühen will, gewissermaßen eine
gerechte und maßvolle Mischung erhält, da dieser wechselseitige

Streit den verderblichen Zustand jenes unseres Willens
ausschließt (illam perniciosam excludens animae voluntatem),
und gleichsam ein billiges Gleichgewicht auf der Wage
unseres Körpers herstellt, so daß die Grenzen des Geistes
und des Fleisches in gerechter Prüfung bestimmt werden ..."

§ B: „So mag einerseits die Glut des Geistes, anderseits die eisige
Erstarrung des Fleisches unsere zur Lauheit geneigte Freiheit (tepidum
nostrae voluntatis arbitrium) mit gemäßigter Wärme ordnen: Die Be-
gierlichkeit des Geistes du det nicht, daß unser Inneres (mens) zu
zügellosen Lastern herabgezogen werde, und die Gebrechlichkeit des
Fleisches gestattet nicht, daß der Geist in unvernünftigem Verlangen
nach Tugend sich überhebe § 6: Wenn dann auch der Geist (mens)
wegen der Lauheit das, wie gesagt, feigen Willens (pro tepore huius
quam diximus ignavissiniae voluntatis) sich allzusehr zu den Begierden

des Fleisches herabgeneigt hat, so wird er durch das ge stige
Begehren spiritus concupiscentia), das sich durchaus nicht bei den
irdischen Lastern beruhigt, wieder gezügelt. Anderseits, wenn unser
Geist ispiritus; in unmäßiger Glut und im Übermaß des Herzens zum
Unmöglichen und Unüberlegten fortgerissen wird, so wird er durch
die Schwäche des Fleisches zu billiger Prüfung zurückgezogen,
überwindet den lauen Willenszustand und kann in passender Mäßigung,
ebenen Pf..des, eifervoll sich mühend, auf dem Wege der Vollkommenheit

einherschreiten."
Auf das allerdeutlichste werden in diesen Erörterungen

zwei Arten angeborenen Strebens im Menschen unterschieden :



74 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Ein sinnliches (concupiscentia carnis) und ein höheres,
geistiges (concupiscentia spiritus). Objekt des einen sind
die Güter dieser Welt: Zunächst Güter für den Leib, alles
das, was zu dessen Befriedigung und Ruhe dient, dann
aber auch solche Güter, wie die Ehre, der Beifall und die
Gunst des Menschen (c. 12, § 1). Letztere kann man nun nicht
ohne Einschränkung als Güter fleischlicher Natur bezeichnen.
Es rührt von dem rein aszetischen Gesichtspunkte Cassians
her, daß der Unterschied zwischen fleischlichen und geistigen
Gütern durchaus gleichgesetzt wird dem zwischen den Diesseits-

und Jenseitsgütern.
Der freie Wille in der Mitte zwischen den beiden

Konkupiszenzen ist wohl uraltes platonisches Erbgut. Hat
doch der platonische dugöç einen Instinkt für das Edle und
Gute, während er sich anderseits von der èni&upia
fortreißen läßt1.

2. Ausdehnung und Grenzen der Freiheit
1. (Freiheit zum Guten.) Gegen gewisse

mißverständliche Aussprüche des hl. Augustinus® richten sich olfenbar

die Erörterungen in Conl. XIII 12, worin bewiesen wird,
daß nicht nur Adam vor dem Sündenfall, sondern auch der
gefallene Mensch neben der Freiheit zum Sündigen auch
die Freiheit zum Guten besitze, Adam wäre ja sonst wie
ein vernunftloses Tier geschaffen worden § 3 (p. 378): „Daß
endlich das menschliche Geschlecht die Erkenntnis des Guten
nach dem Falle nicht verloren habe, wird auch durch den
Ausspruch des Apostels aufs deutlichste erklärt, wenn er
sagt (Rom. 2, 14 -1B): ,Denn wenn die Heiden, ivehhe das
Gesetz nicht hohen, von Natur aus das tun, was zum Gesetze
gehört: so sind sie sich selbst Gesetz .' In diesem Sinne
tadelt der Herr auch die nicht naturnotwendige, sondeim

1 Plato, Republ. IV, 439 e ss.; Phaedr. 2466, 253d ss,
3 Vgl. Aug. Contra duas ep. Pelagian, tum das Jahr 420) II n .9

CSEL. 60, 468: „Peccato Adae arbitrium liberum de hominum natura
peris.-e non dicimus, sed ad peccandum valere in hominibus subditis
diabolo; ad bene autem pieque vivendum non valere, nisi ipsa volu ntas
hominis dei gratia fuerit liberata et ad omne bonum actionis, serm onis,
cogitationis adiuta." De spiritu et littera (vom Jahre 412) n, 5.
CSEL. 60, 167: „Nam neque liberum arbitrium quicquam nisi ad
peccandum valet, si lateat veritatis via; et cum id, quod agendum et
quo nitendum est, coeperit non latere, nisi etiam delectet et ametur,
non agitur, non suscipitur, non bene vivitur."



Die Psychologie des Johannes Cassianus 75

freiwillige Blindheit der Juden (Is. 42, 19). Damit
nicht allenfalls jemand diese ihre Blindheit der Natur
zuschreibe, statt dem freDn Willen, sagt er (Is. 43, 8):
,Führe heraus das Volk, das blind ist, obwohl es Augen hat, und
taub, obwohl es Ohren besitzt. § 5:. Wir müssen Uns also
hüten, alle Verdienste der Heiligen so auf den Herrn zu
beziehen, daß wir der menschlichen Natur nichts
zusehreiben, als was böse und verkehrt ist
§ 7: Man kann also nicht zweifeln, daß zwar die Keime
der Tugenden (virtutum semina) durch die Gnade des
Schöpfers jeder Seele von Natur aus eingepflanzt seien ;

aber wenn sie nicht durch die Hilfe Gottes geweckt werden,
so werden sie nicht zum Wachstum der Vollkommenheit
gelangen... Daß aber dem Menschen die Freiheit des
Willens nach jeder Seite hin (iu quamlibet partem)
zu Gebote steht, lehrt auch das sogenannte Buch der
Hirten, worin gesagt wird, daß einem jeden von uns zwei
Engel zur Seite stehen, ein guter und ein böser, daß es aber
in der Wahl des Menschen liege, zu entscheiden, welchem
er folgen wolle. Und so bleibt im Menschen immer
der freie Wille, der die Gnade Gottes vernachlässigen
oder lieben kann .lB.

2. (Die Bolle der Konkupiszenzen.) Oben2
haben wir bereits gesehen, daß der Wille nicht ohne
Anregung seitens der beiden Konkupiszenzen zu
einer Entscheidung gelangen kann. Der siimliihe Beiz ist
gleichsam eine Naturgewalt, die den Willen mit sich
fortzureißen sucht. Daher ist es auch eine Fordeiung der As-
zese, die Seele vor solchen Beizen zu bewahren.

Inst. VI 3 (p. 117) heißt es: „Wie es für Leute, die
an einer bestimmten Krankheit leiden, nützlich ist, daß
schädliche Speisen sogar ihren Augen ferngehalten werden,
damit nicht beim Anblick derselben in ihnen ein
todesgefährliches Verlangen darnach entstehe, so trägt zur
Vertreibung (der Unkeuschheit) sehr viel die Einsamkeit bei."

1 Ein Mangel der Cassianschen Ausführungen ist darin zu finden,
daß er nicht ausdrücklich betont, es sei nur das natürlich gute
Werk, wofür der gefallene Mensch die Freiheit bewahrt habe, während
Augustin der Vorwurf nicht erspart werden kann, daß seine
Aussprüche auch für die Unmöglichkeit des natürlich Guten gedeutet
werden konnten.

J P. 72 ff.



76 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Ahnlich Inst. XI 8 (p. 198): „Fehler kommen, wie
gesagt, zuweilen durch den wohltätigen Einfluß von Örtlichkeiten

zur Ruhe und pflegen, wenn der Stoff oder die
Gelegenheit und Veranlassung zur Sünde entfernt ist, eine
Linderung und Minderung zu erfahren."

Doch ist der von der Konkupiszenz oder von außen
auf den Willen geübte Reiz kein nötigender. Zur Sünde
kann niemand gezwungen werden. Weder die äußere
Gelegenheit noch die Bosheit der Menschen können uns das
Übel der Sünde zufügen.

3.' (Freiheit der Handlung gegenüber der
äußeren Gelegenheit.) Inst. IX 6 (p. 169): „Niemals
wird einer, der durch einfes anderen Schuld gereizt wird
(lacessitus), zum Sündigen genötigt (conpellitur), wenn er
nicht den Stoff zum Sündigen im eigenen Herzen aufbewahrt.
Und man darf niemand für plötzlich gefangen halten, wenn
er z. B. durch den Anblick eines schönen Weibes in den
Abgrund der schändlichen Wollustbegierde gefallen ist,
sondern muß vielmehr annehmen, daß die im Innern
versteckten und verborgenen Krankheiten nur bei Gelegenheit
des Anblicks an die Oberfläche getreten sind."

Ahnlich Conl. VI 9, § 1 (p. 161) : „Wir müssen also
unabänderlich an dem Satze festhalten, daß niemandem von
einem anderen ein Übel zugefügt werden kann" (weil wir
es nämlich durch geduldiges Ertragen zu unserem Heil und
Nutzen wenden können), „wenn er es sich nicht selbst durch
die Trägheit seines Herzens und seinen Kleinmut zuzieht."
Damit ist klar ausgesprochen: es gibt nur ein Übel, die
Sünde, und zu dieser kann niemand gezwungen werden.
„Denn niemals konnte einer einem anderen gegen seinen
Willen und trotz seines Widerstrebens (nolenti ac resistenti)
das Übel der Sünde zufügen, wenn es dieser nicht in der
Trägheit seines Herzens und der Verdorbenheit seines Willens
selbst in sich aufnimmt1".

Diese Stellen sprechen zunächst von der Freiheit der
äußeren Handlung oder doch von der Freiheit gegenüber
einem äußeren Anreiz. Die Sünde ist keine aufgezwungene
Tat, sondern geht aus der geheimen lasterhaften Neigung
hervor. Von der äußeren Handlung ist auch C o n 1. XXIII 1

die Rede, wo gezeigt wird, daß die Worte des hl. Paulus :

1 Conl. VI 4, § 1, p. 158.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 77

„Nicht das Gute, was ich will, das tue ich, sondern, was ich hasse,
das Böse," nicht von den lasterhaften Handlungen der Sünder,
sondern von den gelegentlichen UnVollkommenheiten der
Gerechten zu verstehen seien. § 2 (p. 639) : „Welcher Sünder
befleckt sich, ohne es zu wollen (nolens) mit Ehebruch und
Hurerei Wer bereitet unfreiwillig (invitus) deinem Nächsten
Hinterhalt? Wer wollte durch eine unvermeidliche
Notwendigkeit gezwungen sein, durch falsches Zeugnis einen
Menschen zu unterdrücken oder ihn durch Diebstahl zu
schädigen, die Habe anderer zu begehren (concupiscat1 !>

oder Blut zu vergießen?... § 3: Denn so sehr wünschen
alle, die von Liebe zu den Lastern entbrannt sind, das
Begehrte auszuführen, daß sie... nach der Gelegenheit,
spähen, das Verbrechen zu verüben § 6 : Deshalb zeigt
es sich deutlich, daß (jenes Schriftwort) in keinér Weise
von der Person der Sünder verstanden werden kann, die
das Böse nicht nur nicht hassen, sondern sogar lieben...,,
so daß sie vor der leiblichen Übertretung im Geiste
sündigen, und ehe sie die Lust des Fleisches erfüllen, schon
die Sünde des Geistes und der Gedanken vorausgegangen ist."

4. (Freiheit gegenüber der inneren Leidenschaft.)

Daß aber Cassian nicht nur die äußere Handlung,
sondern auch das innere Begehren für frei hält, könnte nur
jemand leugnen, der die Strenge seiner aszetischen
Vorschriften nicht kennt. Inst. V—XII und Conl. V handeln
von den acht Arten gerade der inneren sündhaften Leidenschaft

und verlangen deren Beherrschung oder sogar völlige
Unterdrückung. Das wird verlangt, wie eine Sache, die
durchaus im Bereich der Möglichkeit liegt2. Die Hingabe
des Herzens an die Leidenschaft erscheint nicht nur als
Quelle äußerer Sünden, sondern, wie wir es soeben aus dem
Zitat Conl. XXIII 1 gehört haben, als die innere Sünde,
die der äußeren vorangeht. Im vollkommenen Mönch triumphiert

die Freiheit über die Begierde.
Seite für Seite könnte man hiefür zitieren. Von einer

Anführung bestimmter Stellen wird man mich um so mehr
entbinden, als wir sogleich an das Problem der Freiheit,
und Gnade schreiten werden, welches auch diese Frage in,
klarster Weise beleuchten wird.

1 Vgl. den nächsten Abschnitt 4.
* Vgl. auch oben Bd. V, p. 446.



78 Die Psychologie des Johannes Cassianus

5. (Der àvapâpzrjzoç.) Das Problem der Sündenlosig-
keifc wurde in den pelagianischen Streitigkeiten viel
erörtert1. Die Pelagianer vertraten die irrtümliche Lehre, daß
der Mensch sich von jeder Sünde durch die Kraft seines
Willens freihalten könne, und daß die Willensfreiheit ohne
die Möglichkeit, sündenlos zu bleiben, aufgehoben sein
würdeJ. Gegen diese Lehre polemisiert Cassian in Conl. XXIII,
die „de anamarteto" überschrieben ist.

In c. 18 wird dort folgendes festgestellt (p. 167): § 1:
„Daß nun in diesem Leben niemand, mag er auch heilig
sein, von Sündenschuld frei sein könne, zeigt uns auch die
Lehre des Erlösers, der seinen Jüngern eine Formel
vollkommenen Gebetes an die Hand gab und unter die übrigen
Anweisungen, die, weil nur Heiligen und Vollkommenen
gegeben, für die Bösen und Ungläubigen gar nicht passen
können, auch diese einschalten ließ: ,Und vergib uns unsere
Schulden' § 3: Es ist niemand auf dieser Erde so heilig,
so eifrig, so aufmerksam, niemand konnte je und wird je
gefunden werden, der jenem wahren und einzigen Gute so

beständig anzuhangen vermöchte, daß er nicht fühlen müßte,
wie er täglich von ihm abgezogen wird und sündigt.
Obwohl aber behauptet wird, daß er nicht ohne Schuld sein
könne, so wird doch nichtsdestoweniger zugestanden, daß
er gerecht sei."

C. 19 beruft sich Cassian auf das Zeugnis des
Gewissens (conscientia), das einem jeden bezeuge, daß es einen
inpeccabilis nicht gibt. § 1: „Ja wer bei der Erforschung
seines Gewissens zu finden imstande ist, daß er, um nicht
mehr zu sagen, auch nur eine Synaxis ohne jede
Unterbrechung durch irgendein Wort, eine Handlung oder einen
Gedanken gefeiert habe, der mag sagen, daß er ohne Sünde
sei." — Und je vollkommener einer sei, desto mehr sehe

er seine Unreinheit.
Der Grund, warum wir nicht von jeglicher Sünde frei

sein können, ist die „repugnantia carnis" gegen das „desi-
derium Spiritus3."

1 Vgl. Augustin., epist. 157 C8EL. 44, 449; de peccator. merit,
et rem. II; III 18 C8EL. 60, 150; de spiritu et litt, (vom J. 412) c, ls.
Migne PL 44, 201 s,; de natura et grat. (vom J. 415) c. 12 — 17 ibid.
col. 258ss; c. 51 col. 275ss.

2 Vgl. Hoch, Lehre des Joli. Cassianus von Natur und Gnade.
Freiburg, Herder 1895, p. 107.

* Conl, XXIII 19, § 2, p. 669; vgl. c. 10, p. 654 ss.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 79

Auch außerhalb der Conl. XXIII berührt Cassian
öfters den Gedanken von der allgemeinen Sündhaftigkeit
der Menschen. Conl. XI 9, § 5 s. (p. 824) erklärt, die Sünden-
losigkeit des Vollkommenen beziehe sich nur auf die capi-
talia crimina; „in minutiis," i. e. „quae non sunt ad mortem,"
nicht zu fallen, sei auch für den Heiligen unmöglich. Als
solche minutiae werden aufgezählt: „quae per sermonem,
per cogitationem, per ignorantiam, per oblivionem, per
necessitated!, per voluntatem, per obreptionem admittuntur."

Conl. XX 12, § 1 (p. 568) wird die strenge Forderung

aufgestellt, selbst die Erinnerung an die Sünde
müsse ausgelöscht sein, bevor wir sagen können, es sei
dafür genug getan. Das gelte aber nur von den capitalia
peccata des Dekalogs. Bezüglich der minuta, von denen es
Prov. 24, 16 heiße: „Siebenmal fällt der Gerechte und erhebt
sich wieder," würden wir jederzeit Gelegenheit haben, Buße
zu tun. § 3: „Tanta enim in his facilitate tamquam na-
turali lege prolabimur, ut quantalibet circumspectione
atque custodia caveantur, non possint ad plenum ista evi-
tari." Allerdings wird dann unterschieden zwischen den in-
licita, wovon man sich leicht befreien könne, und dem,
was zum culmen perfectionis gehört; zum culmen
perfectionis sei die Freiheit auch von jenen minuta zu
zählen. Conl. XXII 13, § 2 (p, 632) werden die sieben Fälle
aufgezählt, in denen auch der Gerechte fällt.

6. (Falsche Übertreibungen in der Aszese.)
Mit der Unmöglichkeit, durch den "Willen gewisse Bedürfnisse

unserer Natur zu unterdrücken, rechnet jede
vernünftige Aszetik. Man soll von sich und von anderen nicht
Unmögliches verlangen. Cassian steht durchaus auf diesem
Standpunkt.

Schon in der Vorrede zu den Inst, erklärt Cassian:
„Jedoch will ich mir erlauben, in meinem Werke jene Punkte
der ägyptischen Regel, welche fur unsere Gegenden
unmöglich oder doch zu hart und schwierig sich erweisen,
sei es wegen des rauhen Klimas oder wegen der
andersgearteten.. Sitten..., einigermaßen zu mildern, weil unser
Verhalten bei ungleicher Fähigkeit gleich vollkommen ist,
"wenn nur das vernünftige Maß des Möglichen beachtet wird1:"

1 Inst, praef. § 9, p. 7.



80 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Im einzelnen sind die Forderungen, die Oassian an
die Kraft unseres Willens stellt, noch immer sehr streng.
Aber dessen ist er sich bewußt, daß es durch die Natur
gezogene Grenzen gibt. So warnt er vor Übertreibung in
Nachtwachen, die jede Woche mit Anbruch des Samstagabends

gehalten wurden. Erst die letzten zwei Stunden der
Nacht pflegten von den Mönchen der Ruhe gewidmet zu
werden : Diese zwei Stunden nun sollten, so mahnt Cassian,
dem Schlafe unbedingt nicht entzogen werden. „Denn
unmöglich kann das gebrechliche Fleisch so der ganzen Nachtruhe

entbehren, daß es den ganzen folgenden Tag ohne
Schläfrigkeit und geistige Erschlaffung in unerschütterlicher
Wachsamkeit sich aufrecht erhalten könnte. Diese würde
dadurch eher geschädigt als gefördert werden, wenn der
Leib nach Beendigung der Nachtwache nicht wenigstens
etwas Schlaf genießt. Und wenn deshalb wenigstens ein
einstündiger Schlaf. vor Tagesanbruch gestattet wird, so...
geben wir der Natur, was ihr zukommt, und haben nicht
notwendig, das am Tage wieder zu beanspruchen, was wir
der Nacht entzogen haben. Denn alles wird derjenige dem
Fleische zurückgeben, wer, statt ihm vernünftigerweise einen
Teil zu entziehen, ihm das Ganze zu versagen sucht, oder,
besser gesagt, wer statt des Überflüssigen das Notwendige
abschneiden will1."

Ebenso mahnt er, betreffs des Fastens, lieber dauernd
dem Körper ein Geringes zu entziehen, als eine Zeitlang
gar nichts zu genießen, um sich hierauf voll zu sättigen.
Durch solches Verfahren werde körperliche und geistige
Erschlaffung statt größerer Reinheit erzielt. „Melior est
rationabilis cum moderatione cotidiana refectio, quam per
intervalla arduum longumque ieiunium2." „Denn wer das
Maß der Anspannung überschreitet, sieht sich genötigt, auch
das Maß der Abspannung zu überschreiten3." Übermäßiges
Fasten habe ebenso wie übermäßige Sättigung Schläfrigkeit

beim Gebete zur Folge 4. Als genügende Stärkung für
einen ganzen Tag werden zwei Brotkuchen im
Gesamtgewichte von kaum 1 Pfund bezeichnet6. Übrigens gelte/ -

1 Inst. III 8, § 2, p. 42. Fast gleichlautend Conl. I 28, § 2, p 35.
2 Inst. V 9, p. 88
3 Inst. VI 23, p. 127.
4 Conl. II 22, § 2, p. 61. Vgl. Conl. II 16; 17, § 1—2, p. CO.
3 Conl. II 19, p. 60s.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 8t

•ails allgemeine Regel, daß jeder seinen Kräften und seinem
Alter entsprechend die Abtötung üben solle1.

Auch die Erholung nach der Arbeit — körperlicher
wie geistiger — sei eine Notwendigkeit, wenn der Geist
aufnahmsfähig bleiben solle1.

o. Freiheit und Gnade5

1. (Allgemeine Orientierung)
Die Frage nach dem Verhältnis der Freiheit zur Gnade

'heim Zustandekommen übernatürlich verdienstlicher Werke
gehört heute noch zu den vielumstrittensten. In den Tagen
Cassians stand sie im Vordergründe des theologischen
Interesses, Der Pelagianismus übertrieb die menschliche Freiheit

und leugnete die Notwendigkeit des inneren
Gnadenbeistandes zur Erlangung des ewigen Lebens. Die neue
Irrlehre fand ihren Bezwinger an Augustinus. Der große Bischof
von Hippo redete jedoch von der Unmöglichkeit, durch eigene
Kraft etwas zu verdienen und von der Prädestination in
Ausdrücken, die das Mißfallen der gallischen Aszeten
hervorzurufen imstande waren. Wenn die göttliche Gnade im
Menschen alles wirkte, sowohl der Anfang, als auch die
Fortsetzung, wie auch die Vollendung des guten Werkes, wenn
ferner der menschliche Wille für sich allein nichts konnte
als sündigen, schien es da nicht, als ob es nicht mehr vom
Menschen abhinge, ob er abgetötet und enthaltsam, tugendsam

und vollkommen lebte? Jegliches Streben schien
vergeblich und nutzlos, wenn Gott ohne Rücksicht auf unser
freies Verdienst oder Mißverdieust seine Gnaden verteilte,
sondern wenn die Vorherbestimmuug zur Seligkeit und der
Zug der Gnade über den Erfolg unserer Anstrengungen
entsohied.

Cassians Lebensaufgabe war die praktische Anleitung
zu rastlosem Vollkommenheitsstreben. So empfand er denn
wie kein anderer die Gefahr, die von einer Uberspannung der
augustinischen Lehren dem Vollkommenheitsstreben drohen
konnte. Er ist weit entfernt von der pelagianischen
Selbstgerechtigkeit. Ausdrücklich wird überall die Notwendigkeit
der Gnade anerkannt, ausdrücklich und wiederholt die häre-

1 Conl. II 22, p. 61. Inst. V 5, p. 84.
3 Conl. XIV 19, p, 424.
3 Vgl. Hoch Alex., Lehre des Joh. Cassianus von Natur und

Gnade. Freiburg i. B., Herder 1895.

Bitu» Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie et«. XXXIV.) 6



82 Die Psychologie des Johannes Cassianus

tische Übertreibung der Freiheit bekämpft, aber ebenso
entschieden glaubt er gegen Augustinus polemisieren zu müssen.
Der Name des großen Afrikaners wird nirgends genannt. Man
merkt es nur an einigen Stellen, daß es sich um eine Polemik
handelt1. Den Zeitgenossen war aber die Tendenz klar; die
Freunde Augustins und die Verteidiger der orthodoxen Lehre
gegen den Pelagianismus hatten ein geschärftes Ohr und
sie sorgten dafür, daß der antiaugustinische Charakter der
Collationen nicht verborgen blieb. Schon Augustinus sieht
sich veranlaßt, den Massiliensern in zwei Schriften (de prae-
destinatione sanctorum und de dono perseverantiae) entgegenzutreten.

Nach Augustins Tode erhebt sich Prosper von
Aquitanien gegen den „Collator"; der Kampf gegen den
Semipelagianismus beginnt.

Es war gut für die Präzisierung des Dogmas, daß auf
die Unklarheiten und Irrtümer in den Conlationen aufmerksam

gemacht wurde. Doch würde man dem frommen Meister
der Mönche von Marseille schwer Unrecht tun, wenn man v

gegen ihn den Vorwurf bewußter häretischer pertinacia
erheben wollte. Vielmehr glaubte er selbst einer ernsten Gefahr
für die Kirche zu begegnen und man merkt sein Streben,,
eine möglichst korrekte Lehre vorzutragen. Er möchte die
Mitwirkung der menschlichen Freiheit beim Heilswerk ins
rechte Licht stellen, ohne der Gnade Eintrag zu tun. Nur die
Schwierigkeit des Problems brachte es mit sioh, daß einzelne
Stellen tatsächlich beanständet werden mußten. Möchten doch
auch heute noch Molinisten und Antimolinisten einander
gern gegenseitig des "Widerspruches mit dem Dogma zeihen.
Die Molinisten vertreten dabei, wie Cassian, mehr das Dogma
von der Willensfreiheit, die Thomisten, wie Augustinus, das
von der göttlichen Allursächlichkeit und von der unfehlbaren
Wirkung der göttlichen Gnade. Die Grenzen des theologischen

Streitgebietes sind seit Augustinus' Zeiten durch die
kirchliche Lehrentwicklung viel enger gesteckt worden, ein
Abirren ist viel schwerer möglich.

2. (Richtlinien des Cassianschen Standpunktes)
Gehen wir auf das Einzelne ein.
Ex professo wird das Verhältnis von Freiheit und

Gnade in den Conl, XIII „de protectione Dei" 1 und Oonl. III
1 Conl. XIII 18, § B, p. 396.
' P. 361 ss. *



Die Psychologie des Johannes Cassianus 83

„de tribus abrenuntiationibus" 1 behandelt, doch sind auch
sonst diesbezügliche Aussprüche verstreut.

Der pelagianische Naturalismus hatte die Bedeutung
und Macht der Freiheit überschätzt. An verschiedenen Stellen
wird gegen diese Überschätzung polemisiert und auf die
Notwendigkeit der Gnade hingewiesen.

Der Sündenfall der Engel habe gerade in dieser
Überschätzung der eigenen "Willensmacht bestanden Groß war
allerdings ihre Willensmacht: Die Engel hatten ihren Willen
vollkommen in der Gewalt, nicht so wie wir, deren Wille
von der Sinnlichkeit und den Reizen des Fleisches abhängig
ist. Darum ist auch die Sünde der Engel unsühnbar3,

Auch Adams Sünde ging aus der Überschätzung der
Kraft seiner Natur und Freiheit hervor. „Indem Adam glaubte,
die Herrlichkeit Gottes durch die Freiheit seines Willens und
durch eigene Tätigkeit erlangen zu können, verlor er auch
jene Herrlichkeit, die ihm des Schöpfers Gnade verliehen
hatte*."

Durch den Sündenfall hat aber Adam keineswegs seine
Freiheit vollständig verloren, so daß der gefallene Mensch
nur mehr der Sünde fähig wäre. Aus dem Wesen der Freiheit,

aus Schrift und Tradition wird das bewiesen6.
Das sind die beiden Richtlinien für Cassians Stellung

zur pelagianisch-augustinischen Kontroverse : 1. Ohne Gnade
ist es unmöglich, die Seligkeit zu erlangen, und 2. dem
Menschen bleibt auch nach der Erbsünde die Möglichkeit,
Gutes zu tun ; und auch unter der Einwirkung der Gnade
bleibt er frei, sich für die Gnadenanregung oder gegen sie
zu entscheiden.

3. (DieConl.III „de tribus abrenuntiationibus")
Wie gestaltet sich innerhalb dieser Grenzen das

Verhältnis der Willensentscheidung zur göttlichen Gnade?
Die Conl. III über die drei Stufen der Entsagung wird Abt

Pafnutius in den Mund gelegt. Als erste Stufe bezeichnet er jene, wo
der Mönch äußerlich (corporaliter) von allen Reichtümern dieser
Welt sich trennt. Auf der zweiten werfen wir die früheren Sitten und
Laster'und Neigungen der Seele und des Fleisches von uns (innere

1 P. 66 ss.
3 Inst. XII 4, § 2-3, p. 208s.
3 Conl. IV 14, p. 109.
4 Inst. XII 5, p. 209.
5 Conl. XIII 12, p. 378. Vgl. oben p. 74 ff.

6*



84 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Reinigung). Auf der dritten wenden wir unseren Geist von allem
Gegenwärtigen und Sichtbaren ab, betrachten nur das Zukünftige
und verlangen nur nach dem Unsichtbaren (Leben in Gott)

Mit Eifer sollen wir diese drei Stufen durcheilen, damit wir
zum Lohn unserer Mühen in das Land der Verheißung gelangen.

In diesem Zusammenhange folgt nun eine Verwahrung gegen
eine pelagianische Deutung dieser Erörterungen:

Conl. III 10, § 5—6 (p. 83): „Aber nicht die Tugend und der
mühevolle Eifer wird (dem vollkommenen Mönche) das Land der
Verheißung zeigen, sondern der Herr versichert, daß er selbst es zeigen
wolle, indem er sagt : Und komm in das Land, das ich dir zeigen werde'
(Gen. 12, 1). Dadurch wird offenkundig bewiesen, daß wie der Anfang'
unseres Heilei durch die Berufung des Herrn geschieht, der da sagt:
,Gehe heraus aus deinem Lande', so auch die Vollendung der Vollkommenheit

und Reinheit von ihm verliehen wird, der da spricht: ,Und Jcomm

in das Land, das ich dir zeigen werde', das heißt nicht in eines, das du
aus dir selbst kennen oder durch deinen Eifer finden könntest, sondern
das ich dir zeigen werde, während du selbst es nicht nur nicht wissen,
sondern auch nicht suchen würdest. Daraus können wir erschließen,
daß wir durch die Eingebung des Herrn gerufen zum Weg des Herrn
eilen, aber auch durch seine Belehrung (magisterio) und Erleuchtung
(inluminatione) geführt zur Vollendung der höchsten Seligkeit
gelangen."

Germanus stellt nun (c. 11) die Frage, welche Bedeutung denn
dann noch der freie Wille des Menschen behalte, wenn Gott in uns
alles.... sowohl anfange als vollende.

Pafnutius antwortet (c. 12, p. 84) : „Das hätte euch mit Recht
beunruhigt, wenn in jedem Werk... nur ein Anfang wäre und ein
Ende und nicht auch eine gewisseMitte dazwischenläge. Einerseits
sehen wir, daß Gott die Gelegenheit des Heiles in verschiedener
Weise bietet, anderseits steht es bei uns, den von Gott gebotenen
Gelegenheiten "eifrig oder nachlässig zu entsprechen Wir müssen
jedoch versichert sein, daß wir trotz angestrengter Tugendübung
keineswegs durch unseren Fleiß und Eifer zur Vollkommenheit
gelangen' können, und daß die menschliche Tätigkeit nicht hinreicht,
durch das Verdienst der Arbeit zu so hohem Lohn der Seligkeit zu
gelangen, wenn wir ihn nicht durch die Beihilfe Gottes erreichen, der
unser Herz dazu leitet, was uns fördert."

„Daher müssen wir jeden Augenblick mit David beten: ,Mache
vollkommen meine Schritte auf deinem Wege / (Ps. 39, 3), damit jener
unsichtbare Lenker des menschlichen Geistes unseren freien Willen,
der entweder aus Unkenntnis des Guten oder durch den Reiz der
Leidenschaften allzusehr zu den Lastern hinneigt, eher zum Streben
nach der Tugend wenden möge. Das lesen wir... ganz. deutlieh beim
Propheten (Ps. 117, 13): ,Gedrängt,'' gestoßen ward ich zum Falle', wodurch
die Schwäche des freien Willens bezeichnet wird und (a. a. 0.):
,Der Herr stützte mich': das zeigt uns wieder die mit dem freie» Willen
immer verbundene Hilfe des Herrn, wodurch er, damit wir in der
freien Entscheidung nicht ganz fallen (ne penitus libero conlabamur
arbitrio), uns gleichsam seine Hände darreicht und uns hält und stärkt,
wenn er sieht, daß wir wanken ...."

1 Conl. III 6, § 1, p. 73.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 85
»

Als Resultat der bisherigen Ausführungen ergibt sich: § 5:
„Kein Gerechter ist sich selbst genug zur Erlangung der Gerechtigkeit,

wenn nicht die göttliche Hilfe jeden Augenblick dem Wankenden
und Stürzenden ihre Hände stützend unterlegt, damit er nicht im

Sturze ganz zugrunde gehe, wenn er durch die Schwäche des freien
Willens zu Falle kam."

Die nächsten Kapitel beweisen aus der Heiligen Schrift, daß
heilige Männer die Führung auf dem Wege des Tugendfortschrittes
und der Tugendvollendung sich erbetet haben (c. 13), daß sie auch
die Kenntnis des Gesetzes (scientiam legis! nicht der eifrigen Lesung,
sondern der Belehrung und Erleuchtung Gottes zuschrieben (c. 14),
daß neben der Kenntnis des Gesetzes und dessen natürlichem
Verständnis auch noch ein tieferes geistiges Verständnis der Gebote
notwendig sei, damit sich das Wollen und das Vollbringen dazu geselle; und
diese höhere Einsicht (intellectus) verleihe der Herr. Auch der gute Wille
und die Vollendung des Werkes (velle et perficere) komme in uns durch
den Herrn zustande (c. 15). Sowohl der Anfang derBekehrung und
des Glaubens als auch die Bewährung des Glaubens in Leiden sind-
ein Geschenk des Herrn. Denn „die uns durch Gottes Geschenk und
Gnade verliehenen Anfänge des Heiles genügen nicht, wenn sie nicht
durch sein Erbarmen auch in täglicher Hilfe vollendet werden.
Denn nicht der freie Wille, sondern ,cler Herr löst die Gefesselten' (Ps. 145, 7),
nicht unsere Kraft, sondern ,der Herr richtet auf die Gebeugten', nicht
eifriges Lesen, sondern ,der Herr erleuchtet die Blinden'. Das aber
sagen wir nicht, um unser Streben und Mühen und Trachten als eitlen
und überflüssigen Aufwand zu erklären, sondern damit wir wissen,
daß wir ohne Hilfe Gottes weder streben können, noch bei unseren

* Versuchen, den übergroßen Preis der Reinheit zu ergreifen, Erfolg
ùaben werden ,Meine Stärke und mein Lob isi' nicht der freie Wille,
sondern ,der Herr, und er ist mir zum Heile geworden' (c. 15, § 2—4,
p. 85-86).

C. 16 handelt insbesondere vom Glauben und zeigt, es müsse
vom Herrn erfleht werden, daß der Glaube uns geschenkt, und auch
daß er unterstützt und unversehrt bewahrt werde. 0. 17 schreibt
den Sieg über die Versuchungen, c. 18 die Beständigkeit in der Furcht
Gottes (perpetuitas timoris dei ') der göttlichen Gnadenhilfe zu.

C. 19 faßt noch einmal zusammen: „Durch all das werden
wir aufs klarste belehrt, daß sowohl der Anfang des guten Willens
uns durch Gottes Einfluß (domino inspirante) gegeben werde, indem
er entweder selbst (per se) oder durch Ermahnung irgendeines

Menschen oder durch eine Bedrängnis uns zum Wege
des Heiles zieht, als auch die Vollend ung der Tugenden. während
es bei uns steht, der Ermahnung und Hilfe Gottes entweder lässig
oder eifrig nachzukommen und uns dadurch Lohn oder gerechte
Strafe zu verdienen." Ein Gleichnis aus Deuter 7, 1—3 wird
herangezogen: § 2: Die Schrift erklärt es als Gnade Gottes, daß die Israeliten

in das Land der Verheißung geführt, daß viele Völker vor ihrem
Angesichte vernichtet, daß Nationen in ihre Hände gegeben werden,
die zahlreicher und stärker sind als die Israeliten; § 3: ob aber Israel
sie bis zurVernichtung schlägt (usque ad internicionem), oder ob

1 Vgl. die Kapitelüberschrift Conl. III, XVIII, p. 67.



86 Die Psychologie des Johannes Cassianus

es sie bewahrt und schont, ob es mit ihnen Bündnisse schließt... das
wird als ihnen überlassen bezeugt.

„Durch dieses Zeugnis wird deutlich unterschieden, was dem
freien Willen und was der Vorsehung und täglichen Hilfeleistung
des Herrn zuzuschreiben ist, nämlich daß es Sache der göttlichen
Gnade sei, uns die Gelegenheiten des Heils, glückliche
Fortschritte und den Sieg zu verleihen; daß 'es aber bei tins stehe,
die verliehenen Wohltaten Gottes eifrig oder träge zu benützen...
§ 4. Daß auch nach Empfang einer jeden Gabe sowohl die Gnade
als auch der freie Wille fortdauere, zeigt das Beispiel der zehn
Aussätzigen (Luk. 17). Denn der Herr lobt den einen, der die Gabe seines
freien Willens zur Danksagung benützt, die anderen tadelt er, und
gerade in diesem Lob und Tadel ist wieder ein Gnadengeschenk Gottes
zu sehen. "

C. 20. Überhaupt geschieht nichts in der Welt ohne Gott; das
Gute geschieht durch seinen Willen, das Böse mit seiner Zulassung.

C. 21 Und 22 wenden sich nochmals gegen die Übertreibung der
Macht des freien Willens, da dieser doch der täglichen Gnadenhilfe
bedürfe. § 3: „Wir wollen ja durch unsere Lehre nicht die Freiheit
des Menschen beseitigen, sondern nur beweisen, wie notwendig ihm
jeden Tag und jeden Augenblick die Hilfe und Gnade Gottes ist."

Dies die Ausführungen der Conl. III.
Wer sie aufmerksam liest, wird kaum den Eindruck

gewinnen, daß darin semipelagianische Irrtümer enthalten
sind. Als semipelagianisch wird ja jene Lehre bezeichnet,
welche in drei Punkten von der orthodoxen Auffassung
abweicht :

1. Sie legt den Glaubensanfang in die Macht des freien
Willens (initium fidei, affectus credulitatis).

2. Bloß natürlich guten Werken wird zwar keine strenge
Yerdienstlichkeit (de condigno) zur Erlangung von Gnaden
zugeschrieben, wohl aber ein meritum de congruo.

8. Die Beharrlichkeit im Guten bis ans Ende nach
erlangter Rechtfertigung wird dem freien Willen zugeschrieben.

In den zitierten Ausführungen wird aber 1. ausdrücklich

der Glaube der Gnade zugeschrieben (c. 16). Gott muß
ihn schenken und muß ihn dann unterstützen und mehren.

2. Von natürlich guten Werken, wodurch ein Mensch
Gottes Gnade verdienen könnte, ist in den Ausführungen
der III. Conl. gar nicht die Rede,

3. Es wird ausdrücklich erklärt, daß zur Beharrung bis
ans Ende die tägliche Gnadenhilfe erforderlich sei (c. 19, § 3).

Ad 1. Was den Beginn der Heilstätigkeit (Rechtfertigung)

anlangt, so heißt es allerdings, c. 12, § 1, von Gott
kämen die occasiones salutis, vom freien Willen deren
Benützung, Sollte Cassian damit meinen, eine bloß äußere



Die Psychologie des Johannes Cassianus 87

Gnade genüge für den Glaubensanfang Ausgeschlossen ist
diese Deutung nicht. Aber ebensowenig erscheint an unserer
Stelle die Notwendigkeit einer inneren Gnadenerleuehtung
ausgeschlossen. — Ebenso steht es mit c. 19, § 1. Dort
heißt es, daß Gott entweder per se oder durch die
Ermahnung eines Menschen oder durch eine Bedrängnis uns
zum Weg des Heiles ziehe. Die Disjunktion muß aber keineswegs

so gepreßt werden, als ob bei den zwei letztgenannten
Möglichkeiten die innere göttliche Gnadenhilfe ganz fehlte.
Allerdings wird ihr Vorhandensein auch nicht ausdrücklich
behauptet.

Ad 3. Von der Beharrlichkeit bis ans Ende heißt es
c. 19, § 3, die völlig« Vernichtung der feindlichen Völker
durch Israel — usque ad internicionem — sei in die Hände
Israels selbst gegeben worden. Dem scheint zu entsprechen,
daß auch die Erlangung der Vollkommenheit und Beharrlichkeit

bis ans Ende ein Werk der Freiheit sei. Doch wird
gleich ausdrücklich hinzugefügt, daß das Beispiel des Kampfes
gegen die kanaanitischen Völker beweise, sowohl die
Gelegenheiten des Heiles als auch der glückliche Fortschritt
als auch der Sieg (occasiones salutis et proventus secundos
atque victoriam) seien ein Werk der göttlichen Gnade. Doch
stehe es bei uns, die Wohltaten Gottes eifrig oder träge
zu benützen.

Erst die Lektüre der Conl. XIII zeigt ein anderes Bild.
Das mag daher rühren, daß er hier nicht mehr gegen Pe-
lagius allein, sondern auch gegen Augustinus polemisiert.
Und je nachdem er mehr gegen Pelagius oder gegen
Augustinus sich wendet, hebt er mehr die Notwendigkeit der
göttlichen Gnadenhilfe oder die Macht des freien Willens
hervor.

4. (Die Conl. XIII „de protectione Dei")
Die XIII. Conl. trägt die Überschrift: „Über die Hilfe

Gottes" (de protectione Dei). Die Belehrungen werden Abt
Chäremon in den Mund gelegt.

Conl. XII hatte von der Erlangung der vollkommenen Keuschheit

gehandelt. Hoch wurde dort das Vollkommenheitsideal gespannt,
=aber auch betont, da£ seine Erreichung nicht so sehr die Frucht eigener
Mühen, als vielmehr ganz und gar ein Gnadengeschenk Gottes sei1.

1 Vgl. c. 4 und c. 15.



88 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Das beunruhigt den Genossen Cassians, Germanus, und er wendet
fragend ein, was durch den Schweiß der eigenen Ausdauer erlangt
werde, müsse doch vernünftigerweise auch der eigenen Anstrengung
zugerechnet werden. „Denn es wäre töricht, wenn wir z. B. einen Landmann

unermüdeten Eifer auf die Bebauung des Landes würden
verwenden sehen und nun nicht seiner Tätigkeit auch die Frucht
zuschreiben wollten" (c, 2).

Abt Chäremon führt nun aus, daß die natürlichen menschlichen

Kräfte zur Erlangung der Tugend und zur Übung guter "Werke
nicht hinreichen. Nicht nur unsere guten Handlungen, sondern
auch die guten Gedanken hätten ihren Anfang in Gott, der uns
sowohl die Keime (initia) des guten Willens einflöße als auch Kraft
und Gelegenheit gebe, unsere guteD Begierden auszuführen1. ,vDenn
jede gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk ist von oben, vom Vater des
Lichtes', der das Gute in uns anfängt und ausführt und vollendet....
§ 6: Bei uns aber steht es, täglich der uns ziehenden Gnade demütig
zu folgen oder aber... ihr zu widerstehen ' (c, 3, p. 363 s).

C. 4 (p. 365) wendet wieder Germanus ein : „Die Pietät dieser
Meinung kann von uns nicht geradezu mißbilligt werden ^ aber
es scheint ihr entgegenzustehen, daß sie auf die Vernichtung des freien
Willens hinausläuft. Denn da wir sehen, daß viele Heiden, die doch
wohl die göttliche Gnadenhilfe nicht verdienen, nicht nur durch die.
Tugenden der Nüchternheit und Geduld, sondern auch, was
merkwürdiger ist, durch die der Keuschheit glänzen, wie sollen wir da
glauben, daß ihre freie Willenskraft gefesselt ist und diese Tugenden
ihnen durch Gottes Gnadengabe verliehen worden sind?"

Chäremon antwortet:
1. Man dürfe nicht glauben, die Heiden hätten die innerliche

Keuschheit, wie sie das Christentum fordere, je erreicht (c. 5, p. 365).
2. Die Schwierigkeit der Mittel zur Erlangung einer vollkommenen

Keuschheit; sei ein Beweis, daß hiezu die göttliche Gnade durchaus
notwendig sei (c. 6, p. 367).

Und G-ott verleihtuns die notwendigen Gnaden. „Denn
der Heilsplan Gottes, wonach er den Menschen nicht dazu
erschaffen hat, daß er zugrunde gehe, sondern daß er ewig
lebe, bleibt unerschüttert stehen. Wenn seine Güte ein
noch so kleines Fünklein gutenWillens in uns
aufleuchten sieht oder wenn er selbst ein (solches
Fünklein) gleichsam aus dem harten Kiesel
unseres Herzens geschlagen hat, so pflegt er es
und weckt es und stärkt es durch seine Eingebung, da

1 Conl. XIII 3, § 5, p. 364: „Quibus manifeste colligitur, non
solum actuum, verum etiam cogitationum bonarum ex deo esse prin-
cipium, qui nobis et initia sanctae voluntatis «îspirat et virtutem
atque opportunitatem eorum, quae recte cupimus tribuit peragendi."

' Richtet sich gegen Augustinus, Vgl. De divers, quaest. ad. Simpl..
I q. 2, 12—13, Migne PL 40, 118 s. ibid. 17., col. 121..



Die Psychologie des Johannes Cassianus 89

,er will, daß alle Menschen selig werden1..,' Wer also
zugrunde geht, geht gegen Gottes Willen zugrunde3" (c. 7,
§ 1—2, p. 368 s).

Schon hier wurde unterschieden zwischen dem Fünk-
leins guten Willens, das Gott ohne sein Zutun in uns
aufleuchten sieht und dem, welches er selbst in uns entzündet.

Noch deutlicher wird diese Unterscheidung in den
nächsten Kapiteln.

C. 8 (Fortsetzung über den allgemeinen Heilswillen
Gottes): § 3 (p. 371): „Es ist uns also die Hilfe Gottes
immer und unzertrennlich gegenwärtig und so groß ist die
Zärtlichkeit des Schöpfers gegen sein Geschöpf) daß seine
Vorsehung es nicht bloß beständig begleitet, sondern ihm
auch zuvorkommt.... § 4. Ja wenn er nur einen Anfang
des guten Willens in uns erblickt, so erleuchtet er ihn
sogleich, stärkt ihn und regt ihn zum Heile an. Er verleiht
(dem guten Willen) Wachstum, mag er selbst ihn in
uns gepflanzt haben oder mag er ihn durch
unsere Anstrengung aufkeimen sehen'.... Und
nicht nur heilige Begierden flößt er in seiner Güte ein,
sondern auch die Vorkommnisse des Lebens ordnet er im
voraus und die günstigen Gelegenheiten zu gutem
Erfolg.

C. 9 wird eine Reihe von Schriftstellen zum genaueren
Nachweis herangezogen, daß unser Heil ebensowohl von
Gottes äußerer und innerer Gnade als von unserem eigenen
guten Willen abhängt. Gegen den Schluß des Kapitels finden
sich dann folgende von Prosper beanständete Äußerungen :

§ 4 (p. 373) : „Ist nicht in all dem ebensowohl die
Gnade Gottes als die Freiheit des Willens verkündet, und
daß derMensch zuweilen auch aus eigenem
Antrieb sich zum Verlangen nach der Tugend er-

1 Conl. XIII 7, § 1 : „Cuius benignitas, cum bonae voluntatis
in nobis quar.tulamcumque scintillam emicuisse perspexerit vel quam
ipse tamquam de duro silice nostri cordis excuderit, corifovet ram
et exsuscitat suaque inspiratione confortât."

' Gegen Augustins Prädestinationslehre. Vgl. z. B. schon August
de div. quaest. ad Simplic. (vom Jahre 396) I q. 2, 13. Migne PL 40, 119.

3 Conl. XIII 8, § 4, p 371. „Qui cum in nobis ortum quendam bonae
voluntatis inspexerit, inluminat earn atque confortât et incitât ad sa-
lutem, incrementum tribuens ei, quam vel ipse plantavit vel
nostro conatu viderit emersisse."



90 Die Psychologie des Johannes Cassianus

heben kann, immer aber der Hilfe des Herrn bedarf1?
§ 5 : Denn es genießt einer die Gesundheit nicht gleich,
wenn er will, und wird von der Krankheit nicht befreit,
sobald nur sein Wille danach verlangt. Was nützt es nun
aber, die Gnade der Gesundheit zu begehren, wenn nicht
der Herr die unversehrte Kraft verleiht Damit es aber
um so deutlicher erhelle, daß auch durch die natürliche
Güte, die uns durch des Schöpfers Geschenk verliehen
ist, zuweilen die Anfänge guter Willensregungen
entstehen können, die jedoch ohne göttliche Führung
nicht zur Vollkommenheit der Tugenden zu gelangen
vermögen so ist uns der Apostel Zeuge, wenn er sagt : ,Das
Wollen liegt mir bei, aber das Vollbringen des Guten finde
ich nicht'" (Rom 7, 18).

Die zitierte Stelle läßt an Deutlichkeit nichts zu
wünschen übrig.

Das 10. Kapitel bringt viele wei&re Schriftbeweise fur die
aufgestellte These: „Denn diePreiheit unseres Willens bestätigt Gott
in der Schrift, da er sagt: ,Mit aller Wachsamkeit bewahre dein Hen'
(Prov. 4, 23). aber seine Schwäche zeigt der Apostel mit den Worten :

,T)er Herr bewahre eure Herzen' (Phil. 4, 7); die Kraft des freien
Willens (virtutem liberi arbitrii) verkündet David, da er sagt; ,Ich
'neigte mein Herz zur Haltung deiner Gebote' (Ps. 118, 112), aber seine
Schwäche lehrt ebenderselbe, wenn er betet usw.

Im C. 11 wird an Beispielen aus dem Neuen und Alten Testament

erläutert, daß die Gnade Gottes und der freie Wille „gewissermaßen

so untereinander vermischt sind, daß es unter vielen als große
Streitfrage behandelt wird, welches vom anderen abhänge, ob sich
nämlich Gott unserer erbarme, weil wir den Anfang des
guten Willens darbieten, oder ob wir diesen Anfang des guten
Willens erlangen, weil Gott sich erbarmt. Denn viele, die einer dieser
Behauptungen einseitig nachgehen und sie mehr als recht ist bejahen,
sind in verschiedene und sich widersprechende Irrtümer verwickelt.
Denn wenn wir sagen, daß der Anfang des guten Willens unsere
Sache sei, nun was war es denn in Paulus, dem Verfolger, was in
dem Zöllner Matthäus wodurch sie zum Heile gezogen wurden?
Wenn wir aber sagen, daß die Keime des guten Willens immer durch
die Gnade Gottes eingegeben werden, was werden wir dann über den
Glauben des Zachäus, was über die Frömmigkeit jenes Räubers am

' Conl. XIII 9, § 4, p. 373. „Quia etiam suis interdum moti-
bus homo ad virtutum adpelitus possit extendi, semper vero a
domino indigeat adiuvari?"

' Conl. XIII 9, § 5, p. 374: „Ut autem evidentius clareat, etiam
per naturae bonum, quod beneficio creatoris indultum est,
nonnumquam bonarum voluutatum prodire principia, quae tarnen nisi
a domino dirigantur ad consummationem virtutum pervenire non pos-
sunt, apostolus testis est..."



Die Psychologie des Johannes Cassianus 91

Kreuze sagen, die beide durch ihr Verlangen den himmlischen Mächten
eine gewisse Gewalt antaten und der besonderen Mahnung und
Berufung zuvorkamen?... § 4 (p. 377): Diese beiden, nämlich die Gnade
und der freie Wille scheinen sich zwar wechselseitig
entgegenzustehen, aber sie stimmen beide überein und aus
frommer Überlegung schließen wir, daß wir beide gleichmäßig
annehmen müssen, damit wir nicht etwa, wenn wir eines dem Menschen
entziehen, die Regel des frommen Glaubens übertreten. § 5: Wenn
also Gott sieht, daß wir uns zum Wollen des Guten neigen, so kommt
er uns entgegen, leitet uns und stärkt uns Anderseits, wenn er
sieht, daß wir nicht wollen oder lau geworden sind, so tritt er mit
heilsamen Ermahnungen an unsere Herzen heran, wodurch der Wille
in uns entweder wieder hergestellt oder erzeugt werden soll

Aus dem Zusammenhang und der Fassung der Worte: „ad-
hortationes salutiferas admovet cordibus nostris" ergibt sich, daß
Cassian auch hier an innere und äußere zuvorkommende Gnaden in
gleicher Weise denkt.

Das 12. Kapitel ist gegen das augustinische „non potuit non
peccare" gerichtet. Der Mensch besitzt die Freiheit zum Guten®
als eine unverlierbare natürliche Gabe und daraus folgt, daß es in
unserer Gewalt stehen muß, der Heilsgnada Gottes manchesmal auch
zuvorzukommen. Er übersieht hauptsächlich, daß es sich um die
Erreichung eines übernatürlichen Zieles handelt und um den Anfang
übernatürlich guter Werke. Er überspannt darum die Kraft seiner
Argumente, Sie sind zumeist der Heiligen Schritt entnommen. Uns
interessierte bereits (oben p. 71) der Zusammenhang, in den die
Willensfreiheit mit der Vernünftigkeit gebracht wird.

§ 5 (p. 379) wird erklärt: „Wir müssen uns also hüten, alle
Verdienste der Heiligen so auf den Herrn zu beziehen, daß wir der
menschlichen Natur nichts zuschreiben, als was böse und verkehrt
ist § 7: Man kann also nicht zweifeln, daß zwar alle Keime der
Tugenden der Seele durch die Gnade des Schöpfers von Natur aus
eingepflanzt sind (inserta); aber wenn sie nicht durch die Hilfe Gottes
erweckt werden (excitata), so können sie nicht zum Wachstum und zur
Vollkommenheit gelangen § 8: Und so bleibt in dem Menschen immer
der freie Wille, der die Gnade Gottes vernachlässigen oder liebend
ergreifen kann § 10: Es kommt also die Barmherzigkeit Gottes dem
Willen des Menschen zuvor (Ps. 58,11)... und wieder kommt dem Herrn,
der zögert und gewissermaßen stehen bleibt, um unsere Wahl kennen
zu lernen, unser Wille zuvor (Ps. 87, 12)..

C. 13 werden Vernunftgründe angegeben, warum es angemessen
ist, daß Gott nicht immer auch den Anfang des guten Willens in uns
wirkt und der Einwand widerlegt, daß dann die ewige Seligkeit nicht
mehr ein reines Gnadengeschenk Gottes wäre. § 1 (p. 382): So also

1 Conl. XIII 11, §. 5, p. 377: „Nam cum viderit nos deus ad
bonum velle deflectere, occurrit, dirigit atque confortât,... et rursus
si nos nolle vel intepuisse perspexerit, adhortationes salutiferas admovet

cordibus nostris, quibus voluntas bona vel reparetur vel formetur
i» nobis."

® Vgl. oben p. 74.



92 Die Psychologie des Johannes Cassianus

wirkt die Gnade Gottes immer mit unserer Freiheit zum Guten
zusammen so daß sie zuweilen auch einige Versuche des guten Willens
verlangt und erwartet, damit es nicht scheine, als ob sie völlig Schlafenden

oder in träger Ruhe Erschlafften ihre Gaben spende." Die gering»
eigene Anstrengung steht zur Überschwenglichkeit der ewigen Glorie
in keinem Verhältnis.

C. 14: Es wäre unvernünftig zu glauben, daß Gott über den
Menschen Prüfungen verhänge, ohne dem freien Willen etwas
Raum zu gestatten, daß er aus eigener Kraft mit dem Versucher
streite. Die Prüfung eines ganz schwachen und gebrechlichen, nur auf
fremde Hilfe angewiesenen Willens wäre zwecklos. Dasselbe ergibt
sich aus der Verantwortlichkeit: Die Versuchung ist ja dazu da,
damit die Menschen „in gerechtem Urteile entweder für schuldig oder
für lobeswürdig erklärt werden, je nachdem sie es verdienen" (§ 6).
Darum muß ihnen auch eine angemessene Kraft des Widerstandes
innewohnen.

Auch das Beharren im Guten ist von der Betätigung des
freien Willens abhängig, denn auch nach Empfang der Gnade bleibt
der Wille frei: c. 14, § 7 (p. 387): „Denn wenn er sagt: ,Wer steht».
der sehe eu, daß er nicht falle', so legt er es auf die Freiheit des Willens
an, von der er wohl weiß, daß sie nach Empfang der Gnade entweder
durch Eifer stehen oder durch Vernachlässigung fallen kann."

Ein schöner Vergleich soll die Wechselwirkung von Gnade und
Freiheit illustrieren: § 9 (p. 388): „Eine liebevolle und besorgte Mutter
trägt ihren Kleinen lange am Busen ; bis sie ihn einmal gehen lehrt,
dann läßt sie ihn zuerst kriechen, richtet ihn dann auf und hält ihn
mit der Kraft ihrer Rechten, damit er in wechselndem Schritte sich
abmühe. Bald läßt sie ihn ein wenig allein, ergreift ihn sogleich,
wenn sie ihm wanken sieht, erfaßt den Taumelnden, 'richtet den
Gefallenen auf und verhindert entweder ein neues Fallen oder sie läßt
ihn auch leicht hinsinken und hebt ihn erst darnach auf. Wenn aber
die Erstarkung ins Knaben- oder Jünglingsalter geführt hat, so fügt
sie einige Lasten oder Mühen hinzu, durch die er nicht erdrückt,
sondern geübt werde, und läßt ihn mit Gegnern kämpfen. Wie viel
mehr weiß nun der himmlische Vater aller, wen er vor seinen Augen
durch die Entscheidung des freien Willens in der Tugend üben soll !"

Und so hilft er den Mühseligen, erhört die Rufenden, verläßt nicht
die Suchenden, reißt zuweilen auch den aus der Gefahr, der nicht
darum weiß "

C. 15 behandelt die verschiedene Art und Weise, wie Gott die
Menschen zum Heile beruft.

C. 16 verwahrt sich ausdrücklich dagegen, als ob alles dem
freien Willen zugeschrieben würde und die Gnade Gottes nur secundum

meritum verteilt würde.

Die Schlußkapitel 17 und 18 fassen zusammen: C. 18,
§ 4 (p. 895): „Et itcirco hoc ab omnibus catholicis patribus
definitur,qui perfectionem cordis non inani disputation e-

verborum, sed re atque opere didicerunt, divini esse
muneris



Die Psychologie des Johannes Cassianus 93

primum, ut accendatur unusquisque ad desiderandum
omne quod bonum est, sed ita, ut in alterutram partem
plenum sit liberae voluntatis arbitrium : itemque etiam

secundum divinae esse gratiae, ut effici valeant
exercitia praedicta virtutum, sed ita, ut non possibilitas
exinguatur arbitrii:

tertium quoque ad dei munera pertinere, ut adqui-
sitae virtutis perseverantia teneatur, sed ita, ut captivitatem
libertas addicta non sentiat."

§ 5 (p. 395) : „Man muß nämlich glauben, daß der Gott
des Weltalls so alles in allem wirke, daß er anregt, beschützt
und stärkt, nicht aber so, daß er die Freiheit der Wähl,
welche er selbst nun einmal zugestanden hat, hinwegnehme.
Wenn wirklich etwas, was menschliche Beweisführung und
Yernunftarbeit gar zu fein ausgedacht hat, diesem Sinn
zu wiedersprechen scheint, so muß man es viel eher
vermeiden, als zur Zerstörung des Glaubens hervorziehen
Kann ja doch nach me in erMeinung mitmenschlichem

Sinn und Verstand nicht vollkommen
erfaßt werden, wie einerseits Gott alles in uns
wirke, anderseits wieder alles dem freien Willen
zugeschrieben wird."

5., (Ergebnisse aus der Conl. XIII)
»»

~

Wir müssen den Leser um Entschuldigung bitten, wenn
wir ihm hier sozusagen eine Inhaltsübersicht über die
XIII. Conl. vorlegten. Es erschien uns aber als das beste,
die wichtigsten Aussprüche Cassians über Gnade und Freiheit

zunächst vorzulegen, ohne sie aus ihrem Zusammenhange

zu reißen. Das Bild wird dadurch weit klarer. Durch
zahllose Beispiele hat Cassian sich abgemüht, uns zu zeigen,
daß die göttliche Gnadenhilfe die Tätigkeit des freien Willens
nicht aufhebt, sondern voraussetzt. Die katholische Kirche und
auch Augustinus haben diese Mitwirkung des Menschen mit der
Gnade nie geleugnet. Nur hat Augustinus dem Pelagianisraus
gegenüber das Gnadenwirken Gottes recht in den Vordergrund
zu rücken gesucht ; Cassian ist der klarste und entschiedenste
Verfechter der menschlichen Freiheit, auch der Gnade Gottes
gegenüber. Das Verhältnis beider ist aber, wie er selbst
betont, so geheimnisvoll, daß er in dem Bestreben, es uns
klarzulegen, die Klippe des Irrtums nicht zu vermeiden
vermocht hat.



94 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Eine zusammenfassende Übersicht über die
wissenschaftliche Begründung der Oassianschen Thesen in der
Conl. XIII wird nun wohl noch wünschenswert erscheinen.

Ich sehe dabei von den theologischen loci ab und
verweise nur auf die spekulativen Beweismomente.

I. Cassiansche These: Unser Heilswerk darf
nicht der göttlich en Gnade allein z'ugeschrieben

werden
Gründe :

1. Sonst würde die menschliche Anstrengung jeder
Verdienstlichkeit beraubt werden. (0. 1, p. 362: „[talis]
adiectione sententiae beatus [Chaeremon] meritum humanae
cassasset industriae.")

2. Der Mensch würde für unfähig erklärt, Gutes zu tun,
wie sehr er sich auch anstrengte. (Ibid. : „Quamquis summis
ad bonam frugem viribus enitatur, boni conpotem esse non
posse.")

Es wird unbestimmt gelassen, ob es sich um das natürlich oder
übernatürlich Gute handle. Es scheint eine stillschweigende Voraussetzung

zu sein, daß jedes Tugendwerk den Himmel verdiene. Die
ganze Abhandlung würde sofort ein anderes Gesicht bekommen haben,
wenn Cassian nur ein einzigesmal ausdrücklich hervorgehoben hätte,
daß natürliche Tugend auf übernatürliche Belohnung keinen Anspruch
erheben kann. C. 13, § 3s., p. 383 ist nicht klar genug, weil dort
Verdienst und Lohn nur quantitativ verglichen werden.

3. Es würde eine Ursache ohne Wirkung behauptet
werden: Die eigene Anstrengung des.Menschen hätte kéinen
Erfolg. Und doch wird die Tugend nur instantia proprii
sudoris erreicht (c. 2, p. 362 s.).

4. Die Willensfreiheit würde zerstört werden; das darf'
schon deshalb nicht geschehen, weil doch auch die Heiden
Tugend — wenigstens eine unvollkommene (/leptxij) —
besitzen. Oder ist auch die Tugend der Heiden durch Christi
Gnade bewirkt worden? (c. 4, p. 365).

5. Der allgemeine Heilswille Gottes wäre in Frage
gestellt, wenn die Verdammnis bloß von der Unzulänglichkeit

der Gnade und nicht vielmehr von dem freien Willen
des Menschen abhängig wäre (c. 7—8, p. 368 ss).

Dieses Argument wird zwar von Cassian nicht in so scharfer
Formulierung vorgetragen. Doch polemisiert Chäremon gegen die
Ansicht, als fehle es jemand an den notwendigen Heilsgnaden. Der
Einwand, den er vor Augen hat, ist kein anderer, als der gegen eine-



Die Psychologie des Johannes Cassianus 95

rigoristischo Prädestinationslehre von jeher vorgetragene: Wenn nur
göttliche Willkür über die Gnaden verteilung entscheidet, dann schließt
Gott manche Menschen positiv vom Heile aus.

6. Es ist Tatsache, daß der Mensch auch nach dem
Sündenfalle die Fähigkeit zum Guten behalten habe (c. 12,
p. 378 ss). a) Sonst hätte er keinen freien Willen mehr (§ 1).
b) Die Schrift lehrt ausdrücklich, daß Adam auch nach dem
Sündenfall sciens bonum et malum geblieben sei. Sonst,
wäre er ja auch einem unvernünftigen Tiere gleich
geworden (§ 2). c) Das Neue Testament schreibt auch dem
gefallenen Menschen sittliche Verantwortung zu (§ 3), d) Die
sittliche Blindheit, von welcher Isaias 42, 18—19 spricht,
bezieht sich demnach nicht auf die Natur, sondern ist ein
Fehler des freien Willens, d. h, sie ist eine frei gewollte
(§ 3-4).

7. Der Reichtum der göttlichen Freigebigkeit würde
übel angebracht (inrationabilis) erscheinen, wenn Gott seine
Gnaden penitus dormienti aut inerti spendete (c. 13, § 1,
p. 383).

8. Gott stellt manchmal unsere Tugend auf die Probe.
Das setzt die Mitwirkung des freien Willens voraus; wenn
alles nur von der Gnade abhinge, so wäre ja eine Prüfung
sinnlos (c. 14, p. 384 ss

9. Die Gnaden werden durch die Anerkennung der
Freiheit nicht zweck- und fruchtlos, auch verlieren sie nicht
den Charakter des gratuitum, weil ja die eigenen Bemühungen
nur gering und klein sind, namentlich im Vergleich zum
ewigen Leben (c. 13, § 3—4, p. 383 s),

II. Cassiansehe These: Unsere Heilswerke sind
vorzüglich ein Werk der göttlichen Gnade und

ohne die Gnade unmöglich
Gründe:
Die zur Erlangung der Vollkommenheit notwendigen

Übungen sind so schwer, daß wir sie ohne göttlichen
Beistand nicht einmal begehren (desiderare) und um so weniger
in Ausführung bringen können (perficere; c. 6, § 1—3,
p. 367). Denn :

1. Selbst wenn jemand den Wunsch solch gottseligen
Lebens schon hegte, so könnte er ihn nicht zur Ausführung
bringen, und zwar wegen der Schwäche (fragilitas, infhv
mitas) der menschlichen Willenskraft (§ 3 ; vgl. auch ins-^
besondere c. 10, p. 374 s



96 Die Psychologie des Johannes Cassianus

2. Selbst wenn diese Schwäche nicht vorhanden wäre,
so können sich noch äußere, von uns unabhängige Hindernisse

einstellen (loci, temporis copia) (§ 4).
3. Und selbst dann, wenn alle diese Bedingungen

gegeben sind und das gute Werk möglich ist, so muß doch
noch die Gelegenheit (opportunitas peragendi) durch die
göttliche Vorsehung geboten werden (§ 5).

Eine Fülle von Schriftstellen bilden den theologischen
Erläuterungs- und Beweisapparat für beide Thesen.

Das Schlußkapitel (18) enthält noch eine Berufung auf
die Erfahrung: Nur derjenige, der sich rein auf die Theorie
verlegt, vermag einer anderen als der vorgetragenen
Auffassung zu huldigen. Wer praktisch um die Erlangung der
Tugend sich bemüht, weiß aus Erfahrung, daß beide, Freiheit

und Gnade, zusammenwirken müssen (§ 4, p. 395).
Dieses Zusammenwirken, diese Verschmelzung beider

Faktoren ist so innig (indiscrete permixti), daß die Scheidung

äußerst schwierig ist. Bei einseitiger Betrachtung
müssen darum Irrtümer auftreten (c. 11, p, 375 s.).

Der Gegensatz von Gnade und Freiheit ist bloß scheinbar

(ibid. § 4),
Von Gott stammt: 1. Die äußere Gelegenheit zu guten

Handlungen (c. 8, p. 370).
2. Innere Gnaden: Gott weckt in uns (inspirât) die

guten Gedanken und Entschlüsse; die in uns von selbst
aufleuchtenden Fünkchen des guten Willens hegt er (con-
fovet), stärkt sie (confortât) (c. 7, § 1, p. 369). Er kommt
dem guten Willen entgegen (occurrit) und lenkt ihn (dirigit).
Fehlt der gute Wille oder wird er schwach, dann erzeugt
er ihn (format) oder stellt ihn wieder her (reparat) (c. 11,
§ 5, p. 377 s.).

Uber die Art und Weise, wie Gott in unserem Innern
derartig wirken kann, enthält die Oonl. XIII nichts,
ebensowenig die Conl. III. Ich verweise diesbezüglich auf das
in Conl. VIII, 13, p. 192 über das alles durchdringende
göttliche Wesen Gesagte1. Ausdrücklich wird jedoch in
Conl. XIII (18, § 5, p. 395) erklärt, daß menschlicher Sinn
und Vernunft das Geheimnis dieses Zusammenwirkens nicht
ergründen können. (Fortsetzung folgt)

1 Vgl. oben Divus Thomas V (1918), p. 188.


	Die Psychologie des Johannes Cassianus

