Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Die Psychologie des Johannes Cassianus
Autor: Wrzo, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

.70 Die Psychologie des Johannes Cassianus

6. Nemo unquam audivit votum Eucharistiae esse ne-
cessarium ad secundam iustificationem. Krgo nec ad primam,

Resp. Nego paritatem. Per baptismum conferuntur
homini gratiae hucusque non habitae,  per absolutioneny
vero sacramentalem restituuntur gratiae amissae. Simul cum
aliis restituitur etiam incorporatio Christo, quae ceterum a
habitu caritatis realiter nunquam separatur.

7. Secundum S. Paulum ,consepulti sumus cum Christo
per baptismum in mortem* (Rom. 6, 4). Ergo incorporatio
Christo est effectus baptismi, non Kucharistiae.

Resp. Dist. Consepelimur cum Christo per baptismunz
quatenus - hic effectus cum eo semper et necessario con-
iungitur, per eumque visibiliter tempore iustificationis de-
monstratur — conc.; quatenus baptismus producit hune
effectum directe et per se — nego. Sacramenta enim Novae
Legis producunt id quod significant. Atqui sepultura nostra
cum Christo per ablutionem aqua baptismali minime signi-
ficatur. ,Consepelliri cum Christo in mortem* evidenter
idem est ac ,uniri cum Christo passo®. Quaestio ergo est:
ad quodnam sacramentum huiusmodi unio pertineat? Audia-
mus S. Thomam : ,Baptismus, inquit, est sacramentum mortis
et passionis Christi, prout homo regeneratur in Christo vir-
tute passionis eius; sed Kucharistia est sacramentum
passionis Christi, prout homo peificitur in unione ad
Christum passum“ (S. th. IIT q. 73 a. 3). Habemus
itaque novum argumentum pro nostra sententiu de absoluta
Eucharistiae necessitate: nam sine unione cum Christo
passo in terra nemo sperare potest unionem beatificam: cum
Christo glorloso in coelis. Hoc sacramentum est vere ,pignus
futurae glorlae , sicut de ipso aperte testatus est Christus
Dominus: , Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem
habet vitam aeternam et ego resuscitabo eum in nmovissimo die®
(Ioan. 6, 66).

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr. LUDWIG WRZOZL

(Fortsetzung aus V, p. 180—213, 4256—456)
¢) Der Wille und seine Freiheit

1. Die Freiheit und Indifferenz des Willens

1. (Die Tatsache der libertas arbitrii) Man
méchte die Uberzeugung von der Willensfreiheit das Grund-




~ Die Psychologie des Johannes Cassianus - 71

dogma der Cassianschen Aszetik nennen. Der Triumph des
Willens iiber die niederen Strebungen des Menschen, das ist
ja das Ziel, welches der eifrige Mdénch in heiflem Ringen
erstreben und erreichen soll. Das scheinbar Unmdgliche
erscheint Cassian noch moglich.

Die Tatsache der Freiheit ist mit der Tatsache der sitt-
lichen Verantwortung gegeben. Der semipelagianische Cha-
rakter einzelper Auflerungen Cassians riihrt gerade von
der Bemiihung her, die Verantwortlichkeit des Menschen
fiir sein Tun.und Lassen, fiir Tugend und Siinde unter
allen Umstéinden zu wahren; auch gegeniiber dem aner-
kannten Wirken der gottlichen Gnade. Das Wirken ‘der
Guade wird zwar in seiner Tatsichlichkeit voll anerkannt,
aber die Freiheit der Willensentschlieung miisse, so Wlld
mit allem Nachdruck betont, iiberall gewahrt bleiben; sonst
wiirde dem Menschen jedes Streben nach Tugend und Voll-
kommenheit, jeder ernste Kumpf gegen das Bdse unniitz
und vergeblich oder iiberfliissig erscheinen.

Cassian wird nicht miide, die Verantwortlichkeit und
die Freiheit des geschopflichen Willens beim Werk der
Tugenderlangnng immer und immer wieder hervorzuheben.
So heifit es z. B. Inst, VIII 17 (p. 161) von der Beherrschung
der Zornmiitigkeit: ,Summa igitur.,. tranquillitatis nostrae
non est in alterius arbitrio conlocanda, quod nequaquam
nostrae subiacet potestati, sed in nostra potius dicione con-
sistit.“ Nicht fremde Sanftmut und Liebenswiirdigkeit soll
der Grund sein, warum wir nicht ziirnen, sondern die eigene
Tugend.,

Die Vollkommenheitsstufe der Tugend, die ein Mensch
zu erreichen imstande ist, hiingt zwar von dem individuellen
Zustand der Seele ab und von deren Fassungskraft; aber
Sache der Freiheit ist es dann, das zuniichst blofl Mégliche
zu verwirklichen: ,Je nach dem Zustande und dem Mafle
eines jeden Gelstes ruft die Heilige Schrift unsere Frei-
heit zu verschiedenen Graden der Vollkommenheit2,“

Ein verniinftiges Wesen mufl auch die Freiheit
zum Guten besitzen2 -

Ich will keine weiteren Zitate fiir die Tatsache der
Willensfreiheit anfuhren Die deutlichsten Stellen sind ja

' Conl. XI 12, § 1, p. 826.
* Conl, XIII 12 § 1—2, p. 378, S. oben Bd. V, p. 427.



A ——————

72 Die Psychologie des Johannes Cassianus

jene, die das Verhéltnis von Gnade und Freiheit behandeln
und dieses Problem muf ja im folgenden ndher erdrtert
werden, _.

2. (Sinnliches und geistiges Streben. Die
Indifferenz des Willens.) Die Freiheit (libertas arbitrii,
voluntatis arbitrium) hat eine gewisse Indifferenz des Willens
gegeniiber den verschiedenen Giitern zur Voraussetzung.
Damit der Wille (voluntes) aus dem Zustande der Indifferenz
heraustrete, bedarf er eines Anreizes von seiten der Kon-
kupiszenz. | |

Wir haben schon im Kapitel von der Dreiteilung der
Seele auf das eigentiimliche Verhiltnis der voluntas zur
concupiscentia carnis und concupiscentia spiritus hingewiesen.

Eine eingehende Erorterung dieser Frage findet sich
Conl. IV, wo Abt Daniel iiber das Thema ,de concupiscentia
carnis et spiritus® in 21 Kapiteln spricht.

Angekniipft wird an Gal. 5,1 ,Denn das Fleisch begehrt wider den
Geist, der Geist aber wider das Fleisch; diese also widerstreiten etnander,
damat shr nicht das tuet, was thy wollt '.“

Diese Schriftstelle wird nun folgendermafien psychologisch aus-
gedeutet: Conl. IV 8 (p. 103): ,Von drei Dingen scheint hier die Rede
zu sein: Zuerst vom Kampf des Fleisches wider den Geist (carnis ad-
versus spiritum puguna), dann vom Verlangen des Geistes wider das
Fleisch (spiritus adversus carnem concupiscentia) und drittens von
unserem Willen, der gleichsam in der Mitte steht (voluntas nostra,
quae velut in medio conlocatur)...“

C.9. §2 (p 103): ,Wir miissen also zuerst die Bedeutung
der beiden Begierden, also des Fleisches und Geistes erkennen und
werden dann zu untersuchen vermdgen, was es um unseren Willen
gei, der zwischen beiden liegt; endlich werden wir gleichfalls unter-
scheiden, was nicht Sache unseres Willens sein konne.*

Die grundsitzliche Eroérterung des Problems enthilt
dann c. 12 (p. 1068s.). § 1: ,Zwischen diesen beiden Be-
gierlichkeiten steht also der Wille der Seele (animae vo-
luntas) in einer gewissen tadelnswerten Mitte und hat weder
Freude an der Schindlichkeit der Laster noch verharrt er
bei den Leiden der Tugenden. Er mdochte frei sein von den
fleischlichen Lieidenschaften, doch so, dal er keineswegs die
notwendigen Leiden auf sich nehmen will, . .; kurz, er will
die zukiinftigen Giiter so erreichen, daf er die gegen-
wértigen nicht verliert. § 2: Dieser Wille. liefle uns nie
zur wahren Vollkommenheit gelangen, sondern wiirde uns
in eine schiéndliche Lauigkeit versetzen und uns denen

' Conl. IV 7, p. 102.



Die Psychologie des Johannes Cassianus .73

#hnlich machen, welche*in der Apokalypse (3, 15) mit dem
Vorwurf des Herrn bedroht werden: ,Wirest du doch kalt
oder warm!...', wenn nicht diesen Zustand arger Lauigkeit
die in uns sich erhebenden Kiémpfe durchbréchen. Denn
wenn wir diesem unseren Willen zuliebe (famulantes huic
voluntati nostrae) uns ein wenig gehen lassen und solcher
Gemtiichlichkeit pflegen wollen, da erheben sich gleich die
Stacheln des Fleisches und ... ziehen uns auf den kalten
und dornenvollen Weg der Liiste, den wir verabscheuen.
§ 8: Dann wieder, wenn wir, in geistiger Glut entbrannt,
die Werke des Fleisches ganz austilgen wollen und uns in
der Uberhebung des Herzens ohne jede Riicksicht auf die
menschliche Gebrechlichkeit unmifligen Tugendiibungen
ganz hinzugeben suchen, ruft die Schwiche des Fleisches
durch ihren Widerspruch von dieser tadelnswerten Uber-
treibung des Geistes zuriick und legt uns ihren Hemmschuh
an. So geschieht es ..., dafl der Wille der Seele, der sich
weder ganz den fleischlichen Liisten ergeben noch in der
Ubung der Tugend sich abmiihen will, gewissermaflen eine
gerechte und mafivolle Mischung erh#lt, da dieser wechsel-
seitige Streit den verderblichen Zustand jenes unseres Willens
ausschlief3t (1llam perniciosam excludens animae voluntatem),
und gleichsam ein billiges Gleichgewicht auf der Wage
unseres Korpers herstellt, so daf} die Grenzen des Geistes
und des Fleisches in gerechter Priifung bestimmt werden . . .*

§ b: ,S0 mag einerseits die Glut des Geistes, anderseits die eisige
Erstarrung des Fleisches unsere zur Lauheiv geneigte Freiheit (tepidum
nostrae voluntatis arbitrium) mit gemifiigter Wirme ordnen: Die Be-
gierlichkeit des Geistes du det nicht, daffl unser Inneres (mens) zu
zlgellosen Lastern herabgezosen werde, und die Gebrechlichkeit des
Fleisches gestattet nicht, daB der Geist in unverniinftigem Verlangen
nach Tugend sich iiberhebe ... §6: Wenn dann auch der Geist (mens)
wegen der Lauheit des, wie gesagt, feigen Willens (pro tepore huius
quam diximus ignavissimae voluntatis) sich allzusehr zu den Begier-
den des Fleisches herabgeneigt hat, so wird er durch das gestige
Begehren spiritus concupiscentis), das sich durchaus nicht bei den
irdischen Lastern beruhigt, wieder geziigelt. Anderseits, wenn unser
Geist (spiritus) in unmiBliger Glut und im Ubermafl des Herzens zum
Unméglichen und Uniiberlegten fortgerissen wird, so wird er durch
die Schwiiche des Fleisches zu billiger Priifung zuriickgezogen, tiber-
windet den lauen Willenszustand und kann in passender Mifigung,
ebenen Pf.des, eifervoll sich miithend, auf dem Wege der Vollkommen-
heit einherschreiten,* ' )

Auf das allerdeutlichste werden in diesen Erérterungen
zwel Arten angeborenen Strebens im Menschen unterschieden :



74 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Ein sinnliches (concupiscentiar carnis) und ein hoheres,
geistiges (concupiscentia spiritus). Objekt des einen sind
die Giiter dieser Welt: Zuniéichst Giiter fiir den Leib, alles
das, was zu dessen Befriedigung und Ruhe dient, dann
aber auch solche Giiter, wie die Ehre, der Beifall und die
Gunst des Menschen (c. 12, § 1). Letztere kann man nun nicht
ohne Einschriankung als Giiter fleischlicher Natur bezeichnen,
Es rithrt von dem rein aszetischen Gesichtspunkte Cassians
her, daf} der Unterschied zwischen fleischlichen und geistigen
Giitern durchaus gleichgesetzt wird dem zwischen den Dies-
seits- und Jenseitsgiitern.

Der freie Wille in der Mitte zwischen den beiden
Konkupiszenzen ist wohl uraltes platonisches Erbgut. Hat
doch der platonische #uuéc einen Instinkt fir das Kdle und
Gute, wahrend er sich anderseits von der émdvuia fort-

reiflen 1adt 2, |

2. Ausdehnung und Grenzen der Freiheit

1. (Freiheit zum Guten.) Gegen gewisse mifiver-
stindliche Ausspriiche des hl. Angustinus? richten sich offen-
bar die Erorterungen in Conl. XIII 12, worin bewiesen wird,
dafd nicht nur Adam vor dem Siindenfall, sondern auch der
gefallene Mensch neben der Freiheit zum Siindigen auch
die Freiheit zum Guten besitze. Adam wére ja sonst wie
ein vernunftloses Tier geschaffen worden. § 3 (p. 378): ,Dafi
endlich das menschliche Geschlecht die Erkenntunis des Guten
nach dem Falle nicht verloren habe, wird auch durch den
Ausspruch des Apostels aufs deutlichste erklirt, wenn er
sagt (Rom. 2, 14 -15): ,Denn wenn die Heiden, wel he das
Gesetz wicht haben, von Natur aus das tun, was sum Gesetze ge-
hort: so sind sie . .. sich selbst Gesetz ... In diesem Sinne
tadelt der Herr auch . .. die nicht naturnotwendige, sondern

! Plato, Republ. IV, 439e ss.; Phaedr. 2465, 2534 ss.

?* Vgl. Aug. Contra duas ep. Pelagian, (um das Jahr 420) IL n .9
CSEL. 60, 468: ,Peccato Adae arbitrium liberum de hominum natura
perisse non dicimus, sed ad peccandum valere in hominibus subditis
diabolo; ad bene autem pieque vivendum non valere, nisi ipsa volu ntas
hominis dei gratia fuerit liberata et ad omne bonum actionis, serm onis,
cogitationis adiuta. De spiritu et littera (vom Jahre 412) n. 5,
CSEL. 60, 167: ,Nam neque liberum arbitrium quicquam nisi ad
peccandum valet, si lateat veritatis via; et cum id, quod agendum et
quo nitendum est, coeperit non latere, nisi etiam delectet et ametur,
non agitur, non suscipitur, non bene vivitar.“



Die Psychologie des Johannes Cassianus 6

freiwillige Blindheit der Juden (Is: 42, 19). ... Damit
nicht allenfalls jemand diese ihre Blindheit der Natur zu-
schreibe, statt dem freirn Willen, sagt er . . . (Is. 43, 8):
,Fiihre heraus das Volk, das blind ist, obwohl es Augen hat, und
taub, obwohl es Ohren besilzt . .. § b:.. Wir miissen uns also
hiiten, alle Verdienste der Heiligen so auf den Herrn zu be-
ziehen, dafl wir der menschlichen Natur nichts
zuschreiben, als was bése und verkehrt ist ...
§ 7: Man kann also nicht zweifelr, dafd zwar die Keime
der Tugenden (virtutum semina) durch die Gnade des
Schopfers jeder Seele von Natur aus eingepflanzt seien ;
aber wenn sie nicht durch die Hilfe Gottes geweckt werden,
so werden sie nicht zum Wachstum der Vollkommenheit
gelangen ., . Dafy aber dem Menschen die Freiheit des
Willens nach jeder Seite hin (in quamlibet partem)
zu Gebote steht, lehrt auch ... das sogenannte Buch der
Hirten, worin gesagt wird, daf} einem jeden von uns zwei
Engel zur Seite stehen, ein guter und ein béser, dafl es aber
in der Wahl des Menschen liege, zu entscheiden, welchem
er folgen wolle. Und so bleibt im Menschen immer
der freie Wille, der die Gmade Gottes vernachlissigen
oder lieben kann .. .1“, '

2. (Die Rolle der Konkupiszenzen.) Oben?
haben wir bereits gesehen, daff der Wille nicht ohne An-
regung seitens der beiden Konkupiszenzen zu
einer Entscheidung gelangen kann. Der sinnliche Reiz ist
gleichsam eine Naturgewalt, die den Willen mit sich fort-
zureiflen sucht. Daher ist es auch eine Forderung der As-
zese, die Seele vor solchen Reizen zu bewahren.

Inst. VI 8 (p. 117) heifdt es: ,Wie es fiir Leute, die
an einer bestimmten Krankheit leiden, niitzlich ist, daf}
schidliche Speisen sogar ihren Augen ferngehalten werden,
damit nicht beim Anblick derselben in ihnen ein todes-
gefihrliches Verlangen darnach entstehe, so trégt zur Ver-
treibung (der Unkeuschheit) sehr viel die . .. Kinsamkeit bei,*

! Ein Mangel der Cassianschen Ausfilhrungen ist darin zu finden,
dafl er nicht ausdricklich betont, es sei nur das natiirlich gute
Werk, wofiir der gefallene Mensch die i'reiheit bewahrt habe, wiihrend
Augustin der Vorwurf mnicht erspart werden kann, dufi seine Aus-
spriiche auch fiir die Unméglichkeit des natiirlich Guten gedeutet
werden konnten, ‘

* 2 TALE



76 Die Psychologie des Jobannes Cassianus

Ahnlich Inst. XI 8 (p. 198): ,Fehler kommen, wie
gesagt, zuweilen durch den Wohltatlgen Einfluf} von Ortlich-
keiten zur Ruhe und pflegen, wenn der Stoff oder die Ge-
legenheit und Veranlassung zur Siinde entfernt ist, eine
Linderung und Minderung zu erfahren.“

Doch ist der von der Konkupiszenz oder von auﬁen
auf den Willen geiibte Reiz kein nétigender. Zur Siinde
kann niemand gezwungen werden. Weder die duflere Ge-
legenheit noch die Bosheit der Menschen kdnnen uns das
Ubel der Siinde zufiigen.

3. (Freilieit der Handlung gegeniiber der
dufleren Gelegenheit.) Inst. IX 6 (p. 169): ,Niemals
wird einer, der durch eines anderen Schuld gereizt wird
(lacessitus), zum Siindigen gendtigt (conpellitur), wenn er
nicht den Stoff zum Siindigen im eigenen Herzen aufbewahrt.
Und man darf niemand fiir plotzlich gefangen halten, wenn
er z. B. durch den Anblick eines schénen Weibes in den
Abgrund der schéindlichen Wollustbegierde gefallen ist,
sondern mufl vielmehr annehmen, daf die im Innern ver-
steckten und verborgenen Krankheiten nur bei Gelegenheit
des Anblicks an die Oberfliche getreten sind.“

Ahnlich Conl. VI 9, § 1 (p. 161): ,Wir miissen also
unabénderlich an dem Sa.tze festhalten, daB niemandem von
einem' anderen ein Ubel zugefiigt werden kann“ (weil wir
es nidmlich durch geduldiges Ertragen zu unserem Heil und
Nutzen wenden konnen), ,wenn er es sich nicht selbst durch
die Triagheit seines Herzens und seinen Kleinmut zuzieht.“
Damit ist klar ausgesprochen: es gibt nur ein Ubel, die
Stinde, und zu dieser kann niemand gezwungen Werden

y,Denn niemals konnte einer einem anderen gegen seinen
Wlllen und trotz seines Widerstrebens (nolenti ac res1stent1)
das Ubel der Siinde zufigen, wenn es dieser nicht in der
Trigheit seines Herzens und der Verdorbenheit seines Willens
selbst in sich aufnimmt14, ‘

Diese Stellen sprechen zunichst voun der Freiheit der
dufleren Handlung oder doch von der Freiheit gegeniiber
einem #ufleren Anreiz. Die Siinde ist keine aufgezwungene
Tat, sondern geht aus der geheimen lasterhaften Neigung
hervor. Von der dufleren Handlung ist auch Conl, XXIII 1
die Rede, wo gezeigt wird, dafl die Worte des hl Paulus:

t Conl. VI 4, § 1, p. 158.



Die Psychologie des Johannes Cassianus _ 7

wNicht das Gute, was ich will, das tue ich, sondern, was ich hasse,
das Bose,“ nicht von den lasterhaften Handlungen der Siinder,
sondern von den gelegentlichen Unvollkommenheiten der
Gerechten zu verstehen seien. § 2 (p. 639): ,, Welcher Siinder
befleckt sich, ohne es zu wollen (nolens) mit Ehebruch und
Hurerei? Wer bereitet unfreiwillig (invitus) seinem Nachsten
Hinterhalt? Wer wollte durch eine unvermeidliche Not-
wendigkeit gezwungen sein, durch falsches Zeugnis einen
Menschen zu unterdriicken oder ihn durch Diebstahl zu
schiidigen, die Habe anderer zu begehren (concupiscat:!)

oder Blubt zu vergieflen?,.. § 3: Denn so sehr wiinschen
alle, die von Liebe zu den Lastern entbrannt sind, das
Begehrte auszufithren, dafl sie... nach der Gelegenheit

spéhen, das Verbrechen zu veriiben.... § 6: Deshalb zeigt
es sich deutlich, dafl (jenes Schriftwort) in keinér Weise
von der Person der Siinder verstanden werden kann, die
das Bose nicht nur nicht hassen, sondern sogar lieben .

so dafy sie vor der leiblichen Ubertretung im Geiste siin-
digen, und ehe sie die Lust des Fleisches erfiillen, schon
die Siinde des Geistes und der Gedanken vorausgagangen ist.“

4. (Freiheit gegeniiber der inneren Leiden-
schaft.) Dafl aber Cassian nicht nur die duflere Handlung,
sondern auch das innere Begehren fiir frei hélt, konnte nur
jemand leugnen, der die Strenge seiner aszetischen Vor-
schriften nicht kennt. Inst, V—XII und Conl. V handeln
von den acht Arten gerade der inuneren siindhaften Leiden-
schaft und verlangen deren Beherrschung oder sogar vollige
Unterdriickung. " Das wird. verlangt, wie eine Sache, die.
durchaus im Bereich der Moglichkeit liegt?, Die Hingabe.
des Herzens an die Leidenschaft erscheint nicht nur als
Quelle #uflerer Siinden, sondern, wie wir es soeben aus dem.
Zitat Conl. XXIII 1 gehort haben, als die innere Siinde,
die der #ufleren vorangeht, Im vollkommenen Ménch trium-.
phiert die Freiheit iiber die Begierde.

Seite fiir Seite konnte man hiefiir zitieren. Von einer-
Anfiihrung bestimmter Stellen wird man mich um so mehr
entbinden, als wir sogleich an das Problem der Freiheit,
und Gnade schreiten werden, welches auch diese Frage in.
klarster Weise beleuchten wird.

' Vgl. den nichsten Abschnitt 4.
? Vgl auch oben Bd. V, p. 446.



78 Die Psychologie des Johannes Cassianus

5. (Der avapdpryros.) Das Problem der Siindenlosig-
keit wurde in den pelagianischen Streitigkeiten viel er-
ortertl, Die Pelagianer vertraten die irrtiimliche Lehre, daf}
der Mensch sich von jeder Siinde durch die Kraft seines
Willens freihalten konne, und dafl die Willensfreiheit ohne
die Moglichkeit, stindenlos zu bleiben, aufgehoben sein
wiirde 2. Gegen diese Lehre polemisiert Cassian in Conl. XXIII,
die ,de anamarteto“ tiberschrieben ist.

In c. 18 wird dort folgendes festgestellt (p. 167): § 1:
yDafl nun in diesem Leben niemand, mag er auch heilig
gein, von Siindenschuld frei sein konne, zeigt uns auch die
Lehre des Erlosers, der seinen Jiingern eine Formel voll-
kommenen Gebetes an die Hand gab und unter die iibrigen . .
Anweisungen, die, weil nur Heiligen und Vollkommenen
gegeben, fiir die Bosen und Ungliubigen gar nicht passen
kénnen, auch diese einschalten liefd: ,Und vergib uns unsere
Schulden® . . . .. § 3: Esist niemand auf dieser Erde so heilig,
so eifrig, so aufmerksam, niemand konnte je und wird je
gefunden werden, der jenem wahren und einzigen Gute so
bestéindig anzuhangen vermdchte, dafl er nicht fithlen miif3te,
wie er tdglich von ihm abgezogen wird und siindigt. Ob-
wohl aber behauptet wird, dafl er nicht ohne Schuld sein
konne, so wird ‘doch nichtsdestoweniger zugestanden, daf
er gerecht sei.“

C. 19 beruft sich Cassian auf das Zeugnis des Ge-
wissens (conscientia), das eirem jeden bezeuge, dafl es einen
inpeccabilis nicht gibt. § 1: ,Ja wer bei der Erforschung
seines Gewissens zu finden imstarde ist, dafl er, um nicht
mehr zu sagen, auch nur eine Synax1s ohne Jede Unter-
brechung durch irgendein Wort, eine Handlung oder einen
Gedanken gefeiert habe, der mag sagen, dafl er ohne Siinde
sei,¥ — TUnd je vollkommener einer sei, desto mehr sehe
er seine Unreinheit.

Der Grund, warum wir nicht von jeglicher Siinde frei
sein konnen, ist die ,repugnantia carnis“ gegen das ,desi-
derium spirituss.*

! Vgl. Augustin., epist. 167 CSEL, 44, 449; de peccator. merit.
et rem. II; I1I 13 CHEL 60, 150; de spiritu ot litt. (vom J. 412) c. 15,
Migne PL’ 44, 201 s.; de natura et grat, (vom J. 416) ¢. 12—17 ibid.
col. 253ss; c¢. bl col. 275ss, :

4 Vgl Hoch, Lehre des Joh, Cassianus von Natur und Gnade,
Freiburg, Herder 1896 . 107.

* Conl, XXIII 19 § 2, p. 669; vgl. c. 10, p. 654 ss.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 79

Auch auflerhalb der Conl. XXIII beriihrt Cassian
Ofters den Gedanken von der allgemeinen Siindhaftigkeit
der Menschen. Conl, XI 9, § b6s. (p. 324) erklart, die Stinden-
losigkeit des Vollkommenen beziehe sich nur auf die capi-
talia crimina; ,in minutiis,“ i. e. ,quae non sunt ad mortem,“
nicht zu fallen, sei auch fiir den Heiligen unmoglich. Als
solche minutiae werden aufgezdhlt: ,quae per sermonem,
per cogitationem, per ignorantiam, per oblivionem, per ne-
cessitatem, per voluntatem, per obreptionem admittuntur,“

Conl. XX 12, § 1 (p. 568) wird die strenge Forde-
rung aufgestellt, selbst die Erinnerung an die Siinde
miisse ausgeloscht sein, bevor wir sagen konnen, es sei
dafiir genug getan. Das gelte aber nur von den capitalia
peccata: des Dekalogs. Beziiglich der minuta, von denen es
Prov. 24, 16 heille: ,Siebenmal filli der Gerechte und erhebt
sich wieder,“ wiirden wir jederzeit Gelegenheit haben, Bufle
zu tun. § 3: ,Tanta enim in his facilitate tamquam na-
turali lege prolabimur, ut quantalibet circumspectione
atque custodia caveantur, non possint ad plenum ista evi-
tari.* Allerdings wird dann unterschieden zwischen den in-
licita, wovon man sich leicht befreien kénne, und dem,
was zum culmen perfectionis gehort, zum culmen
perfectionis sei die Freiheit auch von jenen minuta zu
zghlen. Conl. XXII 13, § 2 (p. 632) werden die sieben Falle
aufgezéhlt, in denen auch der Gerechte fallt. '

6. (Falsche Ubertreibungen in der Aszese.)
Mit der Unméglichkeif, durch den Willen gewisse Bediirf-
nisse unserer Natur zu unterdriicken, rechnet jede ver-
niinftige Aszetik, Man soll von sich und von anderen nicht
Unmogliches verlangen. Cassian steht durchaus auf diesem
Standpunkt,.

Schon in der Voirede zu den Inst. erklart Cassian:
pJedoch will ich mir erlauben, in meinem Werke jene Pnnkte
der #gyptischen Regel, welche fiir unsere Gegenden un-
moglich oder doch zu hart und schwierig sich erweisen,
sel es wegen des rauhen Klimas oder wegen der anders-
" gearteten.. Sitten..., einigermaflen zu mildern, weil unser
Verhalten bei unglelcher Fahigkeit gleich vollkommen 1st,
wenn nur das verniinftige Mafl des Moglichen beachtet wird 1. !

! Inst, praef. § 9, p. 7.



80 : Die Psychologie des Johaunes Cassianus

Im einzelnen sind die Forderungen, die Cassian an
die Kraft unseres Willens stellt, noch immer sehr streng.
Aber dessen ist er sich bewuflt, dafl es durch die Natur
gezogene Grenzen gibt. So warnt er vor Ubertreibung in
Nachtwachen, die jede Woche mit Anbruch des Samstag-
abends gehalten wurden. Erst die letzten zwei Stunden der
Nacht pflegten von den Monchen der Ruhe gewidmet zu
werden: Diese zwei Stunden nun sollten, so mahnt Cassian,
dem Schlafe unbedingt nicht entzogen werden. ,Denn un-
moglich kann das gebrechliche Fleisch so der ganzen Nacht-
ruhe entbehren, dafl es den ganzen folgenden Tag ohne
Schléfrigkeit und geistige Erschlaffung in unerschiitterlicher
Wachsamkeit sich aufrecht erhalten konnte. Diese wiirde
dadurch eher geschédigt als geférdert werden, wenn der
Leib nach Beendigung der Nachtwache nicht wenigstens
etwas Schlaf geniet. Und wenn deshalb wenigstens ein
einstiindiger Schlaf, , vor Tagesanbruch gestattet wird, so...
geben wir der Natur, was ihr zukcmmt, und haben nicht
notwendig, das am Tage wieder zu beanspruchen, was wir
der Nacht entzogen haben, Denn alles wird derjenige dem
Fleische zuriickgeben, wer, statt ihm verniinftigerweise einen
Teil zu entziehen, ihm das Ganze zu versagen sucht, oder,
besser gesagt, wer statt des Uberflissigen das Notwendlge
abschneiden will1,*

Ebenso mahuat er, betreffs des Fastens, lieber dauernd
dem Korper ein (teringes zu entziehen, als eine Zeitlang
gar nichts zu genieflen, um sich hierauf voll zu shttigen,
Durch solches Verfahren werde koérperliche und geistige
Erschlaffung statt groferer Reinheit erzielt. ,Melior est
rationabilis cum moderatione cotidiana refectlo, quam per
intervalla arduum longumque ieiunium2“ ,Denn wer das
Mafl} der Anspannung iiberschreitet, sieht s1ch gendtigt, auch
das Maf3 der Abspannung zu iiberschreiten 3. Ubermafliges
Fasten habe ebenso wie iiberméfdige S#ttigung Schlifrig-
keit beim Gebete zur Folge*. Als geniigende Stirkung fir
einen ganzen Tag werden zwel Brotkuchen im Gesamt-
gewichte von kaum 1 Pfund Pezelchnetf’ Ubrigens gelte

! Inst. III 8, § 2, p. 42. Fast gleichlautend Conl. I 28, § 2, p. 85.
?Inst. V 9, p. 88.

® Inst, VI 25 p. 127,

* Conl. IT 22, § 2, p. 61. Vgl. Counl. II 16; 17, § 1--2, p. €0.

* Conl, II 19, P: €0s.




Die Psychologie des Johannes Cassianus St

als allgemeine Regel, dafl jeder seinen Kriften und seinem
Alter entsprechend die Abtdtung iiben solle1,

Auch die Erholung nach" der Arbeit — korperlicher
wie geistiger — sei eine Notwendigkeit, wenn der Geist
aufnahmsfahig bleiben solle?®

3. Freiheit und Gnade®
1. {Allgemeine Orientierung)

Die Frage nach dem Verhéaltnis der Freiheit zur Gnade
beim Zustandekommen ibernatiirlich, verdienstlicher Werke
gehort heute noch zu den vielumstrittensten, In den Tagen
Cassians stand sie im Vordergrunde des theologischen In-
teresses. Der Pelagianismus iibertrieb die menschliche Frei-
heit und leugnete die Notwendlgkelt des inneren Gnaden-
beistandes zur Erlangung des ewigen Lebens. Die neue Irr-
lehre fand ihren Bezwinger an Augustinus, Der grofile Bischof
von Hippo redete jedoch von der Unméoglichkeit, durch eigene
‘Kraft etwas zu verdienen und von der Prddestination in
Ausdriicken, die das Mif3fallen der gallischen Aszeten hervor-
zurnfen imstande waren. Wenn die gottliche Gnade im
‘Menschen alles wirkte, sowohl der Anfang, als auch die Fort-
setzung, wie auch die Vollendung des guten Werkes, wenn
ferner der menschliche Wille fiir sich allein nichts konnte
als stindigen, schien es da nicht, als ob es nicht mehr vom
Menschen abhinge, ob er abgetdtet und enthaltsam, tugend-
sam und vollkommen lebte? Jegliches Streben schien ver-
geblich und nutzlos, wenn Gott ohne Riicksicht auf unser
freies Verdienst oder Mifdverdienst seine Gnaden verteilte,
sondern wenn die Vorherbestimmung zur Seligkeit und der
Zug der Gnade iiber den Erfolg unserer Anstrengungen
entschied.

" Cassians Lebensaufgabe war die praktische Anleitung
zu rastlosem Vollkommenheitsstreben. So empfand er denn
wie kein anderer die Gefahr, die von einer Uberspannung der
augustinischen Lehren dem’ Vollkommenheitsstreben drohen
konnte, Er ist weit entfernt von der pelagianischen Selbst-
gerechtigkeit. Ausdriicklich wird iiberall die Notwendigkeit
der Gnade anerkannt, ausdriicklich und wiederholt die hére-

! Conl. 1I 22, p. 61, Inst. V 5, p. 84.

? Conl. XIV 19 p, 424.

* Vgl. Hoch Alex, Lehre des Joh, Cassianus von Natur und
Gnade. Frelburg i. B., Herder 1895.

Divus Thomas VII. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX XIV.) 6



89 Die Psychologie des Johannes Cassianus

tische Ubertreibung der Freiheit bekampft, aber ebenso ent-
schieden glaubt er gegen Augustinus polemisieren zu miissen.
Der Name des groflen Afrikaners wird nirgends genannt. Man
merkt es nur an einigen Stellen, dafd es sich um eine Polemik
handelt !, Den Zeitgenossen war aber die Tendenz klar; die
Freunde Augustins und die Verteidiger der orthodoxen Lehre
gegen -den Pelagianismus hatten ein geschérftes Ohr und
sie sorgten dafiir, daf der antiaugustinische Charakter der
Collationen nicht verborgen blieb. Schon Augustinus sieht
sich veranlafit, den Massiliensern in zwei Schriften (de prae-
destinatione sanctorum und de dono perseverantiae) entgegen-
zutreten. Nach Augustins Tede erhebt sich Prosper von
Aquitanien gegen den ,Collator; der Kampf gegen den
Semlpelaglanlsmus begmnt

Es war gut fiir die Prazmwrung des Dogmas, da8 auf
die Unklarheiten und Irrtiimer in den Conlationen aufmerk-
sam gemacht wurde. Doch wiirde man dem frommen Meister
der Moénche von Marseille schwer Unrecht tun, wenn man
gegen ihn den Vorwurf bewufSter hiretischer pertinacia er-
heben wollte. Vielmehr glaubte er selbst einer ernsten Gefahr
fir die Kirche zu begegnen und man merkt sein Streben,
eine moglichst korrekte Lehre vorzutragen. Er mochte die
Mitwirkung der menschlichen Freiheit beim Heilswerk ins
rechte Licht stellen, ohne der Gnade Eintrag zu tun. Nur die
Schwierigkeit des Problems brachte es mit sich, dafy einzelne
Stellen tatséichlich beansténdet werden muBten. Méchten doch
auch heute noch Molinisten und Antimolinisten einander
gern gegenseitig des Widerspruches mit dem Dogma zeihen.
Die Molinisten vertreten dabei, wie Cassian, mehr das Dogma
von der Willensfreiheit, die Thomisten, wie Augustinus, das
von der gottlichen Allursdchlichkeit und von der unfehlbaren
Wirkung der gottlichen Gnade. Die Grenzen des theologi-
schen Streitgebietes sind seit Augustinus” Zeiten durch die
kirchliche Lehrentwicklung viel enger gesteckt worden, ein
Abirren ist viel schwerer moglich,

2. (Richtlinien des Cassianschen Standpunktes}

Gehen wir auf das Einzelne ein.
Ex professo wird das Verhiéltnis von Freiheit und
Grnade in den Conl, XIII , de protectione Dei“ 2 und Conl. IIE

' Conl. XIII 18, § b, p. 896.
* P, 861ss.




Die Psychologie des Johannes Cassianus 83

pde tribus abrenuntiationibus“? behandelt, doch sind auch
sonst diesbeziigliche Ausspriiche verstreut.

Der pelagianische Naturalismus hatte die Bedeutung
und Macht der Freiheit iiberschitzt. An verschiedenen Stellen
wird gegen diese Uberschitzung polemisiert und auf die Not-
wendigkeit der Gnade hingewiesen., o

Der Siindenfall der Engel habe gerade in dieser Uber-
schitzung der eigenen Willensmacht bestanden® Grof3 war
allerdings ihre Willensmacht: Die Engel hatten ihren Willen
vollkommen in der Gewalt, nicht so wie wir, deren Wille
von der Sinnlichkeit und den Reizen des Fleisches abhéingig
ist. Darum ist auch die Siinde der Engel unsiihnbar .

Auch Adams Siinde ging aus der Uberschidtzung der
Kraft seiner Natur und Freiheit hervor. ,Indem Adam glaubte,
die Herrlichkeit Gottes durch die Freiheit seines Willens und
durch eigene Tatigkeit erlangen zu kénnen, verlor er auch
jene Herrlichkeit, die ihm des Schopfers Gnade verliehen
hattes,¢ , ‘

Durch den Siindenfall hat aber Adam keineswegs seine
Freiheit vollsténdig verloren, so daf} der gefallene Mensch
nur mehr der Siinde fihig wire., Aus dem Wesen der Frei-
heit, aus Schrift und Tradition wird das bewiesen 5,

Das sind die beiden Richtlinien fiir Cassians Stellung
zur pelagianisch-augustinischen Kontroverse: 1. Ohne Gnade
ist es unmoglich, die Seligkeit zu erlangen, und 2. dem
Menschen bleibt auch nach der Erbsiinde die Moglichkeit,
Gutes zu tun; und auch unter der Einwirkung der Gnade
bleibt er frei, sich fiir die Gnadenanregung oder gegen sie
zu entscheiden,

3. DieConl III ,detribusabrenuntiationibus®)

Wie gestaltet sich innerhalb dieser Grenzen das Ver-
héltnis der Willensentscheidung zur gottlichen Gnade?

Die Conl. III itiber die drei Stufen der Entsagung wird Abt
Pafnutius in den Mund gelegt, Als erste Stufe bezt_alchnet er jene, wo
der Ménch aufBerlich (corporaliter) von allen Reichtiimern dieser
Welt sich trennt. Auf der zweiten werfen wir Q1e fritheren Sitten und
Lastersund Neigungen der Seele und des Fleisches von uns (innere

' P. 66ss.

* Inst. XII 4, § 2—38, p. 208s.

s Conl. IV 14, p. 109.

* Inst, XII 5, p. 209.

* Conl. XIII 12, p. 878. Vgl. oben p. 741f.

6F



84 ~ Die Psychologie des Johannes Cassianus

Reinigung). Auf der dritten wenden wir unseren Geist von allem
Gegenwiirtigen und Sichtbaren ab, betrachten nur das Zukiinftige
und verlangen nur nach dem Unsichtbaren (Lieben in Gott)®

Mit Eifer sollen wir diese drei Stufen durcheilen, damit wir
zum Lohn unserer Miihen in das Land der Verheiung gelangen,

In diesem Zusammenhange folgt nun eine Verwahrung gegen
eine pelagianische Deutung dieser Erorterungen:

Conl. III 10, § 5—6 (p. 83): ,Aber nicht die Tugend und der
mtihevelle Eifer wird (dem vollkommenen Monche) das Land der Ver-
heiflung zeigen, sondern der Herr versichert, daf} er selbst es zeigen
wolle, indem er sagt: .Und komm in das Land, das ich dir zeigen werde!
(Gen. 12, 1). Dadurch wird offenkundig bewiesen, dafl wie der Anfang
unseres Heiles durch die Berufung des Herrn geschieht, der da sagt:
,Gehe heraus aus deinem Lande’, so auch die Vollendung der Vollkommen-
heit und Reinheit von ihm verliehen wird, der da spricht: ,Und komm
in das Land, das ich dir zeigen werde’, das heif3t nicht in eines, das du
aus dir selbst kennen oder durch deinen Eifer finden kénntest, sondern
das ich dir zeigen werde, wihrend du selbst es nicht nur nicht wissen,
sondern auch nicht suchen wiirdest. Daraus kénnen wir erschliefien,
daf wir durch die Eingebung des Herrn gerufen zum Weg des Herrn
eilen, aber auch durch seine Belehrung (magisterio) und Erleuchtung
(inluminatione) gefiihrt zur Vollendung der hochsten Seligkeit ge-
langen."

g Germanus stellt nun (c. 11) die Frage, welche Bedeutung denn
dann noch der freie Wille des Menschen behalte, wenn Gott in uns
alles.... sowohl anfange als vollende. '

Pafnutius antwortet (c. 12, p, 84): ,Das hiitte euch mit Recht
beunruhigt, wenu in jedem Werk... nur ein Anfang wire und ein
Ende und nicht auch eine gewisse Mitte dazwischen lige. Einerseits
sehen wir, daf} Gott die Gelegenheit des Heiles in verschiedener
Weise bietet, anderseits steht es bei uns, den von Gott gebotenen
Gelegenheiten eifrig oder nachlissig zu entsprechen...,. Wir miissen
jedoch versichert gein, dafl wir trotz angestrengter Tugendiibung
neineswegs durch urseren Fleifs und Eifer zur Vollkommenheit
gelangen  kénnen, und daf die menschliche Tdtigkeit nicht hinreicht,
durch das Verdienst der Arbeit zu so hohem Lohn der Seligkeit zu
gelangen, wenn wir ihn nicht durch die Beihilfe Gottes erreichen, der
unser Herz dazu leitet, was uns fordert,*
| yDaher miissen wir jeden Augenblick mit David beten: ,Mache
vollkommen metne Schyitte auf deinem Wege .. .© (Ps. 89, 8), damit jener
unsichtbare. Lenker des menschlichen Geistes unseren freien Willen,
der entweder aus Unkenntnis des Guten oder durch den Reiz der
Leidenschaften allzusehr zu den Lastern hinneigt, eher zum Streben
nach der Tugend wenden moge. Das lesen wir... ganz.deutlieh beim
Propheten (Ps. 117, 18): ,Gedringt, gestofen ward ich sum Falle’, wodurch
die Schwiche des freien Willens bezeichnet wird und (a. a. O.):
Der Herr stitste mich': das zeigt uns wieder die mit dem freierr Willen
immer verbundene Hilfe des Herrn, wodurch er, damit wir in der
treien Entseheidung nicht gauz fallen (ne penitus libero conlabamur
arbitrio), uns gleichsam seine Hiinde darreicht und uns hilt und stirkt,
~-wenn er sieht, daB wir wanken.,..“

' Conl. I1I 6, § 1, p. 78.




Die Psychologie des Johannes Cassianus 8H

Als Resultat der bisherigen Ausfithrungen ergibt sich: § b5:
»nKein Gerechter ist sich selbst genug zur Erlangung der Gerechtig-
keit, wenn nicht die géttliche Hilfe jeden Augenblick dem Wanken-
den und Stiirzenden ihre Hiinde stiitzend unterlegt, damit er .nicht im
Sturze ganz zugrunde gehe, wenn-er durch die Schwiiche des freien
Willens zu Falle kam.“

Die nidchsten Kapitel beweisen aus der Heiligen Schrift, daf
heilige Ménner die Fihrung auf dem Wege des Tugendfortschrittes
und der Tugendvollendung sich erbetet haben (c. 13), dafl sie auch
die Kenntnis des Gesetzes (scientiam legis) nicht der eifrigen Lesung,
sondern der Belehrung und Erleuchtung Gottes zuschrieben (c. 14),
daf} neben der Kenntnis des Gesetzes und dessen mnatlirlichem Ver-
standnis auch noch ein tieferes geistiges Verstindnis der Gebote mnot-
wendig sei, damit sich das Wollen und das Vollbringen dazu geselle; und
‘diese héhere Einsicht (intellectus) verleihe der Herr. Auch der gute Wille
und die Vollendung des Werkes (velle et perficere) komme in uns durch
den Herrn zustande (c. 15). Sowohl der Anfang der Bekehrung und
desGlaubens als auch die Bewéhrung des Glaubens in Leiden sind
ein Geschenk des Herrn. Denn .die uns durch Gottes Geschenk und
Gnade verlichenen Anfinge des Heiles gentigen nicht, wenn sie nicht
durch sein Erbarmen auch in téglicher Hilfe vollendet werden.
Denn nicht der freie Wille, sondern ,der Herr list dic Gefesseltent (Ps. 145, 7),
nicht unsere Kraft, sondern ,der Herr richict auf dic Gebeuglen’, nicht
eifriges Lesen, sondern ,der Herr erleuchtet die Blinden‘... Das aber
sagen wir nicht, um unser Streben und Miihen und Trachten als eitlen
upd iiberfliissigen Aufwand zu erkliren, sondern damit wir wissen,
dafy wir ohne Hilfe Gottes weder streben kénnen, noch bei unseren
Versuchen, den iibergrofen Preis der Reinheit zu ergreifen, Erfolg
haben werden ... ,Mecine Stirke und mein Lob ist* nicht der freie Wille,
sondern ,der Herr, und er ist mir zum Heile geworden‘ (c. 1b, § 2—4,
p. 856—86).

C. 16 handelt insbesondere vom Glauben und zeigt, es miisse
vom Herrn erfleht werden, dafl der Glaube uns geschenkt, und auch
dafy er unterstiitzt und unversehrt bewahrt werde. C. 17 schreibt
den Sieg iiber die Versuchungen, c. 18 die Bestindigkeit in der Furcht
Gottes (perpetuitas timoris dei!) der goéttlichen Gnadenhilfe, zu.

C. 19 faBt noch einmal zusammen: ,Durch all das werden
wir aufs klarste belehrt, dafl sowohl der Anfang des guten Willens
uns durch Gottes Einflufl (domino inspirante) gegeben werde, indem
er entweder selbst (per se) oder durch Ermahnung irgend-
eines Menschen oder durch eine Bedréingnis uns zum Wege
des Heiles zieht, als auch die Vollendung der Tugenden .. wihrend
es bei uns steht, der Ermahnung und Hilfe Gottes entweder lédssig
oder eifrig nachzukommen und uns dadurch Lohn oder gerechte
~ Strafe zu verdienen. Ein Gleichnis aus Deuter 7, 1—3 wird heran-
gezogen: § 2: Die Schrift erklirt es als Gnade Gottes, dafl die Israe-
liten in das Land der Verheifiung gefiihrt, dafi viele Volker vor ihrem
Angesichte vernichtet, daB Nationen in ihre Hiénde gegeben werden,
d_ie zahlreicher und stérker sind als die Israeliten; § 3: ob aber Israel
§1e bis zur Vernichtung schligt (usque ad internicionem), oder ob

' Vgl. die Kapiteliberschrift Conl. III, XVIII, p. 67.



o

86 . Die Psychologie des Johannes Cassianus

es sie bewahrt und schont, ob es mit ihnen Btindnisse schlief3t... das
wird als ihnen iiberlassen bezeugt. ~

pDurch dieses Zeugnis wird deutlich unterschieden, was dem
freien Willen und was der Vorsehung und téglichen Hilfeleistung
des Herrn zuzuschreiben ist, niémlich dafl es Sache der gottlichen
Gnade sei, uns die Gelegenheiten des Heils, gliickliche For t-
schritte und den Sieg zu verleihen; daB 'es aber bei uns stehe,
die verliechenen Wohltaten Gottes eifrig oder trige zu bentitzen...
§ 4. Dafy auch nach Empfang einer jeden Gabe sowohl die Gnade
als auch der freie Wille fortdauere, zeigt das Beispiel der zehn Aus-
sitzigen (Luk. 17). Denn der Herr lobt den einen, der die Gabe seines
freien Willens zur Danksagung beniitzt, die- anderen.tadelt er, und
gerade in diesem Lob und Tadel ist wieder ein Gnadengeschenk Gottes
zu sehen,“

C. 20. Uberhaupt geschieht nichts in der Welt ohne Gott; das
Gute geschieht durch seinen Willen, das B&se mit seiner Zulassung.

C. 21 und 22 wenden sich nochmals gegen die Ubertreibung der
Macht des freien Willens, da dieser doch der tdglich en Gnadenhilfe
bediirfe. § 8: ,,Wir wollen ja durch unsere Lehre nicht die Freiheit
des Menschen beseitigen, sondern nur beweisen, wie notwendig ihm
jeden Tag und jeden Augenblick die Hilfe und Gnade Gottes ist.“

Dies die Ausfithrungen der Conl. IIL

Wer sie aufmerksam liest, wird kaum den KEindruck
gewinnen, dafd darin semipelagianische Irrtiimer enthalten
sind. Als semipelagianisch wird ja jene Lehre bezeichnet,
welche in drei Punkten von der orthodoxen Auffassung ab-
weicht :

1. Sie legt den Glaubensanfang in die Macht des freien
Willens (initium fidei, affectus credulitatis).

2. Blof natiirlich guten Werken wird zwar keine strenge
Verdienstlichkeit (de condigno) zur Erlangung von Gnaden
zugeschrieben, wohl aber ein meritum de congruo.

3. Die Beharrlichkeit im Guten bis ans Ende nach er-
langter Rechtfertigung wird dem freien Willen zugeschrieben.

In den zitierten Ausfithrungen wird aber 1. ausdriick-
lich der Glaube der Gnade zugeschrieben (c. 16). Gott mufy
ihn schenken und mufd ihn dann unterstiitzen und mehren.

2. Von natiirlich guten Werken, wodurch ein Mensch
Gottes Gnade verdienen konnte, ist in den Ausfiihrungen
der III. Conl. gar nicht die Rede,

- 8. Es wird ausdriicklich erklirt, dafl zur Beharrung bis
ans Ende die tigliche Gnadenhilfe erforderlich sei (c. 19, § 3).
| Ad 1. Was den Beginn der Heilstitigkeit (Rechtferti-
gung) anlangt, so heiflt es allerdings, ¢. 12, § 1, von Gott
kimen die occasiones salutis, vom freien Willen deren
Beniitzung. Sollte Cassian damit meinen, eine blof} &uflere



Die Psychologie des Johannes Cassianus 87

Gnade geniige fiir den Glaubensanfang? Ausgeschlossen ist
diese Deutung nicht. Aber ebensowenig erscheint an unserer
Stelle die Notwendigkeit einer inneren Gnadenerleuchtung
ausgeschlossen, — KEbenso steht es mit ¢, 19, § 1. Dort
heillt es, da Gott entweder per se oder durch die Er-
mahnung eines Menschen oder durch eine Bedréngnis uns
zum Weg des Heiles ziehe. Die Disjunktion muf} aber keines-
wegs so gepreBt werden, als ob bei den zwei letztgenannten
Moglichkeiten die innere géttliche Gnadenhilfe ganz fehlte.
Allerdings wird ihr Vorhandensein auch nicht ausdriicklich
behauptet.

Ad 3. Von der Beharrlichkeit bis ans Ende heil’}t es
<. 19, § 3, die villige Vernichtung der feindlichen Vélker
durch Israel — usque ad internicionem — sei in die Hénde
Israels selbst gegeben worden. Dem scheint zu entsprechen,
daf} auch die Erlangung der Vollkommenheit und Beharr-
lichkeit bis ans Ende ein Werk der Freiheit sei. Doch wird
gleich ausdriicklich hinzugefiigt, daB das Beispiel des Kampfas
gegen die kanaanitischen Vélker beweise, sowohl die Ge-
legenheiten des Heiles als auch der gliickliche Fortsehritt
als auch der Sieg (occasiones salutis et proventus secundos
atque victoriam) seien ein Werk der gottlichen Gnade. Doch
stehe es bel uns, die Wohltaten Gottes eifrig oder trige
zu beniitzen. '

Erst die Lektiire der Conl. XIII zeigt ein anderes Bild.
Das mag daher rithren, dafl er hier nicht mehr gegen Pe-
lagius allein, sondern auch gegen Augustinus polemisiert.
Und je nachdem er mehr gegen Pelagius oder gegen Au-
gustinus sich wendet, hebt er mehr die Notwendigkeit der
gottlichen Gnadenhilfe oder die Macht des freien Willens
hervor.,

4..(Die Conl, XIII ,de protectione Dei¥)

Die XIIL Conl. trigt die Uberschrift: ,Uber die Hilfe
Gottes* (de protectione Dei). Die Belehrungen werden Abt
Chéiremon in den Mund gelegt.

Conl. XII hatte von der Erlangung der vollkommenen Keusch-
heit gehandelt. Hoch wurde dort das Vollkommenheitsideal gespannt,
aber auch betont, daf seine Erreichung nicht so sehr die Frucht eigener
Miihen, als vielmehr ganz und gar ein Gnadengeschenk Gottes sei’,

1 Vgl ¢. 4 und c. 15,



88 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Das beunruhigt den Genossen Cassians, Germanus, und er wendet
fragend ein, was durch den Schweif der eigenen Ausdauer erlangt
werde, miisse doch vernﬁnftlgerwelse auch der eigenen Anstrengung
zugerechnet werden. ,Denn es wire toricht, wenn wir z, B, einen Land-
mann unermiideten Eifer auf die Bebauung des Landes wiirden ver-
wenden sehen und nun nicht seiner Titigkeit auch die Frucht zu-
schreiben wollten® (c. 2).

Abt Chiremon fihrt nun aus, dafl die natiirlichen mensch-
lichen Krifte zur Erlangung der Tugend und zur Ubung guter Werke
nicht hinreichen, Nicht nur unsere guten Handlungen, sondern
auch die guten Gedanken hitten ihren Anfang in Gott, der uns
sowohl die Keime (initia) des guten Willens einflofle als auch Kraft
und Gelegenheit gebe, unsere guten Begierden auszufiihren®. ,,Denn
jede gute Gabe und jedes vollkommenc Geschenk ist von oben, vom Vater des
Lichtes’, der das Gute in uns anfiingt und ausfiihrt und vollendet.

§ 6: Bei uns aber steht es, tiglich der uns ziehenden Gnade demutlg
zu folgen oder aber... ihr zu widerstehen? (c. 3, p. 863 s).

C. 4 (p. 866) wendet wieder Germanus ein: ,Die Pietiit dieser
Meinung kann von uns nicht geradezu miBbilligt werden; aber
es scheint ibr entgegenzustehen, dafl sie auf die Vernichtung des freien
Willens hinausliuft. Denn da wir sehen, daf3 viele Heiden, die doch

wohl die gottliche Gnadenhilfe nicht verdienen, nicht nur durch die
Tugenden der Niichternheit und Geduld, sondern auch, was merk-
wiirdiger ist, durch die der Keuschheit glanzen, wie sollen wir da
glauben, daf ihre freie Willenskraft gefesselt ist und diese Tugenden.
ihnen durch Gottes Gnadengabe verliehen worden sind?“

Chiremon antwortet:

1, Man diirfe nicht glauben, die Heiden hitten die mnerhche
Keuschheit, wie sie das Christentum fordere, je erreicht (c. 5, p. 365),

2. Die Schw1engkelt der Mittel zur Erla.ngung einer vollkommenen
Keuschheit sei ein Beweis, daf hiezu dle gottliche Gnade durchaus
notwendig sei (c. 6, p. 367).

Und Gott verleiht uns die notwend1gen Gmnaden. ,Denn
der Heilsplan Gottes, wonach er den Menschen nicht dazu
erschaffen hat, dafl er zugrunde gehe, sondern dafl er ewig
lebe, bleibt unerschiibtert stehen. Wenn seine Giite ein
noch so kleines Finklein gutenW1llens in uns
aufleuchten sieht oder wenn er selbst ein (solches
Finklein) gleichsam aus dem harten Kiesel
unseres Herzens geschlagen hat, so pflegt er es
und weckt es und stirkt es durch seine Bingebung, da

! Conl. XIII 8, § b, p. 864: ,Quibus manifeste colligitur, non
solum actuum, verum etiam cogitationum bonarum ex deo esse prin-
cipium, qui nobis et initia sanctae voluntatis #mspirat et virtutem
atque opportunitatem eorum, quae recte cupimus tribuit peragendi.®

? Richtet sich gegen Augustinus, Vgl. De divers. quaest. ad. Simpl..
I q. 2, 12—13, Migne PL 40, 118s. 1b1d 17, col. 121.. .



Die Psychologie des Johannes Cassianus 8Y

er will, dafi alle Menschen selig werdent...' .., Wer also zu-
grunde geht, geht gegen Gottes Willen zugrunde2* (c, 7,
§ 1—2, p. 368s).

Schon hier wurde unterschieden zwischen dem Fiink-
leins guten Willens, das Gott ohne sein Zutun in uns auf-
leuchten sieht und dem, welches er selbst in uns entziin-
det. Noch deutlicher wird diese Unterscheidung in den
nichsten Kapiteln, "

C. 8 (Fortsetzung iiber den allgemeinen Heilswillen
Gottes): § 3 (p. 371): ,Es ist uns also die Hilfe Gottes
immer und unzertrennlich gegenwirtig und so grofy ist die
Zirtlichkeit des Schopfers gegen sein Geschopf, dafl seine
Vorsehung es nicht blofl bestindig begleitet, sondern ihm
auch zuvorkommt.... § 4. Ja wenn er nur einen Anfang
des guten Willens in uns erblickt, so erleuchtet er ihn so-
gleich, stérkt ihn und regt ihn zum Heile an. Er verleiht
(dem guten Willen) Wachstum, mag er selbst ihn in
uns gepflanzt haben oder mag er ihn durch
unsere Anstrengung aufkeimen sehens ... Und
nicht nur heilige Begierden floft er in seiner Giite ein,’
sondern auch die Vorkommnisse des Lebens ordnet er im
voraus und die giinstigen Gelegenheiten zu gutem
Erfolg .. .4

C. 9 wird eine Reihe von Schriftstellen zum genaueren
Nachweis herangezogen, dafl unser Heil ebensowohl von
Gottes duflerer und innerer Gnade als von unserem eigenen
guten Willen abhéngt. Gegen den Schluf} des Kapitels finden
sich dann folgende von Prosper beanstéindete Auflerungen:

§ 4 (p. 8373): ,Ist nicht in all dem ebensowohl die
Gnade Gottes als die Freiheit des Willens verkiindet, und
dafl der Mensch zuweilen auch aus eigenem An-
trieb sich zum Verlangen nach der Tugend er-

' Conl. XIII 7, § 1: ,Cuius benignitas, cum bonae voluntatis.
innobis quartulamcumque scintillam emicuisse perspexerit vel quam
ipse tamquam de duro silice nostri cordis excuderit, confovet eam
et exsuscitat suaque inspiratione confortat.*

* Gegen Augustins Priidestinationslehre. Vgl. z. B. schon August
de div. quaest. ad Simplic, (vom Jahre 396) I q. 2, 18. Migne PL 40, 119.

*Conl. XIII 8, § 4, p. 871. ,,Qui cum in nobis ortum quendam bonae
voluntatis inspexerit, inluminat eam atque confortat et incitat ad sa-
lutem, incrementum tribuens ei, quam vel ipse plantavit vel
nostro conatu viderit emersisse.“



90 Die Psychologie des Johannes Cassianus

heben kann, immer aber der Hilfe des Herrn bedarf1?
§ 6: Denn es geniefit einer die Gesundheit nicht gleich,
wenn er will, und wird von der Krankheit nicht befreit,
sobald nur sein Wille danach verlangt. Was niitzt es nun
aber, die Gnade der Gesundheit zu begehren, wenn nicht
der Herr ... die unversehrte Kraft verleiht? Damit es aber
um so deutlicher erhelle, daf} auch durch die natiirliche
Giite, die uns durch des Schipfers Geschenk verliehen
ist,zuweilendieAnfinge guter Willensregungen
entstehen kdnnen, die jedoch ohne géttliche Fiihrung
nicht zur Vollkommenheit der Tugenden zu gelangen ver-
mogen?, so ist uns der Apostel Zeuge, wenn er sagt: ,Das
Wollen liegt mir bei, aber das Vollbringen des Guten finde

ich nicht‘“ (Rom 7, 18). ‘
Die =zitierte Stelle ldt an Deutlichkeit nichts zu

wiinschen iibrig.

Das 10. Kapitel bringt viele weidbre Schriftbeweise fir die auf-
gestellte These: ,Denn die Freiheit unseres Willens bestitigt Gott
in der Schrift, da er sagt: ,Mit aller Wachsamkeit bewahre dein Herz
(Prov. 4, 23), aber seine Schwiche zeigt der Apostel mit den Worten:
,Der Herr bewahre cure Herzen (Phil. 4, 7); die Kraft des freien
Willens (virtutem liberi arbitrii) verkiindet David, da er sagt: ,Ich
neigte mein Herz zur Haltung deimer Gebotet (Ps. 118, 112), aber seine
Schwiche lehrt ebenderseibe, wenn er betet usw.

Im C. 11 wird an Beispielen aus dem Neuen und Alten Testa-
ment erliutert, dafl die Gnade Gottes und der freie Wille .gewisser-
maflen ‘so untereinander vermischt sind, dafy es unter vielen als grofle
Streitfrage behandelt wird, welches vom anderen abhiinge, ob sich
nimlich Gott unserer erbarme, weil wir den Anfang des
guten Willens darbieten, oder ob wir diesen Anfang des guten
Willens erlangen, weil Gott sich erbarmt. Denn viele, die einer dieser
Behauptungen einseitig nachgehen und sie mehr als recht ist bejahen,
sind in verschiedene und sich widersprechende Irrtlimer verwickelt,
Denn wenn wir sagen, dafl der Anfang des guten Willens unsere
Sache sei, nun was war es denn in Paulus, dem Verfolger, was in
dem Zollner Matthéius..., wodurch sie zum Heile gezogen wurden?
Wenn wir aber sagen, dal die Keime des guten Willens immer durch
die Gnade Gottes eingegeben werden, was werden wir dann {iber den
Glauben des Zachiéus, was fiber die Frommigkeit jenes Riéubers am

.1 Conl. XIII 9, § 4, p. 873. ,Quia etiam suis interdum moti-
bus homo ad virtutum adpetitus possit extendi, semper vero a do-
mino indigeat adiuvari?“ ‘

* Conl, XIII 9, § b, p. 374: ,, Ut autem evidentius clareat, etiam
per naturae bonum, quod beneficio creatoris indultum est,
nonnumquam bonarum voluntatum prodire principia, quae tamen nisi
a domino dirigantur ad consummationem virtutum pervenire non pos-
sunt, apostolus testis est...*



Die Psychologie des Johannes Cassianus 91

Kreuze sagen, die beide durch ihr Verlangen den himmlischen Méchten
-eine gewisse Gewalt antaten und der besonderen Mahnung und Be-
rufung zuvorkamen?... § 4 (p. 877): Diese beiden, néimlich die Gnade
und der freie Wille scheinen sich zwar wechselseitig ent-
gegenzustehen, aber sie stimmen beide liberein und aus
frommer Uberlegung schliefflen wir, dafl wir beide "gleichmiBig an-
nehmen miissen, damit wir nicht etwa, wenn wir eines dem Menschen
entziehen, die Regel des frommen Glaubens tibertreten. § 6: Wenn
also Gott sieht, daf wir uns zum Wollen des Guten neigen, so kommt
er uns entgegen, leitet uns und stdrkt uns... Anderseits, wenn er
sieht, daB wir nicht wollen oder lau geworden sind, so tritt er mit
heilsamen Ermahnungen an unsere Herzen heran, wodurch der Wille
in uns entweder wieder hergestellt oder erzeugt werden soll'.“

Aus dem Zusammenhang und der Fassung der Worte: ,ad-
hortationes salutiferas admovet cordibus nostris* ergibt sich, dafd
Cassian auch hier an innere und #uflere zuvorkommende Gnaden in
gleicher Weise denkt. ‘

Das 12. Kapitel ist gegen das augustinische ,non potuit non
peccare® gerichtet. Der Mensch besitzt die Freiheit zum Guten®
als eine unverlierbare natiirliche Gabe und daraus folgt, daB es in
unserer Gewalt stehen muf, der Heilsgnade Gottes manchesmal auch
zuvorzukommen. Er iibersieht hauptsichlich, daB es sich um die Er-
reichung eines {ibernatiirlichen Zieles handelt und um den Anfang
iibernatiirlich guter Werke. Er ilberspannt darum die Kraft seiner
Argumente, Sie sind zumeist der Heiligen Schrift entnommen. Uns
interessierte bereits (oben p. 71) der Zusammenhang, in den die
‘Willensfreiheit mit der Verniinftigkeit gebracht wird.

§ b (p. 879) wird erklart: ,Wir miissen uns also hiiten, alle
Verdienste der Heiligen so auf den Herrn zu beziehen, dafl wir der
menschlichen Natur nichts zuschreiben, als was biése und verkehrt
ist ... § 7: Man kann also nicht zweifeln, dafl zwar alle Keime der
Tugenden der Seele durch die Gnade des Schopfers von Natur aus
eingepflanzt sind (inserta); aber wenn sie nicht durch die Hilfe Gottes
erweckt werden (excitata), so kénnen sie nicht zum Wachstum und zur
Vollkommenheit gelangen ... § 8: Und so bleibt in dem Menschen immer
der freie Wille, der die Gnade Gottes vernachlissigen oder liebend er-
greifen kann ... § 10: Es kommt also die Barmherzigkeit Gottes dem
Willen des Menschen zuvor (Ps. 58, 11) ... und wieder kommt dem Herrn,
der zégert und gewissermafien stehen bleibt, um unsere Wahl kennen
zu lernen, unser Wille zuvor (Ps. 87, 12)...“ '

C. 18 werden Vernunftgriinde angegeben, warum es angemessen
ist, dafl Gott nicht immer auch den Anfang des guten Willens in uns
wirkt und der Einwand widerlegt, dafl dann die ewige Seligkeit nicht
amehr ein reines Gnadengeschenk Gottes wire. § 1 (p. 382): So also

' Conl, XIIT 11, §. 5, p. 877:. ,Nam cum viderit nos deus ad
bonum velle defectere, occurrit, dirigit atque confortat,... et rursus
8i nos nolle vel intepuisse perspexerit, adhortationes salutiferas admo-
vet cordibus nostris, quibus voluntas bona vel reparetur vel formetur
iR nobis, “

? Vgl. oben p. 74.



99 . Die Psychologie des Johannes Cassianus

wirkt die Gnade Gottes immer mit unserer Freiheit zum Guten zu-
sammen ... 80 dafl sie zuweilen auch einige Versuche des guten Willens
verlangt und erwartet, damit es nicht scheine, als ob sie v6llig Schlafen-
den oder in tréger Ruhe Erschlafften ihre Gaben spende.* Die geringe-
eigene Anstrengung steht zur Uberschwenglichkeit der ewigen Glorie
in keinem Verhiltnis.

C. 14: Es wire unverniinftig zu glauben, dafl Gott iiber den
Menschen Prtifungen verhinge, ohne dem freien Willen etwas
Raum zu gestatten, daB er aus eigener Kraft mit dem Versucher
streite. Die Priifung eines ganz schwachen und gebrechlichen, nur auf
fremde Hilfe angewiesenen Willens wire zwecklos. Dasselbe ergibt.
sich aus der Verantwortlichkeit: Die Versuchung ist ja dazu da, da-
mit die Menschen ,in gerechtem Urteile entweder fur schuldig ‘oder
fir lobeswiirdig erkldrt werden, je nachdem sie es verdienen® (§ 6)..
Darum muf ihnen auch eine angemessene Kraft des Widerstandes
innewohnen,

Auch das Beharren im Guten ist von der Betitigung des
freien Willens abhéngig, denn auch nach Empfang der Gnade bleibt
der Wille frei: ec. 14, § 7 (p. 387): ,,Denn wenn er sagt: ,Wer sichi,.
der sehe zu, daf} er nicht falles, so legt er es auf die Freiheit des Willens
an, von der er wohl weiB}, dafl sie nach Empfang der Gnade entweder
durch Eifer stehen oder durch Vernachlissigung fallen kann.*

Ein schéner Vergleich soll die Wechselwirkung von Gnade und
Freiheit illustrieren: §.9 (p. 388): , Eine liebevolle und besorgte Mutter
trigt ihren Kleinen lange am Busen; bis sie ihn einmal gehen lehrt,.
dann ldBt sie ihn zuerst kriechen,»richtet ihn dann auf und hidlt ihn
mit der Kraft ihrer Rechten, damit er in wechselndem Schritte sich
abmiihe. Bald 14t sie ibn ein wenig allein, ergreift ihn sogleich,
wenn sie ihn* wanken sieht, erfait den Taumelnden, ‘richtet den Ge-
fallenen auf und verhindert entweder ein neues Fallen oder sie lafit
ihn auch leicht hinsinken und hebt ihn erst darnach auf, Wenn aber
die Erstarkung ins Knaben- oder Jiinglingsalter gefuhrt hat, so fiigt
sie einige Lasten oder Mithen hinzu, durch die er nicht erdruth
sondern geiibt werde, und iRt ibn mit Gegnern kidmpfen. Wie vlel
mehr weil nun der himmlische Vater aller, wen er vor seinen Augen
durch die Entscheidung des treien Willens in der Tugend iiben soll!l
Und so hilit er den Miihseligen, erhért die Rufenden, verlifit nicht
die Suchenden, reiBt zuweilen auch den aus der Gefahr, der nicht
darum weil} *

C. 15 behandelt die verschiedene Art und Weme, wie Gott die:
Menschen zum Heile beruft.

C. 16 verwahrt sich .ausdriicklich dagegen, als ob alles dem
freien Willen zugeschrieben wiirde und die Gnade Gottes nur secun-
dum meritum verteilt wiirde.

Die Schluikapitel 17 und 18 fassen zusammen: C. 18,
§ 4 (p. 396): ,KEt iteirco hoc ab omnibus catholicis patribus
definitur, qui perfectwnem cordis non inani disputatione
Verborum, sed re atque opere didicerunt, divini esse
muneris



Die Psychologie des Johannes Cassianus 93

primum, ut accendatur unusquisque.ad desiderandum
omne quod bonum est, sed ita, ut in alterutram partem
plenum sit liberae voluntatis arbitrium: itemque etiam

secundum divinae esse gratiae, ut effici valeant
exercitia praedicta virtutum, sed ita, ut non possibilitas
exinguatur arbitrii:

tertium quoque ad dei munera pertinere, ut adqui-
sitae virtutis perseverantia teneatur, sed ita, ut captivitatem
libertas addicta non sentiat.“

§ 5 (p. 395): ,Man mufl nédmlich glanben, daf der Gott
des Weltalls so alles in allem wirke, daf} er anregt, beschiitzt
und stirkt, nicht aber so, dafi er die Freiheit der Wahl,
welche er selbst nun einmal zugestanden hat, hinwegnehme.
Wenn wirklich etwas, was menschliche Beweisfithrung und
Vernunftarbeit gar zu fein ausgedacht hat, diesem Sinn
zu wiedersprechen scheint, so mufl man es viel eher ver-
meiden, als zur Zerstorung des Glaubens hervorziehen ...
Kann ja doch nach meiner Meinung mit mensch-
lichem Sinn und Verstand nicht vollkommen er-
faflt werden, wie einerseits Gott alles in uns
wirke, anderseits wiederalles dem freien Willen
L7 ugeschrleben wird.4

b. (Ergebn1sse aus der Conl. XIII)

Wir miissen den Leser um Entschuldigung bitten, wenn
wir ihm hier sozusagen . eine Inhaltsiibersicht iiber die
XIII, Conl. vorlegten. Es erschien uns aber als das beste,
die wichtigsten Ausspriiche Cassians iiber Gnade und Frei-
heit zunéchst vorzulegen, ohne sie aus ihrem Zusammen-
hange zu reiffen. Das Bild wird dadurch weit klarer. Durch
zahllose Beispiele hat Cassian sich abgemiiht, uns zu zeigen,
-dafd die gottliche Gnadenhilfe die Ta.tlgkelt des freien Willens
nicht aufhebt, sondern voraussetzt, Die katholische Kirche und
auch Augustmus haben diese Mitwirkung des Menschenmit der
Gnade nie geleugnet. Nur hat Augustinus dem Pelagianismus
gogeniiber das Gnadenwirken Gottesrecht in den Vordergrund
zu riicken gesucht; Cassian ist der klarste und entschiedenste
Verfechter der menschlichen Freiheit, auch der Gnade Gottes
gegeniiber. Das Verhiltnis beider ist aber, wie er selbst
betont, so geheimnisvoll, dafi er in dem Bestreben, es uns
klarzulegen, die Klippe des Irrtums nicht zu vermeiden
wvermocht hat.



94 Die Psychologie des Johannes Cassianus,

Eine zusammenfassende Ubersicht iiber die wissen-
schaftliche Begriindung der Cassianschen Thesen in der -
Conl. XIIT wird nun wohl noch wiinschenswert erscheinen.

Ich sehe dabei von den theologischen loci ab und ver-
weise nur auf die spekulativen Beweismomente.

I. Cassiansche These: Unser Heilswerk darf
nicht der gottlichen Gnade allein zugeschrieben
S "werden

Grinde :

I. Sonst wiirde die menschliche Anstrengung jeder
Verdienstlichkeit beraubt werden, ( (C. 1, p. 362: [talis]
adiectione sententiae beatus [Chaeremon] meritum humanae
cassasset industriae.“)

2. Der Mensch wiirde fiir unfahig erklért, Gutes zu tun,
wie sehr er sich auch anstrengte. (Ibid.: ,Quamquis summis
ad bonam frngem viribus enltatur, boni conpotem esse non
posse,“)

Es wird unbestimmt gelassen, ob es sich um das natiirlich oder
iibernatiirlich Gute handle. Es scheint eine stillschweigende Voraus-
setzung zu sein, daB jedes Tugendwerk den Himmel verdiene. Die
ganze Abhandlung wiirde sofort ein anderes Gesicht bekommen haben,
wenn Cassian nur ein einzigesmal ausdriicklich hervorgehoben hitte,
daB natiirliche Tugend auf {ibernatiirliche Belohnung keinen Anspruch
erheben kann. C. 13, § 3s., p. 883 ist nicht klur genug, well dort Ver-
dienst und Lohn nur quant1ta.t1v verglichen werden.

3. Es wiirde eine Ursache ohne Wirkung behauptet -
werden : Die eigene Anstrengung des Menschen hétte kéinen
Erfolg. Und doch wird die Tugend nur instantia proprii
sudoris erreicht (c. 2, p. 362 s.). |

4, Die Willensfreiheit wiirde zerstort werden; das darf
schon deshalb nicht geschehen, weil doch auch die Heiden
Tugend — wenigstens eine unvollkommene (uepexy) — be-
sitzen, Oder ist auch die Tugend der Heiden durch Christi
Gnade bewirkt worden? {c. 4, p. 365),

0. Der allgemeine Heilswille Gottes wire in Frage
gestellt, wenn die Verdammnis blof von der Unzulénglich-
keit der Gnade und nicht vielmehr von dem freien Willen
des Menschen abhingig wire (c. 7—8, p. 368 ss),

Dieses Argument wird zwar von Cassian nicht in so scharfer
Formulierung vorgetragen. Doch polemisiert Chiremon gegen die An-
sicht, als fehle es jemand an den notwendigen Heilsgnaden. Der Ein-
wand, den er vor Augen bhat, ist kein anderer, als der gegen eine



Die Psychologie des Johannes Cassianus 95

rigoristische' Prédestinationslehre von jeher vorgetragene: Wenn nur
gottliche Willkiir tiber die Gnadenverteil'ung entscheidet, dann schlief}:
Gott manche Menschen positiv vom Heile aus.

6. Es ist Tatsache, dal der Mensch auch nach dem
Siindenfalle die Fahigkeit zum Guten behalten habe (c. 12,
p. 878ss). @) Sonst hitte er keinen freien Willen mehr (§ 1).
b) Die Schrift lehrt ausdriicklich, dafl Adam auch nach dem
Siindenfall sciens bonum et malum geblieben sei. Sonst.
wire er ja auch einem unverniinftigen Tiere gleich ge-
worden (§ 2). ¢) Das Neue Testament schreibt amch dem
gefallenen Menschen sittliche Verantwortung zu (§ 8). d) Die
sittliche Blindheit, von welcher Isaias 42, 18—19 spricht,
* bezieht sich demnach nicht auf die Natur, sondern ist ein
Fehler des freien Willens, d. h. sie ist eine frei gewollte,
(§ 3—4). |

7. Der Reichtum der goéttlichen Freigebigkeit wiirde
iibel angebracht (inrationabilis) erscheinen, wenn Gott seine
Gnaden penitus dormienti aut inerti spendete (c. 13, § 1,
p. 383). _

8. Gott stellt manchmal unsere Tugend auf die Probe.
Das setzt die Mitwirkung des freien Willens voraus; wenn
alles nur von der Gnade abhinge, so wére ja eine Priifung:
sinnlos (c. 14, p. 384 ss.).

9. Die Gnaden werden durch die Anerkennung der
Freiheit nicht zweck- und fruchtlos, auch verlieren sie nicht
den Charakter des gratuitum, weil ja die eigenen Bemiihungen,
nur gering und klein sind, namentlich im Vergleich zum.
ewigen Leben (c. 13, § 3—4, p. 383s).

II. Cassiansche These: Unsere Heilswerke sind
vorziiglich ein Werk der géttlichen Gnade und
ohne die Gnade unmdoglich

Griinde: .

. Die zur Erlangung der Vollkommenheit notwendigen
Ubungen sind so schwer, daf wir sie ohne gottlichen Bei-
stand nicht einmal begehren (desiderare) und um so weniger
In Ausfithrung bringen konnen (perficere; c. 6, § 1—3,
p. 367). Denn: '

1. Selbst wenn jemand den Wunsch solch gottseligen
Lebens schon hegte, so konnte er ihn nicht zur Ausfithrung
bringen, und zwar wegen der Schwiiche (fragilitas, infir-
mitas) der menschlichen Willenskraft (§ 3; vgl. auch ins-
besondere c¢. 10, p. 374s.).



96 Die Psychologie des Johannes Cassianus

2. Selbst wenn diese Schwiche nicht vorhanden wire,
g0 konnen sich noch #uflere, von uns unabhingige Hinder-
nisse einstellen (loci, temporis copia) (§ 4).

3. Und selbst dann, wenn alle diese Bedingungen ge-
geben sind und das gute Werk moglich ist, so muf} doch
noch die Gelegenheit (opportunitas peragendi) durch die
gottliche Vorsehung geboten werden (§ b).

Eine Fiille von Schriftstellen bilden den theolog1schan
Erlguterungs- und Beweisapparat fiir beide Thesen.

Das Schluftkapitel (18) enthilt noch eine Berufung auf’
die Erfahrung: Nur derjenige, der sich rein auf die Theorie
verlegt, vermag einer anderen als der vorgetragenen Auf-
fassung zu huldigen. Wer praktisch um die Erlangung der
Tugend sich bemiiht, weil aus Erfahrung, dal beide, Frei-
heit und Gnade, zusammenwirken miissen (§ 4, p. 396).

Dieses Zusammenwirken, diese Verschmelzung beider
Faktoren ist so innig (indiscrete permixti), dafl die Schei-
dung #dubBerst schwierig ist. Bei einseitiger Betrachtung
miissen darum Irrtiimer auftreten (c. 11, p. 376 s.).

Der Gegensatz von G‘rnade und Freiheit ist blof schein-
bar (ibid. § 4).

Von Gott stammt: 1. Die d&ufiere Gelegenheit zu guten
Handlungen (c. 8, p. 370).

2. Innere Gnaden: Gott weckt in uns (inspirat) die
guten Gedanken und Entschliisse; die in uns von selbst
aufleuchtenden Fiinkchen des guten Willens hegt er (con-
fovet), stirkt sie (confortat) (c. 7, § 1, p. 369). Er kommt
dem guten Willen entgegen (occurrit) und lenkt ihn (dirigit).
Fehlt der gute Wille oder wird er schwach, dann erzeugt
er ihn (format) oder stellt ihn wieder her (repa.rat) (e. 11,
§-5, p. 377s.).

Uber die Art und Weise, wie Gott in unserem Innern
derartig wirken kann, enthélt die Conl. XIII nichts, eben-
sowenig die Conl. II1. Iéh verweise diesbeziiglich auf das
in Conl. VIII, 13, p. 192 iiber das alles durchdringende
gottliche Wesen Ge'sagtel. Ausdriicklich wird jedoch in
Conl. XIIT (18, § 6, p. 395) erkléirt, dafl menschlicher Sinn
und Vernunft das Geheimnis dieses Zusammenwirkens nicht
ergriinden konnen, - (Fortsetzung folgt)

1 Vgl. oben Divus Thomas V (1918), p. 188.



	Die Psychologie des Johannes Cassianus

