
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen, yrjysvsT;

ZWEI ARISTOTELISCHE TEXTE ÜBER DIE ERD¬
GEBORENEN, yvjYSvsîç

Von Dr. EUGEN ROLFES

Man ist bis jetzt nicht ganz darüber einig, ob
Aristoteles die Ewigkeit der Welt, die er sonst bestimmt
annimmt, auch immer gleichmaßig vertritt.

Solche Gelehrte freilich, die ihm den Schöpfungsgedanken

aberkennen, wie Zeiler, zweifeln nicht daran: Ist
die Welt nicht von Gott erschaffen, so ist sie ewig, wenn
man auch meint, daß die Welt, in der wir leben, darum
noch nicht für ewig zu gelten braucht, indem ihre
gegenwärtige Gestalt das Ergebnis einer vorausgegangenen
Entwicklung sein könnte (vgl. Zeller, Phil. d. Griechen 2, 2,
431 ff.).

Aber für solche, die, wie Augustin und Thomas, die
sokratische Schule und mithin auch den Aristoteles die
Schöpfung lehren lassen, liegt die Sache anders : Es wäre
denkbar, daß man die Schöpfung annimmt und sich dennoch
berechtigt glaubt, die Welt entweder für ewig oder für
nicht ewig zu halten, indem man eine ewige Schöpfung
für möglich ansieht.

Daß der Gedanke einer ewigen Schöpfung nicht von
vornherein als widersprechend und unmöglich gelten darf,
dafür möge hier nur an die zwei unbestreitbaren Tatsachen
aus der Geschichte der Philosophie erinnert sein, daß nach
Augustin (de Civ. Dei 10, 31 und 11, 4; vgl. 11, 5) die

eine theologische Summa zwischen 1225 und 1240 abfaßte, die auch
auf die aristotelische Ethik Bezug nimmt; vgl. Grabufann a. a. O,,
p. 86. Wie schon oben gesagt, können für jetzt nur die edierten Werke
der Scholastiker herangezogen werden. Es existii-rt noch ein ediertes
Werk des Dominikaners Moueta Cremona, der im Jahre 1244 eine
Summa adversus Kathares et Waldenses schrieb und darin „eine erhebliche

theologische und philosophische Bele-enbeit an den Tag legt";,
vgl. Grabmann a. a. O p. 48. Dort aucu andere Literatur über ihn.
Er kcmmt in seinem Werke auf unsera Frage nicht zu sprechen. Er
setzt sich mit den Lehrmeinungen der Katharer und Waldenser
auseinander, mit ihren Anschauungen über das Alte Testament, über Christus,

die Kirche und die Sakramente, über die Ewigkeit der Welt und
die Auferstehung von den Toten. Dabei argumentiert er fast
ausschließlich mit Stellen der Heiligen Schrift, nur bei der Frage über
die Ewigkeit der Welt setzt er sich mit aristotelischen Anschauungen
auseinander. Außer der Frage über die sittliche Berechtigung des
Krieges und der Strafe sowie der erlaubten Tötung kommt er auf rein,
moralische Dinge überhaupt nicht zu sprechen.



Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen, yrjysvsTs 61

Neuplatoniker bei Plato wirklieh eine ewige Schöpfung
gelehrt finden und daß Thomas die Unmöglichkeit einer
ewigen Schöpfung nicht für beweisbar hält (vgl. S. Th. 1,
46> 2).

Demnach konnte also auch Aristoteles die Welt für
erschaffen und dennoch für ewig ansehen ; es wäre aber
auch denkbar, daß er sie bald für ewig, bald nicht für
ewig gehalten, oder auch, daß er die Sache hin und wieder
für ungewiß erklärt hätte.

Thomas ist nun überzeugt, daß Aristoteles die Ewigkeit
der Welt annimmt, aber er achtet dafür, daß er sich hierin

utcht immer gleich geblieben ist.
Insbesondere läßt er ihn Topik 1, 11, 1046 14—17

®agen, daß wir für die Ewigkeit der Welt keine Gründe,
haben (S. Th. 1, 46, 1, in corp. art.).

Aber das möchte ein Mißverständnis sein. Wenn es
'U dem fraglichen Text heißt: Wir haben keine Gründe,
oder genauer: „Wir können über solche Probleme nicht
Hede stehen, da wir es für schwer halten, das Warum an-
zugebenu, so denkt Aristoteles wohl nicht an die
Philosophen oder an sich selbst, sondern an beliebige Leute, die,
^enn sie gefragt werden, keine Gründe für oder gegen die
Ewigkeit der Welt oder der Schöpfung wissen. Der Fall
®teht als Beispiel für ein Problem, wo der Gefragte weder
Jfr die Bejahung noch für die Verneinung Gründe zur
verfügUng kat gegenüber anderen Problemen, den
sogenannten Aporemen, wo man die Gründe nicht nach ihrem
gewichte gegeneinander abzuschätzen weiß. — Man wolle
hierüber unsere Ausgabe der Topik, Leipzig, Meiner, 1919,
P' '206 f., Anm. 20, und Theo!. Revue 1919, Nr. 1/2, in der
Rezension einer Schrift von Jellouschek vergleichen.

Aristoteles sagt also hier nicht, daß die Ewigkeit der
Î; '0lt sich nicht mit Gründen belegen läßt, und so möchte
u'e Hauptstelle, die man auf die Autorität des Aquinaten

Beweis, daß er in dieser Frage geschwankt hat, anzu-
s®hen pflegte, in Wegfall kommen.
_ Dafür aber macht man neuerdings auf einen anderen
Ißxt aufmerksam, den Thomas nicht mit der vorliegenden

^age in Zusammenhang gebracht hat, wo Aristoteles mit
ßzug darauf, daß nach einigen Forschern die Menschen

üud das Vieh einmal durch Urzeugung aus der Erde
entstanden sind, fragt und untersucht, was, die spontane

4*



52 Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen, pjyevsTs

Zeugung angenommen, über den Bildungskeim derartiger
erdgeborenen Wesen zu urteilen sein möge, ob derselbe als
Wurm oder als Ei zu denken sei. Im Verfolg des Textes
spricht er auch noch ausdrücklich von einem Anfang der
Entstehung aller Tiere gleichsam wie von etwas, was mit
der spontanen Zeugung selbstverständlich verknüpft ist.
Demnach scheint er hier, so sagt man, ernstlich die
Möglichkeit eines ersten Anfangs des animalischen Lebens auf
der Erde ins Auge zu fassen. Denn sonst hätte die Frage,
aus was für einem Keime diese Erstlinge der Lebewesen
hervorgegangen sein müssen, keinen Zweck gehabt.

DieseÜberlegung verdient in der Tat erwogen zu werden.
Betrachten wir also zuerst den Zusammenhang und

den Wortlaut der Stelle.
Sie steht im 11. Kapitel des 8. Buches der Schrift

von der Entstehung der Tiere (762 6 28—763 a 7).
In diesem Kapitel wird, nachdem bis dahin die

Entstehung aller anderen Tiere untersucht worden, die
Entstehung der Schaltiere erörtert und, freilich irrtümlich,
dahin bestimmt, daß diese Gattung durch Urzeugung ins
Sein tritt, sei es nun, daß sie ausschließlich so entstehen
oder daß es unter ihnen auch Arten gibt, die sowohl durch
Urzeugung als durch eine Art Abstammung von schon
vorhandenen Individuen derselben Art entstehen (761 6 23 — 27).
Weiterhin wird »der Bildungskeim und die Entwicklung
der vermeintlich spontan entstehenden Pflanzen und der
ebenso entstehenden Tiere verglichen und gesagt, die
Bildung der spontan entstehenden Pflanzen sei immer gleichartig:

sie gehe nach Analogie des Ursprungs der Tiere, die
aus einem Ei entstehen, vor sich — nicht einem Ei im
modernen biologischen Sinne, sondern einem solchen nach
Art der Vogeleier, wo nur ein Teil (das Weiße) Keim und
der andere (der Dotter) Nahrung des Keimenden ist: ebenso
entständen die gedachten Pflanzen nur aus einem Teil des

Bildungsstoffes ; der andere sei die erste Nahrung für die
aufsprossenden Gewächse (762 & 18—21), Dagegen
entständen manche Tiere aus einem Wurm — d. i. einem
Keim,' der ganz aus sich selbst wächst, wenn auch ein
organischer Teil, der untere, es ist, der den Stoff für die
Bildung hergibt — und das gelte sowohl für alle blutlosen
Tiere, die nicht wieder aus Tieren entständen, wie auch
für bestimmte Flußfische und die Aale (7626 21—28).



Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen, yrjysveTs 58

Demnach, fährt Aristoteles nun fort, müsse man sagen,
daß auch die Menschen und Vierfüßler, wenn sie einmal
spontan entstanden sein sollten, entweder aus einem Ei
oder aus einem Wurm entstanden sein müßten.

Hiermit sind wir an dem Text angelangt, um den es
sich handelt. Er lautet, wie folgt: „Daher würde man auch
bezüglich der Menschen und Vierfüßler, wenn einmal
Erdgeboreue entstanden sind, wie einige behaupten, annehmen
müssen, daß sie auf eine von zwei Weisen entstanden sind:
entweder so, daß sich zuerst ein Wurm gebildet hat, oder
aus Eiern. Denn sie müssen entweder die Nahrung für das
Wachstum in sich selbst haben — ein solcher Keim ist
aber ein Wurm — oder sie sonst woher erhalten, und zwar
entweder aus der Mutter oder aus einem Teil des Keimes.
Wenn demnach das eine unmöglich ist, daß sie ihnen aus
der Erde zufließt, wie bei den anderen Sinnenwesen aus
der Mutter, so müssen sie sie notwendig aus einem Teil
des Keimes erhalten, was uns Entstehung aus einem Ei
ist. Daß also, wenn alle animalischen Wesen einen Anfang
der Entstehung gehabt haben, dieselbe auf die eine oder
auf die andere Weise vor sich gegangen ist, nimmt man
freilich olfenbar mit gutem Grunde an, dagegen hat die
Entstehung aus einem Ei weniger für sich. Denn wir sehen
eine solche Entstehung bei keinem Tier, wohl aber die
andere, sowohl bei den aufgezählten blutführenden wie
auch bei den blutlosen Tieren" (762 6 28—763« 7).

Angesichts dieses Textes stellt sich also die Frage
ein, ob Aristoteles sich in demselben so ausgedrückt hat,
als ob nach seiner Ansicht eine Entstehung von Menschen
durch Urzeugung möglicherweise einmal stattgefunden hätte.

Wir möchten hierauf antworten, daß die Stelle allerdings

die Vermutung rechtfertigt, es sei dieses seine Meinung.
Denn warum hätte er sonst mit wissenschaftlichem

Ernst zu entscheiden versucht, wie sich Menschen und Vieh
bei spontaner Entstehung entwickelt haben möchten? Wozu
bätte er die Analogie der Entstehung der anderen animalischen

Wesen angerufen? Wozu wäre die Entstehung aus
dem Ei als Weg des pflanzlichen Werdens der aus dem
Wurm gegenübergestellt? Alles, was in dem 11. Kapitel
unserem Texte vorangeht, nimmt sioh fast wie eine
vorgesehene Unterlage aus, auf der die Schlußfolgerung, an
die wir denken, fußen soll. So verfährt man nicht bei An-



54 Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen, yr/ysveTs

nahmen, die man von vornherein für ausgeschlossen hält.
Es ist also wahr, unser Text spricht dafür, daß für
Aristoteles die Entstehung des Menschen durch Urzeugung
eine annehmbare Hypothese ist.

Gleichwohl könnte man einen Einwand machen.
Staude der Text isoliert bei Aristoteles und

widerspräche er überdies seinen sonstigen Sätzen und Anschauungen,

so ließe sich etwa sagen, er sei, nach den Regeln
der Hermeneutik, im Einklang mit der feststehenden
aristotelischen Lehre zu deuten; er sei dialektisch zu fassen;
Aristoteles sage ja nicht, daß er sich die gedachte Hypothese

aneigne, er lege sie rein im theoretischen Interesse
zugrunde, und frage so, wie der Urprung des Menschen
nach den Gesetzen der Biologie des Näheren zu denken sein
würde. Es sei also kein rechtmäßiger Schluß, daß er eine spontane

Entstehung von Menschen für möglich angesehen habe.
Mag man nun diesem Bedenken beipflichten oder nicht,

es ist nicht nötig, daß wir Stellung zu ihm nehmen : die
Voraussetzungen, auf denen es ruht, treffen nicht zu : der
besprochene Text ist nicht ohne Parallele, auch schließt der
Zusammenhang der aristotelischen Lehre die Idee der
Urzeugung in bezug auf den Menschen nicht aus.

Sprechen wir zunächst von der Parallelstelle, die es
noch zu dem Text in de generations animalium gibt. Sie
findet sich Politik 2, 8. Sie wirft auf jenen ersten Text ein
willkommenes Licht; sie ist auch für sich allein entscheidend,

Überdies hat Thomas von Aquin sie in seinem
Kommentar zur Politik mit überlegener Genialität interpretiert
und das Material geboten, mit dessen Hilfe die uns
beschäftigenden Zweifel befriedigend gelöst werden können.

Der Text der Politik steht im Zusammenhang mit der
Frage, ob es ratsam sei, geltende Gesetze zu ändern.
Aristoteles bejaht es nur mit großem Vorbehalt, führt aber in
seiner "Weise dialektisch unter den Gründen, die dafür
sprechen, an, daß die Alten, von denen manche Gesetze auf
uns gekommen sind, rückständig waren und für uns nicht
maßgebend sein können. Seien doch auch für das gegenwärtige
Geschlecht der Menschen die ersten Ahnen solche, die nach
der deukalionischen Flut entweder aus der Erde entsprossen
oder aus dem allgemeinen Untergang gerettet worden seien.
Von den Erdgeborenen aber gehe die Sage, sie seien
einfältig und den jetzigen gemeinen Leuten ähnlich gewesen.



Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen, yrjyevclç 55

Der Text lautet wörtlich: „Man fragt überall nicht,
Was hergebracht, sondern was gut ist und man darf
annehmen, daß die ersten Menschen, mögen si§ nun aus der
Erde entsprossen oder aus einem allgemeinen Untergang
gerettet worden sein, nur den jetzigen gewöhnlichen und
einfältigen Menschen gleich gewesen sind, wie ja auch von
den Erdgeborenen erzählt wird, so daß es ungereimt wäre,
bei jhreu Satzungen zu verharren" (1*269 a 8 — 8).,

Durch diese Sätze ist die Frage, ob Aristoteles an die
Möglichkeit geglaubt.habe, daß erdgeborene Menschen
existierten, entschieden: Diese Möglichkeit steljt er ebenmäßig
neben die andere, daß die jetzigen Menschen Abkömmlinge
der aus der Flut Geretteten sind, ja, er gibt ihr den Vorzug

; denn nur so paßt es in den Zusammenhang. Denn er
Will ja beweisen, daß die ersten Menschen einfältig waren,
Was nicht von den Geretteten, sondern nur von den
Erdentsprossenen gilt, wie auch den Mythen entspricht, zu
denen man etwa Ovid, Metamorphosen 1, 414f. vergleichen
möge :

Inde genus durum sumus experiensque laborum,
Et documenta damus, qua simus origine nati.

So steht denn auf Grund dieser Stelle das eine fest:
Aristoteles sieht die Urzeugung bei den Menschen für möglich

an. Wir können jetzt auch schließen, wie er es meint,
Wenn er in de generatione animalium fragt und zusieht, aus
Was für einem Keime sich menschliche Individuen entwickelt
haben mögen: er denkt, daß es möglicherweise wirklich
einmal wurmartige Keime, aus denen Menschen wurden,
gegeben hat.

Nun wäre noch die zweite, große Frage zu entscheiden,

wie mit einer solchen Annahme des menschlichen
Ursprungs die andere von dem ewigen Bestände der Menschen
Und der Welt zusammengeht, oder, genauer gesprochen,
nicht wirklich zusammengeht; denn das scheint uns aus
Gründen, die jetzt nicht zu erörtern sind, ausgeschlossen,
sondern nach der Meinung des Aristoteles zusammengehen
sollte.

Aber hierüber wollen wir für uns den hl. Thomas
reden lassen. Er sagt, daß Aristoteles zufolge von jeher
periodisch oder im Umlauf nach großen Verheerungen neue
Geschlechter auf der Erde auftraten, setzt aber freilich auch



56 Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen, ytjysveîç

hinzu, daß nach seiner eigenen Auffassung die spontan©
Entstehung von Menschen, wie sie Aristoteles voraussetzt,
unmöglich ist. Die Worte stehen in der 12. Lektion des
Kommentars 'zum 2. Buch der Politik und lauten :

„Um diese Begründung (die Aristoteles in dem
gedachten Text in Pol. 2, 8 seiner Ansicht gibt) zu verstehen,
muß man bedenken, daß nach Aristoteles'Meinung die Welt
von Ewigkeit bestanden hat, wie aus dem 8. Buch der
Physik und dem 1. Buch De coelo klar hervorgeht: und doch
machen uns die alten geschichtlichen Berichte gewiß, daß die
verschiedenen Gregenden im Verlauf der Zeit zum ersten
Male bewohnt worden sind, was der Ewigkeit der Welt
zuwiderstreiten scheint. Aber um diesen Widerspruch zu
schließen, pflegte Aristoteles darauf hinzuweisen, daß zu
vielen Malen allgemeine Verwüstungen der Länder durch
Überflutungen oder sonstige Verheerungen vorgekommen
sind, nach deren Ablauf die Gegenden neuerdings bewohnt
zu werden begannen. Das konnte aber auf zweifache Weis©
geschehen: einmal so, daß die Menschen aus der Erde
entstanden sind. Denn einige Forscher stellten den Satz auf,
daß aus einem einigermaßen entsprechend beschaffenen
Erdreich auf natürliche Weise ein Mensch entsteht, wie
auch sicherlich die Maus aus der Erde entsteht (nach der
wohl zweifellos unrichtigen Vorstellung des Altertums und
des Mittelalters, als ob die Mäuse wie durch Zeugung so
auch durch Urzeugung entstehen). Aber das erscheint nicht
als wohlgereimt, weil die Natur von bestimmten Prinzipien
ausgeht und durch bestimmte Mittel fortschreitet, um ihr©
Wirkungen hervorzubringen. Und deshalb können die
vollkommenen animalischen Wesen nie anders als aus Samen
entstehen und deshalb glauben wir nicht, daß; aus der Erde
ein Mensch auf natürliche Weise entstehen kann, sondern
nur, durch göttliche Macht. Auf andere- Weise konnte es
geschehen, daß in dem allgemeinen Untergang einzelne
Menschen erhalten blieben, entweder auf Bergen oder sonst
auf eine Weise, wie wir behaupten, daß Noë zur Zeit der
Sündflut in der Arche gerettet wurde und wie Deukalion
bei der Flut, die zu der Zeit des Königs Ogyges im Lande
der Griechen eintrat, auf Bergen gerettet wurde. Aber mag
es nun so oder so zugegangen sein, aller Vernunft nach
waren die ersten Menschen (des gegenwärtigen Geschlechtes) '
wenig klug und erfahren, d, i. nicht hervorragend (di©



De necessitate Eucharistie ad salutem
V

57

lateinische versio antiqua hat: similiter esse contingentes
et insensatos, das Griechische Zeile 6: ô/ioiouç eîvac xai robç
rv/ovraç xai roù,- ävorjtoiK, welche ~Worte mit den
vorausgehenden Susemihl p. 215, I. Teil seiner Ausgabe der
Politik trefflich so wiedergibt: ,Es ist eben nicht
wahrscheinlich, daß jene ersten Menschen viel andere Leute
waren als die ersten besten und unverständigen von heute'),
wie die Mythen von denen zu erzählen wissen, die
vorgeblich zu Deukalions Zeiten aus der Erde hervorgebracht
wurden, und deshalb erscheint es ungereimt, daß man bei
ihren Gesetzen und Verordnungen beharren soll."

So spricht denn Aristoteles gemäß diesem Text von
den Erdgeborenen wie von etwas, was wohl möglich ist..
Der Zusammenhang seiner Lehre zeigt uns auch,, daß ein
Vorgang wie die Entstehung von Menschen aus der Erde
ihm zul'olge möglicherweise nicht nur einmal, sondern
unzählige Male vorgekommen ist.

Hieraus folgt, daß die andere Stelle über die
Erdgeborenen (gen. animal. 3, 11) auf keinen Fall eine Instanz
dagegen abgibt, daß Aristoteles die Ewigkeit der Welt
überall gleichmäßig vertritt.

Da es aber eben hiergegen auch wohl sonst keine
Instanz gibt, so möchte der Ertrag unserer Diatribe sein,
daß die Ewigkeit der Welt und der Schöpfung für den
Stagiriten gleichsam ein Axiom ist, an dem er sich nie
einen Zweifel beikommen läßt.

Köln, 21. Dezember 1919

DE NECESSITATE EUCHARISTIAE AD SALUTEM
Scripsit P. GUSTAVUS KLODNICKI S. S. S.

I
S. Thomas in Summa theologiea aperte docet Eucha-

ristiam esse de necessitate medii ad salutem, etiam pro
parvulis baptizandis. „Dicendum, inquit (I q. 73 a. 3) quod
m. hoc sacramento duo est considerare, scilicet ipsum sacra-
mentum et rem sacramenti. Dictum est autem (art. praec.)
quod res' huius sacramenti est unitas corporis
ttiystici, sine qua non potest esse salus." Porro
»res alicuius sacramenti haberi potest ante perceptionem
sacramenti ex ipso voto sacramenti percipiendi" et hcc


	Zwei aristotelische Texte über die Erdgeborenen

