
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik

Autor: Klingseis, Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das aristotelische Tugendprinzip 33

der zweckmäßigen Ordnung der Welt soll also nicht
bewiesen werden, daß Gott existiert (Ü), sondern daß Gott,
dessen Existenz sich schon aus dem Dasein der Welt
ergibt (über das ,Wie' dieses sich Ergebens auch ''nicht einmal

ein Verweis auf Argumente!), ein denkendes und
wollendes, d, h. vernünftiges Wesen ist."

Schon die letzten Sätze Straubingers tun dar, daß
man mit Recht von Konfusion bei ihm reden kann1.
Das ganze Elaborat dient überhaupt in keinerlei Weise
einer Beleuchtung des teleologischen Argumentes; es
kann nicht die Begriffe klären, es ist durch und durch von
Unklarheit beherrscht, es läßt jede säuberliche Auseinanderhaltung

in der Materie vermissen, weist Widersprüche auf,
berücksichtigt nicht die in der Materie tatsächlich liegenden
Schwierigkeiten. Von spekulativer Kraft ist in dem ganzen
Artikel nichts zu spüren. Es ist also auch nicht, erzielt,
was der Verfasser erzielt zu haben glaubt; er schreibt:
«Damit ist auch — um das noch kurz anzudeuten — ein
fester Standort gewonnen für die Frage (sie sollte heißen :

für die Beantwortung der Frage): Wie verhält es sich
mit dem Übel?" — Keineswegs!

DAS ARISTOTELISCHE TUGENDPRINZIP DER
RICHTIGEN MITTE IN DER SCHOLASTIK

Von Dr. RUPERT KLINGSEIS 0. S. B.

EINLEITUNG
Vorliegende Abhandlung ist der Bruchteil 6iner

ursprünglich beabsichtigten umfangreichen Arbeit über den
Einfluß der aristotelischen Ethik auf die Scholastik. Um
nicht ins Uferlose zu geraten, wurde es vorgezogen, die
Untersuchung auf das Tugendprinzip der richtigen Mitte

1 Straubinger wird mir nun wohl entgegnen, daß ich ja selber
aus meinem Argumente sowohl die Existenz eines supremus guber-
nator sapientissimus herleite als die Existenz eines Schöpfers. Gewiß
Aber ich behaupte und leugne doch nicht wie Straubinger in einem
Atem Und dann ist zu beachten, daß ich in Ubereinstimmung mit
Thomas und der besten Scholastik als unmittelbare Folgerung nurdie von der Existenz eines supremus gubernator gelten lasse, während
Straubinger auch direkt einen Weltschöpfer glaubt erschließen zu
können; dann erst gelange ich mit Zuhilfenahme metaphysischer
Sätze zur Annahme eines Schöpfers. Lege

Divus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 3



34 Das aristotelische Tugendprinzip

zu beschränken. Die Geschichte einer solchen Frage in
ihrem Zusammenhange zu verfolgen ist gerade für die
Scholastik von besonderem Interesse, da eine solche Einzeluntersuchung

für die Charakteristik der Scholastik überhaupt
von allgemeiner Bedeutung ist. Es zeigt sich dabei die
Wertschätzung, mit der die großen Denker des Mittelalters
die Ansichten früherer Autoritäten und vor allen des
Aristoteles behandelten, die Regelmäßigkeit und Treue, mit
der sie dieselben überlieferten, anderseits aber auch, wie die
Achtung der Autorität sie nicht blind machte für die Mängel
auch aristotelischer Lehrmeinungen, die sie zugleich mit
der Übernahme in ihrer Art zu verbessern suchten. Letzteres
tritt auch in unserer Frage des Prinzips der richtigen Mitte
hervor. Es ist nicht die Scholastik in ihrer' ganzen
Ausdehnung, an der das im folgenden gezeigt werden soll, wir
verfolgen vielmehr den Gedanken von seinem ersten
Auftreten in den Anfängen der Scholastik nur bis Thomas von
Aquin und auch hier müssen wir uns aus äußeren Gründen
auf jene Autoren beschränken, deren Werke in gedruckter
Ausgabe zur Verfügung standen: nur die Band.schrift Ulrichs
von Straßburg konnte, da sie leicht zugänglich war,
beigezogen werden. Warum wir mit Thomas von Aquin
abschließen zu dürfen glaubten, wird am Schluß der Vergleich
mit anderen Autoren zeigen.

Es entsprach ganz dem griechischen Geiste, das Maßvolle

im sittlichen Verhalten zu betonen und so das Ethische

mit einem ästhetischen Momente zu verbinden.
Aristoteles hatte den längst bekannten Gedanken der /j.saôz-/jç
seiner speziellen Tugendlehre zugrunde gelegt und so das
Tugendprinzip der richtigen Mitte begiündet. Statt näher
darauf einzugehen, genügt es, auf die mannigfache
Darstellung und Kritik hinzuweisen, die der aristotelische
Gedanke in der neueren Philosophie gefunden1. Die stoische

1 Vgl. Hermann Kaichreuter „Die Msadrtjg bei und vor Aristoteles".

Diss., Tübingen 1911. Altere Abhandlungen sind: Christian
Garve, „Die Ethik des Aristoteles", 1798, und Biese, „Phi osophie des
Aristoteles", 2 Bde., 1835—1842. Hartenstein, „Über den wissenschaftlichen

Wert der aristotelischen Ethik" in Ber. d. Kgl. Sachs. Ges. d.
Wiss. 1859, p. 49ff. Neuere Erörterungen finden sich bei Eduard Zeller,
„Philosophie der Griechen", Bd. II, 2, 3. Auf!, p. 607 ff. Schindele,
„Die aristotelische Ethik, Darlegung und Kritik ihrer Grundgedanken".
Philos Jahrbuch, Bd. 15 und 16. Marjan Makarewicz, „Grundprobleme
der Ethik bei Aristoteles". Auf einige andere werden wir im Verlauf
unserer Abhandlung hinzuweisen Gelegenheit haben.



der richtigen Mitte in der Scholastik 35

Ethik hat die Lehre der richtigen Mitte nicht übernommen,
sie stand ihr vielmehr »durch ihre Anschauung von den
Affekten völlig ablehnend gegenüber. Der Mediumbegriff
erhält bei ihnen eine Umdeutung durch ihre Güterlehre.
Eie Stoa spricht von mittleren Dingen zwischen Gütern
Und Übeln, piaa, odderepa, und mittleren Handlungen zwischen
guten und schlechten (péoa, media). Die Güter werden mit
den Tugenden, die Übel mit den Lastern gleichgesetzt, und
so ergeben sich als mittlere Dinge alle übrigen Lebensgüter,

die für gewöhnlich als wertvoll betrachtet werden,

wie Leben und Tod, Ruhm und Schande, Mühe
und Lust, Reichtum und Armut, Gesundheit und Krankheit

».

Analog kommen als mittlere Handlungen solche in
Betracht, die weder tugendgemäß noch lasterhaft sind, wie
Lesen, Schreiben, Promenieren usw.2 Cicero, der diese
üütereinteilung sowie die Lehre von den Affekten von den
Stoikern übernimmt, beurteilt die peripatetische Mitte der
Lugend als Mittelmäßigkeit und demzufolge als leichte
Seelenkrankheit, die gleich den körperlichen Indispositionen
v°u Übel ist3. Mit dem Gedanken der tugendgemäßen Mitte
zwischen dem Zuviel und Zuwenig könnte er sich wohl
uoch versöhnen; das Berechtigte, das hiebei den Affekten
zugestanden wird, will er aber in keiner "Weise gelten
fassen4. Es ist eben letztere Frage des sittlichen Wertes
der Affekte überhaupt, worin die stoische und peripatetische
Ethik einander gegenüberstehen6.

1 Vgl. Dyroff, „Ethik der alten Stoa", p. 101.
3 Dyroff a. a. 0. p. 133.
3 Tuscul. III, 22: Nam peripatetici familiäres nostri, quibus

»uhil est uberius nihil eruditius, nihil gravius, mediocritates vel per-
Urbationum vel morborum animi mihi non sane probant. Omne enim

»Dalum etiam mediocre malum est.
* Off. I, 89: numquam enim iratus qui accedet ad poenam

»Uediocritatem illam tenebit, quae est inter nimium et parum, quae
Facet peripateticis et recte placet, modo ne laudarent iracundiam et
aicerent utiliter a natura dar,am.

5 Vgl. Zeller III, 4. Aufl., p. 236 ff'., und M. Meier, „Die Lehre
Oes hl, Thomas von Aquin de passionibus animae", p. 44. Moralische
Qualität der passiones in Beitr. z. Oesch. d. Phil. d. Mittelalters :

*.d- XI, Heft 2; von diesem Standpunkt aus beurteilt schon Augustin
6 beiden Anschauungen der Peripatetiker und Stoiker und hält sie

®ehr tür einen Streit mit Worten statt für einen merklichen sach-
»chen Widerspruch (Civ. Dei IX, 4).

3*



36 Das aristotelische Tugendprinzip

Der Gedanke der mediocritas virtutis geht, von den
Griechen über in die ethische Literatur des Christentums.
Hauptsächlich sind es zwar neuplatonische und stoische
Gedanken, welche nebst Cicero von den patristischen und
frühmittelalterlichen Schriftstellern am meisten benützt
wurden, wie das Hermann in einer Spezialuntersuchung
über den Begriff der Mäßigung gezeigt hat1. Das
aristotelische Tugendprinzip kommt indes zur Geltung, wenn
entweder in der von der griechischen Spruchweisheit
ererbten Form des „ne quid nimis" vor dem Zuviel auch des
Guten gewarnt wird2 oder mit dem aristotelischen Terminus
das Tugendgemäße und Vollkommene als eine medietas
bezeichnet wird3. Bei den asketischen Schriftstellern erscheint
der aristotelische Gedanke häufig auch unter der Bezeichnung

der „discretio", die als besondere Form der Klugheit
in den Bußwerken und frommen Übungen Übermaß und
Mangel fernhält1. Mit Rücksicht auf diese Tugend ist es
deshalb nicht richtig, wenn Hermann die Tugend der
Mäßigung als Wegweiserin im sittlichen Verhalten speziell
für die „Laienmoral" bezeichnet im Gegensatz zur „asketischen

Mönchsmoral"6. Selbst in der strengen Askese der
Wüstenväter ist alles Übermaß verpönt und so durch das
praktische Verhalten der Charakter der Mitte des
Tugendgemäßen betont. So lautet ein Mahnspruch des Abtes
Evagrius, daß einem flatterhaften Geiste die Lesung,
Nachtwachen und das Gebet mehr Festigkeit und Sammlung
gebe, daß ebenso die böse Lust durch Fasten und Arbeiten
erlöscht werde, der leidenschaftliche Zorn durch Psalmengesang

unterdrückt werde ; er bemerkt aber ausdrücklich, daß
dies alles zur rechten Zeit und mit Maß geschehen müsse
(sed haec opportunis temporibus et mensura adhibita); das

1 Vgl. Wilhelm Hermann, „Der Begriff der Mäßigung in der
patristischen und scholastischen Ethik von Klemens von Alexandrien
bis Albert d. Gr.", Aachen 1913.

2 So bei Hieronymus, vgl. a. a. 0. p. 18, Isidor -von Sevillia
a. a. 0. p. 29, Martin von Braga a. a. 0. p. 26, Alkuin a. a. 0. p. 31,
Bernhard von Clairveaux a. a. 0. p. 44.

3 Vgl. Hieronymus, Comm. in Eccl. 7, 17, P. L. 23; ähnlich
Ep. 130, 11 ; vgl. auch Hermann 1. c. p. 18, Alkuin a. a. O. p. 31,
Abaelard von Bath a. a. 0. p. 36, Hildebert von Tours a. a. 0. p. 37,
Johann von Salisbury 1. c. p. 45, Alanus de ins. 1. c. p. 46.

1 So bei Gregor 1. c. p. 28, Abaelard 1. c. p. 40.
5 A. a. 0. p. 12.



der richtigen Mitte in der Scholastik 37

unzeitige Betreiben dieser Dinge und Maßlosigkeit würde
Dach kurzer Zeit mehr schaden als nützen1.

Deutlicher noch als in der lateinisch-ethischen Literatur
tritt der Zusammenhang mit Aristoteles bei einigen Griechen
hervor. Isidor von Pelusium empfiehlt mit Hinweis auf die
Philosophen den Mittelweg der Tugend. Die Weisen, sagt
er, hätten die Laster als den Tugenden benachbart
angenommen, indem sie für die Tugenden einen Mittelweg
annahmen2. Er zeigt auch, wie er sich den Mittelweg der Tugend
vorstellt; die das rechte Maß anwenden, sind weder stolz
noch unterwürfig, vielmehr verbinden sie Freimut mit
Ehrfurcht, Ruhe mit Freundlichkeit. Auch Maximus Confessor,
dessen Zusammenhang mit Aristoteles feststeht3, spricht
von der Mitte der Tugend, die durch Vermeidung des
Zuviel und Zuwenig erlangt wird4. Eine interessante
Anwendung des Prinzips der Mitte findet sich in der Lehre
des Abtes Nilus über die Armut5. Er spricht von einer
mittleren Armut, /usay dxzyjuoaijVTj im Gegensatz zur höchsten

axpa und niedrigsten Armut (svuloç xal TrnXuxTrj/xcuv).
Diese mittlere Armut bildet gleichsam den Rahmen, in
den Nilus seine ganze Lehre vom monastischen Leben
hineinpaßt.

Der im medium virtutis ausgesprochene Gedanke der
Vermeidung des Zuviel und Zuwenig war, das hat der
kurze Einblick in die vor- und frühscholastische christliche
Literatur gezeigt, den Tugendlehrern nicht fremd.
Demgemäß darf es nicht wundernehmen und ist es kein
besonderes Zugeständnis an Aristoteles, wenn sein Gedanke
der Tugend als Mitte auch in die scholastische Anschauung
von der Tugend aufgenommen wurde.

Die Aufnahme dieses Gedankens der Mitte, seine
Beurteilung durch die Scholastiker und die Art seiner Ver-

v
1 P. L. Yitae patrum L. V, cap. 10, n. 20; ähnlich 1. c, n. 72.

Vgl. auch A. M. Weiß, Apologie, 1. Bd., 13. Vortrag: Der Orden vom
Achten Maße.

3 P. G. 78, p. 1304, h. 589.
' Vgl. Überweg-Heinze, Gesch. d. Phil.., 2. Bd., Die mittlere

°der die patristische und scholastische Zeit, 10. Aufl, p. 183.
4 P. G. 90, p. 1454, n. 223.
" P. G. 79, p. 986, vgl. Der hl. Nilus Sinaita: Sein Leben und

seine Lehre vom Mönchtum. Beitr. zur Gesch. des alten Mönchtums
and des Benediktinerordens, herausgeg. von Ildefons Herwegen O. S. B.
Münster i. a. W. 1915. Heft 6, § 22, S. 100ff.



38 Das aristotelische Tugendprinzip

wendung, welche wir im folgenden darzustellen suchen, ist
bedingt durch das voranschreitende Bekanntwerden der
nikomachischen Ethik in ihren verschiedenen Bestandteilen
und durch den wachsenden Einfluß derselben auf die christliche

Moral. Da die Erörterungen über die Tugend als
Mitte gerade einen Hauptteil der früh bekannten,
sogenannten Ethica vetus ausmachen, waren diese aristotelischen
Gedanken mit Beginn der Hochscholastik längst bekannt1.
Sie wurden zunächst benützt in Form einfacher Zitate, von
denen manche später in geradezu stereotyper Form
wiederkehren, wie der Satz: Yirtus certior omni arte oder virtus
circa difficile u. a.2 Auch bezüglich unserer Frage wird

1 Von der nikomachischen Ethik kam zuerst durch Übersetzung
aus dem Griechischen in das Lateinische das 2. und 3. Buch in
Kenntnis, die zusammen den Namen Ethica vetus führten mit Rücksicht

auf die etwas, später entstandene Übersetzung des 1. Buches
der Ethik, das man als Ethica nova bezeichnete. Ab und zu ist auch
von einem 4. Buche der Ethica vetus die Rede, worunter aber nur
die zweite Hälfte des 3. Buches zu verstehen ist. Was die nähere
Zeitangabe des Bekanntwerdens der Ethica vetus betrifft, so ist nach
Baumker vom 2. und 3. Buche bereits in der Pariser Studienordnung
von 1215 durch Robert von Courçon die Rede (Baumker, „Die Stellung
des Alfred von Sareshel und seiner Schrift de motu cordis in der
Wissenschaft des beginnenden 13. Jahrhunderts", in : Sitzungsberichte
der Königl. Bayrischen Akademie der Wissenschaften, philosophisch-
philologische und historische Klasse, 1913, 9. Abhandl., p. 47). Die
Ethica nova kam um das Jahr 1220 in Umlauf. (Für diese und die
weiteren Angaben vergleiche Grabmunn, „Forschungen über die
lateinischen Aristoteles-Übersetzungen des 13. Jahrhunderts" in Beitr. zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. 17, Heft 5 und 6, p. 214.)
Grabmann selbst liegen wertvolle Arbeiten vor in den Forscliungs
ergebnissen von Jourdain Amable: Recherches critiques sur l'âge et
l'origine des traductions latines d'Aristote et sur les commentaires grecs
ou arabes employés par des docteurs scolastiques. Nouvelle edition
revue et augmentée par Charles Jourdain, Paris 1843; ferner von
Concetto Marchesi : L'etica Nicomacheanella tradizione latina Medievale,
Messina 1904, und von J.-M.-A. Vacant: Les versions latines de la
Morale à Nicomaque antérieures au 16. siècle, in Revue des sciences
ecclésiastiques, LL (1885, 1), 381—406 und 461—495. Von der ganzen
Ethik erstand zuerst eine Übersetzung aus dem Arabischen durch
Hermannus Alemannus aus dem Jahre 1240, der auch eine arabische
abbreviatio der Ethik unter dem Titel der Summa Alexandrinorum
im Jahre 1243 übersetzte, die wiederholt in der Summa virtutum des
Pseudo-Alex. Hai. zitiert erscheint. Für die griechisch-lateinische
Übersetzung der ganzen Ethik ist die Autorenfrage noch nicht gelöst;
es kommen für sie Robert Grosseteste und Wilhelm von Moerbeke in
Betracht.

2 Arist. Eth. N. II, 6, 1106&, 14 und 1105a, 9; Grabmann, a. a. O.
p. 50, weist auf das spätere Vorhandensein von Aristoteles-Exzerpten



der richtigen Mitte in der Scholastik 39

uns kein Sentenzenkommentar mehr begegnen, der nicht
irgendwie auf den Tugendcharakter der Mitte mit Berufung
auf Aristoteles hinweist. Aber erst seit Bonaventura scheinen
die aristotelisch-ethischen Gedanken auch inhaltlich mehr
Verwertet zu werden.

Soll der folgenden Untersuchung eine Einteilung
zugrunde gelegt werden, so ist sie geboten durch die
philosophische Stellungnahme des jeweiligen Autors überhaupt.
Die durch die Übersetzungen bekannt gewordenen neuen
Quellen der aristotelischen Ethik werden zuerst, wie gesagt,
nur zitatenweise herangezogen. Es zeigt sich keine tiefere
Erläuterung der aristotelischen Gedanken und keine
Auseinandersetzung gegenüber dem eigenen philosophischen
Standpunkt. In unserer Frage der rechten Mitte macht sich
das dahin bemerkbar, daß hier die aristotelischen Gedanken
unvermittelt neben die augustinischen treten, ohne den Ver- 1

such einer Einordnung und Verknüpfung zu einer einheitlichen

Tugendlehre, In diesem Sinne kommen die Werke
des Gulielmus von Auxerre, Gulielmus Alvernus und Vinzenz
von Beauvais in Betracht. Bei den zwei großen Franziskanern

Alexander Halensis und Bonaventura zeigt sich der
augustinisch-platonische Gedankenkreis auch in der Ethik
vorherrschend, die neuen aristotelischen Gedanken suchen
sie mit den traditionellen zu verschmelzen. Weniger tritt
diese Einheit wieder bei dem kompilatorisehen Charakter
der Summa virtutum hervor, die aber der chronologischen
Zusammengehörigkeit wegen in diesem Abschnitt behandelt
Verden soll. Albertus Magnus hat die gesamte aristotelische
Ethik vor sich und sucht sie gleich der übrigen aristotelischen

Philosophie im christlichen Sinne zu verwerten.
Dabei zeigt sich auch in unserer Frage zum Teil noch eine
Einordnung in vorherrschend augustinische Gedanken, wählend

sich bei seinem Schüler Ulrich von Straß bürg ein enger
Anschluß an die aristotelische Tugendlehre bemerkbar macht.
•Bei Thomas von Aquin hat sich die Synthese derart
vollzogen, daß in der Ethik die aristotelischen Prinzipien
vorherrschend erscheinen. In unserer Frage zeigt sich dies in
einer einheitlichen Durchführung des Gedankens auf Grundlage

der aus der aristotelischen Ethik selbst erwachsenen
Prinzipien.
Und Aristoteles-Florilegien hin, durch die derartige Zitate in Form
von geflügelten Worten wohl ihre beste Erklärung finden.



40 Das aristotelische Tugendprinzip

Es kann demnach folgendermaßen eingeteilt werden:

I. Das Prinzip der Mitte in der ersten Periode der
Ethikbenutzung.

II. Das Prinzip der Mitte innerhalb der Scholastik p>)a~

tonisch-augustinischer Richtung.
III. Das Prinzip der Mitte bei Albertus Magnus.
IV. Das Prinzip der Mitte hei Thomas von Aquin und

innerhalb der aristotelischen Scholastik.

I. Das Prinzip der Mitte in der ersten Periode der Ethik¬

benutzung

I. Wilhelm|von Auxerre
Wilhelm von Auxerre (f nach 1231) kennt in seinem1

Hauptwerke, der „Summa aurea", einem Kommentar zu den
vier Büchern der Sentenzen des Lombarden1, die in der
Ethica vetus und nova enthaltenen Teile, wenn sie auch
nur spärlich herangezogen werden2. Die häufigste Verwendung

findet der aristotelische Tugendbegriff und damit die
mit unserer Frage in Zusammenhang stehenden Gedanken.

Er kennt und verwertet die aristotelische Definition
der Tugend, ohne indes besonderes Gewicht auf sie zu
legen; bei seiner eigenen Abhandlung über die Definition
der Tugend zieht er die augustinische vor und behandelt
sie ausführlich ; die aristotelische wird nur beiläufig erwähnt,
weil Aristoteles näher die qualitas bezeichne, die der Tugend
zukomme, indem er sie als einen freierworbenen Habitus

1 Summa super quattuor libros sententiarum, Paris 1518.
* Grabmaim bringt für den Erweis seiner Ethikkenntnis nur

Stellen aus der Ethica vetus. Vgl, Grabmann a. a, 0: p. 30. Auf die
Kenntnis der Ethica nova weist folgende Stelle hin : Item Aristoteles
dividit virtutes intellectuals in sophiam, intelligentiam, phronesin.
S. III, tr. 8, fol. 190a (Arist. Eth. Nik. I, 13, 1103a, 5). — Es sei
auch bemerkt, daß Wilhelm bei der Frage, ob die Tugend der Klugheit

als eine species oder als eine Gattung zu bezeichnen sei, auf die
verschiedenen Arten der Klugheit hinweist, die sonst erst mit dem
Bekanntwerden des 6. Buches der Ethik erwähnt werden, nämlich die
prudentia monestica, oeconomica und politica (vgl. S.III, tr. 7, cap. 3,
fol. 156 c); auch Thomas von Aquino handelt über die genannten.
Arten der Klugheit mit Verweis auf Arist. Eth. Nik. Wenn Wilhelm,
hier von Aristoteles abhängig wäre, müßte seine Arbeit wohl etwas
später datiert werden. Nach Grabmann soll sie bereits um 1220
fertiggestellt gewesen sein (vgl. a. a. O. p. 29).



der richtigen Mitte in der Scholastik 41

charakterisiert1. Dagegen weiß er die aristotelische Definition
passend zu verwenden bei der Frage, ob Gott etwas sich
Widersprechendes befehlen könne8, wie das aus dem Gebot
des Alten Bundes, Ehebrecher zu steinigen, und dem
Verhalten des Heilandes im Neuen Bunde hervorzugehen
scheint; er meint unter anderem, wie die der Tugend eigene
Mitte verschieden sei je nach Personen und Umständen, so
könne auch etwas unter gewissen Umständen geboten sein,
was es in anderen nicht ist. Ebenso zieht er die aristotelische
Definition heran zur Erläuterung des Gegensatzes von gut und
bös s. Wenn nämlich die Tugend ein mittleres zwischen zwei
Lastern ist, scheint sie zu denselben nicht mehr in Gegensatz

zu stehen. Zur Beantwortung zitiert er den aristotelischen

Unterschied zwischen Wesen und Wert der Tugend.
Nach ihrer Wert>eite betrachtet, steht sie zu den Lastern
im Gegensatz, nach ihrem Wesen ist sie ein mittlerer Zustand4..

Auch die näheren Ausführungen über das aristotelische
Prinzip gehen bei Wilhelm von Auxerre nicht über den
Umfang knapper Zitate hinaus. Das Innehalten der Mitte
ist ihm im Anschluß an Aristoteles gleichbedeutend mit
der Beobachtung der geziemenden Umstände5. Bei der
Frage nach der Einheit oder Vielheit der Tugenden ist ihm
die Verschiedenheit der Umstände, die einen sittlichen Akt,
z. B. das Geben, die Mitte innehalten lassen, sogar mit ein
Grund, daß nicht eine einzige Tugend genügen kann, um
alle Schwierigkeiten des sittlichen Lebens zu überwinden,
sondern es eines eigenen Habitus bedarf, der die Akte des
Gebens regelt». Weiterhin bemerkt er in Übereinstimmung
mit dem Stagiriten, daß es schwierig sei, die rechte Mitte
zu finden, und verwendet diesen Gedanken zur Lösung der
Frage, ob Trunkenheit eine schwere Sünde sei; er meint,
weder Wissen hoch Tugend vermöge manchmal das Übermaß

und dementsprechend auch die Mitte in rechter Weise
festzustellen und darum sei unbewußtes Übermaß an sich

1 III. Sent., tr. 2, cap. 2, fol. 128cZ und tr. 7, cap. 9, fol. 167 c-
2 Fol. 1676.
3 III. Sent., cap. 2, fol. 126d.
* 1. c. quia, sicut dicit Aristoteles in ethica, virtus quantum ad

perfectum et bonum est extremitas, quoniam secundum hoc contraria
est vitio, quod diminuit bonum animae, secundum autem quid est,,
scilicet secundum esse difinitivum est medietas.

5 Eth Nik. II, 6, 11066, 21ff. und Sent. Ill, fol. 126rZ.
' 1. c. fol. 129c.



42 Das aristotelische Tno-endprinzip

ein Zuviel, aber keine Sünde und kein Verlust der
Tugendx.

Seine Ausführungen über die Einzeltugenden sind im
traditionellen Geiste der vorscholastischen Ethik gehalten;
Anklänge an die Ethica vetus zeigen sich, sofern verschiedenen

Tugenden die entgegengesetzten Laster als Ubermaß
und Mangel gegenübergestellt werden: Die Freigebigkeit
nennt er eine Mitte zwischen Verschwendung und Geiz2;
beim Zorn bezeichnet er die rechte Mitte als gerechten
Zorn oder heiligen Eifer (ira iusta vel zelus), der gegeben
ist, wenn man zürnt, wo es notwendig ist, und wenn er
gegen die Personen gerichtet ist, welchen man zürnen muß.
Die Extreme sind der natürliche ungerechte Zorn (ira naturalis)

und die Zornlosigkeit (iniracundia)3. Wenn er die
Gerechtigkeit als Mitte zwischen zu großer Strenge (nimia
severitas) und Laxheit (relaxantia)* bezeichnet, so zeigt sich
zwar in der Idee der Tugend als eines Mittleren der
aristotelische Einfluß, aber in der näheren Ausführung die
Unkenntnis des fünften Buches der nikomachischen Ethik.

Unser Autor frägt sich auch nach der Anwendbarkeit
des aristotelischen Tugendbegriffes auf die Verstandestugenden

und erklärt die geordnete Betätigung derselben
fpr ein Innehalten der richtigen Mitte6.

Den Gedanken der Mitte wendet Wilhelm ohne weiteres
auch auf die speziell christlichen Tugenden an. Bei Augustin
war die Tugend überhaupt eine wahre nur in Verbindung
mit dem übernatürlichen Elemente der Gottesliebe. Das
Tugendleben ist für ihn ein Auswirken dieser Gottesliebe
und dieser Gedanke ward auch in der Folgezeit festgehalten.
Mit der umfangreicheren Aufnahme aristotelisch-ethischer

1 Eth. Nik. II, 9, 1109t, 14 und Sent, III, tr. 7, cap. 4, fol. 157 a!

und 158«.
2 1. c. fol. 159« und II, tr. 22, fol. 806.
3 Sent. II, tr. 22, fol. 80«. Wenn der Autor dabei auch, die

humilitas als richtige Mitte des Zürnens bezeichnet, so hat das wohl
in der mangelhaften Übersetzung, die ihm vorlag, seinen Grund. Vgl.
auch Eth. Nik. II, 7, 1108«, 4 fi. Die richtige Mitte im Zorne
bezeichnet hier Aristoteles als ngaozrjg, Sanftmut.

* Sent. III, tr. 7, cap. 6, fol. 169«.
' Dicimus, quod sobrietas spiritualis quae est in sapiendo et

intelligendo non est alia virtus quam sapientia et intelleçtus; immo
est communis ad sapientiam et intellectum; quoniam ipsa sapientia
consistit in medio, nec plus sapit quam oportet nec minus;
unde ipsa est sobrietas spiritualis (Sent. Ill, tr. 8, fol. 191).



der richtigen Mitte in der Scholastik 43

Gedanken trat bei den späteren Scholastikern auch das
Bedürfnis mehr hervor, das Natürlich-Moralische vom
Übernatürlich-Christlichen zu unterscheiden. Wir werden das
in der weiteren Verfolgung der Geschichte des Prinzips
der Mitte erkennen können. Bei Wilhelm stehen die
Moraltugenden und die christlich-übernatürlichen Tugenden noch
nicht klar gesondert einander gegenüber. So sind die dona
Tugenden, wie sich aus der Anwendbarkeit der
Tugenddefinitionen auf sie ergibt; dabei findet er die aristotelische
Definition ebenso anwendbar wie jene Augustins1.
Dementsprechend hebt er auch den besonderen Charakter des Fastens
gegenüber der gewöhnlichen Mäßigkeit nicht eigens hervor.
Gleich ihr ist auch das Fasten eine Mitte und der Menschennatur

sogar angenehm, die nur durch Übermaß und Maugel
verdorben wird; die Natur freilich, wie sie jetzt ist,
verdorben durch die Sünde, findet das Fasten nicht so
angenehm, sie verlangt stets mehr als sie bedarf2. Auch die
christliche Tugend der Geduld ist eine Mitte und hat ihre
Extreme ; es gibt gewisse Dinge, denen man nicht weichen
darf, wo die Geduld sich in energischem Widerstand zeigt,
so der Zwang, zur Anbetung der Götzen oder gewaltsame
Schändung. Die Geduld erträgt, was zu ertragen ist, und
weist zurück, was zurückgewiesen werden muß3. Der gleiche
Gedanke kehrt bei Besprechung des Gehorsams wieder f Bei
der Idololatrie bemerkt er ähnlich, daß sie die Umstände
nicht in rechter Weise beachte und Dingen Anbetung
erweise, denen sie nicht gebührt6. Ebenso ist das Almosengeben

keine Verschwendung und kein sündhaftes Zuviel,
wenn man das Notwendige für sich zurückbehält; das kann
aber, bemerkt er charakteristisch, auch insofern geschehen,
als man in ein Kloster geht6.

Daß der Autor den Gedanken der Mitte auch auf die
christlichen Tugenden anwendet, kann nicht befremden mit
üücksicht auf die Diskretion, die in der vorausgehenden
asketischen Literatur immer vor dem Zuviel auch im Guten

1 Sent. III, tr. 8, q. 1, fol. 181a: item virtus est habitus mentis
immediate consistens quoad nos, sed Septem dona sunt huiusmodi
habitus.

3 Sent. III, tr. 7, cap. B, fol. 159«.
3 Tr. 7, cap. 9, fol. 179 a, cap. 6, fol. 161c.
1 Tr. 7, cap. 8, fol. 166 c.
3 Fol. 169 d.
6 Sen. Ill, tr. 7, cap. 7, fol. 163 c.



44 Das aristotelische Tugendprinzip

warnte. Die Art seiner übrigen Verwendung zeigt uns seine
kompilatorische Arbeitsweise, die das Merkmal aller
scholastischen "Werke dieser Periode ist.

II. Wilhelm von Auvergne
Wilhelm von Auvergne (Gulielmus Alvernus) schrieb

in einer bilder- und gleichnisreichen Sprache eine Abhand»
lung über die Tugenden, die durch ihre feinsinnigen und
selbständigen Reflexionen von den Sentenzenkommentaren
dieser Zeit sich merklich abhebt. Sie ist in augustinischem
Geiste gehalten, nicht nur seine Definition der Tugend wird
unter ausführlicher Erörterung als brauchbar übernommen1,
gleich ihm betont er auch zum wahren Tugendleben gegenüber

der Ansicht der Pelagianer die Notwendigkeit der Gnade,
die den Tugenden ihr wahres und gottgefälliges Gepräge
gibt2, und den Wert der Liebe, die alle Tugenden durchdringt

und die zwölf Früchte des Heiligen Geistes zeitigt2,
sowie auch die Unzulänglichkeit der heidnischen Tugenden4.

Was das mehr Philosophisch-Ethische über die Tugend
betrifft, sieht er auch auf die etymologische Entwicklung
des Tugendbegriffes 8, betont dann vor allem die ungleiche
Anlage der einzelnen Menschen zu den verschiedenen
Tugenden auf Grund der verschiedenen Geistesfähigkeiten
überhaupt; es ergibt sich ihm daraus, daß einer eine Tugend
in moralisch vollkommener Weise besitzen kann, ohne auch
die übrigen zu besitzen; nur für die Tugend in jener
vollkommenen Gestaltung, wie sie sich aus der Verbindung mit
der Gnade ergibt, gilt der Spruch des Hieronymus, wer
eine hat, besitzt alle6. Uns interessiert vor allem seine
Stellung zum aristotelischen Tugendbegrifl, zum Prinzip
der richtigen Mitte. Er kennt es und zieht es auch häufiger
heran als die übrigen Gedanken der Ethica vetus. Eigens
bemerkt er einmal, daß ihm Aristoteles mit demselben keinen

' Gul. Alvern., Op. Oma., London 1676, t. 1, cap. 12, p. 159,
Die Abhandlung De virtutibus stammt ungefähr aus dem Jahre 1220;
vgl. Schindele, Beiträge zur Metaphysik des Wilh. v. Auvergne. München
1912. Abfassungszeit der Schrifteu des W. v. Auvergne, p. 4.

a Cap. It, p. 130.
' Cap. 12, p. 1586.
4 Cap. 9, p. 117.
s Cap. 4.
4

p. 118, vgl. Hieron. Lib. VI. Comment, in Is. 16, 12 und
XV. Ep. 56, 1.



der richtigen Mitte in der Scholastik 45

"wesentlich neuen Gedanken bringe, daß es vielmehr in der
Volksmoral längst geläufig sei1. Die Verwendung geschieht
auch nicht rein zitatmäßig wie bei Wilhelm von Auxerre,
sondern sie zeigt eine selbständige Kritik an den aristotelischen

Gedanken.
So bemerkt er, wenn das Prinzip der Mitte Geltung

habe, so müssen die beiden Extreme naturnotwendig
vorausgesetzt werden, damit die Mitte an ihnen sich orientiere,
wie auch die Mischfarbe nur aus den schon vorhandenen
Grundfarben sich herstelle^ lasse2. Wilhelm gibt zwar keine
direkte Lösung dieses Einwandes, aber wie eine andere
Stelle zeigt, urteilt er richtig über das Verhältnis der
tugendgemäßen Mitte zu ihren Extremen. Es handelt sich,
sagt er hier, nicht allein um Vermeidung der fehlerhaften
Extreme; in einer solchen Auffassung liegt vielmehr die
Gefahr einer Vermengung von Mitte und Mittelmäßigkeit,
sofern alles gut ist, was nur den Extremen fernsteht3. Das
sittlich Gute und die tugendgemäße Mitte orientieren sich
nicht an den Extremen, sondern an einem höheren zu
erreichenden Ziele, welches das Endziel unseres sittlichen
Strebens überhaupt ist*. Damit spricht bereits Wilhelm

1 Cap. 1, p. 105. Quod etiam est quod sequitur in sermonibus
Aristotelis, quia virtus est bonitas duarum malitiaru mmedia et nominat
duas malitias superfluitatem et indigentiam, quas vulgariter nos voca-
xnus nimium et parum.

2 1. c. si bonitas media est ut ipse dicit inter duas malitias,
erit ergo natura posterior, medium enim omne, si vere medium est
inter duo vere contraria, natura posterius est utroque illorum quemad-
modum medius color utroque extrt-morum. Es ist derselbe Vorwurf,
den Ludhardt, ,,Die Ethik des Aristoteles in ihrem Unterschied von
der Moral des Christentums", erhebt (p. 21). Wie wir später bei
Albert und Thomas sehen, läßt sich für ihre >• Auffassung des
Gedankens der Mitte der Vorwurf nicht erheben. Mit dem Bekanntwerden

des 6. Buches der Ethik weisen die späteren Autoren in
•diesem Zusammenhange auf die Bedeutung der recta ratio hin, an
der die Mitte sich zu orientieren habe.

' Für die aristotelische Auflassung paßt dieser Vorwurf nicht;
vgl. Eth. Nik. II, 5, 1106&, 21 ff. Wir werden später noch darauf
zurückkommen.

4
p. 107. Nec propter hoc tantum, ut seorsum vel lon'ge sit

ambulans ab utroque illarum, sed propter hoc potius, ut per ipsam
veniatur ad finem viationis, et forsitan ut rectius et commodius per
illam, quam per alterutram illarum veniretur, sed non propter hoc
solum, ut declinetur utraque malitia extreina, tenetur medium, sed ut
acquiratur per medium, quod non per alterutram acquiritur extre-
marum malitiarum, necesse est medium finem habere meliorem
-se propter quem quaeritur et intenditur.



46 Das aristotelische Tugendprinzip

einen Gedanken aus, der uns erst bei Thomas von. Aquino
in konsequenter Durchführung wieder begegnen wird. Der
Gedanke der Mitte hat für die Scholastik nicht prinzipiellen
Charakter; er ist nicht Voraussetzung des sittlichen
Handelns, sondern eine Folgerung aus demselben, wie
das die thomistische Tugendlehre zeigen wird. Was Wilhelm
unter dem höheren Ziele meint, sagt er hier nicht; es wird
jedoch an einer anderen Stelle klar, wenn er mit Augustin
als Norm des sittlich Guten den göttlichen Willen
bezeichnet1.

Völlig ablehnen will er den Gedanken der Mitte
jedoch nicht. Vielmehr gibt er zu, daß die sachliche Grundlage

der Tugenden ein mittleres Verhältnis zwischen zwei
Extremen einschließt, und unterscheidet so klar zwischen
der subjektiven Verhaltungsweise und der sittlichen Güte
der Tugend. Nicht sofern die Tugend ein sittliches Gut
besagt, ist sie ein mittleres zwischen zwei fehlerhaften
Extremen; denn beim Übergang von einem Extrem zum
anderen durchlaufe man nicht dieses Stadium sittlicher
Güte2; auch ist sie nicht nach ihrer Wertseite eine Mischung
beider Extreme, wie das Lauwarme eine solche von heiß
und kalt ist. Vielmehr haben die Dinge, die das
Betätigungsfeld der Tugend ausmachen, einen mittleren Charakter
zwischen dem Zuviel und Zuwenig; das Essen z B,
hinsichtlich dessen die Mäßigkeit sich betätigt, läßt zwischen
dem Zuviel und Zuwenig ein mittleres Quantum zus. Auf
Grund dieser Unterscheidung findet er die mathematischen
Analogien verständlich, die Aristoteles zur Erläuterung
seines Tugendbegriffes heranzieht, wenn er sagt, daß die
Tugend als ein mittleres den fehlerhaften Extremen näherstehe

als diese einander, und daß auch der Gegensatz der
Extreme zueinander größer sei als jener zur Tugend*. Das

1 Cap 12, p. 151.
2 Bonitas non est vere medium inter duas malitias; et hoc

apparet, quoniam non est transitus per illam ab altera earum in reli-
quam (p. 108). Gaß, Geschichte der christlichen Ethik (Bd I, p. 360),
weiß von mr ganzen Stellung des Alvernus zum Gedanken der Mitte
nichts anderes zu berichten als dies eine Argument. Er bemerkt dazu :
Gewiß eine treffende, auf die Tugenddefinition des Thomas anwendbare

Einwendung. Er übersieht dabei, daß für die scholastische
Auffassung der Einwand nicht zutrifft.

3
p. 108. q

4 1. c. Arist, Eth. Nik. II, 8, 11085, 11 ff.



der richtigen Mitte in der Scholastik 47

Verhältnis der tugendgemäßen Mitte zu ihren Extremen
Verdeutlicht er auch gelegentlich durch den Vergleich mit
dem Verhältnis einer Mischfarbe zu ihren Grundfarben1.
Während zwischen zwei Grundfarben verschiedene Mischfarben

möglich sind, ist zwischen Übermaß und Mangel
nur ein quantitatives Verhältnis vorhanden, das als richtig
bezeichnet werden darf. Diesem einen quantitativen
Verhältnis gesteht er mit Aristoteles subjektive Verschiedenheit
zu, sofern dem einen zu viel sein kann, was dem anderen
nicht genügt3.

Der christlichen Tugendlehre vermag das aristotelische
Prinzip, wie schon Wilhelm richtig bemerkt, nicht ganz
gerecht zu werden. Er zeigt das an der Tugend der Keuschheit.

Für Aristoteles, sagt er, sei die Tugend der Keuschheit

ein mäßiger Gebrauch des geschlechtlichen Verkehrs,
ein mittleres zwischen dem Zuviel und Zuwenig, oder
höchstens eine durch gewohnheitsmäßige Beherrschung
erlangte Enthaltsamkeit von derartigen Genüssen. Er kam,
wie Wilhelm sich scharf ausdrückt, zu der unsinnigen
Behauptung (usque ad hanc devenit dementiam), daß er jenen
die Keuschheit absprach, die dem geschlechtlichen Reiz.
Unzugänglich wären3 Er selbst sieht das Ideal der Keuschheit

gerade in dieser Unzugänglichkeit für sinnliche
Genüsse, die wenigstens als Folge beharrlicher Pflege dieser
Tugend sich einstellen könne. Wilhelm deutet so bereits
einen Gegensatz zwischen heidnischer und übernatürlich-
°hristlicher Tugendauffassung an, wie er bei den folgenden
Autoren noch klarer hervorgehoben wird.

Eine gewisse Berechtigung gesteht Wilhelm dem
Prinzip der Mitte im gewöhnlichen Tugendleben gleichwohl
zu, wie das seine Anwendung bei einzelnen Tugenden zeigt.

*
p. 167, cap. 13: Quod si quis dixerit inter album et nigrum

sunt multa media, rubrum, viride, repondemus: quoniam album et
ßlgrum non dicuutur secundum superfluitatem et indigentiam, inter
superfluum enim et diminutum non est nisi aequale et commensuratum.

' 1. c.
3

Cap. 9, p. 125 und Eth. Nik. III, 11, 1119a, 6ff.: Aristoteles
verwirft nur die gänzliche Empfindungslosigkeit auf diesem Gebiete,
Weil sie eben, wie er mit Recht bemerkt, nicht das dem Menschen
Natürliche ist. ov yàg âv&Qcoxtxrj iaziv tj xoiavxrj âvaio{hjo(a. Diese auf
Natürlicher Empfindungslosigkeit beruhende Keuschheit ist auch nicht,
das Ideal im christlichen Sinne, wie wir das bei Thomas noch sehen
Yefden. Das oben angedeutete Ideal, darin hat Wilhelm recht, kannte*
Aristoteles nicht. «



48 Das aristotelische Tugendprinzip

Bei seinen Äußerungen über die Tugend der Mäßigkeit
zeigt sich zwar kein aristotelischer Einfluß; er hält sich
hier an Seneca und betont unter Berufung auf ihn das „ne
quid nimis" sowohl in guten wie verwerflichen Dingen1.
Dagegen kennt er ip zornmütigen Seelenvermögen
zweiundzwanzig einander gegenüberstehende Paare von Affekten,
die sich wie Übermaß und Mangel verhalten, und nennt
ebensoviele Tugenden, die das Mittelmaß bezeichnens. Es
ist hieraus ersichtlich, wie sehr der Gedanke der Mitte
für ihn Bedeutung gewonnen hatte. Sie im einzelnen
aufzuzählen, hat hier keinen Zweck, da es uns vor allem auf
den Einfluß des aristotelischen Tugendprinzips ankommt.
Es scheint "Wilhelm auf die aristotelischen Tugenden,
soweit sie ihm aus der Ethica vetus bekannt sein konnten,
hier in genannter Aufzählung nicht Rücksicht genommen
zu haben, wie folgende Gegenüberstellung zeigt. Bei
Aristoteles hat es die Hochgesinntheit mit hohen Ehren zu
tun, ähnlich wie die Hochherzigkeit mit dem Aufwand im
großen3. Bei Alvernus bezeichnet diese Tugend nicht das
rechte Verhalten zu Ehren und Würden, sondern zu den
Berufsarbeiten und Unternehmungen. Der Großgesinnte
traut sich hier nicht mehr zu, als seinen Kräften entspricht,
im Gegensatz zum Geschäftigen (ahimosus), der alles feurig
unternimmt, und zum Kleinmütigen (pusillanimus), der auch
an das sich nicht heranwagt, was unter seinen Kräften
steht. Eine gedankliche Berührung mit dem Stagiriten zeigt
sich in seiner Auffassung der Freundschaft als Mitte zwischen
Schmeichelei (adulatio) und beißender Kritiksucht (morda-
citas). Doch bezieht er sich auch hier nicht auf Aristoteles,
sondern beruft sich ausdrücklich auf Cicero, dem er auch
in den übrigen Tugendreihen viel entnommen hat.

So erscheint bei "Wilhelm von Auvergne von besonderem

Intéresse vor* allem seine oben angeführte Erörterung
über das aristotelische Tugendprinzip im allgemeinen. Hier
deutet er, wie oben ausgeführt, bereits an, daß das Prinzip
der Mitte keine genügende Norm des sittlichen Strebens
ist. Er beugt so dem Vorwurf vor, daß mit dem Prinzip
einer gewissen Mittelmäßigkeit auf sittlichem Gebiete Raum
gegeben werde, wie das auch Hartmann eingewendet hat

1 Cap. 13, p. 162.
*

p. 176 ff.
5 Eth. N. II, 7, 11076, 22.



der richtigen Mitte in der Scholastik 49

und worauf wir bei Thomas noch zurückkommen werden.
Anderseits weist er auf den berechtigten Kern im Gedanken
der Mitte hin, der die Scholastiker diesen aristotelischen
Gedanken als brauchbar übernehmen ließ. Auf andere Autoren
scheinen seine Ausführungen keinen besonderen Einfluß
gehabt zu haben.

III. Vinzenz von Beauvais
Dem enzyklopädischen Charakter der Werke des Vinzenz

entspricht auch seine Behandlung des medium virtutis. Da
der „Sittenspiegel" (speculum morale) nicht von ihm verfaßt

ist, sondern erst aus etwas späterer Zeit stammt1, kommt
hier für unsere Frage zunächst nur der Lehrspiegel
(speculum doctrinale) in Betracht. Er handelt im vierten Buche
über die Sittenlehre, die scientia practica, und zwar
hauptsächlich in Form von Exzerpten aus Aristoteles, Cicero,
Seneoa, Augustin u. a. Nur bei den Darlegungen über die
Tugend im allgemeinen, nicht abet bei Behandlung der
einzelnen Tugenden, kommt er auf das Innehalten der Mitte
BU sprechen. Er beschränkt sich dabei ausschließlich auf
«ine gedrängte Wiedergabe der betreffenden Kapitel aus
der Ethica vetus ' ohne selbständige Reflexionen, so daß es
Dicht notwendig ist, hier weiter darauf einzugehen.
Anschließend an die Gedanken des Stagiriten erwähnt er kurz
einige andere Autoren, die die Bedeutung der Mitte für
die Tugend betonten, so Seneca, Horaz, Ovid und einen
gewissen Ganfredus '. (Fortsetzung folgt)

*
1 Das~speeulum morale entStaad zwischen 1310 und 1320; vgl.

Überweg-Heinze a. a. 0., p. 430. Vinzenz selbst starb 1264. Es ist
Jjer Sittenspiegel eine Kompilation, wobei der Verfasser besonders
Thomas, Petrus a Tarantasia und Richard a mediavilla benutzte. Die
Abhandlung des Sittenspiegels über das medium virtutis stimmt wörtlich

mit der Argumentation des Aquinaten in der Summa theol. I, II,
S' 64, art, 1—4 überein. Speculum morale I. P. III, dist. 12, fol. 36;
benutzt wurde die Ausgabe von Venedig von 1591. Über das speculum
Morale vgl. Quetif-Echard, Scriptores O. P., t. I, p. 218.

* Vgl. L. IV, cap. 4 und 5 spec, doctr. t

_

" Außer den genannten Autoren hätten aus der beginnenden
•Periode der Hochscholastik zur Vervollständigung noch angeführt
Verden sollen : Philipp von Greve, dessen Summa de bono nach Parthe-
Dius Minges eine reichliche Verwendung der aristotelischen Ethik im
Umfang der Ethica vetus und nova zeigt, ivgl. Minges, „Philosophie-
Reschichtl. Bemerkungen über Philipp von Greve, gest. 1236" in Philos.
"Jahrb. XXVII 1914, sowie der Dominikaner Roland von Cremona, der

Divas ThomasVII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) / 4


	Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik

