
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 7 (1920)

Artikel: Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


16 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

DER GOTTESBEWEIS AUS DER ORDNUNG DER WELT
Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM 0. S. B.

Ist bei allen Gottesbeweisen große Vorsicht am Platze,
um Fehlerquellen hintanzuhalten, so vor allem bei jenem
Beweis, der Gottes Existenz dartut, insofern er ist: Ens
intel igens, quod est supremus rerum gubernator a nullo
dependens; er kann mangelhaft sein und der erforderlichen
Nötigung auf den Verstand entbehren, weil er auf eine zu
breite Basis gestellt ist, indem man von einem „Mehr*
ausgeht, als daß einige, und zwar erkenntnislose Wesen
zielstrebig handeln (vgl. den Artikel: „Kritische
Bemerkungen zu einer neueren Darstellung der Gottesbeweise"
von P Dr. Kirfel in diesem Jahrbuch, 1913, p. 27öff.); er
kann mangelhaft sein, weil man einen irrigen Begriff der
Zweckursächliehkeit zugrunde legt, wie dies Dr. Ph. Kneib
in seinem „Handbuch der Apologetik" tut (vgl. den zitierten
Aufsatz, p 286j ; er kann falsch wegen dessen sein, was
Kant a's nötige Prämissen oder Voraussetzungen verwerten
zu müssen glaubt, wie, daß Ordnung und Zweckmäßigkeit
den Dingen nur äußerlich anhangen; kurz, aus vielerlei
Quellen kann sich bei dem gedachten Gottesbeweis ein
Mangel herausstellen. In der Richtung nun, zu der nötigen
Vorsicht bei unserem Beweise anzuregen, bewegen sich auch
die nachfolgenden Ausführungen,

I. Ist der Satz: „Omnes res, etiam ratione carentes,
agunt propter finem" identisch mit dem Satz: Es herrscht
Ordnung in der Welt? Und dem anderen: Es herrscht
eine derartige Ordnung in der Welt, daß nichts ihr
entzogen ist? Nur wenn man diesen Zweifel lösen kann,
weiß man auch, was das ist: „Ein Gottesbeweis aus der
Ordnung der Welt." Weiß man aber diesen Zweifel nicht
zu lösen oder kommt er einem gar nicht in den Sinn, so

kann eine zuverlässige Beweisführung aus der
Ordnung der Welt offenbar nicht geführt werden. Sicherlich
sind nun die genannten Sätze nicht identisch. Denn der
erste Satz betrachtet offenbar jedes Ding nur für sich;
weiß ich aber damit unmittelbar etwas bezüglich der
Gesamtheit der Dinge als Gesamtheit? Weiß ich aus jener
Erkenntnis mit Bestimmtheit etwas bezüglich des Punktes,
ob eine Planmäßigkeit in der Gesamtheit als Gesamtheit,
als universaler Plan die Planmäßigkeit im einzelnen als



9
Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt 17

seine notwendige Voraussetzung fordern? Ist mir mit der
Erkenntnis, die mir der erste Satz gewährt, sofort unmittelbar

einleuchtend, daß es kèine überflüssigen Zwecke
gebe? Und doch kann man nur dann, wenn letzteres
auszuschließen ist, von der Ordnung der Welt so reden, daß
wir einen terminus univocus vor uns haben ; nur dann ist
«s wahr, daß eine ganz notwendige Bedingung dafür
vorhanden sei. daß eine derartige Ordnung in der Welt
herrscht, der sich nichts entzieht Ferner: Eine die Welt
bindende Ordnung ist nur jene, die die Dinge so zusammen-
ordnet, daß mindestens das Wohl der Gesamtheit nicht zu
kurz kommt ; mit der aus dem ersten Satz geschöpften Er-
kfhntnis weiß ich aber noch nichts bezüglich dieses Punktes.
Endlich : Was versteht man mit Recht unter Ordnung im
allgemeinen? Was ist aber in concreto Ordnung, wo es sich
um die Dinge dieser Welt handelt? Kann als Ordnung schon
jenes Verhältnis bezeichnet werden, das die Frage etwa so
zusammenstellen würde, daß kein Ding das andere hindert?

Aus all dem ergibt sich mit Evidenz, daß man wahrhaftig
nicht gut daran tut, einen Gottesbeweis aus der Ordnung der
Welt zu führen; man ist sich ja dabei nicht einmal im klaren
bezüglich des Verhältnisses zweier Sätze zueinander, die
offenbar auf den ersten. Blick nicht als indifferent zueinander
sieh verhaltend zeigen. Und da ist es nun überaus
bemerkenswert, daß Thomas sich bei seiner Beweisführung
(8. th. 1 p. q '2 a 3 c.J auf ein viel engeres Gebiet mit
den Sätzen beschränkt: „Aliqua, quae coguitione careut,
scilicet corpora naturalia, operantur propter finem, quod
upparet ex hoc, quod semper aut frequentius eodem modo
operantur, ut consequeutur id, quod est optimum. Unde
patet, quod non a easu, sedex intentione perveniunt ad finem."

Aus dem ersten angegebenen Satz gelangt man erst
zu dem zweiten bzw. dritten Satz, und man gelangt zu ihm
ßtr, wenn man aus dem ersten schon die Existenz eines
Ens intelligens, quod est supremus rerum gubernator
erschlossen hat. Das wird a posteriori schon daraus evident,
daß die anscheinende Verschleuderung von Samen, von
Existenzen, das anscheinende Defizit bezüglich des
Resultates im Streben nach dem Ziele bei vielem, die
anscheinend nicht zu leugnende Mangelhaftigkeit in den den
Eingen zur Verfügung stehenden Mitteln, um ihr Ziel zu
•erreichen, die große Schwierigkeit, anscheinende Regel-

(Divus Thomas VIT. Jahrbuch für Philosophie etc."XXXIV.) 2



18 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Wel't *

losigkeit bei verschiedenen Phänomenen zu erklären — aus
all dem nnd anderem ergibt sich zur Genüge, daß man,
absehend von der Existenz eines supremus gubernator
rerum — selbst diese erwiesen, hat die Apologetik noch
ihre liebe Not — nicht die besagte universale Zweckmäßigkeit

oder Ordnung nachweisen kann.
Ist aber einmal die Existenz eines supremtis gubernator

rerum dargetan — und sie wird aus dem angegebenen ersten
Satze dargetan (vgl. Gredt: Elementa philosophiae, ed. II,
t. II, p 178s.) — dann ist es sofort unmittelbar evident, daß'

jenes höchste Wesen („höchstes" Wesen einstweilen nur sub
respectugubernationis genannt) alle Dinge mit ihren Einzelzielen

zum mindesten muß so zusammenstellen köunen, daß
kein Ding das andere in der Hauptsache und wie die Ordnung
der Welt, als einer Gesamtheit wird, so behindert, daß
das Wesen nicht zu dem Seinigen gelangt; denn läge ein
derartiges Verhindern vor, das der supremus gubernator
nicht beseitigen könnte, dann würde das auf die realen Dinge,
seien es mehrere, sei es auch nur ein einziges, gleichviel,
zurückfallen, und dann würde ein solches Ding etwas
Vernunftwidriges an sich haben; mit der Existenz eines
Wesens aber, das als supremus et independens gubernator
cuius vi s rei et omnium rerum nachgewiesenerweise
dasteht und als solches seine Existenzberechtigung zweifellos

ebenfalls hat, verträgt sich jene Vernunftwidrigkeit
nicht und folglich kann ein solches Ding nicht existieren;
auch deshalb nicht, weil bei der besagten Annahme ein offen
klaffender Widerspruch in das Ding hineingeraten würde; es
wäre nicht deukbar nach der besagten Rücksicht, recht
wohl denkbar aber unter der Rücksicht einer anderen
(akzidentellen) Ordnung, wenn nämlich der supremus gubernator

nach einem positiven Verhältnis zusammenordnen
wollte. Dieses Verhältnis nun, daß kein Ding das andere
bei der Zusammenstellung der Dinge zu einer Gesamtheit,
die als solche die einzelnen Dinge notwendig sich
unterordnet, wenn auch nur so, daß keines das andere mit Rücksicht

auf das Gesamtwohl (— ein bestimmtes festes
äußeres Verhältnis der Dinge zueinander) behindert, ist
nur möglich, wenn alle Einzelditige mit Rücksicht auf ein
Gesamtwohl positiv zueinander geordnet sind, eines zum
anderen d i e Beziehung hat, daß sie sich wechselseitig
benötigen, eines das andere, so oder so, nach einer reziproken



Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt 19

Forderung ergänzt; denn alle stofflichen Dinge müssen
ja notwendig aufeinander einwirken. Und so führt denn
der erste Satz, der nur jedes einzelne Ding in der Welt
nach dem Charakteristikum „agere propter finem" betrachtet,
großartig zu einem supremus sapiens gubernator aller Dinge
als Gesamtheit, des Universums. Dieses Wesen mußte
aber offenbar den Plan der weisen Lenkung wenigstens
^ratione prius" im Geiste tragen, bevor er den Dingen
eingeprägt war; denn das Begriffliche ist doch ratione prius
als das durch das Begriffliche zustande Kommende. Durch
diesen seinen Plan hat das Wesen offenbar eine vollzogene

actu) Überlegenheit über die Dinge und das Universum,
da diese selber den Plan unmöglich ersinnen konnten, wie
es bezüglich der nicht Vernunft besitzenden Wesen sofort klar
ist und bezüglich der Vernunft besitzenden daraus erhellt, daß
keines das ganze Universum als Universum mit seiner geistigen
Kraft durchdringt, durchdringt es ja nicht einmal
vollständig auch nur ein einzelnes Ding oder sich selber.
Es ist nun aber sofort klar, dbß das Substrat für die
Möglichkeit eines solchen Planes die Wesenheiten der
einzelnen Dinge und dies Allgemeine an den stofflichen
Hingen ist, daß sie eben stoffliche Dinge sind. Also müssen
anch diese rationes von jener wunderbaren Intelligenz
Vorher erdacht sein; diese sind also in ihrem tiefsten
Qrunde etwas Geistiges, sind Ideen und nur von der
Existenz dieses ihres geis tig en Grund es können
s'e ihre stoffliche Existenz ableiten. Folglich sind sie
latione prius vor ihrer wirklichen Existenz existierend in
Hott und die zeitliche Existenz kann nur abgeleitet sein
von jener in den göttlichen Ideen wurzelnden Existenz.
Hiese Ableitung kann aber nur durch einen Willensakt
orfolgen; denn ein solcher nur geht auf das Praktische; der
intellektuelle Akt ist rein theoretisch gerichtet. Wir haben
die Schöpfung! Dieser Akt mußte auch frei sein; denn die
geistige Existenz hat gar keinen inneren Konnex mit der
stoff liehen Existenz ; der Umstand ferner, daß die geistige
doch das Vollkommenere ist, sowie das Moment der
unendlichen Erhabenheit des supremus gubernator rerum
aL der ersinnenden Ursache legen doch mindestens die
Annahme sofort nahe, daß dieses höchste Wesen frei
schaffe, und von dieser Annahme bis zum stringenten
Beweise ist nur ein Schritt.

2*



20 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

So steht denn der Beweis für die Existenz eines sup-
remus gubernator sapientissimus, der zugleich Schöpfer
ist, als ein Beweis vor uns, der sich stufenmäßig mit
Vorsicht aufbauen muß, um als aus der Ordnung der Welt
geführter Beweis die Existenz eines intelligenten Schöpfers
der Welt zu erschließen. Daran schließen sich dann jene
Ausführungen an, die bezüglich des Wesens des so
erschlossenen Schöpfers noch ganz genaue Besonderheiten und
Einzelfragen erledigen, wie z. B. die Frage, ob dieses
Wesen ein ganz reiner Geist sei, und Ahnliches. Aber
wir haben mit dem geführten Beweise ein Argument vor
tins, das aus dem Plane der Welt nicht bloß zum
Erschließen eines supremus gubernator mit Gewißheit führt,
sondern zum Erschließen des Schöpfers. Aus demselben
Grunde, aus dem wir die Existenz eines supremus gubernator

intelligens Universi s. mundi herleiten, erschließen
wir auch die Existenz eines Schöpfers; es ist der alles
durchsinnende und alleä1 ausdenkende Geist, aus dem wir
die Ordnung der Welt als eines Ganzen allein begreifen
können und aus dem wir die Existenz der Weltdinge, jedes
Ding für sich genommen und dann die Dinge in der
Zusammenfassung zu einem Ganzen betrachtet, mit Gewißheit
erschließen, derart erschließen, daß wir diese Existenz als durch
einen freien Willensakt jenes Wesens herbeigeführt erkennen2.

Aus dem Gesagten folgt, daß es nicht richtig ist, was
Professor Dr. Str&ubinger in der „Wissenschaftl. Beilage zur
Germania", Nr. 17, 7. September 1916, schreibt: „Aus der
zweckmäßigen Ordnung der Welt soll also nicht bewiesen
werden, daß Gott existiert, sondern daß Gott, dessen Dasein
sich schon aus dem Dasein der Welt ergibt, ein denkendes
und wollendes, d. h. vernünftiges (sie) Wesen ist." Mag
man unter Gott nun zunächst nur den supremus gubernator
intelligens mundi verstehen, so daß wir ihn als Schöpfer

1 Natürlich ist hier die Gesamtheit aller Weltdinge gemeint.
a Das Argument li.ßt sich ganz kurz so zusammenfassen: Der die

Ordnung in der "Welt ersinnende Gott (vgl. Th. 1 p. 92 a. 3 c. und Gredt
a. a. 0.) muß, weil er sie eben so ersinnt, auch ein Geist sein, der die
Ordnung der Welt kausiert hat; denn wir erkennen a posteriori, daß
die Ordnung in der Welt (ordinatio singularum rerum ad finem)
unmöglich ist ohne die Ordnung der Welt. Folglich muß derselbe Geist,
der die Ordnung in der Welt ersann, auch die Ordnung der Welt
ersonnen haben.-Und das führt dann schließlich zu einem Schöpfergott
der frei die Welt schuf.



Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt .21

noch nicht ins Auge fassen, oder mag er gleich als Schöpfergott
gefaßt werden, die Behauptung Straubingers ist

jedesmal falsch. i

Ferner sei noch folgendes zu dem Titel: „Gott als
Ordner der Welt auch Schöpfer", ausgeführt.

Wir können den Begriff „Weltordnung" Ordnung d er
Welt in einem strengeren und einem weniger strengen Sinne
fassen; geschieht ersteres, so haben wir eine Ordnung, die
alles bis in das einzelne regelt und in den Plan der Welt
als eines Ganzen jene Anordnung des einzelnen
ausnahmslos als dienendes Glied einbezieht. Wir können aber
mit Fug und Recht von einer Ordnung der Welt in einem
Weiteren Sinne sprechen. Wie das gemeint ist und gerechtfertigt

werden kann, wird sich aus dem Folgenden ergeben.
Wir haben eine Ordnung der Welt schon dann, wenn man
das positive Sichverhalten der Dinge zueinander aus der
Definition ausschaltet. Alsdann erscheint das Verhältnis,
daß alle Dinge in der Welt, jedes für sich, innere
Beziehung (die ordinatio remota, nicht die ordinatio actuata,
operando exercita) zu einem Ziele haben. Folglich muß
diese Beziehung nicht aus dem Rahmen des Ganzen herausfallen,

im Gegenteil muß diese Beziehung der Dinge zu der
Welt als einem Ganzen sich gut mit dieser nach dieser
Beziehung vertragen; denn sonst würde es ja sofort aus dem
Rahmen des Ganzen herausfallen; es würde zutreffen: wer
nicht für mich ist, ist wider mich. Aber das ist schon
ein Verhältnis, das viel großartiger, universaler ist, als das
m der ordinatio singularum rerum ad finem ausgedrückte ;

wir haben schon eine wahre Ordnung der Welt. Dieses
Verhältnis und diese Ordnung sind nun nur ausdenkbar
von jenem überlegenen Weltordner, dessen Existenz schon
nachgewiesen wurde; um aber auch nur dieses Verhältnis
nnd diese Ordnung auszudenken, muß jenes Wesen die
Wes enheiten der Dinge selber ausgedacht haben,
an denen jenes Verhältnis haftet. Auch so schon kommen
wir bald zum Erschließen eines Schöpfergottes und eines
freien Schöpferaktes und wir kommen dazu, ohne mit
Orund uns durch alle jene Schwierigkeit belästigt und
behindert zu fühlen, die aus vielen Einzelheiten in der
Welt gegen die Existenz der Ordnung der Welt erhoben
zu werden pflegen; denn diese Einwürfe beziehen sich auf
die Ordnung der Welt im strengen Sinne.



22 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

Weiter: Wir können eine wahre Ordnung der Welt
vor jeder Annahme eines Gottes als der geistigen Ursache
dieser Ordnimg in folgendem Sinne annehmen. Unsere Welt
besteht nach jenem Zustand, in dem sie sich gegenwärtig
unserem Erkennen und Forschen darstellt, schon seit manchen
tausend Jahren; dieser Bestand der Welt ist der Bestand eines
Ganzen, wie sich schon daraus ergibt, daß weder die in
der Welt befindliche Anzahl der Wesen noch Spezies sich
in der von uns überschaubaren Zeit geändert hat, noch auch
die in der Welt wirkenden Kräfte eine Abänderung erfahren.
Der Fortbestand eines Dinges in seiner Existenz besagt
aber an und für sich ein Gut desselben und mithin
auch der Fortbestand eines Ganzen, das aus vielen Einzeldingen

sich zusammensetzt. Folglich haben wir eine wahre
Ordnung nicht bloß in der Welt, sondern auch der Welt
unter einem genau bestimmten einzelnen Gesichtspunkte,
Von dieser Ordnung aus nun kann man weiter vorschreiten
in der Argumentation ; hier soll das nicht geschehen; denn
es liegt mir hier nur daran, zu zeigen, daß man auf anderem
Wege, als es gewöhnlich, und wie wir gesehen haben,
nicht zum Vorteil einer soliden Argumentation, geschieht,
aus einer wahren Ordnung der Welt die Beweisführung
für Gottes Existenz konstruieren kann

Weiter: Wir können nicht umhin, die in der Welt
vorhandenen Spezies der Dinge als eine Gesamtheit zu
betrachten, nicht in nominalistischer Auffassung, sondern so,
daß sie wenigstens in der stark überwiegenden Mehrzahl

der Fälle ein positives Verhältnis zueinander haben,
das wechselseitige Abhängigkeit und Beeinflussung besagt.
Und als ein solches Ganze passen die Dinge offenbar
harmonisch in die Welt als Ganzes hinein; denn die Welt
erhält sich in diesem Verhältnis andauernd durch große
Zeiträume./ Ist es nun unleugbar — es wurde nachgewiesen

—, daß die Welt als Ganzes ein Gut deshalb
besitzt und bewahrt, weil sie ihren Bestand bewahrt, so

gilt das auch für die Spezies der Dinge (nach der
angegebenen weit überwiegenden Majorität der Fälle) und
da nun so die Spezies der Dinge als Ganzes und die
Welt als Gesamtheit betrachtet aufs Trefflichste unter der
Rücksicht der andauernden Bewahrung dessen, was
als Gut der Welt einerseits und als Gut der Speziesdinge
zu bezeichnen ist, positiv zusammenstimmen, fvozu noch



DeT Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt 23

kommt, daß das Gut der Welt, das sie an sich durch ihren
Bestand hat, durch das Gut, das die Spezies der Dinge
nach ihrem Speziescharakter haben, erhöht wird, so folgt
mit Evidenz, daß wir wiederum in genügender Weise
«ine wahre Ordnung der Welt haben, die das Neue aufweist,
daß in ihr das Gut der Spezies unter der Rücksicht der
Erhaltung der Spezies durch sehr große
Zeiträume erscheint. — Aber wir können noch weiter gehen.

Wer kann leugnen, daß bezüglich einer großen Zahl
von Spezies zahllose Individuen dieser Spezies das Ziel
erlangen, zu dem sie unleugbar hingeordnet sind? Wer
kann das leugnen bezüglich der Individuen der anorganischen
und organisch-erkenntnisbaren Natur Gewiß! Es gibt viel
erscheinende Verschleuderung von Samen und Keimen, von
Blüten, von Sprößlingen, von heranwachsenden Individuen
jeder Art; aber daß viel Schwaches umkommt, nützt doch
wiederum unleugbar den kräftigeren Individuen; es dient viel
Verlust auch dazu, den Erdboden für die Aufrechterhaltung
der Arten zu düngen und vieles wenigstens, was als Verlust,
unnützes Vergehen erscheint, verliert bei näherem Zusehen
diesen Charakter, wie die neuere Naturforschung dargetan
hat. — Auch erreichen sehr viele Tiere ihr Ziel, ohne ihre
Existenz anderen, denen sie zum Unterhalt zu dienen hätten,
opfern zu müssen1. Die herrschenden Tiere sterben zumeist
naturgemäß; zahllose niedere Tiere (man denke an die
Schmetterlingsarten, die Ameise, an die Tiere, die von der
Pflanze leben) teilen dasselbe Los; so ist es denn wiederum
wahr, daß nach einer nicht zu leugnenden Tatsächlichkeit
ganz bestimmter Art eine wahre Ordnung die Wesen bindet,
und diese Ordnung verhält sich harmonisch zu der Welt
als einem Ganzen; wir können also wiederum in Wahrkeit

in einem begrenzten Sinne von Weltordnung sprechen.
Folglich können wir auch so wieder argumentieren,
wie es früher angegeben wurde.

Und nun, nachdem wir so die Idee einer Weltordnung
(m einem eingeschränkten Sinne) als in der Welt ausgedrückt
Vorgefunden haben, können wir wieder einen Schritt weitergehen;

es ist einSchritt, der uns in die Tiefen der Metaphysik
versetzt. Die Idee des Ordnens bezieht sich auf etwas das

1 Die Klasse der Raubtiere umfaßt nicht gar so viele Spezies
der Tiere.



24 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

geordnet werden muß. Folglich impliziert die Idee der
Weltordnung im angegebenen Sinne die Idee von Dingen im
allgemeinen und die Idee von der Ordnung ganz im
allgemeinen; nur wenn zuerst diese Ideen Realität
haben, kann es zu der Realität einer Welt,Ordnung kommen.
Nun ist es aber sofort einleuchtend, daß diese Ideen nur in
einem erkennenden Wesen gegeben sein können. Und auch
das ist sofort einleuchtend, daß jenes Wesen nur dann
die besagte Weltordnung abschließend begründen kann,
wenn es die Idee „Ordnung" ganz souverän sein eigen nennt,;,
denn sonst kann es die bestimmte Ordnung nicht
aus der Idee der Ordnung schlechthin herausgestalten ; und
dieser Idee von Ordnung schlechthin entspricht nun
wieder nur ein unendlicher Ambitus von Dingen, die
geordnet werden können. So treffen wir denn offenbar auf
einen Intellekt von (actu) unendlicher Vollkommenheit,
wollen wir auch nur eine ganz beschränkte Weltordnung
in zufriedenstellender Weise erklären.

Ferner: Die Idee von einer bestimmten Ordnung richtet
sich nach den Wesenheiten der Dinge, die geordnet werden
sollen. Folglich ist der erste Urheber der Ordnung der die
Wesenheiten ausdenkende Geist; nun ist es aber die Möglichkeit

des Seins, die die Idee von der Wesenheit so begleitet,
daß in dieser Idee die Wesenheit als das rati' ne prius
Gegebene und die Beziehung zum Sein als das Nachfolgende
gedacht wird und vor allem stellt diese Idee als das ration©
prius Gegebene die Möglichkeit zum Sein rücksichtlich des
Wirklichseins vor. Folglich läßt sich nur unter Voraussetzung

des aktuierbaren Seins von jenem Geiste an eine
mögliche Ordnung denken. Folglich ist der erste Urheber
der Ordnung auch der erste Grund des Seins, das die Dinge
in dieser Ordnung haben. Er ist es aber nur unter Voraussetzung

der ihm zukommenden Macht, die Wesenheiten aus
dem Zustand des möglichen Seins in den Zustand des
wirklichen Seins zu versetzen. Und es läßt sich dieser
Beweis auch also verdeutlichen: Ist die erschöpfende Idee
von einer Ordnung der Welt denkbar ohne eine das ganze
Wesen der zu ordnenden Dinge durchdringenden Idee?
Wird nicht aber in einer solchen Idee auch die Potentialität
zum Sein als das zum Wesensgrund dieser Dinge Gehörige
erkannt? Folglich muß der Weltordner zweifelsohn©
diese Idee haben. Nun kann, er sie aber nur in ab-



Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt 2b

schließender, endgültiger Weise haben, da er ja als der
abschließende Grund der Weltordnung zu fassen ist.
Folglich beherrscht er die Idee vom Sein, das Verhältnis
vom Sein zur Wesenheit souverän. Folglich ist er
Weltschöpfer. \

II. In dem zweiten Teile dieses Artikels möchte ich
mich mit dem schon erwähnten Artikel von Professor
Hr. Straubinger befassen, der nicht zur Förderung der
Klarheit in Sachen des aus der Weltordnung sich
ergebenden Gottesbeweises dient.

1. Es ist sicher vor allem nötig, bei einer Argumentation
von si harf umschriebenen Begriffen auszugehen ; nur

eindeutige Termini dürfen gebraucht werden. Hingegen
versiößt Straubinger auf p. 66, wenn er schreibt: „Jedes
Hing ist von Anfang an darauf angelegt, das voll und ganz
zu werden, was es seiner Art nach sein kann und soll.
Has zeigt sich besonders deutlich bei den Organismen."
Offensichtlich wird hier der Begriff „werden" auf Organismen
und Anorganisches angewandt; wir haben deshalb einen
„terminus aequivocus" vor uns. „Werden" im strengen und
eigentlichen Sinne findet sich nur bei den Organismen;
bei dem Anorganischen kann wohl von einem „gemacht —
geformt werden" die Kede sein, nie und nimmer von einem
eigentlichen „Weiden". Man kann ja sagen, diese
Bemängelung sei kleinlich, aber ich meine, daß die Philosophie
und vor allem die scholastische Philosophie es sich zur
heiligen Pflicht machen sollte, auf das Allersorgfältigste
jeden Baustein, der verwendet werden soll, zu untersuchen,
und jedes instrumentum sciendi, zu dem als Fundament
doch die Begriffe zu zählen sind, nur nach den ewig
gültigen Kegeln der Logik zu handhaben. Wie wichtig das
in unserem Falle ist, liegt auf der Hand. Bas eigentliche
Werden in Bingen liefert uns einen soliden und leicht zu
führenden Gottesbeweis, zumal in unseren Tagen, wo, wenn
wir von einigen Wirrköpfen à la Häckel absehen, alle
Naturforscher einmütig zugeben: jeder Organismus ist von
Anfang an darauf angelegt, das voll und ganz zu werden, was
er seiner Art nach sein kann und soll. Wenn bei dem
fertigen Organismus der entia irrationalia aus dem tendere
in finem auf einen sapientissimus supremus gubernator
geschlossen werden kann, um wie viel mehr dann bei dem
werdenden; daß aber das Werden des Anorganischen nicht



26 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der "Welt

in der gleichen Art verwendet werden kann, ist doch
unleugbar.

2. Bei Straubinger finden eich Sp. 66 a, a. 0. folgende
Sätze: „Rein Ding ist für sich allein da; es,gibt viele Dinge
von verschiedener Vollkommenheit, die zusammen eben die
Welt ausmachen. Daraus ergibt, daß jedes Ding zugleich
auch für andere und schließlich für das Ganze existiert;
in jedem Ding sind Selbstzwecklichkeit und Fremdzwecklicht

eit miteinander verbunden." Da Straubinger nicht
angibt, wie aus dem ersten der zweite Satz folge, kann wohl
angei ommen werden, er sei der Meinung, es seien diese
zwei Sätze entweder identisch oder der zweite folge aus
dem ersten sofort mit Ergänzung eines Gedankens, eines
Beweisgliedes, das auf der flachen Hand liegt. Aber identisch

sind die zwei Sätze gewiß nicht, das „die Welt
ausmachen" ist doppelsinnig; es kann das. an und für sich
auch eine bloße Nebeneinanderstellung von
Weltdingen und eine so als Ganzes gewordene Welt ausdrücken;
das wäre an und für sich möglich: der Schöpfer hätte auch
poteutia absoluta aus anorganischen Dingen allein eine
Welt aufbauen können; eine derartig ausgebaute Welt
würde sicherlich auch so denkbar sein, wenn nur eine
bloße Nebeneinanderstellung von Dingen vorliegen
würde; denken wir uns jene Dinge im Zustande der Ruhe,
ohne einen Anstoß von außen, so haben wir, was wir wollen.
Nur wenn nachgewiesen ist, daß eine derartige
Nebeneinanderstellung nicht vorliegt, kann man darüber
reflektieren, ob „jedes Ding zugleich für andere Dinge und
schließlich für das Ganze existiere"; unmittelbar
einleuchtend ist das auch jetzt noch nicht, wie Straubinger
selber implizite zugibt, wenn er schreibt: „Die eigenen und
fremden Zwecke eines Dinges harmonieren vielfach
zusammen"; wenn aber „vielfach" eigene und fremde Zwecke
sich widersprechen, so wagt sich sofort die berechtigte
Frage hervor, ob die so sich widersprechenden Dinge doch
noch für das Ganze existieren; jedenfalls müßte es erst
sorgfältig nachgewiesen werden. Und wenn, wie Straubinger
selber sagt, oft das Niedere dem Höheren, das Einzelne
für das Ganze* sich opfern muß, so entsteht doch die
Schwierigkeit, wie solche Dinge noch zugleich für andere
da sein sollen; sie scheinen ja nach Straubinger nur für
andere da zu sein; ferner ist es, solange der Gottesbeweis



Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt 27

noch nicht erzielt ist, schwierig zu denken, daß jene Wesen,
die sich einfach opfern müssen und dafür existieren, noch
als mit einem Eigenzweck versehen sollen denkbar sein;
nimmt man das doch an, so kommt man mit der Logik in
Konflikt, verfängt sich dann aber auch in der Unmöglichkeit,

auf die Existenz eines supremus sapientissimus guber-
nator mundi zu schließen.

.3. Und ferner kommen wir aus dem Satze, daß es viele
Dinge von verschiedener Vollkommenheit in der Welt gibt,
nur dann zu dem anderen Satze, daß jedes Ding zugleich
auch für andere Dinge und schließlich für das Ganze
existiert, wenn der Gedanke eingeschoben und es
nachgewiesen wird, daß die Dinge von verschiedener
Vollkommenheit so zusammengestellt worden sind, auf daß
trotz der Verschiedenheit, ja in ihr und durch sie, ein
Kosmos als Kesultat herauskomme; wird das nicht sup-
poniert — und es kann ja/ nicht supponiert werden — so
erübrigt nur der Versuch, durch einen sorgfältigen Nachweis
a posteriori das Gesagte uns einleuchtend zu machen. — So
sind denn diese vermeintlichen Ausjäumungen von Schwierigkeiten

bei der Führung eines gültigen Gottesbeweises in
Wirklichkeit nur Flugsand.

4. „Kein Ding ist, ohne zu wirken" heißt es auf
Sp. 66. Nach den zwei unmittelbar vorhergehenden Sätzen:
„Sein, Wirken und Zielstrebigkeit sind begrifflich und sachlich

wohl auseinander zu halten" — „Aber das eine ist ohne
das andere tatsächlich nicht gegeben" kann d6r Satz nur
den Sinn ausdrücken wollen: „Kein Ding ist, ohne actu zu
wirken"; dann ist er aber offenbar falsch; man kann ja
nach dem Stande der heutigen Naturwissenschaft zugestehen,
kein Ding sei, ohne bewegt zu werden, nämlich mit und
in der Bewegung, die das Universum erfährt, aber dieser
Satz ist doch wesentlich verschieden von dem anderen :

jedes Ding ist actu wirkend. Kein Ding ist actu ohne
Zielstrebigkeit, auch nicht der Stein, aber wohl ist öfters ein
Ding ohne aktuelles Wirken.

5. Es läßt sich nicht leugnen, daß manches in der Welt
dem Menschen unbequem und schädlich ist. Will man nun
aus der ausnahmslos durchgreifenden Zweckmäßigkeit

in der Welt die Existenz eines sapientissimus supremus
gubernator nachweisen, so muß man, da der Mensch das
vornehmste Wesen in der sichtbaren Schöpfung ist, jene



28 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

anscheinende Zweckwidrigkeit noch aus einem ganz
besonderen Grunde eliminieren. Straubinger yersucht das
zwar a. a. 0., indem er bemerkt: Zunächst darf man sich
bei der Frage, ob die Welt im ganzen und im einzelnen
zweckmäßig sei, nicht ausschließlich auf den Standpunkt
des Mens ;hen stellen, als ob alles nur für den Menschen
da wäre." Aber Straubinger rührt keinen Finger, um dieses
,„Nithtdürfen" uns einleuchtend zu machen; wenn er das
Wohl der Welt als eines Ganzen — er wird wohl das Wohl
der „Menschheit" gemeint haben, denn dem Wohl der Welt,
wie sie dem Menschen gegenübersteht, kann doch nicht das
Menschenw^hl vernünftigerweise zum Opfer fallen dürfen —
dem Wohl des Menscheu voranstellt, so ergeben sich, mag
er nun die Menschheit als Ganzes den einzelnen Individuen
gegenüberstellen oder aber die Welt ohne den Menschen,
die allergrößten Schwierigkeiten; es liegt das flach auf der
Hand bei der zweiten Hypothese; aber ist es, bei der ersten
Hypothese, nicht /wahr, daß manches d- m. Menschen
Unbequeme und Schädliche in der Natur Übel der „Menschheit"

ist? Man denke nur an die Erdbeben und die
verheerenden Gewitter. Die zweckmäßige Ordnung scheint also
doch zu fordern, daß alles für-den Menschen da sei; vor
allem wird der Gottesleugner bemerken, daß dem Versuch,
aus der durchgreifenden Zweckmäßigkeit in der Welt einen
höchst weisen Weltorduer zu erweisen, die Tatsachen
widersprechen; er wird sich ausschließlich auf den Standpunkt
stellen, daß a) an und für sich eine im ganzen und
einzelnen herrschende Zweckmäßigkeit jene Tatsache
bezüglich des Menschen verhindern müsse; b) vor allem dann,
wenn als ihr Grund eine höchst weise Intelligenz
angenommen werde; — er ziehe es vor, wird er vielleicht
sagen, eine Erklärung der Weltordnung in einem modifizierten

Hartmannschen Unbewußte n zu sehen. Und vor
allem weise er dtrauf hin, daß der von Straubinger
eingenommene Standpunkt, eine Zweckmäßigkeit in der Welt-
als Ganzem, wie er sie sich zurechtlegt, widerspreche nicht
der Idee.eines (noch nach seiner Existenz erst zu
erweisenden) höchst weisen Weltordners, eine petitio prin-
cipii sei, wenn er, von dieser Konzeption ausgehend, die
Existenz de-selben nachzuweisen suche; denn der zu führende
Nachweis von der Existenz eines derartig ausgedachten
Weltordners impliziere ja die Möglichkeit des Wesens nach der



Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt 29

gegebenen Auffassung von demselben. Davon abgesehen, sei
die gedachte Konzeption von dem letztem
weltordnenden Grunde nicht seine Konzeption, und so könne
Straubinger unmöglich erwarten, sich mit ihm je zu
verständigen. Wenn also der Gottesleugner auf diesem Standpunkt

8teht, so kann man nur dann mit ihm verhandeln,
wenn man ihm versichert, man wolle nicht von einer
Zweckmäßigkeit der Welt ausgehen, noch viel weniger von
einer Zweckmäßigkeit nach der Straubingerschen
Konzeption, und habe auch nicht im Auge, aus dem Beweise,
den man führen wolle, unmittelbar eine unendlich
vollkommene Intelligenz als Urheber einer Ordnung in der
Welt herzuleiten. Auf diesem Boden steht, wenn ich mich
nicht irre, Thomas mit seiner so vorsichtig gehaltenen
Fassung des teleologischen Argumentes.

6, Auf Sp. 67 finden sich folgende Sätze: „Wenn eine
anders geordnete Welt existierte, dann hätten natürlich von
Anfang an auch ganz andere Elemente mit anderen Kräften
und Gesetzen vorbanden sein müssen. Bei den tatsäi hlich
gegebeneu Urstoffen konnte die Weltentwicklung auch nur
dan Veilauf nehmen, den sie tatsächlich genommen hat; die
Ordnung der Welt war von Anfang an in den Elementen
grundgelegt und hat sich dann ganz von selbst ergeben."
Dazu ist doch Verschiedenes zu bemerken.

Es ist eine andere Ordnung in der Welt unter
Voraussetzung derselben Elemente und derselben den
Elementen inhärierenden Kräften wohl denkbar; gewiß ist
das nur eine akzidentelle Verschiedenheit, aber diese
kann als Möglichkeit nicht bestritten werden. Widerspricht
es denn, eine andere örtliche Gruppierung der Elemente
oder Stoffe, aus denen die Welt sich mag entwickelt haben,
anzunehmen? Wir nehmen einmal an — philosophisch
können wir ja leicht den Beweis führen — es seien zuerst
alle Stoffe oder Elemente (man mag nun über diese wie immer
denken) zuerst konnatural im Zustande der Kühe gewesen
nnd hätten die Bewegung erst durch einen Anstoß von außen
erlangt; war dann nicht bei diesem Ruhezustand ein sehr
vielfaches örtliches Verhältnis möglich? Mußte dann nicht der
Anstoß sehr große Verschiedenheiten in dem Verlauf der
nachfolgenden Pr> zesse ergeben? Mußte dann nicht auch das
Resultat je nachdem ein sehr verschiedenes sein? — Konnte
ferner nicht der Anstoß örtlich an sehr verschiedenen



30 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

Punkten einsetzen? Widerspricht es bei dieser Annahme,
als Resultat akzidentelle Verschiedenheiten einer Ordnung
in der Welt oder der Welt herauskommen zu lassen1? —
Ferner: Wir haben doch verschiedene Systeme der
Erklärung des Welt Werdens; ließe sich nun einmal
nachweisen, daß von diesen verschiedenen Systemen ein
bestimmtes tatsächlich die Weltbildung bewirkt habe, so sind
doch damit die anderen Systeme nur in der Beschränkung
ausgeschaltet, daß sich die Welt, wie sie jetzt geworden,
und Tatsache ist, nur aus dem nachgewiesenen
System wenigstens dann ergibt, wenn man ausschließt,
eine überlegene Intelligenz habe aucll unter der Voraussetzung

eines anderen Planes uud mithin bei einem
anderen System doch dieselbe Welt, wie sie jetzt uns
vorliegt, entstehen lassen; davon abgesehen, impliziert ein
anderes System der Erklärung des Weltwerdens, das
verschieden ist von jenem System, aus dem tatsächlich heraus
die Welt geworden ist nach der gemachten Annahme, auch
notwendig verschiedene Prozes.-e rücksichtlich der
tatsächlich gegebenen, und diese verschiedenen Prozesse
können dann als Resultat doch nur eine akzidentell
verschiedene Welt haben. Ferner: Straubinger unterscheidet
nicht genau zwischen irreduktiblen Urstoffen, die etwa der
Weltbildung zum Ausgangspunkt dienten und den
tatsächlich inj einer bestimmten Zahl gegebenen Stoffen, wie
diese auf eine beschränkte Anzahl von Urstoffen
zurückzuführen sind. Wie denkt sich nun Straubinger diese Ur-
stoffe? Wie lassen sie sich denken? Lassen sie sich nur
nach einem Verhältnis denken? Das alles sind doch Fragen,
bezüglich derer der Naturforscher mit Recht sich dahin
entscheiden wird, daß er sagt: Non liquet; naturwissenschaftlich
läßt sich darüber nichts a priori bestimmen. Und es muß
ihm auch der Philosoph beistimmen; wenn man nur die
philosophisch feststehenden Sätze von Stoff, Bewegung und
Ruhe, Zeit und Ort, anwendet, ergibt sich: a priori läßt
sich nicht nachweisen: nur dieses bestimmte Verhältnis
der Urelemente konnte als Ausgangspunkt eines
Weltwerdens vorliegen. Nimmt man aber, was ja auch ge-

1 Der Künstler entwirft im allgam inen die Idee, den Plan eines
Hauses. Diese allgemeine Idee laßt noch die verschiedensten Formen,
Figuren für dasselbe offen, die Idee selbst ist zu keiner Form, keiner
Figur bestimmt.



Der ßottesbeweis aus der Ordnung der Welt 31

sehehen kann, als Ausgangspunkt unsere tatsächlich
vorliegenden Stoffe, so erscheint es auch dann nicht
unmittelbar einleuchtend zu sein, daß eine anders
geordnete Welt nur bei anderen Stoffen mit anderen
Kräften und Gesetzen habe das Resultat sein können;
daß, je nachdem eine intelligente Leitung dem We 11-

Tferden vorsteht, die verschiedenartigsten Kombinationen
möglich sind, ist doch sofort evident; aber auch wenn
man einmal (sehr unlogisch übrigens!) annimmt, eine
intelligente am Anfange des Weltwerdens stehende Ursache,
habe nur die Stoffe mit ihren Kräften und Gesetzen
gegründet und dann diese Stoffe ganz sich selber
überlassen, widerspricht es doch dem vernünftigen Denken,
anzunehmen, es sei nur eine Möglichkeit des Weltwerdens
vorgelegen. Und übrigens wäre diese Möglichkeit keine
Möglichkeit gewesen! Die so sich überlassenen Stoffe,
hätten ohne Lenkung eines intelligenten überlegenen Wesens
nur Wirrwa.rr verursacht; die gedachte Möglichkeit wäre
also nicht praktisch gegeben gewesen; sie hätte als „Möglichkeit"

nur gedacht werden können, von einem Wesen
gedacht werden können, das die gedachten Stoffe an sich
und in ihrem Verhältnis zueinander durchschauend, als
Resultat ganz in abstracto, ohne auf das Ergebnis aus einem
«Werden" heraus zu achten, auch j en e M öglichk ei t
erkannt hätte, die ja nichts anderes ist, als ein gewisses
Verhältnis von Stoffen zueinander. Übrigens habe ich einem
Naturforscher die zitierten SätzerStraubingers vorgelegt;
derselbe erklärte mit Entschiedenheit, daß die angeführten
Behauptungen naturwissenschaftlich durchaus nicht
unmittelbar einleuchtend seien; daß sie aber in
philosophischer Beleuchtung unhaltbar sind, wurde zu zeigen
gewicht. Noch unrichtiger ist aber die Behauptung, die
Ordnung der Welt habe sich, die Gründl gung in den
Elementen vorausgesetzt, von selbst ergeben; abgesehen
von der Zweideutigkeit des Wortes „Elemente" ergibt sich
doch für das Vernunftlose, wenn nicht eine beherrschende
Intelligenz im Bunde mit Willenskraft von Anfang bis Ende
Mies regelt und will, nichts von selbst.

Nach den angeführten Sätzen fährt dann Straubinger
Unmittelbar so fort: „Was folgt daraus? Antwort: Der
Urheber der Weltordnung muß auch Urheber der Welt sein,,
oder,vielmehr umgekehrt: ein und derselbe ist Weltschöpfer



32 Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Weit

und Weltbildner zugleich1." Es ist doch merkwürdig, daß
aus demselben ein Bestimmtes und auch das U

nage kehrte dieses Bestimmten, das nach Straubingers
ausdrücklichen Worten sogar das Erste als aus denselben
Prämissen herleitbare Folge ausschließt (vgl. die
unmittelbar vorhergehende Anmerkung), soll folgen können.
Das bezüglich der Zweckmäßigkeit der Welt oder der Welt-
rdnung Erörterte hat den Bang der Prämissen Aus diesen

Prämissen ergibt sich nach Straubinger die Existenz des
Weltordners. Oder vielmehr .,umgekehrt" — ja, was ist
das Umgekehrte zu der Existenz des Weltordners als
einer Folge aus Prämissen? Entweder die Nichtexistenz des
Weltordners oder, daß dieselbe nicht erschlossen werden
könne. So streng genommen! Straubinger faßt aber als
das Umgekehrte die Existenz der prima causa efficiens
mundi, und zwar als Folgerung aus Prämissen Ganz
mit Unrecht! Denn wie gezeigt wurde und wie von der
Scholastik auch einmütig angenommen wird, führt der
Beweis aus der Weltordnung zur Annahme der Existenz des

Weltschöpfers. Ferner deshalb mit Unrecht, weil das
Umgekehrte zu der Existenz des Weltordners als einer
logischen Folge gar nichts anderes als die „Nichtfolge"
dieser Existenz streng logisch sein kann. Aber davon
abgesehen! Wird als das Umgekehrte rer Existenz eines
Weltordners als einer logischen Folge die Existenz der prima
causa efficiens mundi als einer logischen Folge gefaßt, so
ist es nach einer Äußerung Straubingers ausgeschlossen,
drß aus der Weltordnung ein Mehr als die Existenz eines
weisen Weltordners erschlossen werde, und nach einer
anderen Äußerung soll es doch nicht ausgeschlossen sein!

"Was wird denn nun formell eigentlich aus dem, was
Straubinger sich* als Prämissen denkt, erschlossen? Daß es
eine causa prima efficiens der Welt gibt oder daß es eine
letzte weltbildende Ursache gibt, von der aber einstweilen noch
nichts bezüglich der Ursächlichkeit feststeht? Straubinger
antwortet: Du kannst Beides aus meinen Prämissen
ganz gleichmäßig erschließen! Und was noch schöner
ist, unmittelbar folgt dieser Satz bei Straubinger: „Aus

1 Kurz nachher heißt es: ,,Die Zweckmäßigkeit für sich allein
würde nur zu einem Weltordner nach Art des platonischen Demiurgen
führen, der von Ewigkeit her sich die Materie gegenüber hat und ihr
die Ideen einformt."



Das aristotelische Tugendprinzip 33

der zweckmäßigen Ordnung der Welt soll also nicht
bewiesen werden, daß Gott existiert (Ü), sondern daß Gott,
dessen Existenz sich schon aus dem Dasein der Welt
ergibt (über das ,Wie' dieses sich Ergebens auch ''nicht einmal

ein Verweis auf Argumente!), ein denkendes und
wollendes, d, h. vernünftiges Wesen ist."

Schon die letzten Sätze Straubingers tun dar, daß
man mit Recht von Konfusion bei ihm reden kann1.
Das ganze Elaborat dient überhaupt in keinerlei Weise
einer Beleuchtung des teleologischen Argumentes; es
kann nicht die Begriffe klären, es ist durch und durch von
Unklarheit beherrscht, es läßt jede säuberliche Auseinanderhaltung

in der Materie vermissen, weist Widersprüche auf,
berücksichtigt nicht die in der Materie tatsächlich liegenden
Schwierigkeiten. Von spekulativer Kraft ist in dem ganzen
Artikel nichts zu spüren. Es ist also auch nicht, erzielt,
was der Verfasser erzielt zu haben glaubt; er schreibt:
«Damit ist auch — um das noch kurz anzudeuten — ein
fester Standort gewonnen für die Frage (sie sollte heißen :

für die Beantwortung der Frage): Wie verhält es sich
mit dem Übel?" — Keineswegs!

DAS ARISTOTELISCHE TUGENDPRINZIP DER
RICHTIGEN MITTE IN DER SCHOLASTIK

Von Dr. RUPERT KLINGSEIS 0. S. B.

EINLEITUNG
Vorliegende Abhandlung ist der Bruchteil 6iner

ursprünglich beabsichtigten umfangreichen Arbeit über den
Einfluß der aristotelischen Ethik auf die Scholastik. Um
nicht ins Uferlose zu geraten, wurde es vorgezogen, die
Untersuchung auf das Tugendprinzip der richtigen Mitte

1 Straubinger wird mir nun wohl entgegnen, daß ich ja selber
aus meinem Argumente sowohl die Existenz eines supremus guber-
nator sapientissimus herleite als die Existenz eines Schöpfers. Gewiß
Aber ich behaupte und leugne doch nicht wie Straubinger in einem
Atem Und dann ist zu beachten, daß ich in Ubereinstimmung mit
Thomas und der besten Scholastik als unmittelbare Folgerung nurdie von der Existenz eines supremus gubernator gelten lasse, während
Straubinger auch direkt einen Weltschöpfer glaubt erschließen zu
können; dann erst gelange ich mit Zuhilfenahme metaphysischer
Sätze zur Annahme eines Schöpfers. Lege

Divus Thomas VII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIV.) 3


	Der Gottesbeweis aus der Ordnung der Welt

