Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1919)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen - 4056

und ein von Gott gleichsam in seinem Zorne gemachtes
Zugestindnis genannt. Es wird auf die Gefahren dieser
Staatsform hingewiesen, die die Fiille und Unbeschrinkt-
heit der Gewalt mit sich bringt, so daf ihr Inhaber leicht
die dreifache, ihm obliegende Pflicht in Riicksicht auf sich
selbst, auf Gott und auf das Volk aufler acht lif3t.

Eben deshalb soll das Koénigtum nur bedingungsweise
die beste Regierung fiir ein Volk sein: es ist das, wenn
es nicht dem Verderbnis anheimfillt. Dem wird aber, auch
nach der uns schon bekannten Iehre des hl. Thomas, am
besten durch die Verfassung vorgebeugt.

Es ergibt sich also, dafl der Artikel der Summe, den
wir jetzt nachtriaglich betrachtet haben, mit dem Artikel 4
der 95. Quistion und der Abhandlung De regimine prin-
cipum im Einklange steht.

Er mag auch bestatigen, was wir frither (Divus
Thomas V, p. 149 ff.) gesagt und ausgefiihrt haben, dafl
der Gewahrsmann des hl. Thomas, Aristoteles, wenn er das
Koénigtum die beste Verfassung nennt, vom idealen Stand-
punkte redet.

Kéln-Lindenthal, am 26. November 1919

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Bernhard Bartmann: Lehrbuch der Dogmatik. 3. verm.
u. verb. Aufl. II. (Schluf-) Band. I'reiburg, Herder 1918. 8°
(IX, 651 p.), Mk. 11.

Auch der zweite Band der Dogmatik des Paderborner Theologen

Prof. Bartmann zeichnet sich aus durch Soliditit der Lehre, griind-
liche Beweisfiihrung, bei welcher das geschichtliche Moment ge-
biihrend beriicksichtigt wird, zahlreiche und verarbeitete Literatur
und nicht zuletzt durch warme kirchliche Gesinnung. So sagt Bart-
mann z B. p. 217: ,Wer den Weg zum Himmel aufierbalb der Kirche
als leichter ansieht, dessen Glaube ist schon mindestens unklar, Niemand
wird einen krummen Weg einem geraden vorziehen und kein Ver-
niinftiger wird eine sichere Verheiflung preisgeben fiir ein ungewisses
Los. Wenn schon der alttestamentliche Fromme sich gliicklich schitzte
wegen seiner Zugehorigkeit zur Synagoge, dann hat erst recht der
katholische Christ Ursache, die Worte des Psalmisten zu wiederholen:
,Besser ist ein Tag in deinen Vorhéfen als tausend‘, n#mlich aufder-
halb des Zeltes Gottes (Ps. 83, 11; vgl. Is. 2, 3).“ — Von interessanten
Stellen erwihnen wir zwei. Fiir den ,Ausnahmsfall® wegen Ehebruch
(Mt. 19, 9) werden acht Erklirungen angefiihrt. Nach Ott bedeutes
keme Ausnahme, sondern eine Verneinung des Ervath dabar (etwas
.Schandhches, Dt. 24, 1), welches die Juden zur Zeit Jesu als Scheidungs-



406 Literarische Besprechungen

grund betrachteten. Der Sinn der Stelle ist also: Wer immer, ganz
abgesehen von Ervath dabar (oder: angenommen sogar Ervath dabar),
sein Weib entlifit, handelt ehebrecherisch, und wer eine Entlassene
heiratet, bricht die Ehe (472). — Beaziiglich der Kapitalsiinden sagt
der Protestant Achelis (890); Von 200 an setzte der Rigorismus im
Abendlande ein (Tertullian), wiihvend in der ersten Zeit die Kirche
den Unterschied zwischen unvergebbaren Kapitalsiinden und vergeb-
baren léBlichen Stinden nicht gekannt hat. — In kritischer Beziehung
mochten wir folgende Bemerkungen machen.

1. Zum 4. Buch (Gnadenlehre). — In der Gnadenlehre macht
Bartmann Zugestindnisse an den Molinismus, bekennt aber, dafl die
Gnadenlehre Avgustins ,in der Milderung von Thomas“ von der Kirche
{ibernommen ist (9). Der allererste Anfang des iibernatiirlichen Lebens
brauchen keineswegs die unfreien, uniiberlegten Akte zu sein (29),
wie die Bekehrung des Saulus zeigt. Der vorhergehende Heilswille
besteht wohl nicht darin, dafl Gott das Heil aller will, ,wenn auch
jeder einzelne sein eigenes Heil will“ (63). Denn dafl er das Heil will,
ist schon eine Gnade. Auflerdem kann Gott nicht vom Geschépfe ab-
héngig sein, weshalb es unrichtig ist, daf der allgemeine Heilswille
von der freien Mitwirkung abhiingig ist (60); denn die freie Mit-
wirkung ist eine Gnade. Eine praedestinatio ad gratiam (60) kann
nur zugegeben werden, insofern die Gnade das Mittel zur Erlangung
der Seligkeit ist, nicht aber, als ob die praedestinatio ad gloriam vom
freien Willen des Menschen abhinge; denn letzterer ist ein Werk der
Gnade: ,et id quod est per liberum arbitrium, est ex praedestinatione*
(S. Thomas, S. th. I q. 23 a. b). Es ist nicht richtig, daf}, wenn Gott
das hohe Gut der menschlichen Freiheit wollte, auch deren Miibrauch
zulassen mufdte (61). Er hitte die volle Freiheit auch ohne deren
Mifibrauch wahren koénnen. Denn die Moglichkeit zu stindigen ist
zwar ein Zeichen der Freiheit, gehort aber nicht zu deren Wesen,
sowie die Krankheit ein Zeichen des Lebens ist, aber nicht zu dessen
Wesen gehért, — Die Frage des Verhiiltnisses von Gnade und Freiheit.
hilt Bartmann gleich anderen fiir ,unlésbar* (74). Aber wenn wir
auch nicht das Was losen konnen, so kénnen wir nach der Arbeit
von Augustin und Thomas wenigstens das Daf} lésen. Auch diese
Erkeuntnis ist ein grofier Gewinn gegeniiber irrigen Erklirungen des
Verhiiltnisses von Gnade und Freiheit, Dieselben ,schweren Akzente“,
die Augustinus auf die Gnade legt, legt auch die Kirche darauf. Und
sie ist unsere Lehrerin auch in dieser schwierigen Frage. Die Schwierig-
keit derselben ist aber kiinstlich vermehrt worden durch die Ansicht,
welche die Freiheit in ihrer Betiitigung als von Gott unabhingig sich
denkt: ,qui contra Dei adiutorium extollunt humani arbitrii liber-
tatem* (Denziuger, Enchiridion 134). Gegen diese auch metaphysisch
unmdogliche Hypothese mufl daran festgehalten werden, dafl die Gnade
die treie Zustimmung bewirkt. Das ist die Losung von Augustinus
und Thomas an der auch von Bartmann zustimmend (64) angefiihrten
Stelle (S. th. I q. 23 a. b ad 3): ,Warum aber Gott diesen auserwiihlt
zur Glorie und jenen verwirft, das hat keinen Grund, als den gott-
lichen Willen. Deshalb sagt Augustin (In Ioannem 26, 2): Weshalb
er diesen zieht und jenen nicht zieht, das wolle nicht beurteilen, wenn
du nicht irren willst. Ahnlich auch Papst Célestin I. (Denzinger
133, 134): ,quod nemo, nisi per Christum, libero bene utatur arbitrio;.



Literarische Besprechungen 407

s...nemo... ei placet, nisi ex eo, quod ipse donaverit.¥ — Es ist
geschichtlich unrichtig, defi der Thomismus von Bafiez aufgestellt
worden sei (74): er wurde vom hl. Thomas aufgestellt. Bafiez hat
nichts Neues gelehrt, was nicht auch der hl, Thomas gelehrt hiitte;
er hat, was Pflicht der Wissenschaft ist, gegen neu auftauchende
Meinungen die Grundsiitze des Aquinaten in seinem Geiste entwickelt.
Die Ubereinstimmung von Bafiez und Thomas léf3t sich vom geschicht-
lichen Standpunkte nicht leugnen und wurde im 16. Jahrhundert auch
nicht geleugnet. Man hat vielmehr damals offen auch den hl. Thomas
bekimpft, was man heute nicht mehr wagt. — Den sensus divisus
hat Bartmarn mit zahlreichen anderen falsch aufgefafit, als ob er ,abge-
sehen und getrennt von der gratia efficax" verstanden werden miisse (75).
Denn auch unter dem aktuellen Einflufi der gratia efficax behilt der
Wille das K6nnen des Anderswollens, wie er dieses Kénnen auch unter
dem Einflusse der Selbstbestimmung behélt und dadurch frei ist. Da
die Gnade vermittelst der Selbstbestimmung wirkt, kann von einer
Aufhebung der Freiheit durch die gratia per se efficax nicht die Rede
sein. Zum Ausspruche Schanz’ (Tib., @S 1888, 679): . Sicher haben
die Thomisten mit mehr Recht auf den hl. Thomas sich berufen, als
die Molinisten“, sagt Bartmann (76): ,Dieses Urteil diirfte objektiv
richtig sein.“ Noch richtiger diirfte aber das Urteil sein: Die Tho-
misten konnen sich mit vollem Recht auf den hl. Thomas berufen,
wihrend die Molinisten dessen Gegner sind. — Sehr richtig ist es,
dafl die Konzilsviiter von Trient nur die Glaubensgewifiheit vom Heile
verworfen haben, daf3 aber im fiibrigen deren Heilszuversicht ,eine
durchauns freudige und lichtvolle* war (113).

2. Zum 5. Buch (Lehre von der Kirche). — ,,Kirche¥ kommt
nicht von xwvgiaxy (131), welches Sonntag (Dominica) bedeutet (The-
saurus Graecae linguae, vol. IV, Par. 1841, p. 2143), sondern von
xvpraxdy, — Nicht das Apostolicum (182), sondern das Nicaeno-Con-
stantinopolitanum (Denzinger 86) sagt: Credo in unam, sanctam, catho-
licam et apostolicam ecclesiam. — ,Das Reich Gottes ist in euch*
(Luk. 17, 21) bedeutet nicht die geistige Seite der Kirche (133), sondern
die Stiftung der Kirche, oder, wie p. 147 richtig gesagt wird, die
Gegenwart, den Beginn des Reiches Gottes. — Die Ubersetzung von
Presbyter mit ,Priester* sei ,ungenau®, da die Presbyter identisch
mit den Episkopen seien (186). Das ist nicht ganz richtig. Etymo-
logisch ist ,Priester® sicher Presbyter. Sachlich sind sie seit Ignatius
auch der Bezeichnung nach von den Episkopen verschieden, wihrend
sie in apostolischer Zeit auch Episkopen genannt wurden. Jedoch gab
es damals auch schon Episkopen oder Presbyter (1. Klasse), die im
Range iiber den Presbyteri (2. Klasse) standen (1 Tim. 5, 19). — Der
Abschnitt iiber den ,Gesamtepiskopat* als Triger der Lehrgewalt (160)
bedarf einer voélligen Umarbeitung, damit dieser letzte Rest des Galli-
canismus (vgl. 164) aus der Theologie verschwinde, und er mit der
warmen Darstellung des Primates (§ 144) in Einklang gebracht werde.
Der p. 162 angefithrte Ausspruch {iiber die vier Konzilien stammt
nicht von Leo, sondern von Gregor d. G., wie auch die richtig zi-
tierte Mignestelle angibt. — Die Ubersetzung von émorpéypas (Luk. 22,
82) mit ,hinwiederum* sei ,unhaltbar* (165). Nach meiner Meinung
ist sie sachlich sowohl als sprachlich (vgl, Apg. 9, 40) an dieser Stelle
die einzig mogliche, Bartmann leugnet (187) mit Sigmiiller, daf} der ein-



408 Literarische Besprechungen

zelne Bischof seine Jurisdiktion vom Papste bekomme. Wie kénnte aber
dann der Papst dem Bischofe eine Diozese anweisen, wie ihn absetzen ?
‘Was der Papst nicht gegeben hat, kann er nicht nehmen. Die Unter-
scheidung zwischen bischéflicher Gewalt im allgemeinen und im be-
sonderen, 16st die Frage. Wenn auch die Bischife im einzelnen ihre
Gewalt vom Papste erhalten, so regieren sie ,nicht als Stellvertreter
des Papstes“, wie p. 187 richtig gesagt wird. Denn es ist gottliche
Einsetzung, dafl es in der Kirche neben dem Papste immer Bischife
gebe, die nach Christi Willen ordentlicherweise an der Jurisdiktion
des Papstes iiber die Gesamtkirche in ihrer Jurisdiktion iiber eine
Diozese teilnehmen. — Beztiglich der Verehrungz unechter Reliquien
(214) konnte neben dem Hinweise auf den Bollandisten De Smedt
auch auf die Encyclica ,Pascendi“ verwiesen werden, welche das-
selbe sagt.

3. Zum 7. Buch (Eschatologie). — Der , Wirmetod“ steht nicht
im Widerspruch mit dem Zusammensturz der toten Sterne (514). Ebenso
zeigt gerade der Entropiesatz, an dessen Geltung kein Physiker zwei-
felt, dafl es keinen ,ewigen Kreislauf der Dinge* (bl1) gibt. — Das
Register weist noch manche Liicken auf.

Graz i, A. Michelitsch

2. Dr. Gofttfried Stettinger: 1. Textfolge der Johanneischen Ab-
schiedsreden. Gegen Prof. Dr. Friedrich Spitta. Wien, Mayer
& Komp. 1918. 8° (XV, 185 p.). — 2. Geschichtlichkeit der
Johanneischen Abschiedsreden. Gegen Prof. Dr. Karl Clemen.
Ebenda 1919, 8° (188 p.). . ‘

Beide Schriften befassen sich mit Jesu Abschiedsreden (Jo. 13,
81—17, 26). Der erste Gegner, gegen den Verlasser zu Felde zieht,
leugnet die Echtheit der Reden nicht, mdchte sie aber durch Um-
stellung in einen besseren Zusammenhang bringen. Wie die Umstellerei
bei der Aristolelischen ,Politik“ mif3gliickt ist, so auch hier. Die Haupt-
schwierigkeit ndmlich, dafi Jo. 14, 81b auf Jo. 18, 1 hinweise, weif}
Stettinger befriedigend damit zu J6sen, daB Jesus die auf Jo. 14, 315
tolgenden Reden stehend gehalten habe. In den Parakletstellen (14,
16f; 14, 26; 16, 26; 16, 7—15) und in der Systematik der Reden (K. 14
Grundlage, 15 Steigerung, 16 Hohepunkt, 17 Schluf}) findet er mit
Recht entscheidende Beweise fiur die Beibehaltung der traditionellen
Textfolge.

Der radikalere Clemen baut seine negative Kritik aut dem
Schweigen der Synoptiker, der johanneischen Christologie, dem Vor-
handensein von Anachronismen, endlich von Unstimmigkeiten im Zu-
sammenhang auf, Stettinger folgt seinem Gegner Schritt fiir Schritt
und zeigt, dafl er nichts beweise. Wenn Clemen mit seiner ,Tradi-
tionshypothese®, die das Johannes-Evangelium zu einem Flickwerk
aus verschiedenen ,,Traditionen“ macht, etwas Neues entdeckt zu haben
glaubt, so ist Stettinger in der Lage, auf den Manichier Faustus
(Augustinus, contra Faustum 382, 2) als dessen Vorgiinger hinzuweisen.
Ein ausfiihrliches Schriftstellen-, sowie Namen- und Sachregister krént
beide Schriften, Dieselben bekunden Scharfsinn, methodische Schulung
und Belesenheit, weshalb wir den jugendlichen Verfasser zu den Erst-
lingsfriuchten seines Geistes aufs beste begliickwiinschen kénnen.

Graz A. Michelitsch



Register

Aristoteles, Erkenntnistheorie 216
—241.

Besprechungen, literarische
—211, 302—314.
Biel Gabriel 852f.

Commer Ernst 2—26, 167—188,
209—211, 218—216,

205

Dekretalisten 876 f.
Del Prado Norberto 2—26.
Durandus 3827f,

Einstein 202—205.

Erkenntnistheorie des Aristoteles
216—241.

Ethik: Das ethische Problem in der
modernen Philosoph.e 241— 266.

Eucharistie als Opfer 188—202.

Feldner Gundisalv, O. P, 27—44,
186 —1563.

Fides implicita 45—b9, 1563—167,
266—299, 325—399.

Franz von Retz, O, P. 209—211.

Frébes J., S. J. 206—208.

Geyser Josef 216f.
Glaube 45f., 266f.
Gredt Jos., O.8S.B. 206—208.

Hiifele Gallus M,, O. P. 209—211,
Holtum Gregor von, O. S. B.
188—202, 299—302.

Jellouschek C. J., 0. S. B. 208f.
Kant 252.

Kirche, Leben der 167—188.
Kommentatoren zur S. Th. des

hl. Thomas von Aquin 113—185,

815—325.

Leonissa Jos., O.M. Cap. 302—
314.

Michel Leo, O. P. 218—216,
241—266.

Michelitsch Anton 113—186,
3156—325, 405—408.
Mystik 802—314.

Nietzsche 248.
Nominalisten 841f,

Okkam 830f.
Opfer, Wesen des eucharistischen.
188—202

Paulsen 249,

- Philosophie, s. Ethik.

Psychologie, Lehrbuch der ex-
perimentellen 205—208.

Relativitétsprinzip Einsteins 202—
206.

Richard von Middletown 281f.

Rolfes, Eugen 216—241, 400—
405,

Schacherl Damasus, O. S. B.
202—205.

Schadenersatz 299— 302,
Schultes Reginald, O, P, 46—59,.
158—167, 266—299, 3256—3899.

Scotisten 362f.

Scotus 282f.

Sittengesetz 208f.

Spinoza 257f.

Staatsform, beste 400—405.

Szab 6 Sadoc, O. P. 60—112.
\

Thomas von Aquin: Waesenheit
und Existenz 27—44, 136—153.
Wert seiner Lehre 60—211.
Kommentatoren zur S, Th., 113
—185, 315—3825. Lehre tiber das
natiirliche Sittengesetz 2081.

Thomisten 367 f.

Wagner Friedrich 208f.
Wesenheit und Existenz 27—44,
186 —153.

Zahn Josef 302—814,

2PN



	Literarische Besprechungen

