
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen 405
»

und ein von Gott gleichsam in seinem Zorne gemachtes
Zugeständnis genannt. Es wird auf die Gefahren dieser
Staatsform hingewiesen, die die Fülle und Unbeschränkt-
heit der Gewalt mit sich bringt, so daß ihr Inhaber leicht
die dreifache, ihm obliegende Pflicht in Rücksicht auf sich
selbst, auf Gott und auf das Volk außer acht läßt.

Eben deshalb soll das Königtum nur bedingungsweise
die beste Regierung für ein Volk sein: es ist das, wenn
es nicht dem Verderbnis anheimfällt. Dem wird aber, auch
nach der uns schon bekannten Lehre des hl. Thomas, am
besten durch die Verfassung vorgebeugt.

Es ergibt sich also, daß der Artikel der Summe, den
wir jetzt nachträglich betrachtet haben, mit dem Artikel 4
der 95. Quästiou und der Abhandlung De regimine prin-
cipum im Einklänge steht.

Er mag auch bestätigen, was wir früher (Divus
Thomas V, p. 149 ff.) gesagt und ausgeführt haben, daß
der Gewährsmann des hl. Thomas, Aristoteles, wenn er das
Königtum die beste Verfassung nennt, vom idealen
Standpunkte redet.

Köln-Lindenthal, am 26. November 1919

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. Bernhard Hartmann: Lehrbuch der Dogmatik. 3. verm.

u. verb. Aufl. II. (Schluß Baad. Freiburg, Herder 1918. 8°
(IX, 651 p.), Mk. II.
Auch der zweite Band der Dogmatik des Paderborner Theologen

Prof. Bartmann zeichnet sich aus durch Solidität der Lehre, gründliche

Beweisführung, bei welcher das geschichtliche Moment
gebührend berücksichtigt wird, zahlreiche und verarbeitete Literatur
und nicht zuletzt durch warme kirchliche Gesinnung. So sagt
Bartmann z B. p. 217: „Wer den Weg zum Himmel außerhalb der Kirche
als leichter ansieht, dessen Glaube ist schon mindestens unklar. Niemand
wird einen krummen Weg einem geraden vorziehen und kein
Vernünftiger wird eine sichere Verheißung preisgeben für ein ungewisses
Los. Wenn schon der alttestamentliche Fromme sich glücklich schätzte
wegen seiner Zugehörigkeit zur Synagoge, dann hat erst recht der
katholische Christ Ursache, die Worte des Psalmisten zu wiederholen:
.Besser ist ein Tag in deinen Vorhöfen als tausend', nämlich außerhalb

des Zeltes Gottes (Ps. 83, 11; vgl. Is. 2, 3)." —- Von interessanten
Stellen erwähnen wir zwei. Für den „Ausnahmsfall" wegen Ehebruch
(Mt. 19, 9) werden acht Erklärungen angeführt. Nach Ott bedeutet
f.ir) keine Ausnahme, sondern eine Verneinung des Ervath dabar (etwas
Schändliches, Dt. 24, 1), welches die Juden zur Zeit Jesu als Scheidungs-



406 Literarische Besprechungen

grund betrachteten. Der Sinn der Stelle ist also: Wer immer, ganz.
abgesehen von Ervath dabar (oder : angenommen sogar Ervath dabar),
sein Weib entläßt, handelt ehebrecherisch, und wer eine Entlassene
heiratet, bricht die Ehe (472). — Bezüglich der Kapitalsünden sagt
der Protestant Achelis (390); Von 200 an setzte der Rigorismus im
Abendlande ein (Tertullian), während in der ersten Zeit die Kirche
den Unterschied zwischen unvergebbaren Kapitalsünden und vergebbaren

läßlichen Sünden nicht gekannt hat. — In kritischer Beziehung
möchten wir folgende Bemerkungen machen.

1. Zum 4. Buch (Gnadenlehre). — In der Gnadenlehre macht
Bartmann Zugeständnisse an den Molinismus, bekennt aber, daß die
Gnadenlehre Augustins „in der Milderung von Thomas" von der Kirche
übernommen ist (9). Der allererste Anfang des übernatürlichen Lebens
brauchen keineswegs die unfreien, unüberlegten Akte zu sein (29),
wie die Bekehrung des Saulus zeigt. Der vorhergehende Heilswille
besteht wohl nicht darin, daß Gott das Heil aller will, „wenn auch
jeder einzelne sein eigenes Heil will" (53). Denn daß er das Heil will,
ist schon eine Gnade. Außerdem kann Gott nicht vom Geschöpfe
abhängig sein, weshalb es unrichtig ist, daß der allgemeine Heilswille
von der freien Mitwirkung abhängig ist (60) ; denn die freie
Mitwirkung ist eine Gnade. Eine praedestinatio ad gratiam (60) kann
nur zugegeben werden, insofern die Gnade das Mittel zur Erlangung
der Seligkeit ist, nicht aber, als ob die praedestinatio ad gloriam vom
freien Willen des Menschen abhänge; denn letzterer ist ein Werk der
Gnade: „et id quod est per liberum arbitrium, est ex praedestinatione"'
(S. Thomas, S. th. I q, 23 a. 5). Es ist nicht richtig, daß, wenn Gott
das hohe Gut der menschlichen Freiheit wollte, auch deren Mißbrauch
zulassen mußte (61). Er hätte die volle Freiheit auch ohne deren
Mißbrauch wahren können. Denn die Möglichkeit zu sündigen ist
zwar ein Zeichen der Freiheit, gehört aber nicht zu deren Wesen,
sowie die Krankheit ein Zeichen des Lebens ist, aber nicht zu dessen.
Wesen gehört. — Die Frage des Verhältnisses von Gnade und Freiheit
hält Bartmann gleich anderen für „unlösbar" (74). Aber wenn wir
auch nicht das Was lösen können, so können wir nach der Arbeit
von Augustin und Thomas wenigstens das D a ß lösen. Auch diese
Erkenntnis ist ein großer Gewinn gegenüber irrigen Erklärungen des
Verhältnisses von Gnadë und Freiheit. Dieselben „schweren Akzente",,
die Augustinus auf die Gnade legt, legt auch die Kirche darauf. Und
sie ist unsere Lehrerin auch in dieser schwierigen Frage. Die Schwierigkeit

derselben ist aber künstlich vermehrt worden durch die Ansicht,,
welche die Freiheit in ihrer Betätigung als von Gott unabhängig sich
denkt: „qui contra Dei adiutorium extollunt humani arbitrii liber-
tatem" (Denzii.ger, Enchiridion 134). Gegen diese auch metaphysisch
unmögliche Hypothese muß daran festgehalten werden, daß die Gnade
die freie Zustimmung bewirkt. Das ist die Lösung von Augustinus
und Thomas an der auch von Bartmann zustimmend (64) angeführten
Stelle (S. th. I q. 23 a. 5 ad 3): „Warum aber Gott diesen auserwählt
zur Glorie und jenen verwirft, das hat keinen Grund, als den
göttlichen Willen, Deshalb sagt Augustin (In Ioannem 26, 2): Weshalb
er diesen zieht und jenen nicht zieht, das wolle nicht beurteilen, wenn
du nicht irren willst." Ahnlich auch Papst Oölestin I. (Denzinger
133, 134): „quod nemo, nisi per Christum, libero bene utatur arbitrio";.



Literarische Besprechungen 407

nemo... ei placet, nisi ex eo, quod ipse donaverit." — Es ist
geschichtlich unrichtig, daß der Tbomismus von Banez aufgestellt
worden sei (74): er wurde vom hl. Thomas aufgestellt. Banez hat
nichts Neues gelehrt, was nicht auch der hl. Thomas gelehrt hätte;
er hat, was Pflicht der "Wissenschaft ist, gpgen neu auftauchende
Meinungen die Grundsätze des Aquinaten in seinem Geiste entwickelt.
Die "Übereinstimmung von Banez und Thomas läßt sich vom geschichtlichen

Standpunkte nicht leugnen und wurde im 16. Jahrhundert auch
nicht geleugnet. Man hat vielmehr damals offen auch den hl. Thomas
bekämpft, was man heute nicht mehr wagt. — Den sensus divisus
hat Bartmar.n mit zahlreichen anderen falsch aufgefaßt, als ob er „abgesehen

und getrennt von der gratia efficax" verstanden werden müsse (75).
Denn auch unter dem aktuellen Einfluß der gratia efficax behält der
Wille das Können des Anderswollens, wie er dieses Können auch unter
dem Einflüsse der Selbstbestimmung behält und dadurch frei ist. Da
die Gnade vermittelst der Selbstbestimmung wirkt, kann von einer
Aufhebung der Freiheit durch die gratia per se efficax nicht die Rede
sein. Zum Ausspruche Schanz' (Tüb. QS 1888, 679): „Sicher haben
die Thomisten mit mehr Recht auf den hl. Thomas sich berufen, als
die Molinisten", sagt Bartmann (76): „Dieses Urteil dürfte objektiv
richtig sein." Noch richtiger dürfte aber das Urteil sein : Die
Thomisten können sich mit vollem Recht auf den hl. Thomas berufen,
während die Molinisten dessen Gegner sind. — Sehr richtig ist es,
daß die Konzilsväter von Trient nur die Glaubensgewißheit vom Heile
verworfen haben, daß aber im übrigen deren Heilszuversicht „eine
durchaus freudige und lichtvolle" war (113).

2. Zum 5. Buch (Lehre von der Kirche). — „Kirche" kommt
nicht von xvgiaxrj (131), welches Sonntag (Dominica) bedeutet
(Thesaurus Graecae linguae, vol. IV, Par. 1841, p. 2143), sondern von
xvQiaxov. — Nicht das Apostolicum (132), sondern das Nicaeno-Con-
stantinopolitanum (Denzinger 86) sagt: Credo in unam, sanctam, catho-
licam et apostolicam ecclesiam. — „Das Reich Gottes ist in euch"
(Luk. 17, 21) bedeutet nicht die geistige Seite der Kirche (133), sondern
die Stiftung der Kirche, oder, wie p. 147 richtig gesagt wird, die
Gegenwart, den Beginn des Reiches Gottes. — Die "Übersetzung von
Presbyter mit „Priester ' sei „ungenau", da die Presbyter identisch
mit den Episkopen seien (136). Das ist nicht ganz richtig. Etymologisch

ist „Priester" sicher Presbyter. Sachlich sind sie seit Ignatius
auch der Bezeichnung nach von den Episkopen verschieden, während
sie in apostolischer Zeit auch Episkopen genannt wurden. Jedoch gab
es damals auch schon Episkopen oder Presbyter (1. Klasse), die im
Range über den Presbyteri (2. Klasse) standen (1 Tim. 5, 19). — Der
Abschnitt über den „Gesamtepiskopat" als Träger der Lehrgewalt 160)
bedarf einer völligen Umarbeitung, damit dieser letzte Rest des Galli-
canisiuus (vgl. 164) aus der Theologie verschwinde, und er mit der
warmen Darstellung des Primates (§ 144) in Einklang gebracht werde.
Der p. 162 angeführte Ausspruch über die vier Konzilien stammt
nicht von Leo, sondern von Gregor d. G., wie auch die richtig
zitierte Mignestelle angibt. — Die "Übersetzung von ëjztozoéipaç (Luk. 22,
82) mit „hinwiederum" sei „unhaltbar" (165). Nach meiner Meinung
ist sie sachlich sowohl als sprachlich (vgl. Apg. 9, 40) an dieser Stelle
•die einzig mögliche. Bartmann leugnet (187) mit Sägmüller, daß der ein-



408 Literarische Besprechungen

zelne Bischof seine Jurisdiktion vom Papste bekomme. Wie könnte aber
dann der Papst dem Bischöfe eine Diözese anweisen, wie ihn absetzen
Was der Papst nicht gegeben hat, kann er nicht nehmen. Die
Unterscheidung zwischen bischöflicher Gewalt im allgemeinen und im
besonderen, löst die Frage. Wenn auch die Bischöfe im einzelnen ihre
Gewalt vom Papste erhalten, so regieren sie „nicht als Stellvertreter
des Papstes", wie p. 187 richtig gesagt wird. Denn es ist göttliche
Einsetzung, daß es in der Kirche neben dem Papste immer Bischöfe
gebe, die nach Christi Willen ordentlicherweise an der Jurisdiktion,
des Papstes über die Gesamtkirche in ihrer Jurisdiktion über eine
Diözese teilnehmen. — Bezüglich der Verehrung: unechter Reliquien
(214) könnte neben dem Hinweise auf den Bollandisten De Smedt
auch auf die Encyclica „Pascendi" verwiesen werden, welche
dasselbe sagt.

3. Zum 7. Buch (Eschatologie). — Der „Wärmetod" steht nicht
im Widerspruch mit dem Zusammensturz der toten Sterne (B14). Ebenso
zeigt gerade der Entropiesatz, an dessen Geltung kein Physiker zweifelt,

daß es keinen „ewigen Kreislauf der Dinge" (611) gibt. — Das
Register weist noch manche Lücken auf.

Graz 7 A. Michelitsch

2. Dr. Gottfried Stettinger: 1. Textfolge der Jolianneisclien Ab-
scliiedsreden. Gegen Prof. Dr. Friedrich Spitta. Wien, Mayer
& Komp. 1918. 8° (XV, 185 p.). — 2. Geschichtlichkeit der
Johanneischen Abschiedsreden. Gegen Prof. Dr. Karl Clemen.
Ebenda 1919. 8° (188 p.). •

Beide Schriften befassen sich mit Jesu Abschiedsreden (Jo. 13,
31—17, 26). Der erste Gegner, gegen den Verfasser zu Felde zieht,
leugnet die Echtheit der Reden nicht, möchte sie aber durch
Umstellung in einen besseren Zusammenhang bringen. Wie die Umstellerei
bei der Aristotelischen „Politik" mißglückt ist, so auch hier. Die
Hauptschwierigkeit nämlich, daß Jo. 14, 316 auf Jo. 18, 1 hinweise, weiß
Stettinger befriedigend damit zu lösen, daß Jesus die auf Jo. 14, 316'
folgenden Reden stehend gehalten habe. In den Parakletstellen (14,
16/; 14, 26; 15, 26; 16, 7—16) und in der Systematik der Reden (K. 14
Grundlage, 16 Steigerung, 16 Höhepunkt, 17 Schluß) findet er mit
Recht entscheidende Beweise für die Beibehaltung der traditionellen
Textfolge.

Der radikalere Clemen baut seine negative Kritik auf dem
Schweigen der Synoptiker, der johanneischen Christologie, dem
Vorhandensein von Anachronismen, endlich von Unstimmigkeiten im
Zusammenhang auf. Stettinger folgt seinem Gegner Schritt für Schritt
und zeigt, daß er nichts beweise. Wenn Clemen mit seiner
„Traditionshypothese", die das Johannes-Evangelium zu einem Flickwerk
aus verschiedenen „Traditionen" macht, etwas Neues entdeckt zu haben
glaubt, so ist Stettinger in der Lage, auf den Manichäer Faustus
(Augustinus, contra Faustum 32, 2) als dessen Vorgänger hinzuweisen.
Ein ausführliches Schriftstellen-, sowie Namen- und Sachregister krönt
beide Schriften. Dieselben bekunden Scharfsinn, methodische Schulung
und Belesenheit, weshalb wir den jugendlichen Verfasser zu den
Erstlingsfrüchten seines Geistes auf's beste beglückwünschen können.

Graz A. Michelitsch



Register
Aristoteles, Erkenntnistheorie 216

—241.

Besprechungen, literarische 205
—211, 302-314.

Biel Gabriel 352 f.

Com m er Ernst 2— 26, 167—188,
209—211, 213-216.

Dekretalisten 376 f.
Del Prado Norberto 2—26.
Durandus 327 f.

Einstein 202—205.
Erkenntnistheorie des Aristoteles

216—241.
Ethik : Das ethische Problem in der

modernen Philosophie 241— 266.
Eucharistie als Opfer 188—202.

F e 1 d n e r Gundisalv, O. P. 27—44,
136-153.

Fides implicita 45—59, 153—167,
266-299, 325—399.

Franz von Uetz, O. P. 209—211.
Fröbes J., S. J. 205—208.

Geyser Josef 216 f.
Glaube 45 f., 266 f.
Gredt Jos., O.S.B. 205—208.

Häfele Gallus M., O. P. 209—211.
Holtum Gregor von, O. S. B.

188-202, 299—302.

Jellouschek C. J., O. S. B. 208f.

Kant 252.
Kirche, Leben der 167—188.
Kommentatoren zur S. Th. des

hl. Thomas von Aquin 113—135,
315-325.

Leonissa Jos., O. M. Cap. 302—
314.

Michel Leo, O. P. 213-216,
241—266.

Michelitsch Anton 113—135,
315-325, 405-408.

Mystik 302—314.

Nietzsche 248.
Nominalisten 341 f.

Okkam 330 f.
Opfer, Wesen des eucharistisclien

188-202

Paulsen 249.
Philosophie, s. Ethik.
Psychologie, Lehrbuch der

experimentellen 205—208.

Relativitätsprinzip Einsteins 202—
205.

Richard von Middletown 281 f.
Rolfes, Eugen 216-241, 400-

405.

Schacherl Damasus, O. S. B.
202—205.

Schadenersatz 299—302.
Schultes Reginald, O. P. 45—59,.

153—167, 266—299, 325-399.
Scotisten 362 f.
Scotus 282 f.
Sittengesetz 208f.
Spinoza 257f.
Staatsform, beste 400—405.
Szabö Sadoc, O.P. 60—112.

\
Thomas von Aquin : Wesenheit

und Existenz 27—44, 136—153.
Wert seiner Lehre 60—211.
Kommentatoren zur S. Th. 113
—135, ßl5—325. Lehre über das
natürliche Sittengesetz 208 f.

Thomisten 367 f.

Wagner Friedrich 208 f.
Wesenheit und Existenz 27—44.

136-153.

Zahn Josef 302—314.


	Literarische Besprechungen

