
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Nachtrag zu dem Aufsatz über die beste Staatsform

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


400 Nachtrag zu d6m Aufsatz über die beste Staatsform

NACHTRAG ZU DEM AUFSATZ ÜBER DIE BESTE
STAATSFORM

Von Dr. EUGEN ROLFES

(Divus Thomas V, p. 137 ff.)

Ich möchte zu dem Aufsatz über die beste Staatsform

noch einige Belege aus dem hl. Thomas nachliefern,
vorher aber, in Anbetracht der nach dem Kriege verstatteten
freieren Aussprache, eine Bemerkung machen, die sich auf
die Tendenz dieses Aufsatzes und seiner beiden Vorgänger
in Bd. IV, p. 253ff. und Bd. V, p. Iff,, bezieht.

Alle drei Abhandlungen, besonders aber die erste über
die Politik des Aristoteles, zu der die folgenden nur
Erweiterungen sind, wurden geschrieben im Hinblick auf den
damals tobenden Weltkrieg und die Ursachen, die ihn
entfesselt haben und nicht zu Ende kommen ließen. Es war
von Anfang an meine Überzeugung, daß dieser furchtbarste
und größte aller Kriege auf Rechnung der imperialistischen
Politik des Wettrüstens zu setzen sei, wie es am 4. August
1914 von einem Parteiführer im deutschen Reichstag erklärt
worden ist. Aber es war ebenso meine Überzeugung, die
ich jedoch bei der damals in Deutschland herrschenden
Psychose nur vor tauben Ohren kundgegeben haben würde,
daß an dem Kriege unsere damaligen Staatseinrichtungen
mit schuld waren, die die Entscheidung über Krieg und
Flieden und damit über das Leben und Sterben von
Millionen, ja über das Wohl und Wehe der Menschheit, in die
Hand eines einzigen Mannes legten. Vor kurzem lief eine
Nachricht durch die Presse, nach der sich das Oberhaupt
des Deutschen Reiches noch in den letzten acht Tagen vor
dem Ausbruch der Katastrophe geäußert hätte, nach der
Annahme des österreichischen Ultimatums durch Serbien
sei kein Grund zum Kriege mehr, und doch wurde die
Welt gleich darauf mit den Ultimata an Rußland und
Frankreich überrascht, die den Krieg bedeuteten. Demnach
wäre die Entscheidung des einen auch noch ohne Vorbedacht

gefallen und das Ergebnis eines jähen Umschlags
der Auffassung gewesen, den unheilvolle Einflüsse zu
bewirken wußten.

Dieser Stand der Dinge bewog mich zu den drei
bescheidenen Versuchen, die im Divus Thomas vorliegen, nicht
als hätte ich mir von dieser Veröffentlichung Erfolge ver-



Nachtrag zu dem Aufsatz über die beste Staatsform 401

sprochen, aber ich wollte wenigstens gegenüber der
allgemeinen Verwirrung der Geister und dem widerlichen
nationalistischen Uberschwang, der alles mit sich fortriß, für
die "Wahrheit und Gerechtigkeit Zeugnis geben, und dafür
schien mir die beste Weise, wenn ich an die politischen
Prinzipien des alten griechischen Denkers erinnerte und
ihre praktische Anwendung auf unsere Gegenwart dem
Leser überließ. So konnte ich bei den Einsichtigen auf
Verständnis hoffen und setzte mich mit meinem abweichenden
Standpunkte auch nicht ohne Not persönlichen Unannehmlichkeiten

aus. Freilich mußte ich bei solchem Verfahren
auf den Effekt verzichten, aber ich habe auch nicht für
die Menge geschrieben, sondern für denkende Leser. Solche
konnten z. ß. schon aus der Stellung des Aristoteles zum
Militarismus merken, wozu seine Politik von mir in
Erinnerung gebracht wurde. Überhaupt muß man nur
verstehen, die Anschauungen des Aristoteles auf die modernen
Verhältnisse anzuwenden und seine Sätze in die Sprache
unserer Zeit zu übertragen, dann wird man sehen, welche
Bedeutung sie auch noch für die Gegenwart haben. Das
Hauptgebrechen unserer öffentlichen Einrichtungen war und
ist die Überspannung des Staatsgedankens und die
Unterdrückung der persönlichen Freiheit : beides wird durch die
Politik des Aristoteles verurteilt. Daneben lief bis zur
Revolution die Vormacht des Kapitals und läuft seit ihr die
allgemeine Gleichmacherei und die Bekämpfung des Eigentums.

Wie sehr auch alles dieses dem Geiste der Aristotelischen

Politik zuwider ist, konnten die Angaben in meinen
Aufsätzen entweder geradezu zeigen oder doch vermuten
lassen.

Während nun mein erster Aufsatz nur von der Staatslehre

des Aristoteles, und zwar im allgemeinen handelte,
zogen die beiden folgenden die Lehre des hl. Thomas zur
Vergleichung heran und erörterten besondere staatswissen-
schattliche Fragen, die Frage vom Ursprung und den Grenzen
der staatlichen Gewalt und die Frage von der besten
Verfassung. In bezug auf diese letzte Frage hatte ich Divus
Thomas V, p. 154, geäußert, daß die Quellen der Doktrin
des hl. Thomas über diesen Punkt nicht reichlich flössen
und als solche Quellen nur De regimine principum und
aus der Theologischen Summa 2. 1. qu. 95, art. 4, angeführt
und verwertet. Es gehört hieher aber auch aus dieser Schrift



402 Nachtrag zu dem Aufsatz über die beste Staatsform

und diesem Teil der Text qu. 105, art. 1, den wir jetzt
noch besprechen wollen.

Das Korpus des betreffenden Artikels lautet wie folgt:
„Was die zweckmäßige Bestellung der Vorsteher in einem
Staate oder Volke angeht, so ist zweierlei zu beachten:
einmal, daß alle einen bestimmten Anteil an der Herrschaft
haben müssen. Denn dadurch wird der Friede des Volkes
erhalten und alle lieben und schützen eine solche Verfassung,
wie es Politik 2 (K. 9. 12706, 17—26; Thomas im
Kommentar lect. 14) heißt. Das andere, was in Betracht kommt,,
ist die Art der Regierung oder der Einrichtung der höchsten
Ämter, die zwar verschieden sein kann, wie der Philosoph
Politik 3 (K. 7; Thom. lect. 6) uns sagt; doch sind die beiden
vornehmsten Arten das Königtum, wo einer gemäß seiner
Tugend herrscht, und die Aristokratie, das ist die
Herrschaft der Besten, wo einige wenige gemäß ihrer Tugend;
vorstehen. Daher ist die beste Bestellungsweise der
Vorsteher in einem Staate oder Reiche jene, bei der einer
gemäß seiner Tugend erhoben wird, um allen vorzustehen,
und wo einige gemäß ihrer Tugend unter ihm mit der
Regierung betraut sind, und doch an einer solchen
Herrschaft alle einen Anteil haben, einmal, weil die Inhaber
der Ämter aus allen gewählt werden können und dann,
weil sie auch von allen gewählt werden. Denn so ist sie die
beste Verfassung, wohl gemischt aus Königtum, sofern
einer vorsteht, aus Aristokratie, sofern viele gemäß ihrer
Tugend regieren, und aus Demokratie, das ist
Volksherrschaft, sofern die Vorsteher aus dem Volke gewählt
werden können und dem Volke die Wahl der Vorsteher
zukommt."

„Und so war es (bei den Israeliten) nach dem
göttlichen Gesetze eingerichtet. Denn Moses und seine
Nachfolger regierten das Volk als alleinige Vorsteher aller, was
eine Art des Königtums ist. Es wurden aber zweiundsiebzig
Älteste gemäß Tugend gewählt; denn es heißt Deut. 1

(V. 15)': ,Ich nahm aus euren Stämmen weise und edle
Männer und setzte sie zu Fürsten über euch', und das war
aristokratisch. Aber demokratisch war es, daß diese aus
dem ganzen Volke gewählt wurden; denn es heißt Exodus 18
(V. 21): ,Sieh' dich im ganzen Volke nach wackeren Männern
um usw.'; und auch, daß das ganze Volk sie wählte, weshalb

es Deut. 1 (V. 13) heißt: ,Gebet aus euch weise Männer



/ Nachtrag zu dem Aufsatz über die beste Staatsform 403

usw.' Daher erhellt, daß die Bestelluugsweise der Fürsten,
die das Gesetz angeordnet hat, die beste war."

Nach diesem Text ist die beste Staatsform die Monarchie
mit einem Einschlag von Aristokratie und Demokratie. Die
Monarchie sieht der hl. Thomas in einem Gemeinwesen
vorhanden, dem Einer auf Lebzeiten vorsteht, die beste
Verfassung aber nur da, wo die Machtbefugnisse des Fürsten
nicht unbeschränkt sind und für aristokratische und
demokratische Bestandteile in der Verfassung Raum lassen. Das
aristokratische Moment kann darin bestehen, daß nach dem
Fürsten die Besten an der Regierung teilnehmen und die
Amter haben, das demokratische darin, daß die Beamten
aus dem Volke genommen und von dem Volke gewählt
werden.

Derselbe Artikel bringt die Auffassung, daß die
Monarchie die beste Verfassungsform ist, in dem zweiten
Einwurf und seiner Beantwortung zum Ausdruck. Text: „(Einwurf

:) Es ist Sache des Besten, das Beste herbeizuführen,
wie Plato spricht (Timäus, K. 6, p. 30A). Bei jedem
Staate oder Volke ist aber die beste Verfassung, daß es

von einem König geleitet wird, weil eine solche Regierung
am meisten die göttliche Regierung darstellt, durch die der
eine Gott die Welt von Anbeginn lenkt und leitet. Mithin
hätte das Gesetz einen König für das Volk bestellen und
das nicht ihrem Gutdünken überlassen sollen, wie es
Deut. 17 (V. 14 f.) geschieht: ,Wenn du sprichst: Ich will
einen König über mich setzen, so sollst du jenen setzen'
usw."

„(Antwort :) Das Königtum ist die beste Regierung
für ein Volk", wenn es nicht dem Verderbnis verfällt. Aber
wegen der großen Macht, die dem König verliehen ist,
artet das Königtum leicht in Tyrannis aus, wenn der
Träger einer solchen Macht nicht eine vollkommene Tugend
besitzt, weil nur der tugendhafte Mann das Glück in
angemessener Weise zu ertragen weiß, wie der Philosoph im
4. Buch der Ethik (8. ll'24a 30 f. ; Thom. lect. 9) sagt.
Vollkommene Tugend wird aber nur in wenigen gefunden
und besonders waren die Juden grausam und zur Habsucht
geneigt — Laster, durch die die Menschen am meisten zur
Tyrannis verführt werden. Und deshalb hat der Herr
anfänglich keinen König mit Vollgewalt für sie bestellt,
sondern einen Richter und Leiter, der sie nur schützen



404 Nachtrag zu dem Aufsatz über die beste Staatsform

sollte. Aber hernach hat er auf Bitten des Volkes, gleichwie

im Zorn, ihm einen König gewährt, wie aus seinem
Worte an Samuel erhellt (1 Kön. 8, V. 7): ,Nicht dich
haben sie verworfen, sondern mich, auf daß ich nicht König
über sie sei.'"

„Er hat jedoch von Anfang (Deut. 17, 14 ff.) für die
Bestellung des Königs angeordnet erstens die Weise der
Wahl und hierfür hat er zweierlei bestimmt: daß sie bei seiner
Wahl auf das Urteil des Herrn warten und daß sie keinen
Mann eines anderen Volkes zum König setzen sollten, weil
solche Könige wenig Liebe zu dem Volke, dem sie
vorgesetzt werden, zu haben und sich infolgedessen nicht um
es zu bekümmern pflegen. — Zweitens hat er für die bereits
bestellten Könige angeordnet, wie sie sich bezüglich ihrer
selbst verhalten sollt-en: daß sie nicht viele Wagen und
Pferde und Weiber und auch keine unermeßlichen Reichtümer

haben sollten, weil die Fürsten aus Begierde nach
diesen Dingen zu Gewaltherrschern werden und die
Gerechtigkeit preisgeben. — Auch hat er angeordnet, wie sie
sich Gott gegenüber verhalten sollten : daß sie immer im
Gesetze des Herrn lesen und an dasselbe denken und immer
in der Furcht Gottes und im Gehorsam gegen ihn beharren
sollten. — Endlich hat er angeordnet, wie sie sich gegenüber

ihren Untertanen verhalten sollten, daß sie sie nicht
stolz verachten, nicht unterdrücken und auch nicht von
der Gerechtigkeit abweichen sollten."

Dieser Einwurf und seine Lösung zeigen, daß Thomas
die Anschauung, nach der die Monarchie die beste
Verfassung ist, nicht ablehnt, sondern zuläßt und sich zu eigen
macht. Auch Gott hatte für sein Volk einen einzelnen
Mann als Haupt bestellt und damit war gesagt, daß so für
das Gemeinwohl und die Erreichung des Staatszweckes
am besten und wirksamsten gesorgt ist.

Indessen beweist die Fassung des Textes auf der
anderen Seite, daß Thomas nicht der absoluten Monarchie
das Wort redet, einmal, sofern er die Sache nur vom idealen
Standpunkte betrachtet. Denn das Königtum soll als das
Abbild der göttlichen Weltregierung die beste Verfassung
sein und es wird vorausgesetzt, daß Gott selbst die Könige
oder Führer des Volkes bezeichnete.

Zweitens wird das wirkliche Königtum, wie die Israeliten

es forderten, als Preisgabe der Theokratie getadelt



Literarische Besprechungen 405
»

und ein von Gott gleichsam in seinem Zorne gemachtes
Zugeständnis genannt. Es wird auf die Gefahren dieser
Staatsform hingewiesen, die die Fülle und Unbeschränkt-
heit der Gewalt mit sich bringt, so daß ihr Inhaber leicht
die dreifache, ihm obliegende Pflicht in Rücksicht auf sich
selbst, auf Gott und auf das Volk außer acht läßt.

Eben deshalb soll das Königtum nur bedingungsweise
die beste Regierung für ein Volk sein: es ist das, wenn
es nicht dem Verderbnis anheimfällt. Dem wird aber, auch
nach der uns schon bekannten Lehre des hl. Thomas, am
besten durch die Verfassung vorgebeugt.

Es ergibt sich also, daß der Artikel der Summe, den
wir jetzt nachträglich betrachtet haben, mit dem Artikel 4
der 95. Quästiou und der Abhandlung De regimine prin-
cipum im Einklänge steht.

Er mag auch bestätigen, was wir früher (Divus
Thomas V, p. 149 ff.) gesagt und ausgeführt haben, daß
der Gewährsmann des hl. Thomas, Aristoteles, wenn er das
Königtum die beste Verfassung nennt, vom idealen
Standpunkte redet.

Köln-Lindenthal, am 26. November 1919

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. Bernhard Hartmann: Lehrbuch der Dogmatik. 3. verm.

u. verb. Aufl. II. (Schluß Baad. Freiburg, Herder 1918. 8°
(IX, 651 p.), Mk. II.
Auch der zweite Band der Dogmatik des Paderborner Theologen

Prof. Bartmann zeichnet sich aus durch Solidität der Lehre, gründliche

Beweisführung, bei welcher das geschichtliche Moment
gebührend berücksichtigt wird, zahlreiche und verarbeitete Literatur
und nicht zuletzt durch warme kirchliche Gesinnung. So sagt
Bartmann z B. p. 217: „Wer den Weg zum Himmel außerhalb der Kirche
als leichter ansieht, dessen Glaube ist schon mindestens unklar. Niemand
wird einen krummen Weg einem geraden vorziehen und kein
Vernünftiger wird eine sichere Verheißung preisgeben für ein ungewisses
Los. Wenn schon der alttestamentliche Fromme sich glücklich schätzte
wegen seiner Zugehörigkeit zur Synagoge, dann hat erst recht der
katholische Christ Ursache, die Worte des Psalmisten zu wiederholen:
.Besser ist ein Tag in deinen Vorhöfen als tausend', nämlich außerhalb

des Zeltes Gottes (Ps. 83, 11; vgl. Is. 2, 3)." —- Von interessanten
Stellen erwähnen wir zwei. Für den „Ausnahmsfall" wegen Ehebruch
(Mt. 19, 9) werden acht Erklärungen angeführt. Nach Ott bedeutet
f.ir) keine Ausnahme, sondern eine Verneinung des Ervath dabar (etwas
Schändliches, Dt. 24, 1), welches die Juden zur Zeit Jesu als Scheidungs-


	Nachtrag zu dem Aufsatz über die beste Staatsform

