
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie
[Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 325

351a *Tyrie, lac., SJ, v. n. 223,

351b Valentia, Greg, de, SJ, v. n. 60.
351c Vasques, Gabr., SJ, v. n. 61.
351 d *Verjuys, J. B., OP (1667), Quaestiones tbeologicae (1)

de scientia Dei, de voluntate Dei, de praedestinatione,
(2) de gratia et libero arbitrio, (3) de iure et iustitia,
(4) de incarnatione, sacramentis, Eucharistia, matrimonio etc.
Antwerpiae, bibl. OP, 4 tom. 4°. Gilbertus de la Haye,
Biblioth. Belgo-Dom. Andreas Dresselius, Bibl. Belg, et Fasti
Academ. Lovan. QE II, 621.

352 *VMoria (Victoria), Franc., OP (c, 1480—1546), *Com-
mentaria in universam Suramam S. Tbomae de Aquino.
QE II, 128—130. Cf. Harter 11=, 1108. KL IV, 1837—1839.
KlHl I, 1523. Antonio I, 497.

*In 1 II. partem. Cod. Vat,—Ottobon. 1000, 4° (2081F.).
Ehrte, Fr., Katholik 1884, II, 518. — Item cod, Vat. 4630,
kl. 4° (313 ff.). Ehrle 1. c. 519.

*In 2 II. Ottobon. 1015 a, h, 2 voll., kl. 4°, (348 et
455ff.). Ottob. 382, kl. 4», (216 ff.). Ehrle 1. c. 519.

352 a Vincentio, Gabr. a s,, v. n. 62.

352 b * Werner, Matthaeus (1651 — 1668), Commentarius in
2 II de iure et iustitia. Prag UB, bc. 596, f. 1—129.

Bei Sommervogél VIII, 1078 ist ein Matthias Werner aus Braunau
(Böhmen) verzeichnet, der 1610—1684 lebte.

352 c Wiggers, v. n. 63,

352 d Ysambertus, v. n. 64.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES O. P.

(Fortsetzung aus VI, p. 266—299)

II. Die Entwicklung bis zum Konzil von Trient
Mit Scotus ist die Genesis der Lehre von der fides

implicita abgeschlossen. Die folgende Zeit bis zum Konzil



326 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

von Trient bringt wenig Neues, ja hält sich durchwegs nicht
einmal auf der Höhe der großen Scholastiker. Die Lehre
wird auch im ganzen nicht mehr als Problem empfunden,
so daß sie vielfach ganz übergangen oder nur kurz referiert
wird. Nur wo eine besondere Veranlassung vorliegt, kommt
sie eingehender zur Sprache und auch da nur unter
bestimmten Gesichtspunkten. Charakteristisch ist, daß die
Lehre nicht zu den zwischen Thomisten und Scotisten
bestehenden Differenzpunkten gehört; der Grund liegt
allerdings darin, daß auch die Thomisten sich an die von Scotus
vertretene ältere Formulierung halten. Insofern liegt keine
Entwicklung vor.

Eine solche macht sich aber in Fragen geltend, die
mit dem Problem zusammenhängen. Wohl infolge der
Inquisition rückt die Frage in den Vordergrund, wer ein
rechtgläubiger Katholik, wer ein Häretiker sei, bzw. welche
Rolle hier die fides implicita spiele. Im Zusammenhange
damit steht das Problem der Veritas catholica mit der
eigenartigen Lösung unserer Periode. Auch die aus der
Genesisperiode stammende Theorie der fides aquisita führt
zu weiteren Konsequenzen.

Der Hauptanteil der Entwicklung fällt der nominali-
stischen Richtung zu sowie der scotisch orientierten alten
Schule. Die spezifische Formulierung des hl. Thomas vermag
in dieser Periode noch nicht durchzudringen ; dies war der
nachtridentinischen Zeit vorbehalten.

Unsere Darstellung wird nur einige Hauptrepräsentanten
bebandeln, soweit es nötig ist, um ein Bild der Lehre unserer
Periode zu geben. Mit Durandus a St. Portiano beginnend,
den nur sein nominalistischer Einschlag von den Alten
trennt, werden wir vorerst die nominalistische Schule
behandeln : Okkam, Gerson, Peter d'Ailli, Brevicoxa und
Gabriel Biel. Von den Scotisten sollen Aureolus und Johannes
de Bassoli(i)s, Petrus de Aquila, Lychetus, Sarnanus und
die Summa Angelica zur Sprache kommen ; von den
Thomisten Capreolus, Turrecremata, der Karthäuser Dionysius,
Silvester Prierias und Cajetan. Dazu der Standpunkt der
Dekretalisten, des Directorium inquisitorum, die Entscheidung

der Synode von Lavaur. Den Abschluß soll eine
Würdigung der Lehre des Konzils von Trient bilden und
als Anhang die Geschichte des Köhlerglaubens folgen,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 327

Durandus
Der Dominikaner Durandus aSt, Portiano1 (f 1834

als Bischof von Meaux) unterscheidet in seinem
Sentenzenkommentar (Lyon 1563, 3 d. 25 q. 1) eine doppelte
Implikation : erstens wenn der Akt implizite in der Potenz oder
im Habitus enthalten ist, zweitens wenn eine Einzelheit in
einem Allgemeinen enthalten ist. Im ersten Sinne glaubt
implizite, wer den Glaubenshabitus besitzt, aber keinen
Glaubensakt setzt; im zweiten Sinne, wer nur im
allgemeinen glaubt, ohne auf einen Artikel im einzelnen
einzugehen. Explizite glaubt, wer einen Glaubensakt setzt oder
einzelne Artikel glaubt.

In der Bestimmung des für Erwachsene erforderten
Maßes an explizitem Glauben geht Durandus wie Thomas
vor. Bloß habitueller Glaube genügt für Erwachsene nicht,
da sie verdienstliche Akte setzen müssen, die ohne Glaubensakt

unmöglich sind, da ohne Glauben niemand Gott
gefallen kann. Ebensowenig genügt es, bloß im allgemeinen
zu glauben ; der Glaube muß wenigstens einigermaßen
bestimmt, explizite sein (numquam suffecit adultis ad salutem
fides implicita totaliter, sed semper oportuit, quod quantum
ad aliquid specialiter explicaretur). Unbedingt und jederzeit
war der Glaube an die göttliche Vergeltung notwendig
(Deum esse remuneratorem bonorum credentium in ipsum).
Das ergibt sich aus Heb. 11, 6 und aus den Anforderungen
zur Setzung von verdienstlichen Werken. Niemand kann
nämlich ein unbekanntes Ziel verdienstlich anstreben {nullus
potest meritorie dirigere actus suos in finem ignotum2). Das
Ziel des Verdienstes ist aber die Belohnung. Diese muß
also von uns erkannt sein, wird aber nur durch den Glauben
an die Vergeltung der guten Werke der Gläubigen erkannt.
Hier ist also zu beachten, daß auch Durandus expliziten
Glauben an eine übernatürliche Vergeltung für notwendig
«rächtet, genauer den Glauben an das übernatürliche Endziel

des Menschen, ohne dessen Kenntnis ein christliches
und verdienstliches Leben unmöglich ist.

Das weitere Ausmaß des expliziten Glaubens behandelt
Durandus nicht mehr unter dem Gesichtspunkte des unbe-

1 Hoffmann I, 150—153.
2 Hoffmann (I, 161) übersetzt unrichtig: „Man kann die Glaubensakte

nicht auf ein unbestimmtes Ziel richten."



328 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

dingt Notwendigen, sondern des Entsprechenden (conside-
randum est, quid congruit). Dieses Maß ist verschieden nach
Zeit und Stand. Diejenigen, welche zuerst (und unmittelbar)
von Gott die Offenbarung erhielten, mußten explizite glauben,
was ihnen so geoffenbart wurde und nicht mehr. Bei den
anderen, welche die Offenbarung vermittelt erhielten, muß
man zwischen den obersten (Papst, Bischöfe), mittleren
(Seelsorgklerus, Prediger, Professoren) und unteren
unterscheiden. Papst und Bischöfe müssen alle Artikel explizite
kennen und außerdem sie explizieren, verteidigen und
glaubwürdig machen können — letzteres durch Belege aus der
Heiligen Schrift, warum sie auch zur Kenntnis der Heiligen
Schrift verpflichtet sind. Papst und Bischöfe haben nämlich
die Pflicht, das gläubige Volk iip Glauben zu belehren, es

gegen Irrlehren zu verteidigen und die Zahl der Gläubigen
zu vermehren ; außerdem müssen wenigstens einige in der
Kirche die Glaubenslehre der Kirche beherrschen; endlich
sind Papst und Bischöfe berufen, im Konzil über die
schwierigsten Fragen zu entscheiden. Auch die Pfarrer,
Prediger und Professoren müssen wissen, was ihr Amt
erheischt, nämlich die Substanz der Artikel. Das gläubige
Yolk muß soviel wissen „quantum eis traditum est ex
maiorum doctrina et communi ritu Ecclesiae, qui neminem
latet, nisi ob culpam suam ab hoc impediatur". Schätzungsweise

fügt Durandus bei: „Puto quod pro moderno tempore
nullus potest excusari, si ignoret articulum trinitatis, in-
carnationis, resurrectionis, ascensionis et adventus ad iu-
dicium, cum ex publico ritu Ecclesiae et festivitatum celebri
solennisatione et vulgata praedicatione omnibus haec inno-
tescant." Wo jede Belehrung fehlt, würde auch nach
Durandus Gott unmittelbar oder durch einen Engel oder
Prediger das Notwendige kundtun, wenn nur wenigstens
das Naturgesetz beachtet wird. Dagegen verlangt Durandus
Kenntnis der natürlichen Sittengebote (Dekalog), weil sie
durch die Vernunft erkannt werden können (ad 1). Zur
Vermeidung von Irrtümern legt er den Gläubigen nahe,
mit ihrem Urteil zu warten, bis sie durch eigene Forschung
oder Belehrung durch andere genügende Sicherheit erlangen
(1. c.). Wenn die minores sich an den Glauben der maiores
anschließen, so droht ihnen deswegen keine Gefähr. Denn
der Glaube stützt sich auf die Autorität der Offenbarung
(fides innititur auctoritati divinae revelanti credibilia). Jeder



Geschichte der fides implicita in der katli. Theologie 3291

Gläubige stimmt also der ganzen Offenbarung wenigstens in
generali zu, die maiores, welche die Heilige Schrift kennen,
glauben einen Teil derselben auch explizite, was bei den
minores nicht (im gleichen Maße) zutrifft. Sie glauben aber
im Anschluß an die maiores implizite, wenn sie sich auf
die Autorität der Vorgesetzten, als Vorgesetzten in der
Kirche, stützen. So schließen sich die minores nicht dem
persönlichen Glauben dieses oder jenes an, der sich irren
kann, sondern dem Glauben der Prälaten, insofern diese
Organe der Kirche sind, die unmöglich in allen (Prälaten)
irren kann, da es ja die Leitung des Heiligen Geistes ist1,
Hoffmann (I, 153) folgert aus diesen Worten: „Damit ist
den infimi das Recht zu der fides implicita, welche glaubt,
was die Kirche lehrt, zugesprochen." Tatsächlich aber lehrt
Durandus, daß es keinen wahren Glauben gibt, der sich
nicht auf die göttliche Offenbarung stützt, daß jeder in
generali alle Artikel glauben muß, aber nicht jeder alle
explizite, daß die Gläubigen alles glauben müssen, was die
Bischöfe lehren (nicht aber schon, wenn einer oder der
andere etwas lehrt), daß die Bischöfe nur als Organe der
Kirche und des Heiligen Geistes Glaubensnormen sind,
daß auch die Kirche als göttliche Autorität Glaubensnorm
ist. Das ist wiederum keine fides implicita im Sinne einer
juristischen Unterwerfung2.

Damit stimmt auch Durandus' Glaubensanalyse
überein (3 d. 24 q. 1). In d. 23 q. 5 zeigt er, daß wir
notwendigerweise der Offenbarung Gottes glauben müssen, da
nur diese unser Ziel, die ewige Glückseligkeit, uns kundtut.

Der Hauptgegenstand des Glaubens ist also Gott (d. 25

1 „Minores innitentes auctoritati superiorum ut superiores sunt
in Ecolesia (quae vere est auctoritas divina) dicuntur habere fidem
implicitam in fide eorum. Et ex hoc sequitur, quod ex errore ali-
quoram maiorum nullum periculum minoribus imminet, quia non
innituntur fidei personali huius vel alius qui potest deficere, sed eorum
fidei, quatenus sunt rectores Ecclesiae, quam impossibile est in omnibus
deficere, cum sit regimen spiritus sancti." Hoffmann (I, 153)
interpretiert den letzten Satz dahin, doß die Kirche „unmöglich in allen
Dingen fehlbar" sein könne, während doch der Sinn ist, daß nicht
alle rectores Ecclesiae sich irren könnten, da die Kirche sonst nicht
mehr das regiinen Spiritus Sancti darstellte.

2 Hoffmann schreibt Durandus auch eine scientia implicita zu
(I, 152). Er hat aber offenbar die resp. ad 2 nicht verstanden, sonst
hätte er den Druckfehler (unus statt nullus) bemerkt, da Durandus;
gerade die Unmöglichkeit einer scientia implicita beweist.



330 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

q. 1). Über alle Glaubensgegenstände glauben wir bestimmte
Sätze oder Lehren (id quod creditur). Unter der Vielheit
dieser Sätze gibt es nun nach Durandus einen ersten, auf
Grund dessen wir die anderen glauben und auf den alle
•Glaubenslehren zurückgeführt werden (ad quod fit ultima
resolutio cre di bili um). Als solchen ersten Satz erachtet
er die Glaubenslehre, daß die Kirche vom Heiligen Geiste
geleitet werde. Denn, so argumentiert er, an die Dreifaltigkeit

glauben wir wegen des Zeugnisses der Heiligen Schrift,
die wir wieder als von Gott inspiriert glauben ; dieses aber
wieder, weil die vom Heiligen Geiste geleitete Kirche die
Heilige Schrift in diesem Sinne approbiert, d. h. vorlegt.
Der Glaube, daß die Kirche vom Heiligen Geiste geleitet
werde, ist also erster und grundlegender Glaubenssatz.
Formeller Glaubensgrund ist also: „auctoritas divina regens
Ecclesiam et revelans scripturam. Per hanc enim tanquam
per medium assentimus omnibus credibilibns sicut per de-
monstrationem assentimus scitis". In diesem Sinne bestreitet
Durandus auch, daß die Theologie eine "Wissenschaft sei,
weil sie keine in sich evidenten Folgerungen habe, vielmehr
nur die im Glauben erfaßten Lehrsätze inhaltlich erkläre
(In Prol. 1. 1 q. 1).

0 k kam
Eine interessante Entwicklung der Fides-implicita-

Lehre tritt uns bei Wilhelm von Okkam entgegen (f 1349),
dem Hauptvertreter des Nominalismus oder Konzeptualismus
bzw. Terminismus im 14. Jahrhundert1. In ihm weht der
Geist einer neuen Zeit. Tatsächlich behandelt Okkam unsere
Frage in jener Richtung, in der sie im 14. Jahrhundert
Gegenstand der Diskussion war. Man könnte erstaunt sein
über den jähen Wechsel, wenn man den verändernden Einfluß

des Nomiualismus nicht auch auf anderen Gebieten
kennte. Okkam2 kommt auf die fides implicita zu sprechen,
besonders in seinem „Dialogus inter magistrum et disci-
pulum" (Lyon 1494). Er erklärt aber ausdrücklich, daß er
nicht seine Ansicht vertreten, sondern nur die verschiedenen
herrschenden Ansichten mit ihren Gründen vorlegen wolle,

1 Hoffmann I, 153 —1(!9. Weitere Literatur unten.
1 Okkam ist nicht, wie Hoffmann schreibt, ein Schüler des

Scotus; vgl. J. H of er, Biographische Studien über Wilhelm von
Ockham in: Archivum Franc. Hist Quaracchi 1913, 215 ff. ; Barth.
Minges in „Franzisk. Studien*' 1914, I, 143.



Geschichte der fides implied ta in der kath. Theologie 331

ohne ein meritorisches Urteil zu fällen. Ist es so auch
außerordentlich schwer, die eigene Ansicht Okkams zu bestimmen,
ao sind dafür seine beiden Referate über die geltenden
Ansichten um so wertvoller1.

Okkam will im ersten Teil seines Dialogs (I) die
angeblich stark besprochene Frage (controversia) behandeln,
wer denn eigentlich katholisch, wer häretisch sei, bzw.
welche Lehren als katholisch, welche als häretisch zu gelten
haben (Prolog).

Auf die Frage, welche Lehren als katholisch zu
betrachten seien, führt er zwei entgegengesetzte Ansichten an.
Die erste lehrt, daß nur jene Wahrheiten als katholisch
zu gelten haben und teils,notwendig (de necessitate salutis)
zu glauben seien, welche explizite oder implizite in der
Heiligen Schrift enthalten sind, also Wahrheiten, die entweder
dem Wortlaut nach (sub forma propria) in der Schrift
enthalten sind oder aus dem Inhalt derselben allein „consequentia
necessaria et formali" — durch einfache und zwingende
logische Ableitung — abgeleitet werden können (Pars I,
1. 2, c. I)2. Zu glauben wären also nur explizite oder
implizite in der Heiligen Schrift enthaltene Lehren, da diese
alles Nützliche enthält und alles Falsche verurteilt und
„sufficiens" ist (1. c. ratio 1 und 2).

Die andere gegenteilige Ansicht behauptet, daß außer
diesen in der Heiligen Schrift enthaltenen Lehren noch
andere als katholisch zu glauben seien3. Sie führt alle
Glaubenslehren auf drei Klassen zurück, nämlich auf solche,
die von Gott und Christus als Menschen handeln — von
diesen hängt das Heil „principaliter" ab —, dann
Wahrheiten, die „ex revelatione vel approbatione Dei" auf uns
gekommen sind, teilweise durch Vermittlung der Heiligen
Schrift, teilweise außer dieser durch die Apostel — auch

1 Es erscheint mir allerdings sehr zweifelhaft, ob Okkam immer
tatsächlich vertretene Ansichten wiedergibt oder ob er nur klassifiziert
bzw. eigene Einwände und Ansichten ad exercitium ingenii behandelt.

2 „Illae solae veritates sunt catholicae reputandae et de necessitate

salutis credendae, quae in canone bibliae explicite vel implicite
asseruntur, ita quod si aliquae veritates in biblia sub forma propria
-minime continentur ex solis contentis in ea consequentia necessaria et
formali possunt inferri, sunt inter catholicas connumerandae."

3 E. Seeberg, Dogmengeschichte III3, 614, zitiert darum mit
Unrecht unsere Schrift zum Beweise für die Lehre, daß nur die Schrift
in autoritativ bindender Weise den Glaubensinhalt feststellt" (a. a. 0.
i, 618).

(Divus Thomas VI. Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 23



382 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

hier sind die logischen Folgerungen zu glauben —, endlich
Lehren, die nicht allein aus Schrift oder Tradition folgen,
sondern aus einer oder mehreren Lehren der Schrift oder
der Tradition un d aus anderen Tatsachen (ex quibusdam
aliis veris, quae in facto consistunt) ; so z. B. daß Augustins
Lehre katholisch sei, die vier Konzilien die katholische
Lehre definiert hätten — solche Wahrheiten sind nicht
strikte katholisch, ihnen kommt genau das „sapere eatholi-
cam veritatem" zu (I, 2, 2). Als Grund wird angeführt,
daß manches geglaubt werden müsse, was doch nicht in
der Heiligen Schrift enthalten oder aus ihr abgeleitet werden
könne, ferner daß man die Glaubensentscheidungen der
Päpste wie auch die Lehre der allgemeinen Kirche annehmen
müsse; beide aber manches enthielten, was nicht in der
Heiligen Schrift enthalten sei (I, 2, 3). Im 5. Kapitel zählt
nun Okkam fünf Arten von Lehren auf, die als katholisch
betrachtet werden, nämlich Lehren der Schrift, der Tradition,

glaubwürdige historische Berichte, Folgerungen, neue
Offenbarungen (I, 2, 5). Die Entscheidungen der Kirche
bilden keine eigene Kategorie, weil was die Kirche definiert,
unter einer der fünf genannten Klassen enthalten sein muß
(1. c.). Okkam erörtert noch speziell die Frage, ob die Kirche,
das allgemeine Konzil oder der Papst durch Definition eine
Lehre zu einer katholischen, bzw. häretischen machen könne-.
Er referiert wieder drei Lehrmeinungen: die der Kano-
nisten, die kurzweg erklärt, daß der Papst einen neuen
Glaubensartikel machen könne (I, 2. 14) : dann die Ansicht,
daß eine Lehre, wenn sie auch an sich mit der Heiligen
Schrift usw. übereinstimmt, bzw. in Gegensatz steht, doch
erst durch die Definition des Papstes eine katholische, bzw.
häretische werde, so daß also der Papst aus einer (noch)
nicht katholischen Lehre eine katholische machen kann (I, 2,
11); endlich die Ansicht, daß der Papst nur eine bereits
als katholisch zu betrachtende Lehre als solche erklären,
definieren kann, so daß sie als katholisch erkannt, nicht
aber zu einer katholischen gemacht wird (I, 2, 12). Das
Gleiche gilt von der Verurteilung. Okkam unterscheidet nun
hier zwischen einer expliziten und einer impliziten Approbation

bzw. Verurteilung einer Lehre. Die Kirche bzw.
die Päpste haben die ganze Lehre der Kirche approbiert
und damit auch alle gegenteiligen Irrtümer verurteilt,
allerdings explizite oder implizite (I, 2, 12). Eine Lehre wird



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 338

explizite als Häresie verurteilt, wenn sie als solche nach
ihrem Wortlaut (in propria forma) als Häresie genannt wird
oder wenn ihr Gegenteil wörtlich definiert oder in einem
approbierten Werke als katholische Lehre betrachtet wird
oder wenn der häretische Charakter ohne weiteres feststeht.
Als implizite verurteilt gilt eine Häresie, wenn nur ein
theologisch Geschulter „per subtilem considerationem" ihren
Widerspruch mit einer katholischen Lehre feststellen kann
(I, 2, 17 cf. 18).

Im dritten und vierten Buche bestimmt Okkam, wer
Katholik, wer Häretiker sei. Als katholisch hat jener
zu gelten, der den ganzen katholischen Glauben unversehrt
bewahrt — „fiui integram et inviolatam servat catholicam
fidem" (I, 3, 1). Wie kann dann aber ein Laie katholisch
sein, der an manche katholische Lehre überhaupt nie
gedacht hat? Antwort: Nach der Lehre der Theologen heißt
den ganzen Glauben halten soviel wie : alles, was zum
rechten Glauben gehört, explizite oder implizite ohne jeden
Zweifel glauben (1. c.). Nun wird das implicite credere
definiert wie folgt : „Credere implicite est alicui uni-
versali, ex quo multa sequuntur, firmiter assentire et nulli
contrario pertinaciter adhaerere" (I, 3, 1). Als katholisch

bat darum zu gelten, wer festhält (firmiter tenent),
daß die ganze Lehre der Heiligen Schrift oder der Gesamtkirche

wahr und richtig sei und keine einer katholischen
Lehre widersprechende Lehre hartnäckig festhält (1. c.).
Zwei Bedingungen müssen also erfüllt sein, damit jemand
als Katholik gilt, eine positive und eine negative. Die
positive besteht im (allgemeinen) Bekenntnis zur Kirche
bzw. zur Wahrheit ihrer Lehre. Mit der alten Formulierung
versteht aber Okkam das Bekenntnis zur Kirche nicht
exklusiv, als nur allgemeines Bekenntnis, sondern positiv —
Anerkennung des Kirchenglaubens als wahren Glauben.
Daneben verlangt er aber ausdrücklich von allen auch
expliziten Glauben an all das, was allgemein bei allen'Christen
als Glaubenslehre bekannt ist1. Welche Lehren allgemein
bekannt seien, bestimmt Okkam nicht2. Die negative
Bedingung fordert Ausschluß jedes hartnäckigen Irrtums gegen

1 „Omnes christian! tenentur credere explicite veritatem apud
omnes christianos et simplices divulgatam" (I, 4, 9).

2 Vgl. I, 4, 17-18.
23*



334 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

eine Glaubenslehre. Diese zweite Bedingung wird ausdrücklich
noch hervorgehoben; das bloße Bekenntnis zur Kirche

genüge noch nicht, denn es seien viele als Häretiker
verurteilt worden, die sich zum Glauben an die Heilige Schrift
bekannten, aber ihr doch widersprachen, denn man könne
etwas im allgemeinen wissen, im einzelnen aber nicht wissen
(I, 3, 3). Allerdings höre nur derjenige auf, ein Katholik
zu sein, der eine katholische Lehre mit Hartnäckigkeit
leugnet, nicht aber, wenn es bloß aus Einfall oder Unwissenheit

geschieht — die Bedingung der pertinacia wird noch
ausdrücklich verteidigt (c. B—11). Als Mittel zum Beweise,
daß — bei vorkommendem Irrtume — keine pertinacia
vorhanden sei, wird die „protestatio" eingeführt, d. h. die
Erklärung, daß man nichts gegen den katholischen Glauben
lehren oder festhalten wolle (I, 3, 9), ein, meint Okkam,
in so schlechten Zeiten, wo aus Haß, Rachsucht, Neid und
Bosheit viele von den Besten und Weisesten der Häresie
angeklagt werden, vielgebrauchtes Mittel (1. c.). Ob also
jemand als katholisch zu gelten habe, hängt nach der
Formel Okkams hauptsächlich davon ab, ob er frei sei von
jeder Häresie. Das Schwergewicht seiner Ausführungen liegt
denn auch bei der Bestimmung, wer ein Häretiker sei.

Häretiker ist, wer hartnäckig eine Glaubenslehre
leugnet (I, 3, 3). Das vierte Buch bestimmt nun den
Begriff der pertinacia näher.

Pertinax ist nämlich jener, „qui persistit in dubitatione
circa ea quae sunt fidei, quam debet de necessitate salutis
dimittere" (I, 4, 1). Dies kann scienter geschehen, wenn
nämlich jemand weiß, daß eine Lehre dem katholischen
Glauben entgegengesetzt ist und sie doch festhält (I, 4, 2)

scienter pertinax oder haereticus. Es kann aber jemand
auch ignoranter pertinax bzw. haereticus sein, wenn er
meint, eine Lehre der Heiligen Schrift gehöre nicht zum
katholischen Glauben oder wenn jemand den wahren Sinn
bzw. eine richtige Folgerung aus der Heiligen Schrift
infolge Mißverständnis leugnet1 (I, 4, 3). Eine pertinacia liege

1 Nach dieser von Okkam referierten Ansicht gäbe es also eine
pertinacia oder haeresis aus Unwissenheit, wenn der Widerspruch mit
dem Glauben nicht erkannt ist. Die spätere Theologie hat dafür den
Ausdruck : haereticus materialis geprägt und in die Definition des
eigentlichen Häretikers, des haereticus formalis, die Bedingung des
scienter-pertinax aufgenommen.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 335

allerdings nur dann vor, wenn jemand etwas ernst und fest
behaupte bzw. bezweifle, nicht aber, wenn es sich nur um
eine nicht eigentlich vertretene Ansicht handle. Darum will
Okkam einen Bauern nicht leicht als haereticus gelten lassen,
selbst wenn er an der Kirche zweifelt, da dies aus Einfalt
und Unwissenheit geschehen könne, beim „litteratus"
dagegen nimmt er leicht Häresie an, weil hier eben eine
bewußte Behauptung vorliegt (I, 4, 5 ss.). Dann aber erinnert
Okkam daran, daß ein jeder all das explizite glauben müsse,
was allgemein bei allen Christen als Glaubenslehre bekannt
sei (divulgatum). Dazu .gehöre aber auch die Wahrheit des
christlichen oder kirchlichen Glaubens. Eine diesbezügliche
Leugnung sei also auch bei einem simplex nicht von
Häresie freizusprechen (I, 4, 9).

Im einzelnen hat nun als Häretiker zu gelten, wer
die christliche Religion verleugnet (I, 4, 5), wer einen Teil
der Heiligen Schrift zurückweist (c. 6), wer behauptet, die
ganze Kirche könne irren (c. 7, 8, 9), wer unter normalen
Verhältnissen eine allgemein als katholisch bekannte Lehre
bestreitet (c. 10). Als Häretiker hat also zu gelten
bzw. wird präsumiert, wer eine Lehre leugnet,
die er explizite zu glauben verpflichtet ist
(I. 4, 9). Wer darum eine solche Lehre leugnet, ist ohne
Prozeß als Häretiker zu betrachten. Ignoranz wird nicht
präsumiert, sondern müßte bewiesen werden (c. 10).

Aber schützt denn da die fides implicita nicht? Es
heißt doch, daß die fides implicita genüge, um katholisch
zu sein. Wer meint, daß er keiner falschen Lehre anhänge,
glaubt doch an die Wahrheit des katholischen Glaubens,
wenigstens implizite, wenn er auch im einzelnen irrt (I, 4. 3).
Auf diesen Einwand antwortet Okkam mit der Unterscheidung

zwischen einer wahren und einer falschen bzw.
ungenügenden fides implicita, Nicht richtig noch genügend
zum katholischen Glauben ist jene fides implicita, die
einfach glaubt, der christliche Glaube sei wahr, aber einen
anderen als den wirklichen christlichen Glauben für christlich

oder wahr hält. Dies sei z. B. bei den Manichäern und
bei Arius der Fall. Auch die Berufung auf die fides infusa
weist Okkam zurück, da die Häretiker diese eben nicht
haben (I, 4, 4). Es ist für die Fides-implicita-Lehre sehr
bezeichnend, daß nur der Glaube an den wahren christlichen

oder kirchlichen Glauben als wahre fides implicita



336 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

anerkannt wird ; es ist dies aber zugleich wieder ein Beweis,
daß unter dem credo quod Ecclesia credit das Bekenntnis
zum bekannten und historisch gegebenen Glauben der Kirche,
nur in allgemeiner Form, verstanden werde, nicht aber ein
exklusiv allgemeines Bekenntnis.

Okkam erklärt ausdrücklich seinen Anschluß an den
Glauben der römischen Kirche : „Quidquid romana Ecclesia
credit, hoc solum et non aliud vel explicite vel implicite
credo1." Ob er darunter die römische Kirche im engeren
Sinne oder die unter dem römischen Bischöfe stehende
Gesamtkirche versteht, ist unsicher2. Jedenfalls versteht Okkam
unter der Kirche nicht eine bloß numerische congregatio
fidelium, sondern die organisierte, aus Papst, Bischöfen und
Laien bestehende Kirche, sicherhin einfach die konkret
bestehende Kirche. Zudem zweifelt Okkam nicht an der
göttlichen Einsetzung des Papsttums, Episkopates und
Priestertums. Man hat nun die Frage aufgeworfen, ob es
Okkam ernst war mit seiner Unterwerfung unter die Kirche
oder ob diese nur eine „ironische" war (Rettberg). Das
allgemeine Urteil lautet zugunsten Okkams3 — eine
derartige „Ironie" wäre im Zusammenhange mit Okkams Lehren
auch offenkundige Heuchelei und grober Frevel gewesen!

Okkams Lehre über die fides implicita steht im wesentlichen

ganz auf dem Boden der vorthomistischen
Lehrtradition. Charakteristisch ist dafür die ausschließliche
Fassung der fides implicita als Anschluß an den Glauben
der Kirche. Weitere Gesichtspunkte treten völlig in den
Hintergrund. Die gleiche Erscheinung zeigt sich beim ganzen
Nominalismus des 14. und 15. Jahrhunderts. Wie auf anderen
Gebieten reicht der Nominalismus auch in unserer Frage
nicht an die Fülle und Tiefe der Betrachtung und Lehre
der Hochscholastik, besonders des hl. Thomas heran. Immerhin

ist Okkam ein guter Interpret seiner Vorlagen, wie
besonders seine Unterscheidung einer wahren und
ungenügenden fides implicita zeigt. Dagegen müssen wir einen
großen Fortschritt konstatieren in der Bestimmung und
Formulierung der Veritas catholic a. Die Hochscholastik

1 De corpore Christi, c. 1.
a Über verschiedene Deutungen des Ausdruckes — Papst allein,

Papst mit Kardinälen, Klerus der Diözese Rom, Volk derselben,
allgemeine Kirche — siehe Dial. I, B, 28.

' Siehe bei Hoffmann I, 164—168.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 337

hatte die objektive Glaubenslehre in den Artikeln des

Symbols ausgesprochen erachtet, allerdings im. Verein mit
•den praesupposita und consequentia bzw. mit ihrer
Erklärung durch Schrift und Kirche. Der Nominalismus faßt
nun die gesamte Glaubenslehre unter dem Terminus
veritates catholicae, der sich allerdings schon vorher findet,
zusammen. Zugleich tritt damit die Frage auf, was als
Veritas catholica zu gelten habe, eine Frage, die von nun
an nicht mehr verschwindet und bis heute noch keine
vollständig übereinstimmende oder abschließende Beantwortung
gefunden hat. Im Zusammenhange damit steht die neue
Bestimmung und Formulierung des explizite zu
Glaubenden. Mit der alten, seit Hugo bestehenden
Tradition bestimmt Okkam als Maßstab die allgemein
bekannte oder promulgierte kirchliche Lehre. Während jedoch
die Hochscholastik nur fragte, welche Artikel und in
welchem Sinne sie explizite zu glauben seien, dehnt Okkam
die Frage weiter dahin aus, welche veritates catholicae
explizite zu glauben seien. Aus der Verbindung mit dem
alten Prinzip ergibt sich ihm, daß zwar nicht alle
promulgierten, wohl aber alle divulgierten, d. h. normalerweise

allen bekannten veritates catholicae von allen explizite
zu glauben seien, Von nun an verschwindet auch die Frage
•nach dem expliziten Glauben der minores fast vollständig
(ausgenommen Gabriel Biel) — nicht dagegen der minus
oapaces — denn, wie Okkam bemerkt, kann ein normaler
Mensch nicht Ignoranz oder Einfalt als Entschuldigung
'der Unwissenheit allgemein verbreiteter Lehren vorschützen
<{I, 4, 10). Damit ist die Frage nach dem Ausmaß des
expliziten Glaubens bedeutend vereinfacht.

Dagegen begegnen wir bei Okkam einem Prinzip, das
für die Lehre von der Kirche und der fides implicita
verhängnisvoll wäre. Bei Okkam findet sich nämlich die
Ansicht, daß die der Kirche gemachten Verheißungen der
Unfehlbarkeit und stetigen Dauer in dem Sinne zu verstehen
seien, daß nie die ganze Menge der Christen im Glauben
irren werde, daß dagegen jeder einzelne Teil der Kirche
— Papst, Kardiualskollegium, die (engere) römische Kirche,
der ganze Klerus, alle Männer oder Weiber oder beide
zusammen irren könnten (I, 5, 5. 29). So könnte der wahre
Urlaube also auf einige ungebildete, einfältige arme Landleute

(I, 5, 28 — Paganismus), ja sogar auf die getauften,



338 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

unmündigen Kinder beschränkt werden! (1, 5, 35.) Das;
wäre ein Ansatz zur Lehre von der unsichtbaren Kirche*
und würde auch den ganzen Sinn der fides implicita
verändern, jedenfalls ihre konkrete Bedeutung untergraben.
Okkam hat indes diese Folgerung nicht gezogen, sondern
sich an die alte Lehre gehalten.

Die Lehre Okkams hat vielfach eine irrige Beurteilung
gefunden. Harnack macht Okkam bzw. dem Nominalismus
des 14. Jahrhunderts den Vorwurf, in besonderer Weise die
Suffizienz der fides implicita betont und
durchgeführt zu haben 1. Er hat sich aber bei dieser Behauptung
zu viel von Ritschl beeinflussen lassen, der selbst nach
Hoffmann 2 nicht genügend informiert war. Tatsächlich hat
Okkam keineswegs die Suffizienz der fides implicita gelehrt*,
vielmehr ein bestimmtes Maß von fides explicita gefordert,
und zwar ein größeres als seine Vorgänger, nämlich fides
explicita an alle veritates catholicae, deren Kenntnis in der
Kirche verbreitet ist (Dial. I, 4, 9). Ebenso täuscht sich
Harnack über den Sinn von fides implicita bei Okkam.
Harnack schreibt: „Man steigerte die Autorität der Kirche
und schob ihr, sich ihr völlig unterwerfend, die
Verantwortung der Glaubensartikel und der Prinzipien ihres
Handelns zu Aber man empfand diese Verschiebung
keineswegs als einen Akt der Verzweiflang, sondern als
einen selbstverständlichen Akt des Gehorsams gegen die
Kirche*."

Harnack hat jedoch den Beweis nicht versucht, daß
Okkam die Autorität der Kirche höher stellt, als z. B. Thomas.
Oder hat sich die Hochscholastik der Kirche nicht „völlig
unterworfen" Hat diese nicht alle Glaubensartikel aus der
Hand der Kirche entgegengenommen? Wo bleibt also die
„Verschiebung" Die Unterwerfung unter die Kirche war
auch nicht ein „selbstverständlicher Akt des Gehorsams",,
sondern in erster Linie ein Glaubensakt an die göttliche
Einsetzung und Autorität der Kirche. Nicht um die
„Verantwortung" von sich abzuwälzen, glaubte man der Kirche,,

1 D. G. IIP, 460-454.
2 I, 153'.
3 Wenn es bei Okkam (I, 4, 17) heißt: „Sufficit credere omnem

veritatem scripturae divinae implicite", so ist der Sinn, daß man nicht
alle Lehren explizite, alle aber wenigstens implizite glauben müssen

* A, a. 0., p. 450.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 339e

sondern um seiner Pflicht zu genügen, Es wirkt paradox,
wenn Harnack die Kirche für die Nominalisten einerseits
eine geschichtliche Größe sein, anderseits aber deren
Gebote als absolut gelten läßt. Nachträglich bestreitet Harnack
selbst „eine Neuerung im strengen Sinne". Nicht erst bei
Ökkam gilt eben der Satz: „Der Ruhepunkt in den Zweifeln
und Unsicherheiten des Verstandes und des Gemütes ist
die Autorität der Kirchex. " Allerdings nicht im Sinne
Harnacks, daß man sich nämlich „der Autorität der Kirche
blind unterwerfen müsse und daß eben in diesem blinden
Gehorsam wie das Wesen so auch das Verdienst des Glaubens
bestünde". Auch nach Okkam besteht das Wesen und
Verdienst des Glaubens in der Unterwerfung unter die
Autorität Gottes. Die Kirche wirkt nur regulierend, insofern

ihr Glaube infolge der göttlichen Verheißung als der
richtige, als der von Gott geoffenbarte gilt. Harnack erachtet
die Lehre des Nominalismus als eine Gefahr, „die Religion
in ein kirchliches Reglement zu verwandeln2". Okkams
Auffassung zeigt aber gerade eine umgekehrte Tendenz. Der
Irrtum Harnacks beruht darauf, daß er den Anschluß an
die Kirche immer nur als rein äußerlichen auffaßt, als rein
juristische Unterwerfung im Sinne der Unterstellung eines
Protestanten unter die rein menschliche Autorität seiner
Landeskirche! Mit der Theologie des 13. Jahrhunderts sieht
aber auch Okkam im Glauben der Kirche ein von Gott als
richtig garantiertes Regulativ des Glaubens, den Anschluß:
an den Glauben der Kirche als eine Gott gebrachte Huldigung,
als eine Pflicht, die von Gott auferlegt ist und insofern
den wahren Glauben verbürgt.

R. Seeberg8 schreibt: „Wir können also sagen, daß
die fides implicita der Ausdruck ist für die Bereitschaft,
allem von der Kirche für notwendig Erachteten
beizustimmen. Diese Bereitschaft kann in einem einzelnen
Glaubensakt enthalten sein sie kann aber auch mit
dem Glaubenshabitus gegeben sein." Aber auch bei Okkam
ist der Glaube an Kirche und Schrift keine bloße „Bereitschaft",

sondern ein wirkliches Bekenntnis zum bekannten
Glauben der Kirche und an den in allgemeinen Umrissen
bekannten Inhalt der Heiligen Schrift. Ferner ist die fides

' A. a. O., p. 451.
2 A. a. O.. p. 454.
5 D. G. HI23, 617.



340 Geschichte der fides implicit« in der kath. Theologie

implicita keine Bereitschaft zu bloß irgendwelcher
Zustimmung, sondern zum eigentlichen Glauben an die
einzelnen Glaubenssätze der Kirche oder Lehren der Heiligen
Schrift, allerdings nicht zu allem „von der Kirche für
notwendig Erachteten" — die Kirche kann nur von Gott Ge-
offenbartes als Glaubenslehre aufstellen.

Noch unrichtiger deutet Kitsehl die fides implicita
bei Okkam (p. 29—33). Dieser soll das „Vorrecht" der fides
implicita bezüglich der Abendmahlslehre in der Erwartung
für sich in Anspruch nehmen, „durch die Anerkennung der
gesteigerten Vollmacht der Kirche im allgemeinen es deren
Organen abzugewinnen, daß sie seine besondere Abweichung
(von der Transsubstationslehre des IV. Laterankonzils) mit
nachsichtigem Urteil als einen bloß dialektischen
Versuch zulassen". Deshalb schlage er vor, „daß man ihm das
Vorrecht der fides implicita zugute kommen lasse nämlich

seine widersprechende Meinung ihm nur als Irrtum
aus Unwissenheit und nicht als Häresie anrechne, da er ja
ausdrücklich bekenne zu glauben, was die römische Kirche
glaubt" (S. 33). Nach Ritsclil würde also das Bekenntnis
zum Kirchenglauben selbst einen offenen Widerspruch zu
einem feierlich definierten Dogma der Kirche entschuldigen
oder decken Das wäre allerdings ein „Privileg" Nur hat
Okkam, wie unsere Ausführungen und besonders das 4. Buch
des Dialogs zeigen, von einem solchen Privileg keine Ahnung
gehabt Es ist geradezu unbegreiflich, wie Ritsehl zu
einer solch ungeheuerlichen Deutung kommen konnte1.

Ritsehl2, Hoffmann3, Harnack4, R. Seeberg5 heben
besonders hervor, daß Okkam auch für sich selbst fides
implicita beansprucht, ja überhaupt für die theologisch
Gebildeten, selbst für Kirchenlehrer, den Papst nicht
ausgenommen. Das ist selbstverständlich, da eben Okkam einerseits

Glauben an alle Lehren der Heiligen Schrift und der
Kirche verlangt, aber bei keinem noch so Gelehrten oder
Hochstehenden volle Kenntnis der Heiligen Schrift nach
Inhalt und Sinn voraussetzt; was aber vom Glaubensinhalt
nicht erkannt wird, muß wenigstens implizite geglaubt

1 Weitere Irrtümer ititschls hat Harnack berichtigt.
2 P. ÖOft.
3 I, 159-161.
4 D. G. III3, 453'.
3 D. G. IIP- 3, 617.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 341

werden. Allerdings handelt es sich dabei nicht um ein
„Privileg", einen „Schutz", ein „Zugutekommen", ein „Recht",
sondern in erster Linie um eine Pflicht, die Pflicht nämlich,
alles zu glauben, auch wenn man einen Glaubensiuhalt nicht
einzeln kennt. Das Erstaunen der genannten Autoren ist
nur auf Rechnung ihres falschen Begriffes von der fides
implicita zu setzen.

Nominalisten der Pariser Hochschule
(Peter d:Ailli, Gersou, Brevicoxa, Compendium theologiae)

Eine gemeinsame Gruppe bilden vier bzw. drei
Vertreter der Pariser Universität: Kardinal Pierre d'Ailli, der
berühmte Kanzler Gerson und der anrüchige Professor
Brevicoxa. Dazu kommt noch das allerdings mit Unrecht
Gerson zugeschriebene Compendium theologiae1.

Kardinal Pierre d'Ailli2 (1350—1425) erklärt
sowohl den habituellen wie den aktuellen Glauben an das
„Gesetz Christi" zum Heile notwendig; den habituellen
unbedingt, „sine ulla excusatione" — darunter ist offenbar
die fides infusa zu verstehen. Diese Notwendigkeit ergibt
sich ihm aus Heb. 11, 6. Der aktuelle Glaube kann je nach
Fähigkeit, d. h. nach dem Maß der Verstandesanlage,
Erfahrung, Bildung oder Begnadigung ein verschieden
expliziter sein. Auch die Mindestbegabten können aber wenigstens

„in universali et implicite" alles glauben. Nur
Unfähigkeit kann davon entschuldigen, wie bei unmündigen
Kindern, Wahnsinnigen oder sonst Geistesgestörten oder
am Gebrauch der Vernunft Verhinderten. Aber auch diese
sind vom aktuellen Glauben nur so lange dispensiert, als
die Unfähigkeit andauert. Ein Mindestmaß bei normalen
Christen bestimmt d'Ailli nicht3.

1 Sämtliche in Betracht kommende Schriften finden sich
abgedruckt in: Joh. Gerson, Opera omnia, ed. Antwerpen 1706,1. Band.

2 Hifimann I, 1SI f.
2 „Sicut ad legis Christi habitualem fidem onmis viator obligator

sine ulla excusatione, sic ah eius actuali fide nullus excusatur nisi
sola incapacitate. Primum patet ex illo dicto Apostoli (Heb. 11, 6) :

Sine fide impossibile est placere 1'eo. vUnde licet inter homines alii
aliis minus sint capaces propter brevitatem intellectus, experientiae
paucitatem et defectum doctrinae vel gratiae, quia non omnes aequa-
liter obligantur ad credendum singula legis in particulari et explicite :

tarnen nullum est genus liominum adeo tardum intellectu, quod saltern
in universali et implicite non possit omnia credere, i, e. credere uni-
versaliter quid quid ibi asseritur, esse verum. Ideo a tali credulitate



342 Geschichte der fides itnplicita in der kath. Theolog e

Hoffmann wirft d'Ailli „Latitudinarismus" vor und findet
„zum erstenmal in d'Ailli wieder einen Vertreter des von
Papst Innozenz IV. eingenommenen Standpunktes" (I, 182).
Den Beweis muß aber eine fast unglaubliche Mißdeutung
des Textes erbringen. Vorerst deutet Hoffmann die incapa-
citas als „Unfähigkeit, den Inhalt der Glaubenswahrheitcn
zu begreifen" (I, 181). Da niemand die Dogmen „begreift",
wären also alle Gläubigen nur zum allgemeinen Glauben
an das Christentum, bzw. nach d'Ailli zu gar keinem aktuellen
Glauben verpflichtet. Das ist aber gegen die ausdrückliche
Lehre des Kardinals, der von den normalen Gläubigen je
nach ihren Verhältnissen mehr oder wen iger expliziten Glauben
verlangt — „non omnes aequaliter obligantur ad credendum
singula legis in particulari et explicite". Als incapaces
erklärt er aber selbst Wahnsinnige (furiosi), Geistesgestörte
(passionibus mente capti), sonst am Gebrauch der Vernunft
Verhinderte (naturali impossibilitate prohibiti), unmündige
Kinder (parvuli — Hoffmann übersetzt auch hier falsch :

Kindliche Verstandesunreife). Nur diese spricht d'Ailli für
die Zeit ihres unglücklichen Zustandes von der Verpflichtung

zum aktuellen Glauben frei1.
Von deh tardi intellectu, verlangt d'Ailli, daß sie

wenigstens „in universali et implicite" alles glaubten. D'Ailli
erklärt dies dahin, auch diese könnten wenigstens „credere
universaliter, quidquid ibi asseritur, esse verum".
Hoffmann bezieht nun das „ibi" auf die vorher angeführte Hebräer-
Stelle, so daß also die tardi intellectu nur Gottes Dasein und
Vorsehung „universaliter et implicite" zu glauben hätten.
Nach dieser Interpretation würde aber d'Ailli nicht ebenso
wenig verlangen, sondern noch weniger als angeblich Innozenz

IV. — dieser verlangte wenigstens an Gottes Dasein
und Vorsehung expliziten Glauben! D'Ailli soll aber auch
daran nur impliziten Glauben verlangen! Wie soll man
denn übrigens an Gott und seine Vorsehung „in uuiversali
et implicite" glauben? Das hätte doch Hoffmann bedenk-

habenda, loco et tempore, nullus omnino (Text: omnia) excusatur, nisi
sola incapacitate — parvulos autem et füriosos caeterisque passionibus
mente captos seu alia naturali impossibilitate prohibitos incapaces
voco —, etsi non simpliciter, tarnen secundum quid, sc. dum bis de-
fectibus laborant. Quare non oportet, quod aliquid actualiter credant."
(1. c. I, 665.)

1 Damit bestreitet d'Ailli aber noch nicht die Möglichkeit „einer
absoluten incapacités" wie Hoffmann (I, 182) will.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 343

lieh machen sollen, ob das „ibi" sich auf Heb. 11, 6
beziehe. Ein einfacher Blick auf den (oben angeführten) Text
zeigt auch, daß das „ibi" sich auf lex Christi bezieht.
Die normalen Gläubigen sollen je nach ihren Verhältnissen
mehr oder weniger die „singula legis in particulari et
explicite" glauben ; die Geistesschwachen wenigstens in uni-
versali „omnia credere", d. h. alles für wahr halten, was
im Gesetze — ibi — enthalten ist. Darum sagt d'Ailli
ausdrücklich, daß sie „alles" implizite glauben müssen. Zu
beachten ist endlich, daß d'Ailli diese Forderung als
Mindestforderung (saltern) aufstellt. Das allgemeine Bekenntnis zum
Christentum ist auch praktisch ohne Kenntnis einiger christlicher

Grundwahrheiten undenkbar
Endlich findet Hoffmann den Latitudinarismus d'Aillis

in dessen folgenden Ausspruch „deutlich" ausgesprochen:
„Voco homines fideles actu vel habitu, implicite vel explicite

credentes vel aenigmatice cognoscentes catbolieas veri-
tates. Voco autem catholicas veritates, veritates quibus qui-
libet viator actu vel habitu, explicite vel implicite, assen-
tire tenetur"1. Hofiinann scheint diese Worte dahin zu deuten,
daß ein jeder die katholische Glaubenslehre entweder habituell

oder aktuell, explizite oder implizite glauben könne,
bzw. daß man als gläubig gelte, auch wenn man alle Lehren
nur implizite oder habituell glaube. Das wäre allerdings
Latitudinarismus Aber d'Ailli hat ja seinen Ausspruch selbst
in anderem Sinne erklärt, daß nämlich habitueller Glaube
nur für solche genüge, die nicht im Besitze des
Vernunftgebrauches sind, daß von den Geistesschwachen wenigstens
das aktuelle allgemeine Bekenntnis zum christlichen Glauben
verlangt werden müsse, daß die normalen Gläubigen die
Dogmen zum Teil explizite, zum Teil implizite glauben
müßten. Darnach zerfallen die Gläubigen in solche, die nur
habituell glauben, wie die unmündigen Kinder, oder nur im
allgemeinen (Geistesschwache) oder zum Teil wenigstens
explizite glauben — die aenigmatice cognoscentes sind identisch

(vel) mit den credentes. D'Ailli verlangt einfach, daß
ein jeder seinen Glauben soweit betätige, als es seine geistigen
Verhältnisse ermöglichen.

Der Kanzler der Pariser Universität, Ger s on2, der
Schüler d'Aillis (1363—1429), stellt in seinem Traktat über

1 1. c. I, 666. Bei Hoffmann ist der Text nicht richtig angeführt.
s Hoffmann I, 182—186.



344 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

das Maß des zum Heile notwendigen Glaubens („quae cre-
denda sunt de necessitate salutis1") zwei Hauptklassen von
Glaubenslehren auf; erstens: „veritates immediate et
explicite a Deo revelatae", worunter er die Lehre der Heiligen
Schrift und die von der Kirche vorgelegten Glaubenslehren
(„illa quae sub definitione iudiciali tradit esse credenda",
I, 22) sowie auch spezielle persönliche Offenbarungen
subsumiert; zweitens: alle Lehren, welche aus den eben
genannten als sicher abgeleitet werden — „veritates omnes
et singulae quae concluduntur ex praemissis veritatibus in
consequentia certa in lumine fidei vel in evidenti lumine
naturali, quamvis non in propria forma verborum illic ha-
beantur" (I, 23). Der Umfang dieser zweiten Klasse kann
darum bei verschiedenen verschieden sein ; denn einem
„idiota" kann eine Folgerung als unsicher erscheinen, die
dem geschulten Denker (Logiker) sicher einleuchtet (I, 26).
Lehren hingegen, welche sich aus anderen geoffenbarten
Lehren nur mit Wahrscheinlichkeit oder durch bloße
Analogieschlüsse ergeben („in consequentia tantummodo pro-
babili vel topica") oder nur mit Zuhilfenahme einer bloßen
Yernunftwahrheit, die zwai als gewiß angenommen wirdt
aber nicht (unmittelbar) evident ist, sind nicht eigentlich
Glaubenslehren („non potest simpliciter dici de fide, quia,
sequitur debiliorem partem", I, 23). Darum definiert er das

Dogma folgendermaßen: „Veritas catholica potest describi
quod est Veritas habita per divinam revelationem immediate
vel mediate, explicite in propria forma verborum vel
implicite in bona et certa consequentia" (I, 27). Damit hat
Gerson das objektive Glaubensmaß dogmatisch bestimmt.
Müssen nun alle diese Glaubenslehren von allen explizite
geglaubt werden bzw. inwieweit, oder genügt allgemeiner
impliziter Glaube? Auf diese Frage kommt Gerson in seinem
Traktat „de protestatione circa materiam fidei contra haereses
diversas2" zu sprechen.

In diesem Traktat wendet sich Gerson gegen einen
doppelten Mißbrauch einiger, besonders Häretiker, nämlich
erstens solcher, die sich mit dem allgemeinen Glauben an
die Kirche bzw. an Gott begnügen wollen („sufficit mihi
fides Ecclesiae, sufficit quod salver in fide parentum, suf-

1 1. c. I, 22ss.
1. c. I, 28 ss.



Geschichte der tides implicita in der kath. Theologie 345

ficit mihi dicere, credo in Deum", I, 30); zweitens solcher,
die, eines Irrtums in Glaubenssachen überwiesen, nur
bedingungsweise revozieren, d. h. unter der Bedingung, „wenn"
ihre Ansicht dem Glauben widerspreche. Gegen beides wendet
sich Gerson sehr scharf: dies war ja eben die Veranlassung
seines Traktates. Seine These lautet : „Protestatio generalis
de fide non sufficit ad purgationem errantis pertinaciter
sicut nec conditionalis revocatio" (I, 29); wo es sich um
explicite credenda handelt, ist auch ein expliziter Glaube
und ein explizites Bekenntnis erfordert; die fides implicita
oder revocatio conditionalis genügt nur, wenn es sich nicht
um explicite credenda handelt (I, 30).

Hoffmann bewertet diese These Gersons dahin, daß
„sich keiner vor Luther so deutlich gegen die
fides implicita erklärt habe wie er" (I, 183), daß bei
Gerson „die Lehre von der fides implicita zum erstenmal

eine ausdrückliche, und zwar prinzipielle Abweisung
(finde), indem die vermittels dieses Glaubens angeblich zu
erreichende Glaubenskorrektheit offen als Selbsttäuschung
hingestellt wird" (I, 184). Allein unsere ganzen bisherigen
Ausführungen zeigen, daß kein einziger Theologe sich mit
allgemeiner fides implicita begnügte, vielmehr alle für
bestimmte Lehren fides explicita (im Sinne Gersons) verlangten,
also ebenso „ausdrücklich und prinzipiell" die allgemeine
fides implicita abgelehnt haben wie Gerson; wir finden im
Gegenteil bei vielen früheren Theologen eine viel tiefere
Begründung dieser Abweisung als bei Gerson. Wie
begründet denn Gerson seine Forderung nach fides explicita?
Mit den Worten: „Deducitur hoc, quia non sufficit sola
fides generalis et implicita, sed explicita requiritur" (I, 30),
d. h. Gerson beruft sich für die Ablehnung der Suffizienz
der bloßen fides implicita und für die Forderung der fides,
explicita auf die allgemeine Lehre. Was Hoffmann Gerson
als erstem zuschreibt, hebt Gerson als feststehende Lehre
hervor — mit welchem Hechte, zeigen ja unsere bisherigen
Untersuchungen. Wenn übrigens Gerson so energisch die
bloße ifides implicita ablehnt, so ergibt sich dies aus dem
Zwecke und der Veranlassung seiner Schrift. Diese behandelt
die Frage, in welcher Form Irrende, der Häresie Angeklagte
oder Verdächtige, ihren Glauben zu bezeugen, denVerdacht
von sich abzuwälzen oder Irrtümer zu revozieren haben.
Darum erklärt er die protestatio als „confessio facta exterius.



"846 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

ad ostendendum, quid de fide protestans sentiat interius"
(I, 28). Hier stellt nun Gerson die Regel auf: Wer in einem
besonderen Punkte geirrt hat — oder dessen verdächtig
bzw. angeklagt ist — für diesen genügt eine protestatio
generalis oder revoeatio conditionalis nicht; ein solcher muß
explizite und absolut seinen Glauben an die betreffende
Lehre bekennen (I, 29, 82). Dies ergibt sich ihm, außer
aus dem allgemeinen Ungenügen der bloßen fides implicita
und der Glaubenspflicht gegenüber den veritates catholicae
noch aus zwei besonderen Gründen: erstens werde die
Berufung auf die fides implicita von den Häretikern
mißbraucht — „protestatio seu revoeatio generalis aut
conditionalis quaeritur non nunquam assumi tanquam ve-
lamen iniquitatis et ad excusandas excusationes in peccatis,
praesertim ab haereticis" (I, 28) ; zweitens heische das im
geheimen um sich fressende Gift der Häresie klares
Bekenntnis — „dum in hoc sacro Constantiensi Goncilio
sentimus quod haereses ut cancer serpunt" (I, 28). Nicht
eine neue Lehre, sondern Umstände, Zweck und Gegenstand

des Traktates veranlassen Gerson zu seiner
energischen Forderung eines expliziten Glaubensbekenntnisses
bei Verantwortung und Rechtfertigung Angeklagter.

Die allgemeinen Regeln. Gersons für das Maß der
fides explicita, d. h. außer dem Falle gerichtlicher
Verantwortung, stehen denn auch ganz im Einklang mit der
bisherigen Lehre. Gegenstand der fides explicita sind nach
Gerson: die beiden Wahrheiten bei Heb. 11, 6 („symbolum
generale"), das Apostolische Glaubensbekenntnis, „deinde
sunt multa de fide per universos pene Ohristianos promul-
gata in praedicationibus .; dazu fügt Gerson noch als
Regel, daß ein jeder jene Glaubenslehren kennen und
explizite glauben müsse, welche auf die Verwaltung seines
Amtes bezug haben ; ja endlich verlangt er von jenen größere
fides explicita, die von Gott mit schärferem Verstände
begabt wurden (I, 30 f.). Auf Grund dieser Forderung wendet
er sich „adversus reprobam non nullorum desidiam vel tacitur-
nitatem, qui dum fides confitenda venit explicite, se in
implicita latere tutos putant... quippe de ea nil sciunt, curant
vel interrogant" (I, 31). Mit diesen Worten geißelt Gerson
offenbar die Unkenntnis in den gewöhnlichen Glaubenslehren
als unentschuldbare Geistesträgheit (desidia) und
Pflichtversäumnis, offenbar auch hierin besondere Zeitverhältnisse



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 347

vor Augen haltend, wie denn überhaupt dieser Traktat für
die Religionsgeschichte jener Zeit sehr bedeutungsvoll ist.
Diese Rüge an den zeitgenössischen Schlendrian hat aber
offenbar mit einer grundsätzlichen Ablehnung jeder fides
implicita nichts zu tun. Hoffmann scheint nun allerdings
behaupten zu wollen, daß Gerson überhaupt jede fides
implicita ablehne. Hoffmann schreibt: „Gewiß kennt auch
(Gerson) ein Mehr oder Minder in den Glaubensanforderungen.

Wem mehr anvertraut ist, von dem wird mehr
gefordert. Aber nach diesem von ihm akzeptierten Grundsatze

bedarf es einer Ergänzung des Minus durch die fides
implicita nicht" (I, 183). Aber Gerson weist nirgends den
impliziten Glauben als solchen zurück, er betont nur, daß
der bloße und allgemeine implizite Glaube allein nicht
genüge — „non sufficit", sei es für gewöhnlich, sei es
unter besonderen Umständen. Er hatte auch keinen Grund,
das Gelten oder die Notwendigkeit der fides implicita in
bestimmter Hinsicht zu betonen, da ja die Gegner dies
voraussetzten. Auch unterscheidet er zwischen explicite und
implicite credenda (I, 30, consideratio quint.a), ja auf dieser
Unterscheidung ist seine ganze Lehre von dem Maß des
explizite zu Glaubenden aufgebaut. Wie die Theologen vor
ihm, erklärt Gerson als Objekt des Glaubens, Schrift- und
Kirchenlehre, diese müssen also „de necessitate salutis"
geglaubt werden, aber zum Teil explizite, das Übrige
implizite. Jedenfalls verlangt auch Gerson das Bekenntnis zum
ganzen katholischen Glauben und damit fides implicita für
alle nicht bekannten Lehren. Die Schuld an dem
Mißverständnis Hoffmanns trägt nur seine immer wiederkehrende
falsche Auffassung der fides implicita als einer Art von
Ersatzglauben im Sinne juristischer Unterwerfung unter die
Kirche. Dies zeigt sich auch an seiner Beurteilung der Lehre
des Joh. Brevicoxa, Doktors an der Pariser Universität1.

Brevicoxa2 (f 1423) geht in seinem Traktat „De
fide et ecclesia, Romano Pontifice et Ooncilio generali3 von
der Behauptung eines doppelten Glaubenshabitus aus, nämlich

der fides infusa et aquisita. „Der habitus fidei
infusae bewirkt unmittelbar die Zustimmung zum Satze :

Alles von Gott Geoffenbarte ist wahr. Diese Zustimmung
1 Siehe über ihn Hurter, Nomenciator, IIs 755 s.
2 Hofimann I, 188 — 191.
' 1. c. I, 805 ff.

Divas Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 24



348 Geschichte der fides implicita in der kath Theologie

im Vereine mit der fides aquisita eines bestimmten Artikels
und mit der Verstandeskraft ist dann die unmittelbare,
wenn auch nur teilweise Ursache der Zustimmung zu einem
bestimmten Artikel. Der habitus fidei infusae ist also
vermöge seines (unmittelbaren) Aktes (alles von Gott Geoffen-
barte sei wahr) der genügende Grund der Annahme eines
besonderen Artikels, aber nur die mittelbare Ursache dieser
Zustimmung" (I, 812).

Im Zusammenhang mit dieser Lehre stellt Brevicoxa
als ersten Glaubenssatz auf: „der christliche Glaube ist
wahr" ; von da aus könne der Gläubige dann zum Glauben
an die einzelnen Artikel weiterschreiten (I, 844). Diese
einzelnen Glaubenslehren werden als veritates catholi-
cae bezeichnet, nämlich alles, was die Heilige Schrift
explizite lehrt und was daraus „consequentia bona et formali"
abgeleitet werden kann, dazu (probabilius) anderweitige-
apostolische Überlieferungen, neue Offenbarungen usw.1. Alle
diese müssen geglaubt werden 8, aber „explicite vel implicite" ;

„denn keiner sei verpflichtet, alle katholischen Wahrheiten,
explizite zu kennen, da keiner verpflichtet sei, die ganze
Bibel zu kennen: alle Lehren der Bibel seien aber katholische

Lehren" (I, 829). Hoffmann bemerkt dazu, daß „also-
auch nicht einmal die Höchstgestellten unter den maiores
zu einer alles umfassenden fides explicita verpflichtet wären"
(I, 188). Gewiß, solange nicht der ganze Sinn und Inhalt
der Bibel erschlossen ist! — Ein jeder normale Katholik
muß aber wenigstens einige Einzelartikel explizite
kennen, nämlich jene, die in der christlichen Umgebung
aiskatholische Lehre gelten und als solche öffentlich gepredigt
werden oder was sich für jeden einsichtigen Katholiken
als Sinn und Inhalt der Artikel ergibt (I, 844). Ein jeder
muß aber alle Glaubensartikel wenigstens
implizite festhalten, indem er alles in der Heiligen Schrift
Enthaltene festhält und die Lehre der Gesamtkirche für
wahr hält und keiner Abweichung hartnäckig anhängt —
d. h. implizite® den vollen und unversehrten Glauben
besitzen (I, 829).

11. c. 1,829—831 ; die weiteren Bestimmungen wie GerSon, 1. c. I, 825.
2 „Catholica est Veritas quam quilibet viator utens ratione, oui

lex Christi fuerit sufficienter dogmatizata, de necessitate salutis
explicite vel implicite tenetur credere ." (828).

3 „Credere implicite est alicui universali ex qua multa sequuntur,
firmiter asseutire et nulli contrario pertinaciter adhaerere. Et ideo qui



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 349

Hoffmann bemängelt an der Fides-implicita-LehreBrevi-
coxas ein Zweifaches. Dieser stelltnämlichdenSatzauf:„Fides
debet esse firma in universali et oportet quemlibet cuilibet
articulo in speciali firmiter adhaerere, hoc estperfirmamfidem,
sc. implicite : sed non oportet quod quilibet explicite
cuilibet veritati catholicae firmiter adhaereat" (I, 843). Dazu
bemerkt nun Hoffmann : „Der Glaube muß also nur in
universali fest sein" (I, 190). Das „nur" ist aber ein
Mißverständnis Hoffmanns, denn der Sinn Brevicoxas ist, daß
der Glaube allgemein fest sein müsse, d.h. alle veritates
eatholicas festhalten müsse, aber nur einzelne explizite
fest. Übrigens erklärt Brevicoxa selbst : „Credere est assen-
tire sine formidine alicui propositioni verae ..." (820).
Zweitens meint Hoffmann, Brevicoxa zeige „in besonderer
Deutlichkeit die Unrichtigkeit der realistischen Behauptung,
aus Allgemeinbegriffen durch Schlußfolgerung die
Sonderbegriffe gewinnen zu können" (I, 189). Die Lehre von der
fides implicita sagt aber nicht, daß man aus einem
allgemeinen Glaubenssatze den einzelnen ableite, sondern daß
der einzelne Satz im allgemeinen einschließlich geglaubt
werde. Darum sagt auch Brevicoxa: „Assensus explicitus
propositionis universalis est assensus implicitus suarum
singularium" (I, 829). Einer Lehre implizite zustimmen heißt
ihr in einem allgemeinen Satze und mittels dieses
zustimmen ; „assentire explicite alicui propositioni est assentire
immediate tali px-opositioni" sagt Brevicoxa wie -alle
anderen (I, 829). Die Vermittlung bei der fides implicita
kann auf verschiedene Weise geschehen, die Vermittlung
durch einen allgemeinen Satz ist nur eine besonders
einleuchtende Art derselben. Bei der Kritik dieses Spezialfalles
unterläuft nun Hoffmann ein für seine Sucht, überall einen
Irrtum herauszufinden, charakteristisches Versehen. Brevicoxa

führt nämlich zur Veranschaulichung an: „Sicut si
quis assentit isti (propositioni) : Omnis homo credit, assentit
implicite isti : Sortes credit et ideo assensus illius
propositionis : Omnis homo credit, est assensus implicitus ista-
rum: Sortes credit" (1,829). Hoffmann bemerkt dazu:
„Brevicoxa hätte sich aus 2 Thess. 3, 2 belehren lassen können,
daß der Glaube nicht jedermanns Ding, daß also schon der

firmiter tenet omnia in sacra Scriptura contenta ac doctrinapo
universalis Ecclesiae esse veram et sanam et nulli contrario pertinaciter
adhaeret, fidem integram et inviolatam tenet implicite" (829.)

24*



350 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Obersatz seiner Konstruktion falsch ist. Aber indem er mit
dem expliziten Glauben an den Gesamtinhalt der Schrift
implizite auch jede einzelne Schriftwahrheit zu glauben
meint, hat er die Unrichtigkeit dieser Denkweise an seiner
eigenen Person illustriert. Das ist ihm natürlich verborgen
geblieben" (I, 189). Die Sucht, auf jeden Fall etwas
anzuhängen, hat hier Hoffmann verblendet; sonst hätte ihn die
einfachste Reflexion von der Annahme zurückgehalten, ein
mittelalterlicher Theologe wolle behaupten, daß jeder Mensch
den Glauben besitze Brevicoxa führt den Satz : Omnis
homo credit, offenbar nur als logisches Beispiel an. Brevicoxa

sagt darum auch ganz richtig: Si qui s assentit:
Omnis homo credit — nicht qui credit usw. Ist es übrigens
Hoffmann denn so ganz verborgen, daß man ein Prinzip
anerkennen kann und damit implizite auch die daraus sich
ergebenden Folgerungen und doch eine solche Folgerung-
explizite leugnen Diese Einsicht würde ihm auch erklären,
warum Brevicoxa bei der Definition des implicite credere
zur allgemeinen Annahme des Glaubens noch die Klausel
beifügt, daß man keiner einzelnen vorgelegten Lehre
hartnäckig widerstreite Brevicoxas Definition der fides implicita
zeigt allerdings, daß diese kein Glaubensersatz, sondern
einfach der allgemeine katholische Glaube ist.

Eine eigentümliche Anschauung gibt das (mit Unrecht
Gerson zugeschriebene) Compendium theologiae (in
Joh. Gerson, op. omnia, I, 234 ff). Es referiert (I, 297),
daß es kontrovers (dubium apud quosdam) sei, ob jedermann
alle Artikel des Symbolums explizite glauben müsse oder
nur soweit man darüber belehrt sei, bzw. soweit man sie
zu erfassen vermöge („illam doctrinam intellectu capere",
I, 297 ; Hoffmann „verstandesmäßig erfassen" Das ist die
Fragestellung der Hochscholastik. In Betracht dieses Standes
der Frage (unde) fordert das Kompendium (Hoffmann
betrachtet diese Forderung noch als Referat), daß ein jeder
„quantumcunque simplex qui humanam habet discretionem1"
verpflichtet sei „ad minus explicite scire et credere primum
articulum et reliquos nullatenus diffiteri, sed in generali
credere quidquid sancta et universalis credit Ecclesia". Dann
heißt es weiter: „Et tenetur praeter hoc se paratum ex-

1 Der simplex ist hier nicht der Laie, sondern der Einfältige,
Minderbegabte.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 351

hibere ad amplius discendum, cum doctorem catbolicum
habuerit. Et quoniam obtusum sensum habent simpliciores,
noil credo quod teneantur ita explioite scire sicut ex-
planatur eis, quia sufficit, quod ipsi accipiant explanationem
secundum suam potestatem intelligendi et non secundum
voluntatem aut facultatem explanationis. Si autem primum
articulum vel plures etiam alios explicite crederent, uni
tarnen pertinaciter contradicerent, haeretici iudicarentur...
Secus tarnen est de sapientioribus, qui tenentur explicite
omnes articulos scire. Et maxime praelati..." (I, 297). Der
Verfasser stellt also fest, daß die Forderung nach explizitem
Glauben aller Artikel nicht von allen anerkannt werde.
Infolgedessen verlangt er, wohl nach dem Schema von
Innozenz IV., „ad minus" Glauben an den ersten der Artikel,
verbunden mit dem allgemeinen Bekenntnis zum katholischen
Glauben und der Bereitschaft, sich weiter belehren zu lassen.
Das Charakteristische dieser Formulierung besteht darin,
daß kein (expliziter) Glaube an den Erlöser als unbedingt
notwendig gefordert wird. Allerdings soll der Glaube an
den ersten Artikel nur vorläufig genügen, bis zu weiterer
Belehrung, aber auch so ist die Formulierung auffällig
gegenüber der allgemeinen Forderung des Glauben an den
Erlöser.

Hoffmann bezieht den „ersten Artikel" auf das Dasein
Gottes in Heb. 11, 6 und bemerkt dazu: „In der
Bevollmächtigung nur den ersten Artikel explizite zu glauben,
liegt zugleich der Dispens von der zweiten Hälfte der
Heb. 11, 6 ausgesprochenen Glaubensforderung, nicht bloß
das Dasein, sondern auch die Vergeltung Gottes zu glauben"
(I, 187). Er findet es „geradezu frappant, wie in unmittelbarem

Anschlüsse an einen Satz, der die explizite Glaubenswahrheit

der nachchristlichen Zeit betont, eine Lehre von
der Geltung der fides implicita vorgetragen werden kann,
die an Laxheit die von Innozenz IV. gemachte Konzession
noch übertrifft" (a. a. 0.). Nun ist es aber wohl sehr fraglich,

ob der Verfasser unter „Glauben an den ersten
Artikel" nur den Glauben an die bloße Existenz Gottes,
ohne Einschluß seines Verhältnisses zu den Menschen
verstehe. Jedenfalls besagt der „erste Artikel" mehr als das
bloße Dasein Gottes, nämlich auch den Schöpfer und
damit das Verhältnis Gottes zur Welt, sowie seine Vorsehung.
Ferner übergeht Hoffmann ganz, daß auch expliziter Glaube



352 Geschichte der fidei implicita in der katli. Theologie

an die Kirche verlangt wird. Nimmt man noch die, auch
von Hoffmann erwähnten (I, 142), dem Glaubenssymbol
notwendig vorausgehenden Lehren dazu, wie sittliche Ordnung
und Heilige Schrift, so ergibt sich noch immer ein erkleckliches

Mindestmaß des Glaubens. Ausschlaggebend ist aber,
daß auch das Kompendium die Pflicht auferlegt, sich weiter
belehren zu lassen und im Sinne der Belehrung zu glauben.
Für normale Christen ergibt sich daraus die gleiche Forderung,

wie sie die Reihe von Alexander bis Scotus aufgestellt

hat. Das Kompendium steht einfach auf dem
Standpunkt, daß der explizite Glaube an den Erlöser und die
Dreifaltigkeit nicht absolut notwendig sei und darum bei
Geistesschwachen (zeitweilig) fehlen könne. „Laxheit" wird
man dieser Anschauung nicht vorwerfen können, sje ist eher
als unglücklich und singular zu bezeichnen. Der Verfasser
des Kompendiums hat nicht beachtet, daß in seiner Vorlage
(Innozenz IV.) das „explicite" einen engeren Sinn hat als
der, in dem er es gebraucht. Übrigens scheint auch das
Kompendium das „explicite scire" im Sinne der Kenntnis der
kirchlichen Auslegung der Artikel zu verstehen — es spricht
von einem „ita explicite scire sicut explanatur (articulus)".
Ein gewisser Rückschritt ist immerhin unleugbar.

Gabriel Biel
Den Abschluß und Höhepunkt der nominalistischen

Schule bildet der „letzte Scholastiker", Gabriel Biel (f 1495)1.
Biel unterscheidet wie folgt zwischen fides explicita

und implicita2. „Fides explicita est actualis assensus
catholicae veritatis sive universalis sive particularis." Wer
also eine Glaubenslehre kennt (apprehendit) und ihr
zustimmt, hat von dieser Lehre expliziten Glauben; so wer
zustimmt, daß jede Offenbarung wahr sei, daß der biblische
Kanon wahr sei, daß Christus 5U00 Männer gespeist habe.
„Fides implicita est fides habitualis aut actualis assensus
alicuius propositionis generalis, multas particulares veritates
in se includentis." So gilt ihm z. B. die Zustimmung ziam
Satze : der Inhalt der Heiligen Schrift ist wahr, als fides
implicita. Doch fügt er bei: nicht die Zustimmung zum
Satze: der Inhalt der Heiligen Schrift ist wahr, ist fides

1 Hoffmann I, 193—211.
1 3 d. 25 a. 1 nr. 2.



Geschichte der fides implieita in der kath. Theologie 363

implicita, sondern die Zustimmung zu den einzelnen in der
Heiligen Schrift enthaltenen Einzelsätzen, wie z. B. daß
Christus mit den Jüngern beim Abendmahle war. Bemerkenswert

ist an dieser Definition, daß es nach Biel eine doppelte
fides implicita gibt, nämlich erstens eine in einem
anderen aktuellen und expliziten Glauben eingeschlossene
und zweitens eine habituelle. Bezüglich der ersten Art
steht Biel ganz auf dem Boden der Tradition. Er bemerkt
auch ganz richtig, daß ein und derselbe aktuelle Glaube
in einer Hinsicht ein expliziter, in einer anderen ein
impliziter sei. Wer nämlich glaubt, daß alles wahr sei, was
die katholische Kirche glaubt, glaubt diesen Satz explizite ;

dagegen glaubt er damit die einzelnen Glaubenslehren der
Kirche nur implizite. Die Implikation findet Biel darin,
daß der allgemeine Satz alle jene Einzelsätze einschließt,
die entweder unmittelbar oder mittelbar — durch Vermittlung

einer anderen Wahrheit — aus ihm abgeleitet werden
können3. Hoffmann (I, 208) deutet also die Lehre Biels
nicht richtig, wenn er schreibt: „Allen Vertretern der Lehre
von der fides implicita ist die Annahme gemeinsam, daß
eine allgemeine Wahrheit alle die besonderen Sätze in sich
fasse, welche man logisch unter jene zu subsumieren
vermag, daß also, wer eine solche allgemeine Wahrheit
kennt oder für wahr hält, aus ihr und mit ihr allein auch
schon alle jene besonderen Wahrheiten kenne oder für wahr
halte." Vorerst sagt Biel gar nicht, daß, wer einen
allgemeinen Satz kennt, auch die darin enthaltenen"Einzelsätze"
•kenne, sondern nur, daß er sie implizite glaube. Dann
lehrt Biel nicht, daß, wer eine allgemeine Lehre kennt,
„aus ihr und mit ihr allein" auch schon die einzelnen
•Sätze kenne oder ableiten könne. Er sagt wohl, daß mit
dem Glauben an einen allgemeinen Satz auch die einzelnen
Sätze geglaubt werden, aber eben nur implizite. Aber
auch hier sagt Biel nicht, daß man implizite alles glaube,
was „man logisch zu subsumieren vermag", sondern:
implizite wird geglaubt, was im allgemeinen Satze
eingeschlossen ist. Als eingeschlossen hat aber zu gelten,

2 „Dicitur propositio universalis vel generalis includere omnes
illas particulares, quae ex ea inferri possunt in bona consequentia,
immediate aut mediate vero coassumpto." So z. B.: Der katholische
ölaube ist wahr. Der katholische Glaube lehrt aber die Wahrheit der
Heiligen Schrift. Also ist die Heilige Schrift wahr. Note 2 und cor. 2.



354 Geschichte der fides implicita în der kath. Theologie

was aus dem allgemeinen Satze unmittelbar — also mit
rein formellen logischen Mitteln — oder mittelbar,
alsounter Zuhilfenahme einer weiteren Erkenntnis — siehe das
obige Beispiel — ableiten kann. Diese Annahme ist aber
keine „Selbsttäuschung" des „Realismus", sondern eine
allgemeine Überzeugung, des Sinnes nämlich, daß, wer ein
Prinzip anerkennt, damit zugleich auch die darin enthaltenen
Folgerungen anerkennt, allerdings nur implizite, virtuell,
potenziell, ohne Kenntnis derselben. Zu bemerken wäre aber
noch, daß diese Art von Implikation (Prinzip — Folgerung)
nur eine Art von verschiedenen Implikationsarten darstellt1.
Zum Schlüsse bemerkt Biel noch, daß es kein Widerspruch
sei, daß jemand etwas implizite glaube, explizite es aber
verneine, bzw. dessen Gregenteil festhalte (enroll. 4). So
kann ja auch jemand auf dem Gebiet des profanen Wissens
ein Prinzip aufstellen und damit potenziell auch die daraus
sich ergebenden Folgerungen behaupten, die er auch
ausdrücklich anerkennen würde, wenn er sie erkannte, dabei
aber tatsächlich aus Unkenntnis eine solche Folgerung
bestreiten.

Bezüglich der in einem expliziten Glaubensakte
gegebenen fides implicita bietet Biel weder etwas Abweichendes
noch Neues — er gibt nur die bisherigen Resultate, aber
in ziemlich platter Weise, wieder. Historisch bedeutungsvoller

ist seine zweite Art der fides implicita, nämlich die
im Habitus gegebene fides implicita. Diese Ansicht wurde
allerdings schon bei Alexander Halensis einigermaßen
nahegelegt (vgl. Hoffmann I, 80), von Scotus ausdrücklich
gelehrt, von Durandus a S. Portiano weitergeleitet2; aber
erst Gabriel Biel hat daraus Folgerungen gezogen, welche
dem Ansehen der Fides-implicita-Lehre verderblich werden
mußten. Biel stellt nämlich folgende Korollarien auf:
1. „Omnis fides habitualis est fides implicita veritatis, ad
cuius assensum inclinât" (coroll. 1). 2. „Habens fidem in-
fusam omnia credibilia credit implicite, etiam si actu nihil
apprehendat." Darum glaubten die getauften unmündigen
Kinder alle Glaubenslehren implizite (coroll. 3).

Diese Anschauung Biels scheint uns der
historische Ausgangspunkt jener Auffassung

1 Zuzugeben ist nur, daß Biels Auffassung nominalistisch
gestimmt ist.

* In lib. Sent. III, d. 25 q. 1,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 35»

zu sein, welche die fides implicita der
Bereitwilligkeit zum Glauben gleichstellt. Allerdings
insofern mit Unrecht, als Biel ausdrücklich nur die fides
infusa, also den übernatürlichen Glaubenshabitus als fides
implicita gelten läßt, nicht aber eine irgendwelche Bereitschaft.

Die geläufige protestantische Ansicht ist auch
insofern im Unrecht, als wir es bei Biel, Scotus, Alexander,
bzw. den Nominalistsn mit einer Sonderansicht1 zu tun
haben, die nie allgemeine Geltung erlangt hat, zumal nicht
in jenem Sinne, als ob der Glaubenshabitus allein genügen
würde oder gar die bloße Bereitwilligkeit zum Glauben.
Auch Biel ist von einer solchen Ansicht weit entfernt —
das zeigen seine Bestimmungen, wie weit fides explicita
notwendig sei.

Biel folgt darin mit ausdrücklicher Nennung Thomas,
Bonaventura, Scotus, aber nicht ohne sie zu ergänzen (a. 2).
Allen Menschen ist fides infusa notwendig, allen Erwachsenen

aber, die den Gebrauch der Vernunft haben, auch
der Akt des Glaubens (concl. 1). Nach dem Sündenfall ist
expliziter Glaube an den Mediator notwendig, allerdings
entweder „explicite et particulariter" oder mehr „confuse
et in generali" (concl. 3). Im Christentume müssen alle
Glieder der Kirche das Gleiche (eadem) glauben, nämlich
wenigstens implizite (concl. 4). Dies wird damit bewiesen,
daß jeder die fides infusa haben muß, die ja alles implizite
glaubt; ferner damit, daß jeder explizite an die Wahrheit
der Offenbarung glauben muß (omne revelatum a Deo esse
verum), sowie an die Wahrheit der Heiligen Schrift — in
diesen beiden seien aber mittelbar oder unmittelbar alle
Glaubenslehren enthalten. Nicht alle brauchen aber alles
explizite zu glauben, sondern die maiores mehr, die minores
weniger (concl. 5). Was haben die minores, d. h. die nicht
mit dem Lehramt oder der Leitung der Kirche Betrauten
(a. 1, nota 3) explizite zu glauben? Vorerst im allgemeinen

1 Im Grunde genommen wollen die Vertreter dieser Lehre
eigentlich nur sagen, daß man auch die fides infusa, den habitus, als
fides implicita bezeichnen oder gelten lassen könne. Daß im habitus
irgendwie der actus impliziert sei, kann auch nicht bestritten
werden; die Frage ist nur, ob man von einer Implikation im
technischen und historischen Sinne des Wortes reden könne. Aber Biel
unterscheidet ja eben deutlich die beiden Arten von Implikation. Statt
dessen unterscheidet die spätere Theologie zwischen Habitus und Akt
und beschränkt die Implikation auf die Unterscheidung der Akte.



356 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

an das Dasein Gottes, an die Vorsehung und Erlösung, dann
an die Menschwerdung und Dreifaltigkeit — denn nur durch
diese können sie zum Heile gelangen, — dann an alle Artikel
des Symbolums, weil alle notwendig sind, um den Menschen
zu seinem Ziele zu führen, endlich an alle Lehren, die
jemand als in der Offenbarung enthalten erkennt. Dazu
gehören alle jene Lehren, die Gegenstand kirchlicher Feste
sind oder allgemein gepredigt werden — hier gibt es für
niemand eine Entschuldigung (concl. 5). Ferner dürfen auch
die simplices und minores keinem Glaubensirrtum hartnäckig
anhängen — hier unterscheidet Biel zwischen einfacher
Zustimmung und hartnäckigem Festhalten ; ein solches kann
es bei fides implicita nicht geben, denn wer tatsächlich allem
zustimmt, was die Heilige Schrift enthält, wird einem
einzelnen Satze derselben, sofern er ihn als Inhalt der Heiligen
Schrift erkannt hat, die Zustimmung nicht verweigern
(concl. 6). Biel begnügt sich also keineswegs mit bloßer
fides implicita, weder im Sinne eines bloßen Habitus noch
im Sinne einer bloßen Unterwerfung unter die Kirche.

Zu allem Überfluß hat Biel noch ausdrücklich erklärt,
wie er den gesamten Glauben im Glauben an die Kirche
eingeschlossen denkt. In der 7. concl. lehrt er nämlich, daß
das Symbol „virtualiter et reductive" alle Glaubenslehren
enthalte, speziell der Artikel von der Kirche: „ad hunc
articulum omnes veritates totius canonis reducuntur." Denn
an die heilige katholische Kirche glauben, heißt glauben,
daß sie heilig, wahrhaftig und ohne Irrtum approbiert habe,
was immer sie approbiert hat. Das heiße folglich alles von
ihr Approbierte glauben. Nun habe sie aber die ganze
Heilige Schrift approbiert. Also heiße an die Kirche glauben,
auch den Inhalt der Heiligen Schrift glauben1. Die fides
implicita an die gesamte Kirchenlehre ist also in einem
eigentlichen Glaubensakte an die Kirche und ihr anfehl-
bares Lehramt eingeschlossen.

Hoffmann wirft Biel Inkonsequenz vor ; er habe die
„zuerst von ihm proklamierte unbeschränkte Geltung der
fides implicita" aus Bedenken wieder preisgegeben (I, 206).
Aber jene Proklamation fehlt eben bei Biel ; dieser sagt
nur : wer den Habitus des Glaubens besitzt oder an die

1 „Credere ecclesiam sanctam catholicam est credere earn sancte,
vere et sine errore approbasse quaecunque approbaverit. Et per con-
sequens est credere omnia per ipsam approbata."



Geschicl.te der fides implicita in der katli. Theologie 357

Offenbarung bzw. die Kirche glaubt, hat fides implicita
an alle Glaubenslehren ; er sagt aber nie, daß diese zum
Heile genüge. Vermag denn Hoffmann wirklich nicht die
beiden Sätze zu unterscheiden: „Wer an die Kirche glaubt,
glaubt implizite alles" und „Der Glaube an dieK'rche genügt
zum Heile" — Hoflfmann ist auch erstaunt, daß Biel trotz
des Einflusses der Belehrung durch die maiores nicht größere
fides explicita von den minores verlangt (I, 205), Aber Biel
fordert ja ausdrücklich fides explicita an all das, was in
der Kirche, also der eigentlichen Domäne der maiores,
durch Festfeiern (concl. 5) oder allgemeine Predigt (a. 3
dub. 1) als Glaubenslehre verkündigt wird, ferner für all
das, was jemand als katholische Lehre erkennt (concl, 5).
Damit ist doch offenbar Rücksicht genommen auf die
Belehrung und deren Einfluß. Hoffmann faßt sein Urteil über
Biel dahin zusammen (1,207): „Es ist eine eigentümliche
Erscheinung, daß uns gerade bei dem ,letzten Scholastiker'
flie beiden konträren Ansichten über die fides implicita,
welche wir durch das Mittelalter hindurch verfolgt haben,
noch einmal in einer Person unvermittelt nebeneinander
vor Augen treten, und zwar so, daß die laxere Auffassung
gerade hier ihre äußerste Grenze erreicht, jedoch ohne daß
Biel es wagte, auch für die Praxis die entsprechenden
Konsequenzen zu ziehen." Dieses Urteil ist nur in dem Sinne
richtig, daß Biel gewisse Schwankungen in der Auffassung
und in der Zulassung der fides implicita ohne innere
Ausgleichung miteinander vereinigt ; die von Hoffmann gemeinte
„laxere Auffassung" vom Genügen der bloßen fides implicita
vertritt Biel nicht, er lehrt vielmehr mit der ganzen
Scholastik die Notwendigkeit des expliziten Glaubensaktes (für
Erwachsene) bis zu einem bestimmten Grade, sowie die
Notwendigkeit, alles andere wenigstens implizite zu glauben1.

Nun verstehen wir es auch, wie Biel zur praktischen
Folgerung kommt: „Haec fides implicita, qua fidelis credit,
quidquid Ecclesia credit, utilissima est fideli" (a. 1 n. 2

coroll. 4). Denn sie schützt gegen Häresie („defendit ab omni
haeretica pravitate"). Hoffmann findet darin die Proklamierung
der unbeschränkten Geltung der fides implicita. Aber Biel
erklärt selbst den hohen Nutzen der fides implicita in

1 ..Tenetur eiiim quilibet fidelis implicite credere omnem veri-
tatem fidei, quia tenetur credere principia, ex quibus quaelibet Veritas
fidei infertur." 3 d. 24 dub. 2.



358 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

anderem Sinne. "Wer nämlich, so fährt er fort, von Herzen
glaubt, was die katholische Kirche glaubt, glaubt im Glauben
an die Kirche an die Wahrheit des Glaubens der Kirche.
Deshalb wird ein solcher niemals einem dem katholischen
Glauben entgegengesetzten Irrtum hartnäckig anhangen.
Sollte er auch einmal etwas Irrtümliches glauben, so wird
er doch seinen Irrtum sofort verbessern, sobald er gewahr
wird, daß jene Ansicht im Widerspruch zur Lehre der Kirche
steht. Denn es wäre ein unvereinbarer Widerspruch, einerseits

an die Kirche zu glauben und anderseits eine ihrem
Glauben entgegengesetzte Lehre festzuhalten. So Biel. Das
ist allerdings etwas anderes als eine Proklamation der sola
Ildes implicita! Ganz das Gleiche hatte übrigens .schon
Thomas, II. IL q. 5 a. 3 von einem anderen Gesichtspunkte
aus gelehrt. In diesem Sinne zitiert denn auch Biel Okkam,
Gerson und Innozenz III. und erklärt er selbst den
gutgemeinten Glauben an eine Irrlehre für verdienstlich (a. 3 dub. 1).

Interessant sind die Ausführungen Biels über den Unterschied

von fides aquisita und infusa, bzw. über das
Zusammenwirken beider beim Glaubensakte (3 d. 23, q. 2).
Die fides aquisita ist ein durch Anhörung des Evangeliums
(ex auditu) erworbener natürlicher Habitus, durch welchen
wir glauben, was wir als geoffenbart vernommen haben. Die
fides infusa ist ein von Gott'eingegossener, übernatürlicher
Habitus, der den Menschen zum Glauben an die Offenbarung
hinneigt. Beide fides unterscheiden sich außerdem dadurch,
daß die aquisita unmittelbar zum Glaubensakte hinneigt,
unter bloßer Voraussetzung der Kenntnis einer Glaubenslehre,

die infusa aber nur mittelbar, durch Vermittlung nämlich

der aquisita. Endlich hat dip aquisita alle Glaubenslehren,

die infusa nur den Satz: Alles von Gott Geoffenbarte
ist wahr, zum eigentlichen Gegenstande (obiectum proprium)
(a. 1 nota 1). Biel anerkennt also einen natürlich erworbenen
Glauben, wie es schon Scotus und Okkam getan, d. h. einen
Glauben an die Offenbarangslehren um der Autorität Gottes
willen, sofern diese natürlicherweise erkannt wurde und uns
in der Verkündigung der durch Wunder und Zeichen
beglaubigten Glaubensboten entgegentritt (a. 1 concl. 2 cf. d. 24
a. 3 d. 1). Weil der Glaube an die Offenbarung sich auf den
Glauben an die Autorität Gottes und die Wahrhaftigkeit der
Kirche stützt — diese aber natürlicherweise erkennbar sind
— ist fides aquisita zum Glauben notwendig ; dies lehrt auch



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 359

der Apostel mit den "Worten, daß die fides ex auditu sei
(a. 1 concl. 1). Die Existenz einer fides infusa ergibt sieh
mit Sicherheit nur aus der Offenbarung (a. 1 concl. 3, a. 3
concl. 2). Die fides infusa hat die Aufgabe, dem Glaubens-
akt größere Festigkeit (firmitatem) und Intensität und höhere
Würde zu geben (a. 3 dub. 1). Insofern Biel damit nur die
tatsächliche Existenz einer fides aquisita, einer natürlich
erworbenen Zustimmung zu Offenbarungslehren behaupten will,
liât seine Lehre wenig Bedenken; fraglich wird sie erst
dadurch, daß Biel diesen natürlichen Glauben als den
Heilsglauben betrachtet, allerdings nur in Verbindung mit der
fides infusa, die ihn erst verdienstlich macht (a. 1). Dadurch
wird entschieden das Schwergewicht auf den natürlichen
Glaubensakt verlegt, während die fides infusa nur mehr als
übernatürlicher „ornatus animae" (a. 3 dub 1), als übernatürliche

Erhebung des natürlichen Glaubens erscheint.
Biel hat es zwar versucht, eine einheitliche Analyse

des Glaubensaktes aufzustellen. Geschickt setzt
er voraus, daß nur ein Glaubensakt in Betracht komme,
der von beiden Glaubenshabitus ausgehe — den rein
natürlichen Glaubensakt kann er eben allein nicht als Heilsglauben
betrachten. Beide Habitus wirken zusammen (concurrunt)
als Teilursachen (causae partiales). Zusammen mit der
Potenz und Gott entsteht damit eine Totalursache des Glaubensaktes.

Ob weiterhin die fides infusa unmittelbar auf alle
Glaubensobjekte gehe oder unmittelbar nur auf die Wahrheit:

„Alle göttliche Offenbarung ist wahr" und durch
Vermittlung dieses Glaubens und der fides aquisita nach Art
einer Konklusion auf die einzelnen Glaubenssätze, will Biel
nicht entscheiden, hält vielmehr beides für probabel (a. 1,

am Ende)1. So ergibt sich also folgende Analyse des
Heilsglaubens : Der Mensch erkennt die Glaubwürdigkeit Gottes,
vernimmt die Glaubensbotschaft, erkennt die Glaubwürdigkeit
•derselben, bzw. der sie vorlegenden Kirche. Dadurch gewinnt
er den natürlichen, wir würden sagen, historischen Glauben
(fides aquisita). Dazu gibt Gott die übernatürliche Glaubens-
Bereitschaft (fides infusa). Der natürliche Glaube präsentiert
nun der fides infusa seinen Glaubensinhalt, den diese dann
(mittelbar oder unmittelbar) umfaßt, aber nur so, daß sie

1 Kurz vorher schreibt Biel allerdings: „Habitus infusus nun-
quam inclinât ad actum credendi respectu cuiuscunque obiecti proprii
vel mediati sine habitu aquisita vel actu eius."



360 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

den natürlichen Glauben verstärkt, adelt, ins Übernatürliche

erhebt. Biel meint, daß dadurch der natürliche Glaubensakt

zu einem „theologischen" werde (a. 1). Dann wären
aber alle durch übernatürliche Habitus geadelte Akte
theologische Tugendakte. Ahnliche Anschauungen sind auch in
neuerer Zeit wieder vertreten worden. Der hl. Thomas aber
bestimmt die theologische Tugend dadurch, daß ihr Formalobjekt

Gottes übernatürliches Wesen sei (I. II. q. 62 a. 2),
beim theologischen Glaubensakt die wesenhafte, nur
übernatürlich erfaßbare Wahrheit Gottes (II. II. q. 1 a, 1), daß
also der Heilsglaube nicht ein nur irgendwie übernatürlich
geadelter, innerlich aber natürlicher Akt sei, sondern ein
innerlich übernatürlicher, wesentlich auf ein übernatürliches
Formalobjekt gerichteter Akt sei und Kraft der Stellung
zum Formalobjekt die verschiedenen Glaubenslehren als
Materialobjekt unmittelbar erfasse. Erst dadurch wird aber
die innere Einheit und Übernatürlichkeit des Glaubenaktes
gesichert.

In diesem Zusammenhange erklärt sich auch Biels
Ansicht über das Verhältnis von Wissen und Glauben.
Das Wissen ist nach ihm mit der fides infusa vereinbar,
da eben diese nur den Assens verstärkt und adelt, dagegen
ist das Wissen nicht mit der fides aquisita vereinbar, da
jenes evident, dieses aber nicht evidenti ist (d. 24).

*' **
Biel ist nicht so sehr „der letzte Scholastiker" als der

Höhepunkt der nominalistischen Theologie. Dieser müssen
jedoch in der Entwicklung unserer Frage nicht geringe
Verdienste zuerkannt werden. Die Früh-und Hochscholastik
behandelt hauptsächlich die fides implicita an einzelne Artikel
des Symbols. Der Nominalismus frägt nach dem Glauben an
die gesamte Offenbarung. Da diese in der Schrift und im
Glauben der Kirche enthalten ist, so ist im Glauben an diese
der Glaube an die ganze Offenbarung impliziert. Die Art.
der Implikation wird allerdings echt nominalistisch in der
Form einer in ihrem Prinzip eingeschlossenen Folgerung
gedacht. Als zweites ergab sich eine Erweiterung des
Begriffes articulus fidei. Die alte Scholastik versteht unter
den Artikeln die Lehren des Glaubenssymbols und verteilt
die übrigen credibilia unter die antecedentia und
consequents dieser Artikel. Der Nominalismus versteht unter



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 361

Glaubensartikel jede unmittelbar oder mittelbar geoffenbarte
Wahrheit — „articulus fidei est omnis Veritas revelata in
se vel suo antecedenti" (Biel 3 d. 24 dub. 3). Im Zusammenhange

damit steht die genaue Formulierung der Veritas
catholica, wie wir sie bei Okkam, Gerson, Turrecremata
gefunden haben. Dazu kommt noch eine genauere Bestimmung
des notwendigen Maßes des expliziten Glaubens. Dieser wird
nun fast allgemein im Sinne des hl. Thomas verstanden.
Diese Resultate sind bleibendes Gut der späteren Theologie
geworden — ein Zeichen, daß das 15. Jahrhundert die Zeit
„der niedergehenden Scholastik" doch nicht so unfruchtbar
war, wie man vielfach meint. Allerdings gebührt das
Verdienst nicht dem Nominalismus allein, sondern der gesamten
Theologie dieser Zeit. Diese Resultate bilden auch die Grundlage

der späteren Entwicklung.
Dagegen zeigen sich beim Nominalismus bedenkliche

Abschwächungen. Nicht zwar in dem Maß des
geforderten expliziten Glaubens, hier ist eher eine
Mehrforderung zu konstatieren. Abgeschwächt wird aber das
innere übernatürliche Wesen des Glaubens. Das
Hauptgewicht des Glaubens wird auf die fides aquisita verlegt,
auf die natürlich gewonnene Überzeugung von der Wahrheit

des katholischen Glaubens, die fides infusa tritt nur
als verstärkende und veredelnde Teilursache hinzu. Damit
wird einerseits der Glaubensakt zu einer bloßen Zustimmung
zu vorgelegten geoffenbarten Wahrheiten herabgedrückt,
anderseits die formelle Bedeutung der fides infusa für diese
Zustimmung unklar, ja zweifelhaft. Daher der Satz, daß
ihre Existenz bzw. Notwendigkeit sich nur aus der
Offenbarung ergebe. Wenn nämlich die Glaubenszustimmung
durch die fides infusa nur verstärkt und übernatürlich
geadelt wird, so kommt sie eben an sich ohne fides infusa
zustande. Entweder opfert man dann die fides infusa oder
weist ihr eine andere bestimmte Funktion zu. Das letztere
ist im alten Protestantismus geschehen, der als eigentliche
Funktion des Heilsglaubens zum Unterschied von der
verstandesgemäßen Zustimmung zu Offenbarungswahrheiten
die fiducia bezeichnet. Damit haben wir eine Zerreissung
des alten Glaubensbegriffes in fiducia, für die dann der
Name des „Glaubens" reserviert wurde, und Zustimmung,
die man als „historischen Glauben" und nicht ohne
Berechtigung als eine Abart des „Wissens" bezeichnete.



362 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Scotisten
Die scotistische Theologie1 unserer Periode geht wenig

auf unsere Frage ein, mehr beschäftigt sie das Problem der
fides aquisita.

Petrus Aureolus (f 1322) geht in seinem Sentenzen-
kommentar2 auf die fides implicita nicht näher ein. Dagegen
bemerkt er gelegentlich im Kommentar zum Prolog, daß
die fides explicita und implicita keinen verschiedenen
Glaubenshabitus bezeichnen (implicitum et explicitum non
diversificant habitum fidei), denn sonst wäre der Glauben
des Alten und Neuen Testamentes nicht derselbe3. Auch ein
mehr oder weniger expliziter Glaube sei nicht ein
verschiedener Glaube. Ebendort lehrt er auch, daß die
theologischen Konklusionen (aus einer Glaubenslehre und einem
evidenten natürlichen Satze — propositio necessaria — oder
aus zwei Glaubenslehren) auch selbst Glaubenslehre sei, weil
das Gegenteil Häresie besage. Denn die so gewonnene
Folgerung sei nur eine explizite Herausstellung dessen, was
im Glaubensartikel implizite enthalten sei (conclusio per
hune modum deducta non est nisi explicita ex priori arti-
culo, in quo erat implicita4). Die Folgerung sei also
Glaubensgegenstand, weil der Artikel Glaubenslehre ist, aus dem sie
abgeleitet wird. Neben dieser Implikation einer Lehre in
einer speziellen Glaubenslehre kennt Aureolus die
Implikation im Glauben der Kirche. Von,diesem gelangt nach
Aureolus der Theologe folgendermaßen zum expliziten
Glauben an eine bestimmte Lehre: Der Erklärer der Heiligen
Schrift nimmt als Ausgangspunkt den Artikel vom Glauben
an die ganze Heilige Schrift (assumit tanquam articulum
quod credit totam scripturam), weil er der Kirche glaubt
und an die Inspiration der Heiligen Schrift. Dann nimmt
er einen anderen Satz, nämlich, daß dies oder jenes in der
Heiligen Schrift steht, und diesen Satz gewinnt er durch
eigenes Studium und die Lektüre. So schließt der Theologe
dann: also ist dies oder jenes Glaubenslehre. Sind die
Hilfsmittel der Theologie keine evidenten Grundsätze, so wird

1 Hoffmann hat keinen der zur Sprache kommenden Autoren
berücksichtigt.

2 Zitiert ed. Horn 1596.
3 1. c., p. 11.
1 1. c.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 363

keine neue Glaubenslehre gewonnen, sondern nur eine
Erklärung und ein besseres Verständnis der Artikel — die
Theologie ist bloß deklarativ1.

Die Entwicklung des Problems der fides aquisita und
infusa im Scotismus zeigt uns Johannes de ßassolis
[oder Basoliis] (f ca. 1347), der Lieblingsschüler Duns*.
Auch er anerkennt, daß tatsächlich niemand gerettet
werde, ohne fides infusa3. Dies sei aber nur „ex ordinatione
divina" notwendig, welchen Ratschluß uns die Väter und
die kirchliche Tradition verbürgen. Die Punktion der fides
infusa besteht aber ausschließlich darin, daß sie die Seele
schmückt und vervollkommnet und saniert; auf den Glaubensakt

soll sie gar keinen Einfluß haben, nicht einmal, daß
sie die Zustimmung erleichtere oder verstärke. Die fides
infusa wird also zu einem bloßen Zierstück der Begnadigten
herabgedrückt4. Absolut gesprochen, erachtet darum de
Bassolis die fides infusa als nicht notwendig, auch nicht
zur Erreichung des übernatürlichen Zieles. De Bassolis
bekämpft hier die thomistische Begründung der fides infusa.
Seine Gegengründe lauten : 1. Man kann auch ohne fides
infusa den Glaubenswahrheiten fest zustimmen. 2. Sie trägt
nichts bei zum Glaubensakt, denn auch ohne sie glaubt
man, und zwar ebensoleicht und gewiß. 3. Das Bewußtsein
sagt uns nichts von ihr. 4. Eine fides infusa ist um so

weniger notwendig, als auch zur visio beata nicht absolut
ein übernatürlicher Habitus notwendig ist De Bassolis
schließt darum: „Absolute loquendo viator potest habere
ita perfectum et firmum actum credendi respectu omnium
credibilium sine fide infusa sicut cum fide infusa." Darum
glaube auch ein Häretiker manchen Glaubensartikel „firmiter
et perfecte". Auf die thomistischen Argumente antwortet
Johannes : 1. Auch das Objekt der natürlichen Theologie
sei ein übernatürliches, ohne daß zu dieser Theologie eine
Gnadenhilfe notwendig sei. 2. Nicht eine Gnadenbilfe,
sondern nur eine besondere Einwirkung Gottes (specialis

1

p. 12.
2 In III. Sent. d. 23 (ed. Paris 1517).
3 d. 23 q. 1 a. 1.
4 „Ponitur in decore ad quendam decorem et perfectionem et

sanitatem mentis... sed quod aliquid faciat ad actum, non video"
(„signum quoddam nobile", d, 23 q. 1 a. 3). Auch Johannes de Bassolis
beruft sich auf das Zeugnis der Erfahrung und auf das Prinzip:
„pauciora sine experientia vel ratione cogente sunt ponenda,"

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 25



864 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

influentia) sei absolut zum Glauben notwendig. 3. Die
Glaubensstärke der Märtyrer sei nicht auf eine spezielle
Glaubensgnade, sondern auf die Erwartung ewiger Belohnung
zurückzuführen ; deshalb würden auch Häretiker für ihre
Häresie sterben. 4. Auch der Offenbarungscharakter der
Glaubenslehren beweise nichts, denn, wenn jene einmal
geoffenbart seien und der Nachwelt überliefert, könnten
sie auch auf natürliche Weise auf die Autorität anderer
hin geglaubt werden. B. Gläubige und Ungläubige müßten
sich nicht notwendig durch eine übernatürliche Gnadengabe

unterscheiden, sondern eben dadurch, daß der eine
glaube, der andere nicht. 6. Der natürliche Glaube sei eine
genügende intellektuelle Teilnahme am übernatürlichen Endziele

des Menschen, Damit ist allerdings die altchristliche
Forderung eines übernatürlichen Heilsglaubens auf ein
Minimum reduziert. Auch ist die Begründung schlimmer
als die These selbst. Um so energischer betont de Bassolis
die fides aquisita1. Dieser fällt bei de Bassolis auch die
ganze Glaubensfunktion zu, weshalb er auch konkludiert :

„ Credere his, quae sunt fidei, non est actio supernaturalis'-."
Damit ist de Bassolis in offenen Widerspruch mit der Väter-
und Kirchenlehre geraten.

Die Glaubensnotwendigkeit bestimmt Johannes de Bassolis

wie Scotus3. 1. Kein Heil ohne fides infusa, „Sicut Deus
disposuit non salvare aliquem nisi habentem finaliter gratiam
vel caritatem in voluntate, sic etiam non disposuit aliquem
salvare nisi habentem fidem infusam", allerdings nur „ad
decorem et perfectionem et signaculum mentis". Für die
Kinder genügt dieser Habitus, für die anderen ist ein
Glaubensakt notwendig, der von der fides infusa begleitet
ist (concomitante fide infusa) (Ehrendame!)4. 2. Zu allen
Zeiten war es notwendig, wenigstens habituell alle eigentlichen

Glaubenslehren zu glauben 5. Die zum Gebrauch der
Vernunft Gelangten müssen aber auch fide aquisita glauben^

1 d. 2S3 q. 1 a. 2.
* 1. c., a. 3.
' 3 d. 25.
4 1. c., a. 1.
s „Pro omni statu et lege necessarium fuit credere habitualiter

saltern omnia, ad quae sicut ad per se obiecta et per se dedueibilia
ex ipsis, fides catholica seu infusa se extendit." 1. c., a. 2. De Bassolis
rechnet also zu den Glaubenslehren die Artikel und die sich daraus,
ergebenden Folgerungen.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 365

und zwar alle „per se obiecta et deducibilia". Dies aber in
verschiedener Weise zu verschiedenen Zeiten. 3. Niemals
genügte es zum Heile, alles „implicite et in communi" zu
glauben, d. b. ohne etwas „distincte et explicite" zu glauben1.
Im Alten Testament war Glaube an Gottes Vergeltung der
Guten und Bestrafung der Sünder und an einen kommenden
Erlöser notwendig; im Neuen Testament, „omnes adulti to-
nentur explicite credere aliqua, quae tenet fides, praecipue
aliquos de articulis magis vulgatis et sensibilibus vel per-
ceptibilibus communitati..., alia vero omnia debent saltern
implicite credere volendo credere, quod credit mater
Ecclesia in suis provectioribus et doctoribus in fide, quasi
committendo illis fidem suam". Doktoren und Bischöfe haben
mehr explizite zu glauben2, nicht als Gläubige, sondern
wegen ihres Amtes der Belehrung des Volkes (1. c., ad 3).
Bevor die Kirche eine Lehre predigt oder lehrt, braucht
man keine bestimmte Zustimmung erwecken 3.

Petrus de Aquila (f 1370), der die Lehre des
Scotus in einem vielbenutzten Kompendium (Quaestiones
in 4. Sent.') zusammenfaßte und daher den Namen Sco-
t ell us erhielt, folgt in der Bestimmung des notwendigen
Glaubensmaßes Bonaventura und Scotus. Seine These lautet:
„Credere aliquos articulos explicite et aliquos implicite est
fidei necessariae ad salutem, quia ad illos articulos cre-
dendos explicite tenentur homines, quos manifestât eis prae-
dicatio vel ecclesiasticus usus atque consuetudo sicut
credere Dei unitatem et trinitatem6. Implicite autem tenentur

omnes homines credere omnes articulos sub isto intellectu,
ut credant omne, quod credit et tenet sancta mater ecclesia
Romana6.u Zur Begründung führt er an, daß der Glaube
eine Erkenntnis sei, die eine allgemeine sein könne : „sufficit
enim cognoscere in universali absque eo, quod cognoscantur
omnia in particulari et ideo sulficit fidei, quod habeatur

1 1. c., a. 3.

'I.e.
3 1. c. De Bassolis bemerkt dazu: „Cogita de hoc, quia circa

istam materiam difficile est multa bene solvere et vitare" — das Problem
wird aber gerade deswegen in der nächsten Zeit energisch behandelt.

1 Benutzte Ausgabe: Venedig 1584.
s Die Tradition bezeugt also, daß Scotus expliziten Glauben an

die Trinität forderte, siehe oben bei Scotus.
• III d. 25 q. 2.

25*



366 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

cognitio aliquorum articulorum explicite et aliquorum
implicite 1.u

Der große Kommentator des Scotus, Franz Lychetus
(f 1520) (Commentaria in I., II., III. Sent. lib. Johannes
Scoti3), übergeht die Frage über das notwendige Glaubensmaß.

Dafür ex-klärt er eingehend den Unterschied der fides
aquisita und infusa3, und zwar in zweifacherWeise. Nach
einer Auffassung besteht der Unterschied darin, daß die
fides aquisita die Artikel nur wegen des Zeugnisses und
der Wahrhaftigkeit von Geschöpfen glaubt, die fides infusa
aber auf Grund der Wahrhaftigkeit des offenbarenden Gottes,
die eine glaubt unmittelbar Menschen und ist darum nicht
absolut sicher, die andere glaubt unmittelbar Gott und ist
darum absolut sicher — Glaubensgrund sei aber nicht die
aktive Offenbarung Gottes, sondern die passive (revelatio
passiva omnium articulorum est ratio formalis obiecti vel
obiectorum fidei infusae). Nach einer anderen Auffassung
hat die fides aquisita zum primären Objekt die Wahrhaftigkeit

der Glaubenszeugen, zum sekundären die einzelnen
Glaubenslehren, die fides infusa dagegen zum primären
Objekt Gott als Gott (deus sub ratione deitatis) und zum
sekundären die in Gott eingeschlossenen Artikel. Die fides
infusa ist also notwendig, damit die Glaubenszustimmung
absolut sicher und übernatürlich sei. Fide aquisita kann
aber ein jeder „ex puris naturalibus" den Glaubenslehren
zustimmen1.

Als Abschluß der scotistischen Lehre von der fides
aquisita können wir schon hier den Ausspruch des Kardinals
Constantius Torri Buccafocus, gen. Sarnanus (f 1595)
in seiner „Conciliatio dilucida omnium controversiarum inter
S. Thomam et Scotum" (B,onwL589) zitieren: „Si loquamur
de fide, quae est virtus thecrogica et donum Dei et quae
generaliter est in omni christiano, una est et hoc dicit
S. Thomas. Si autem loquamur absolute de fide, praeter illam
priorem est etiam fides aquisita, quae non in omnibus est,
sed in adultis. Et hoc dicit Scotus 5." Die naclitridentinische

1 1. c, ad arg.
2 Benutzte Ausgabe: Venedig 1589.
3 3 d. 23 q. unica.
4 Die Frage über die Vereinbarkeit von Wissen und Glauben

beantworten Scotellus (3 d. 21 q. 1) und Lychetus (3 d. 24 q. unica)
ganz im Sinne von Scotus.

3

p. 32.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 307

Theologie hat die Frage allerdings anders gelöst, und zwar
im Sinne des Aquinaten : „Non enim fides, de qua lcqui-
mur, assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum'."

Die so berühmte Summa casuum des Minoriten Angelus
Carletti, Summa Angelica genannt2, bestimmt das Glaubensmaß

nach Thomas, Bonaventura, Richard von Middletown
und Alexander Halensis.

Thom isten
Auch die Thomisten3 beschäftigen sich wenig mit der

fides implicita. Sie schließen sich durchwegs der Formulierung

des Sentenzenkommentars an.
Johannes Capreolus. der „princeps thomistarum"

(f 1444), geht auf unsere Frage nicht ein, sein Gegner
Aureolus gab ihm dazu keine Veranlassung. Aus
anderweitigen Ausführungen sind nur zwei Punkte für uns von
Bedeutung: erstens die Ablehnung der fides aquisita, zweitens
die Unterscheidung von Glauben und theologischem Wissen4.

Gapreolus bestreitet direkt allerdings nur die effektive
Abhängigkeit der fides infusa von der fides aquisita5. Er
geht davon aus, daß der Glaube eine Zustimmung in Rücksicht

auf die ewige Wahrheit ist, der geglaubt wird. In
diesem Glaubensakte seien aber mit Thomas® verschiedene
Momente zu unterscheiden, nämlich die zu glaubende Lehre,
der den Willen zum Glauben bestimmende Grund (Autorität
Gottes und Kredibilitätsmotive), der Einfluß des Willens
auf den Verstand und die Setzung des Glaubensaktes durch
den Verstand. Daraus schließt Capreolus: die Setzung der
Glaubenszustimmung hat ihre unmittelbare Ursache im
Glaubenshabitus und im Verstände; die äußere Verkündigung

ist nur notwendig zur Bestimmung der Glaubenslehren

und damit dem Verstände sein Materialobjekt
vorgelegt werde, sie ist aber nicht notwendig zur
Verursachung der Zustimmung, d. h. diese erfolgt ausschließlich
auf Grund der Glaubensgnade und der freien Entschließung.

1 II. II q. 1 a. 1.
2 Benutzt: Ausgabe 1513.
.' Huftmann hat von den Thomisten nur Antoninus und Silvester

Prietias berücksichtigt.
4 Defessiones theologiae D. Thomae Aquinatis; Neue Ausgabe1

von Paban-Pégues, Toulouse, 1900—1908.
5 8 d. 24 a. 3. \
' 3 d. 23 q. 3 a. 2 ad 2; 3 d. 23 q. 2 a. 2 corp. und ad 1.



368 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Der Heilsglaube hängt also in bezug auf die Zustimmung
nicht effektiv von der fides aquisita ab. Die theologisch
erworbene Kenntnis der Glaubenslehren ist für die
Zustimmung nur richtunggebend. Ein und derselbe Glaubensakt

glaubt der sich offenbarenden Wahrheit Gottes um ihrer
selbst willen und stimmt dem Glaubensartikel wegen Gott zu.
Es ist überflüssig, zwei Sätze zu formulieren, z. B. einen, daß
Gott dreifaltig sei, und einen, daß Gott dies geoffenbart habe.
Der Glaube stimmt dem Satze, daß Gott die Dreifaltigkeit
geoffenbart habe, direkt und um seiner selbst willen zu,
nicht durch Vermittlung eines anderen Satzes, so daß wir
kraft der Zustimmung zum ersten Satze dem zweiten
zustimmten. Denn das ist der erste Glaubenssatz: Gott hat
alles geoffenbart, was in der Heiligen Schrift und in der
Lehre der Kirche enthalten ist. Diesem Satze stimmen wir
nicht auf Grund der Zustimmung zu einem anderen Satze
zu, diese Zustimmung wird vielmehr effektiv in erster Linie
durch die Glaubensgnade bewirkt. Vorausgesetzt ist nur
die Vorlage des Satzes durch äußere oder innere
Offenbarung1.

Damit ist die fides aquisita abgetan, an ihre Stelle tritt
einfach die Kenntnisnahme der in der Heiligen Schrift oder
der Lehre der Kirche gegebenen Offenbarung. Diese Kenntnis
ist an sich noch keine fides, zu einer solchen wird sie erst
durch die Zustimmung wegen der Autorität Gottes. Da

1 „Actus fidei, qui est assensus, dependet quantum ad executionem
ab habitu fidei et ab intellectu tanquam a causa proxima. Persuasio
vero vel praedicatio exterior requiritur ad determinationem creden-
dorum et ad proponendum intellectui suum obiectum materiale, non
autem ad causandum assensum" „Eodem actu fidei intellec tus in-
haeret primae veritati propter se et articulo fidei propter Deum assen-
tit. Nec oportet necessario formare duas propositiones, quarum una
dicat: Deus est trinus, et alia dicat: Deus revelavit quod Deus est
trinus" „Cum quaeritur, quomodo assentio huic: Deus revelavit hoc,
dicitur quod fides assentit illi propter seipsam et non propter ali-
quam aliam propositionem, ex cuius assensu causetur assensus istius :

Deus revelavit hoc. Hoc est enim primum credibile: deus vel Veritas
piima revelavit, quidquid continetur in s. Scriptura et in doctrina
Ecclesiae. Nec assensus huius propositionis effective principaliter cau-
satur ex alio assensu praecedente, sed ex Deo interius movente in-
tellectum per habitum fidei ad hunc assensum. Verumtamen ad hunc
primum assensum fidei praerequiritur praesentatio huius complexi per
locutionem interiorem vel exteriorem aut per lectionem s. Scripturae
aut praedicationem." 3 d. 24 a. 3. Ed. Paban-Pégues, II, 318«,
317 b, 320«.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 369

aber die Glaubenslehre unfehlbar sicher nur aus der Heiligen
Schrift und durch die Kirche erkannt werden kann, ist die
Kirche notwendige Glaubensregel." Darum hat keiner den
Glaubenshabitus, der die Kirche als unfehlbare Glaubensregel

verwirft" (non inhaeret)1. Capreolus stellt also der
Lehre von der fides aquisita die alte Lehre von der Kirche
als Glaubensregel entgegen, doch so, daß die Lehre der
Kirche unmittelbar wegen der Autorität Gottes geglaubt
werde, die Kirche nur als unfehlbares Organ in der Vorlage

(repraesentatio) der Glaubenslehren fungiert. Nur
insofern ist aller Glaube im Glauben an die Wahrheit oder
den Olfenbarungscharakter der Lehre der Schrift und der
Kirche impliziert. Der „princeps thomistarum" hat auch
hierin die Lehre des Aquinaten meisterhaft erklärt und
verteidigt ; seine Ausführungen waren denn auch für die
nachtridontinischen Thomisten bestimmend.

Ebenso wichtig ist die von Capreolus betonte
Unterscheidung vom Glauben und theologischen AVissen2. Er
bestimmt als eigentliches Objekt der Theologie (Dogmatik
und Moral) die aus den Glaubensartikeln zu gewinnenden
Folgerungen. „Aus dem nämlich, was wir im Anschluß
an die ewige Wahrheit im Glauben erfassen, gelangen wir
zu weiteren Kenntnissen, allerdings nach der Art unserer
Erkenntnis, d. h. durch Ableitung von Folgerungen aus
den Prinzipien"». Die Theologie geht also von den im Glauben
festgehaltenen Glaubenslehren aus, aber um daraus
Folgerungen zu ziehen. Das Erkenntnismittel der Theologie ist
darum die göttliche Offenbarung, d. h. das Mittel der
theologischen Betrachtungsweise, das Mittel, mit Hilfe dessen
sie Folgerungen gewinnt, ist die durch die Offenbarung und im
Glauben an sie gewonnene Erleuchtung und Erkenntnis der
Glaubenslehren, aus denen die Folgerungen gewonnen werden4.

Daraus ergibt sich einerseits, daß die Theologie kein
AVissen der Glaubenslehren, sondern der Folgerungen aus

' „Nullus non inhaerens doctrinae Ecclesiae sicut infallibili
régulas habet babitum fidei" 3 d. 23 a. 1.

' Prolog, besonders q. 4.
3 Prolog, q. 1 a 1, concl. 2.
4 „Formale obiectum quo consideratur aliquid in bac scientia,

hoc est medium, per quod cognoscùntur omnes conclusiones huius
scientiae, est lumen divinae revelationis seu articuli fidei, quos babitu
fidei tenemus, ex quibus conclusiones theologicas elicimus". Prolog
q. 4 a. 2 ad arg. c. 5. et 6. concl.



370 Geschichte der fides implicita in der katb. Theologie

den Glaubenslehren ist1, anderseits aber, daß die
Folgerungen als solche nicht Glaubensgegenstand sind, sondern
Gegenstand des theologischen Wissens. Damit ist zum
erstenmal gegenüber der scotistischen Lehre der formelle
Begriff der theologischen Folgerung aufgestellt.

Der hl. Antoninus, Erzbischof von Florenz (f 1459),
faßt in seiner Summa Theologica2 die Darstellung in der
Summa des hl. Thomas zusammen2. Zu bemerken ist, da&
Antoninus den mehr expliziten Glauben auf ein größeres
Maß von Offenbarung, Erleuchtung und subjektiver
Erkenntnis zurückführt, doch so, daß der Glaube der Substanz
nach bei allen und allezeit der gleiche bleibt4.

Kardinal Turrecremata5 (f 1468) geht in seiner
klassischen Summa deEcclesia6 erstaunlich wenig auf
die fides implicita ein, wie wir dies überhaupt bei den
Thomisten bemerken können. Glaubensobjekt sind die
veritates catholicae, die so genannt werden, veil sie „uni-
versaliter" wahr sind und von allen Gläubigen notwendig
explizite oder implizite geglaubt werden müssen7. Darum
ist auch derjenige ein Häretiker, der nach Annahme des
Christentums und den christlichen Glauben im allgemeinen
bekennend doch der katholischen Lehre entgegengesetzte
Anschauungen hartnäckig vertritt8. Katholische Wahrheit
ist jene „quae ex divinae revelationis lumine supernaturali
(Offenbarung) immediate (durch Gott) vel mediate (durch
Engel oder Menschen) est habita explicite in propria verborum
forma vel implicita bona et necessaria (nicht allein probabili)
consequential. Auf diese zwei Arten sei nämlich etwas in
der Heiligen Schrift enthalten, „in propria verborum forma17,
wie : Christus war Mensch, oder implizite, wenn es nämlich
aus dem, was die Schrift formell sagt, „bona et necessaria
eonsequentia" folgt, wie aus der Menschheit Christi folgt,
daß er eine vernünftige Seele besaß oder den wirkenden.

1 „Theologia non est scientia aiticulorum fidei, sed conclusionura,
quae sequuntur ex illis." Prolog, q. 1 a. 1, eonel. &

3 Benützte Ausgabe: Verona 1740.
3 Pars 4, Tit. 8, c. 3, § 4, 9.
1 1. c., § 4, 6.
1 Hoffmann behandelt ihn nicht. ' <

5 Ed. Venet. 1561.
' Pars 2, 1. 4, c. 8.
" Pars 2, 1. 4, c. 13.
* Pars 2, 1. 4, c. 8.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 37 L

Verstand und Ähnliches, obwohl der Buchstabe der Heiligen
Schrift es nicht „in propria verborum forma" sagt (a. a. 0).
Nach dieser formellen Definition der katholischen Wahrheit
zählt nun Turrecremata die verschiedenen Klassen
derselben auf: formelle Lehren der Heiligen Schrift, apostolische

Tradition, Definitionen der allgemeinen Konzilien und
des Apostolischen Stuhles, Glaubenslehre der Kirchenväter
und Theologen, Folgerungen aus der formellen Lehre der
Heiligen Schrift, aus Definitionen usw.1. Alle diese Wahrheiten

sind zu glauben, aber nicht alle müssen explizite
gekannt und geglaubt werden, Explizite müssen die
articuli fidei geglaubt werden oder was als Inhalt der
Heiligen Schrift nachgewiesen wird2, sowie was bei allen
katholischen Christen, mit denen jemand verkehrt, allgemein
als katholische Lehre gilt, oder was in der Predigt als
solche verkündet wird3. Primäre Glaubenspunkte sind so
die Wahrheit des Christentums, Unfehlbarkeit der Kirche,
Wahrheit der Heiligen Schrift (a. a. 0.). Generell sagt
Turrecremata: „Quilibet christianus dicitur catholicus, quia
ea quae fides cathoüca docet et praedicat, credit et vera
esse tenet4."

Dagegen ist Häretiker, „wer nach Annahme des
Christentums und den christlichen Glauben inf allgemeinen
bekennend, doch im einzelnen eine oder mehrere dem
katholischen Glauben widersprechende Anschauungen
hartnäckig festhält5". Aber nur wer eine katholische Wahrheit
leugnet, die er als solche kennt oder kennen muß, gilt als
pertinax. „So sind alle Lehren der Heiligen Schrift katholische

Wahrheiten, aber nicht alle wissen dies und sind
auch nicht dazu verpflichtet; die Glaubensverpflichtung
besteht also nur bezüglich jener Wahrheiten, die explizite
zu glauben sind, und wenn jemand gezeigt wird, daß etwas
in der Heiligen Schrift enthalten sei " Hartnäckiger Häretiker
ist in dieser Weise: wer in Wort oder Tat zeigt, daß er
nicht überzeugt sei von der Wahrheit des christlichen.
Glaubens, oder daran zweifelt; wer die allgemeine Kirche

' Pars 2, 1. 4, c. 9.
1 Pars 2, 1. 4, c. 15 ad 6.
3 Pars 2, 1. 4, c. IG.
1 1. J, c, 13.
3 Pars 2, c. 18, Erklärung c. 13 — 15.
6 Pars 2, c. 15 ad 6.



372 Geschichte der fides implicitii in der kath. Theologie

für irrtumsfähig hält; wer eine bei den Gläubigen oder
den Predigern als katholisch geltende Lehre verwirft; wer
einen Teil der Heiligen Schrift oder eine Schriftlehre oder
eine Definition der Kirche oder die Lehre der Väter
verwirft; wer, auf einen Irrtum aufmerksam gemacht oder
zurechtgewiesen, sich nicht bessert oder nicht informiert1.
Eine Entschuldigung mit Unwissenheit ist in den Hauptlehren

nicht zulässig (in his quae principaliter pertinent
ad fidem catholicam2). In Fragen, wo keine explizite zu
glaubende Lehre vorliegt, kann man sich ohne Sünde einer
der verschiedenen Lehrmeinungen anschließen, nur muß
man bereit sein, alles zu glauben, was in der Heiligen
Schrift enthalten ist, und es auch tatsächlich glauben, wenn
dies bezüglich einer Lehre feststeht3.

Damit ergibt sich der Sinn von implicite bei
Turrecremata. Was als katholische Lehre bekannt ist oder
bekannt sein muß, ist explizite zu glauben. Alles andere
implizite. So der ganze Inhalt der Heiligen Schrift, ,.;ut sc.
paratus sit credere quidquid in divina scriptura contineturlU.
Ebenso bezüglich der Lehre der Kirche: „Firmiter credens
totam fidem Ecclesiae esse recipiendam6." Turrecremata
faßt also das implicite credere als Bereitwilligkeit zum
Glauben an jede Lehre der Heiligen Schrift und der Kirche
auf. Offenkundig begnügt er sich aber nicht mit einer bloß
allgemeinen Willensbereitsohaft zu irgendwelcher Annahme
der Schrift- und Kirchenlehren. Diese Bereitschafc ist
vielmehr gegeben im eigentlichen Glauben an die göttliche
Wahrheit der Schrift- und Kirchenlehre, ist also eine
Glaubensbereitschaft; darum geht sie auch auf eine Annahme
der betreffenden Lehren im Glauben. Bei solcher fides
implicita werde ein nicht hartnäckiger Irrtum nicht als
Häresie angerechnet; denn es könne vorkommen, daß jemand
den christlichen Glauben für absolut wahr hält und trotzdem

eine dazu gehörige Lehre aus Unkenntnis für falsch
hält6. Die tiefere thomistische Auffassung der fides implicita
fehlt bei Turrecremata, was sich allerdings einigermaßen

1 Pars 2, c. 16.
a 1. 4, p. 2. c. 17.
5 1. 4, p. 2, c 17.
M. 4, p. 2, c. 17.
1 1. c., c. 16.
8 Pars 2, 1. 4, c. 15.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 378

aus der praktisch-juristischen Richtung des Werkes
erklärt.

Dionysius der Karthäuser (f 1471) referiert in
seinem Sentenzenkommentar (zu III, d. '28—25) einfach
Bonaventura und Thomas, deren Lehre gegen Durandus
verteidigend. Auch er versteht sie' in dem Sinne, daß nach
dem Sündenfalle immer Glaube an Christus und Dreifaltigkeit

notwendig war, im Alten Bund impliziter, im Glauben
an Gottes Dasein und Vergeltung eingeschlossen, im Neuen
Bund expliziter. Alle müssen wenigstens einige Artikel
explizite glauben, jene nämlich, die Gegenstand kirchlicher
Festfeier und Predigt sind. Das implicite credere bestimmt
er mit Bonaventura als credere in generali omne quod credit
sancta mater Ecclesia, ita quod in particulari a nullo eorum
dissentiant nec aliquem illorum discredant (d. 25 q. 1). Zur
Ansicht von Durandus, die erste Glaubenswahrheit sei die,
daß die Kirche vom Heiligen Geiste geleitet werde, bemerkt
er, das sei zwar katholisch gesagt, aber es sei zu beachten,
daß diese Lehre aus der Heiligen Schrift geschöpft sei.
Nun habe aber die Heilige Schrift quod innotescentiam seu
manifestationem ihre Autorität von der Kirche, die ihre
Kanonizität feststelle, endgültig und entitativ aber von Gott.
Darum stützten sich Schrift und Kirche gegenseitig, hätten
aber beide ihre Autorität von Gott (d. 24 q. 1 ed. Venet.
1584, p. 208) Das erklärt auch den Sinn des implicite
oredere.

Silvester Prierias (f 1523) geht in seiner Summa
Summarum (auch S. Silvestrina genannt)2 von der
Voraussetzung aus, daß alle Artikel geglaubt werden müßten,
weil sie der Glaubensgegenstand sind. Dann fragt er: wie
die Artikel von den Gläubigen geglaubt werden müssen.
Er gibt dabei Thomas wieder, in dem Sinne, daß man die
Artikel insoweit explizite glauben müsse, um genügend auf
das Endziel gerichtet zu sein, d. h. einige Artikel explizite,
die anderen (wie auch das sekundäre Glaubensobjekt)
implizite. Als Maßstab des hl. Thomas bezeichnet er den
Grundsatz, daß ein jeder so viel von den Artikeln explizite
glauben müsse, als sein Stand verlangt und was ein jeder
ohne nennenswerte (notabilis) Nachlässigkeit wissen könne,

1 Vgl. auch De auctoritate generalis concilii et potestate summi
poutificis.

2 Unter verbum : fides.



374 Geschichte der fides implicita in der katb. Theologie

wie die allgemein in der Kirche gefeierten Lehren. Im
Zusammenhange verwirft er dann die Lehre der Summa
Rosella und von Innozenz, daß die Laien explizite nur an
Gottes Dasein und Vergeltung zu glauben brauchen. „Stul-
tum est enim dicere", sagt er, „quod liceat utenti ratione
et adulto ignorare Christi nativitatem et mortem crucis,
quam impossibile est talem ignorare, nisi omnino suam con-
temnat salutem et aures rebus divinis obturet1."

Kardinal Caj etan (Thomas de Vio, j- 1534) führt in
seiner Glaubensanalyse den Glauben sehr scharf auf Gott
als Objekt und Motiv zurück (In II. II. p. 1 a. 1). „Obiec-
tum fidei esse Deum non dubitatur". Das hat der Glaube
zwar mit den anderen theologischen Tugenden gemeinsam,
aber als besonderes hat er, daß er „Deo unitur tanquam
dicente seu testificante ut medio". Infolgedessen glaubt er
auch nichts, was nicht von Gott geoffenbart wäre. „Gott
glauben wir aber, weil er die Wahrheit selbst ist, alles
weiß und nicht lügen kann." So ist Gott als Veritas prima,
die sich und anderes uns offenbart, der Formalgrund des
Glaubens. Weiter könnten wir nicht fragen, denn es wäre
eine dumme oder gar keine Frage, warum wir der Wahrheit

glaubten, gerade so, wie wenn wir fragten, warum der
Mensch ein Mensch sei. Cajetan identifiziert nun allerdings
die Veritas prima formell mit der Gottheit, bzw. läßt den
Ausdruck Veritas prima nur als Explikation oder
Appropriation für die Gottheit selbst gelten. Diese letztere
Ansicht wurde von den nachtridentinischen Scholastikern
verworfen und formell Gottes Wahrheit als Glaubensmotiv
bezeichnet.

Wie verhält sich aber der Glaube zur Autorität der
Kirche? Cajetan stellt hier das allgemeine Prinzip auf:
„Inquantum fides potest dependere a causa creata, intan-
tum potest habere aliquam regulam creatam" (nr. 10). Er
führt dies selbst folgendermaßen aus: „Cum ad fidem con-

' Silvesters Tadel trifft nur die Summa Rosella bzw. die De-
kretisten (siehe unten), da Innozenz IV. den Ausdruck „implicite" in
anderem Sinne gebraucht. Damit entfällt die Bemerkung Hoffmanns I,
211. Letzter meint auch, daß Prierias „klug genug gewesen", in der
Summa eine Abweichung von der Lehre des Papstes nicht als Ketzerei
zu bezeichnen (1. c.). Nun verteidigt aber Prierias ganz ausdrücklich
d e Unfehlbarkeit des Papstes und sagt: „ad fidem pertinet inhaerere
deteiminationi pontificis summi in his quae sunt fidei" (1. c., nr. 1, 7)k



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 375

•currant duo, sc. assensus et propositio atque expli-
catio credendorum, fides ex parte assensus a solo Deo de-
pendet ut agente, obiecto, fine et régula. Ex parte autem
propositionis credendorum potest dependere ab angelis et
hominibus, mediantibus quibus Deus proponit haec vel illa
esse credenda : ex bac enim parte fides ex auditu est verbi
dei (Rom. 10, 17). Et propterea quoad proponendum et ex-
plicandum credenda, ne possit accidere error, providit Spiritus

Sanctus de infallibili régula creata, sensu sc. et doctrina
Ecclesiae, ita quod auctoritas Ecclesiae est infallibilis régula
proponendi et explicandi ea quae sunt fide tenenda." Die
Kirche ist also nicht Glaubensgrund, sondern nur vermittelndes

Werkzeug für die Kenntnis der Glaubensgegenstände:
„Unde duabus concurrentibus ad fidem infallibili bus regu-
lis, sc. revelatione divina et auctoritate Ecclesiae, inter eas
tanta est differentia, quod revelatio divina est ratio
formalis obiecti fidei, auctoritas autem Ecclesiae
est ministra obiecti fidei: quoniam fidei actus con-
jungitur obiecto materiali, id est creditis, per hoc medium,
quia Deus dixit seu revelavit, et ipse habitus fidei inclinât
mentem ad assentiendum propositis propterea, quia Deus
sie revelavit; sed quod haec vel illa, in hoc vel illo sensu,
sint revelata, quia Ecclesia sie tradit, credimus". Weiter
bemerkt er noch, daß die göttliche Offenbarung an und für
sich Glaubensregel sei, die Kirche aber nur in bezug auf
.uns, weswegen sie auch für die Engel nicht in Betracht
komme. Darum weist er auch die Ansicht von Durand us,
III d. 24 q. 1, zurück, daß der erste Glaubensgrund im
Glauben an die göttliche Lenkung der Kirche liege, denn
der erste Grund der Zustimmung wie auch der Vorlage sei
Gott selbst, die Kirche aber nur in bezug auf uns (nr. 12).
Dagegen ist die Kirche Glaubensobjekt, nämlich ihre
Heiligkeit, ihre Unfehlbarkeit und daß sie uns als Glaubens-
xegel dienen muß. Wer also wirklich Gott glaubt, wird
sich auch • der Autorität der Kirche unterwerfen : „ Quia

inter articulos fidei continetur sanetitas Ecclesiae unius
et catholicae, nec sanetitas ista potest intelligi sine rectitu-
dine sensus et doctrinae fidei in ipsa, consequens est, quod
•quicunque adhaeret Deo ut revelatori articulorum fidei, cre-
dat, non posse Ecclesiam errare in fide, ac per hoc habere
ipsius sensum et doctrinam pro infallibili régula in pro-
ponendo et explicando credenda" (nr. 9).



376 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Über das notwendige Glaubensmaß bemerkt Cajetan
im Kommentar zur Summa, daß Thomas das obiectum per
se mit dem Gegenstand der Seligkeit identifiziere (q. 2 a. 6).
Wir müßten also hauptsächlich (principaliter) explizite
glauben, was wir im Himmel zu sehen hoffen. Das ist aber
der eine und dreieinige Gott. Die Inkarnation und die übrigen
Glaubensartikel aber sind zwar nicht selbst Gegenstand der
Glückseligkeit, aber wenn wir sie in Gott schauen, so
erkennen wir Gott vollkommener und so wird auch unser
Glück größer sein. Sie seien aber in Gott als in dem Grund
und Inbegriff alles Ubernatürlichen enthalten. In seiner
„Summula peccatorum" bestimmt er unter dem Schlagwort
„ignorantia" das notwendige Glaubensmaß folgendermaßen :
„Tenetur quilibet scire communia et fidei et iuris, quae
communiter a fidelibus christianis communiter instrucbis a

parentibus et praedicatoribus et conversatione Christiana
seiuntur1. Dazu gehören: die Artikel des Symbols, der
Dekalog, die Gebote bezüglich der Beicht, Kommunion und
Kirchenfasten; dazu muß jeder seine Standesverpflichtungen

kennen (quae debet ex suo officio aut gradu aut
voto etc. facere). Verpflichtend ist nicht die Kenntnis des
Wortlautes des Symbols oder der Zahl und Verschiedenheit
der Gebote (numerare decern praecepta aut scire discernere
praecepta), sondern die Kenntnis des Inhaltes des Symbols
und des Sinnes der Gebote, wie, daß es einen allmächtigen
Gott gebe, daß Jesus Christus der Sohn Gottes sei, von
Maria geboren usw., daß man Gott allein anbeten dürfe,
daß der Meineid unerlaubt, die Feste zu halten, die Eltern
zu ehren seien usw. Dies nennt er ein Wissen und Glauben
„in actu exercito".

D ekretalisten und amtliche Bestimmungen
Eine von der allgemeinen Lehre der Theologen

abweichende Ansicht über das notwendige Maß an explizitem

Glauben vertreten eine Anzahl von Dekretalisten.
Unter Berufung auf Innozenz und wörtlicher Anführung
seiner Äußerung zu C. Firmiter nr. 7 erachten sie für die
Laien den expliziten Glauben an Gottes Dasein und
Vorsehung für genügend, im übrigen nur fides implicita
verlangend, d. h. den allgemeinen Glauben an die Wahrheit

1 Ed. Donai 1627 (von Gangericas), p. 349.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 377

des Glaubens der Kirche. Diese Ansicht muß sogar als die
bei den Dekretalisten allgemeinere bezeichnet werden, derart,,
daß noch Fagnani1 (f 1678) sie als zweite Konklusion
aufstellt, allerdings um sie später als gefährlich abzuweisen.
Nach Fagnani2 vertreten sie folgende, sämtlich in ihren
Erklärungen zum 0. Firmiter: Heinrich ton Segusia,
gen. Hostiensis (als Bischof von Ostia) (f 1271), nr. 17;
Johannes Andreae (f 1348), nr. 27, 31; Antonius
de Butrio (y 1408), nr. 10; Johannes ab Imola
(f 1436), nr. 12; Nicolaus de Tudeschis, gen. Ab bas
(oder) Panormitanus, nr. 17; Aegydius Bellamera
(y 1382), nr. 9; Bernardus C o m p o s t el 1 a n u s, Kaplan
Innozenz' IV. (Wirkungszeit 1254 — 1260), nr. 11; dazu
kommen noch Zanchinus (y 1340), de haeret. c. 2 nr. 7;
Baldus de Ubaldis (f 1400), nr. 7, 8; die Summa
Rosella oder Summa Baptistiaua des Minoriten Baptista
von Salis, erschienen 1479, v. fides nr. 13. Als Gegner der
Ansicht werden von Fagnani zitiert : Vincentius (f 1244) ;
der Engländer Alanus (f ca. 1210) in seinem größtenteils
aus Innozenz kompilierten Kommentar, denen Petrus de
Ancharano (f 1416) und entgegen ihrer anderen
Aufstellung Johannes Andreae und Antonius de Butrio
zustimmen. Dazu kommt noch Turrecremata 1. c. n. 4
und de consecr. d. 4. Dabei ist aber zu beachten, daß
dieselben Dekretalisten diejenigen als Häretiker bezeichnen,
die von irgendeinem Artikel abweichen. So Heinrich von
Segusia, Glossa s. decret., Tit. de haereticis (abgedruckt bei
N. Eymericus, Directorium Inquisitorum, Venedig 1607,
p. 143), Johannes Andreae (1. c., p. 166), Archidiaconus
(1. c.7 p. 193).

Die Tatsache einer abweichenden Stellung eines Großteils

der Kanonisten erklärt sich aber sehr einfach aus
folgendem Grunde. Die ausdrücklich zitierte Quelle ist
Innozenz, dem, wie es bei Juristen vielfach der Fall ist,
mechanisch nachgeschrieben wurde, ohne zu beachten, daß

1 ProsperFagnani, Commentaria (ed. Venet. 1729), zu Cap.
Firmiter, nr. 18. Auch der Kommentator des Apparatus Innozenz' IV.,
Paulus Rhosellus (Lyon 1554), begnügt sich mit der Bemerkung, daß
die fides implicita nur dann von Häresie entschuldige, „quando factum
jion contradicit verbis".

2 1. c.
' Hoffmann berücksichtigt nur Tudeschi und die Summa

Rosella, I, 193.



378 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

der Sinn des Terminns „explicite" sich seit Innozenz
geändert hatte. Ganz spurlos ist indessen die "Wandlung der
Bedeutung des Terminus auch an den Dekretalisten nicht
vorübergegangen. Das zeigt die Kontroverse über den
Sinn von explicite credere1. Während sie das implicite
credere übereinstimmend als generaliter credere, quod Ec-
clesia catholica tenet vel credit bestimmen, faßt ein Teil
das explicite credere als „Scire articulos explicare, distinguera

et defendere". So Johannes Andreae, Bellamera und
Tudeschi2. Das ist eben die alte von uns früher
festgestellte Bedeutung von explicite credere, in welchem
Sinne es auch Innozenz verstand (siehe oben unsere
Deutung desselben). Ein anderer Teil deutete aber das
explicite wie Thomas einfach als aktuelles und direktes
Glauben; so Guido von Baysio, gen. Archidiakonus (f 1813)
— diese verlangten dann auch expliziten Glauben an die
Artikel des Symbols.

Die Dogmatiker haben der veränderten Bedeutung der
Terminologie mehr Rechnung getragen als die Juristen,
allerdings in unserer Periode auch nicht vollständig.
Beirren ließen sie sjch durch die Juristen aber nicht — Spuren
zeigt höchstens das Compendium theologiae3.

Auffallend ist auch, daß die amtliche Praxis der
Kirche von der Theorie der Dekretalisten ganz unberührt
blieb4. Ihren prägnantesten Ausdruck hat die kirchliche
amtliche Praxis wohl im Directorium inquisitor um
des Nikolaus Eymericus (f 1390) 0. P., Großinquisitors
von Aragonien, gefunden6. Seine Forderungen sind nur
eine Zusammenstellung der Forderungen der Theologen:
Glaube an alle Artikel, expliziter Glaube an „totius nöstrae

1 Vgl. Fagnani 1. c. nr. 17.
' Bezüglich des letzteren siehe Hoffmann I, 193.
' Hoffmann referiert auch Arnold Geilhoven von Rotterdam,

der in seinem Gnotosolitos, 1. 1 rubr. 6 q. 8, sich mit implizitem
Glauben an die Artikel begnüge (III, 7). Leider konnte ich das Werk
nicht einsehen.

* Ohne Zweifel würde die geschichtliche Erforschung der
kirchlichen Praxis interessante Beiträge zur Beleuchtung unseres Themas
liefern. Man denke nur an die Geschichte der Predigt, des religiösen
Unterrichtes und besonders der Inquisition. Schon der Name der
letzteren genügt, um das Phantom einer bloßen fides implicita zu
vernichten. I)a wir aber nur die Lehre von der fides implicita behandeln,
rmüssen wir davon absehen.

5 Unvollständige Inhaltsangabe bei Hoffmann I, 171—173.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 379

credentiae rudimenta", aber in verschiedenem Maße bei den
inferiores, médiocres und maiores, impliziter Glaube an alle
weiteren Glaubonsbestimmungen der Kirche — „implicite
et in animi praeparatione, ut credant omne id verum esse
et fide tenendum, quod ut fide tenendum est per dei ec-
clesiam approbatum" (Pars I q. 8—8). In p. 2 q. 10 wird es
als Häresie bezeichnet, daß der Laie keinen Artikel explizite
glauben müsse, bzw. daß es für ihn genüge, im allgemeinen
alles zu glauben, was die Kirche glaubt. In bezug auf die
allgemeine protestatio fidei, bzw. die entschuldigende
Wirkung der fides implicita unterscheidet Eymericus folgendermaßen:

Wenn der protestaus eine Glaubenslehre leugnet,
die er explizite glauben muß, „protestatio generalis non ei
sufficit ad salutem, nec adiuvat protestantem". Handelt es
sich aber um eine Lehre, die nicht notwendig explizite
geglaubt werden muß (per accidens revelata, Formulierungen
der Offenbarungslebre), so ist zu unterscheiden : die
protestatio genügt, solange der inquisitus nicht amtlich
belehrt worden ist ; nachher aber genügt sie nicht1. Magister
Pegna bemerkt dazu (Schob 26 zu p. II, ed. Rom, p. 58),
daß eine schlechte gegenteilige Gewohnheit, „cum pauci
sint, qui explicite articulos sciant", nicht entschuldige.

Historisch bedeutungsvoll ist die Entscheidung der
Synode von Lavaur (Concilium Yaurense von 13682).
Mit der Lehre der Theologen verpflichtet es alle zur Kenntnis
der Artikel und sacramenta novae legis und damit zum
expliziten Glauben an dieselben, „saltem pro magna parte".
Zur Bestimmung des Maßes, inwiefern die Artikel von
allen explizite zu glauben seien, finden wir nun zum erstenmal

den Ausdruck verwendet: quoad substantia m, der
nach dem Tridentinum allgemein wird : „Et hoc intelligimus
quantum ad ipsorum articulorum substantiam, secundum

quam homo ipsos articulos distincte cognoscit, non quantum
ad ea difficilia, quae continentur in articulis, et vim veri-
tatis ipsorum, per quam possunt ab haereticorum impugna-
tione defendi. Nam quantum ad talia sufficit simplicibus
de omnibus articulis habere fidem implicitam, i. e. in talibus

1 P. I q. 12. Wir zitieren nach Ausgabe von Rom, 1678, cum
scholiis Fr. Pegnae, O. P. Vgl. Ausgabe von Venedig 1607 (mit gutem
Index).

' Vgl. Hardouin, Acta conc. VII (Paris 1714), 1804—1807, Hofi-
xnann III, 5—7.

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 26



380 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

credere quod credit ecclesia." Wie die beigefügte Erklärung
besagt, soll der Ausdruck „quoad substantiam" nur das
bezeichnen, was die allgemeine Lehre an explizitem Glauben
forderte ; nur wird dafür ein terminus technicus geprägt.
Zugleich haben wir hier auch eine Erklärung der alten
Formel : de omnibus articulis fidem implicitam habere. Der
Sinn derselben ist nach der Synode nur der, daß man die
schwieriger zu verstehende Bedeutung und Tragweite der
Artikel einfach im Sinne des kirchlichen Glaubens glaube,
nicht aber, daß man gar keine Kenntnis der Artikel habe.
Wir haben also auch hier eine Bestätigung unserer
Interpretation der Formel, besonders bei Innozenz III. und IV.
Zu allem Überflüsse erklärt die Synode noch selbst, daß in.
diesem Sinne die Worte gewisser Lehrer, die sich über diese
Materie auslassen, aufzufassen seien1.

Rückblick
Die Periode des 14. und 15. Jahrhunderts bis zum

Konzil von Trient ist im grtßen und ganzen eine Periode
der Reproduktion und Weiterleitung der Resultate der
Hochscholastik ohne eingreifende neue Resultate. Nicht nur wird
die Lehre nicht vertieft, es kommen im Gegenteil sogar die
tieferen Erörterungen der Hochscholastik kaum zur Sprache.
Auffallender weise trifft dies nicht nur bei der nominalistischen
Richtung, sondern auch bei der scotistischen und thomi-
stischen zu. Nur Randgebiete unserer Frage kommen zu
breiterer Erörterung, wie die Frage über die fides aquisita^
über Vereinbarkeit von Wissen und Glauben, über Glauben
und Theologie. Zu diesen zählt auch die Frage, was als.
Veritas catholioa zu gelten habe.

Der Grund dieser Erscheinung ist neben den bekannten
allgemeinen Verhältnissen unserer Periode wohl darin zu
suchen, daß die Idee, der Begriff der fides implicita (und
explicita), und zwar in der Form des credo quod Ecclesia

' Die Synode von Lavaur ist mit ihrer Forderung nur in die.
Fußstapfen früherer Synoden getreten. So hatten schon die Synoden
von Friaul (791), Mainz (813) und Beims (813) energisch und unter
Strafansetzung verlangt, daß alle das Symbol und Vaterunser
auswendig wüßten — „verbis discerent et sensu bene intelligerent'-'. Die
dadurch bewirkte kirchliche Praxis war ja auch die Veranlassung zur
Frage, inwieweit die Laien das Symbol explizite und distinkte kennen
müßten, also nicht, ob sie den Wortlaut kennen, sondern inwieweit
sie seinen Sinn und seine Tragweite kennen sollten.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 381

credit, nicht mehr als Problem empfunden wurde, ebensowenig

wie die Fragen, die zu ihrer Aufstellung geführt
hatten. Die Lehre von der fides implicita ist zum traditionellen

und anerkannten Gemeingut der Scholastik geworden,
das erklärt auch, warum gerade die größten Vertreter, wie
Aureolus, Oapreolus, Lychetus, Kajetan sich mit ihr nicht
näher beschäftigen ; wenn andere es tun, wie Gabriel Biel,
geschieht es mit Bücksicht auf von der allgemeinen Lehre
abweichende Deutungen (im Glairbenshabitus gegebene
Implikation).

Im einzelnen wird der Begriff der fides implicita kaum
erörtert. Die Lehre über das notwendige Ausmaß an
explizitem Glauben bewegt sich bei Thomisten und Sco-
t i s t e n ganz in den alten, der Hochscholastik gemeinsamen
Formeln — sogar die Thomisten folgen der Ausdrucksweise
des Sentenzenkommentars und nicht der genaueren
Formulierung der Summa; eben deswegen bildete die Lehre auch
keinen Kontroverspunkt zwischen Thomisten und Scotisten.
Die minores, d. h. die Laien haben die allgemein bekannten
Artikel in der allgemein bekannten kirchlichen Auslegung
explizite zu glauben, die maiores, d. h. die Prälaten und
Doktoren müssen die gesamte kirchliche Auslegung aller
Artikel kennen, die minores dagegen sind mit den sub-
tilitates nicht zu belästigen. Die Nominalisten dagegen
stellen eine andere Formulierung auf, wohl weil ihnen die
hochscholastische Auffassung der Bedeutung der Artikel
des Symbols zu wenig handlich erschien und in ihre
allgemeine Doktrin nicht paßte: an die Stelle der Artikel
treten die veritates catholicae. Aber — und darin zeigt sich
auch bei den Nominalisten die Stetigkeit der Tradition —
das maßgebende Prinzip für das Ausmaß des notwendigen
expliziten Glaubens nahmen auch sie aus den Händen der
Hochscholastik entgegen: explizite zu glauben sind jene
Lehren, die in der Kirche allgemein bekannt, divulgiert
sind. Daraus ergab sich die neue Formulierung: explizite
zu glauben sind alle divulgierten veritates catholicae. Meri-
torisch und praktisch besagen die beiden Formulierungen
das Gleiche, denn die divulgierten veritates catholicae sind
eben die allgemein bekannten Artikel mit der in der Kirche
gegebenen Erklärung. Von dieser allgemeinen Lehre
abweichende Minderforderungen, besonders ein bequemes oder
auch hinterlistiges Begnügen mit dem allgemeinen Be-

29*



382 Geschichte der fides implioita in der bath. Theologie

kenntnis zum christlichen Glauben (protestatio) werden von
Okkam und besonders von Gerson, Eymericus und Prierias
scharf abgewiesen. Nur bezüglich der Geistesschwachen
werden Einschränkungen zugelassen (D'Ailli, Brevicoxa).
Eine abweichende Stellung nehmen nur einzelne Juristen
ein, die als absolut notwendiges Maß nur die beiden
Grundwahrheiten von der Existenz und Vorsehung Gottes
bezeichnen. Dér Grund liegt aber ausschließlich in einer rein
mechanischen Berufung auf die Ausdrucks weise Innozenz IV.,
ohne Beachtung des Sinnes der Worte bei Innozenz, bzw.
der veränderten Bedeutung der Termini in späterer Zeit.
Die Synode von Lavaur (1360) verwendet zum erstenmal
die Eormel, daß die Laien die Artikel quod substautiam
explizite glauben müßten.

Die Frage, was subjektiv (explizite) geglaubt werden
müsse, führte naturgemäß zur Frage, was objektiv Glaubenslehre

sei. Schon die* Hochscholastik war gerade durch das
Problem der fides implicita dazu gedrängt worden und
hatte als Glaubenslehre die Artikel des Symbols mit den
Antezedenzien (praesupposita) und Konsequenzen (corollaria)
bzw. die kirchliche Auslegung bezeichnet — das war ja
der Sinn des credo quod Ecclesia credit. Die, allerdings nur
scheinbar, abschließende Lösung der Frage nach dem Maß
des notwendigen subjektiven Glaubens drängte nun die
Frage nach dem objektiven Glaubensmaß noch
mehr in den Vordergrund. Ebenso mußte die
Zusammenfassung aller Glaubenslehren unter den Begriff' der
Veritas catholica die Aufrollung dieser Frage noch mehr
begünstigen. So wird denn in unserer Periode zum
Hauptproblem : Was hat als veritas catholica zu gelten?
Auch die Beantwortung dieser Frage durch unsere Periode
erfolgt prinzipiell und im wesentlichen im Anschluß an die
Lehre, ja sogar an die Formulierung der Hochscholastik.

Diese hatte zwischen primären und sekundären Glaubenslehren

(credibilia) unterschieden, die primären in den
Artikeln des Symbols summarisch zusammengefaßt erachtet,
das Ganze auf Artikel, Praesupposita und Corollaria verteilt
und in der Lehre und den Entscheidungen der Kirche die
richtige Auslegung gesehen (explicatio), während die
sekundären Glaubensiahren ihren Ausdruck in der Heiligen
Schrift (neben den primären) fanden. Ganz in diesem Sinne,
nur zusammenfassend, bestimmt unsere Periode als veritas



Geschichte der fides iwplicita in der kath. Theologie 383

catholica: den Inhalt der Heiligen Schrift, die Glanbenslehre

der Kirche, die Entscheidungen der Konzilien und
Päpste, allerdings ohne noch genau zu formulieren, welche
Lehren der Kirche oder Entscheidungen als Glaubenslehren
zu gelten hätten. Damit war ein neues großes Problem
aufgeworfen — eine Folge der Lehre von der fides implicita
und explicita —, ein Problem, das in unserer Periode nur
eine sehr unklare und ungenaue Lösung fand. Wohl
betonte man mit der Hochscholastik, daß Glaubensgegenstand
die Offenbarungslehren seien, es fehlte aber noch ein genau
bestimmter Maßstab, was als Offenbarungslehre zu gelten
habe. Wohl berief man sich dafür auf die Lehre und die
Entscheidungen der Kirche, aber man bestimmte noch nicht
genau, welche Lehren und Entscheidungen der Kirche eine
Lehre als Offenbaiungslehre feststellten — außerdem werden
sogar Privatoffenbarungen als Glaubenslehre angeführt.
Immerhin gebührt unserer Periode Anerkennung für die
energische Aufrollung des Problems und dessen teilweise
und allerdings noch unvollkommene Beantwortung. Die
Frage wird ein Hauptthema der nachtridentinischen Zeit
sein, da die noch bestehende Unklarheit einen der Faktoren
der Reformation bildete, und wird auf dem Vatikanischen
Konzil seine prinzipielle Definition finden. Von den
besonderen Eigentümlichkeiten der Lösung in unserer Periode
wollen wir nur eine hervorheben, weil sie. bis auf unsere
Tage keine einheitliche Beurteilung gefunden hat.

Als Veritas catholica wird bestimmt: jede geoffenbarte
Lehre (Schriftlehre, kirchliche Glaubenslehre, Entscheidungen

usw.), aber sowohl „in propria verborum forma" als
auch deren „bona et necessaria consequential Als
Glaubenslehren werden also auch die Folgerungen aus
den Offenbarungslehren bzw. den kirchlichen Entscheidungen
anerkannt — zurückhaltend erscheinen nur die Thomisten
dank ihrer genauen Unterscheidung von Theologie und
Glaube (Capreolus, vgl. aber Turrecremata).

Auch diese Lehre hat ihre Wurzel in der Hochscholastik,

allerdings nur in einem bestimmten Sinne. Die
Hochscholastik hatte als Glaubenslehre die Artikel mit ihren
Konsequenzen bezeichnet. Diese Formulierung — Artikel
und Konsequenzen — wurde nun ohne weiteres auch auf die
veritas catholica übertragen, so daß sich die Formel ergab:
Offenbarungslehre oder veritas catholica und Konsequenzen.



384 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Dabei wurde allerdings nicht beachtet, daß viele veritates
catholicae (oder Offenbarungslehren) nichts anderes seien
als Konsequenzen der Artikel, sowie daß die Konsequenzen
der Artikel nur deswegen als Glaubenslehren aufgestellt
wurden, weil sie selbst Offenbarungslehren und nur in der
Form des Artikels nicht ausdrücklich ausgesprochen waren.
Die Gleichstellung der beiden Formeln-„Artikel und deren
Konsequenzen" und „Veritas catholica und deren
Folgerungen" war also keine legitime Interpretation der Lehre
der Hochscholastik. Diese hatte wohl die Konsequenzen der
Artikel als Glaubenslehre anerkennen können, nicht aber
die Konsequenzen aus den Folgerungen.

Trotzdem scheint sich dieser Übergang schon in der
Zeit der Hochscholastik vollzogen zu haben, und zwar bei
Scotus. Dieser sagt 4. d. 11 q. 3 n. B (bei Gelegenheit
der Frage der Wesensverwandlung in der Eucharistie) :

„Nihil est tenendum tanquam de substantia fidei, nisi quod
potest expresse haberi de scriptura vel expresse declaratum
est per Ecclesiam vel evidenter sequitur ex aliquo
plane contento in Scriptura vel plane
determinate ab Ecclesia." An einer anderen Stelle spricht
er nur von Folgerungen aus den Artikeln: „Alia sunt
quae nec necessario sunt explicite credenda ab istis (maiori-
bus) nec ab illis (minoribus), quia non adhuc illorum veritas
est determinata per Ecclesiam ; cuiusmodi sunt multae c o n-
clusiones necessario inclusae in articulis öre-
ditis; sed antequam sunt per Ecclesiam declaratae et ex-
plicatae, non oportet quemeunque eas credere ; oportet tarnen
circa eas sobrie opinari, ut seil, homo sit paratus eas tenere
pro tempore, pro quo veritas fuerit declarata" (4 d. 5 q. 1

n. 7 [6]). Offenbar haben wir hier eine Gleichstellung der
Folgerungen aus einem Artikel mit den Folgerungen aus
einer Schriftstelle oder kirchlichen Entscheidung. Diese
Gleichstellung wurde nun im 14. und IB. Jahrhundert fast
allgemein und führte zur Anerkennung der theologischen
Folgerungen als Glaubenslehre. Jener, allerdings unberechtigte

Rückhalt an der Lehre der Hochscholastik erklärt
uns auch, wie die neue Formel in weiten Kreisen
Anerkennung finden konnte, begründet aber auch den späteren
Widerspruch gegen die These. Anderseits wird die Verbreitung

der Ansicht in unserer Periode wohl auch der Grund
sein, daß, als nach dem Tridentinum die Frage über die



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 380

conclusiones theological auftauchte, die Theologie sich
anfanglich dazu neigte, sie als Glaubenssätze anzuerkennen,
ein Motiv, daß sich besonders bei Suarez geltend machte.

Obwohl indessen die neue Formulierung der
Hochscholastik entlehnt war, hat sieodoch in unserer Periode
eine beachtenswerte Einschränkung erhalten. Wenn die
Hochscholastik von Eonsequenzen der Artikel sprach, so
dachte sie dabei keineswegs nur an aus den Artikeln logisch
abgeleitete Folgerungen, sondern vielmehr an mit dem
Artikel im Zusammenhange stehende und meistens nur aus
der Offenbarung festzustellende Lehren. Wenn z, B. die
Lehre von der Eucharistie als Korollar zur Allmacht Gottes
oder zur „heiligen Kirche" bezeichnet wird, so sollte sie
offenbar nicht als logische Ableitung aus der Allmacht
Gottes oder der Lehre von der Kirche gelten. Der Ausdruck
Konsequenz oder Korollar wird also in einem sehr weiten
Sinne genommen, analog dem weiten Sinne von implicite.
Unsere Periode dagegen läßt aus naheliegenden Gründen
nur Folgerungen ganz bestimmter Art als Glaubenslehren
gelten, nämlich nur das, was „bona et necessaria conse-
•quentia" folgt, und auch dies nur, wenn sich die Folgerung
aus einem evidenten Sinne der Heiligen Schrift oder einer
kirchlichen Entscheidung ergab. Durch die letztere
Bestimmung wurden weiterhin abgeleitete Folgerungen nicht
mehr als Glaubenslehren anerkannt — eine Einschränkung,
die bis auf den heutigen Tag anerkannt ist.

Was bedeutet aber die „bona et necessaria consequents"
Sie schließt vorerst eine bloß probable, nicht streng

nach allen Regeln der Logik sich ergebende Folgerung von
den Glaubenslehren aus, dann aber jede Folgerung, die
nicht ausschließlich mit Hilfe eines an sich evidenten Untersatzes

gewonnen wird.
Glaubenslehren sind also nur solche Folgerungen, die

sich mit unbedingter und klarer logischer Notwendigkeit
aus einer gesicherten Glaubenslehre mit Hilfe eines an sich
oder unmittelbar gewissen Untersatzes ergeben. Das ergibt
materiell eine ganz bestimmte Art von Folgerungen, nämlich

solche, die nur eine genauere Bestimmung
des Inhaltes der Glaubensprämisse besagen. Dafür

sprechen die angeführten Beispiele, wie wenn aus der
Glaubenslehre, daß Christus wahrer Mensch und Gott sei,
abgeleitet wird, daß er zwei verschiedene Willen habe oder



386 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

wenn aus seiner wahren Menschheit gefolgert wird, daß er
eine menschliche Seele hatte. So verstehen wir auch die
ständige Gegenüberstellung von „propria verborum forma"
und „consequential So sagt Turreeremata, daß Veritas
catholica jene Veritas sei, „quae ex divinae revelationis lumine
est habita explicite in propria verborum forma vel implicite

bona et necessaria consequentia und Gerson: „veri-
tates omnes, quae concluduntur ex praemissis veritatibus
(unmittelbare explizite Schrift- und Kirchenlehren) in
consequentia certa in lumine fidei vel in evidenti lumine
naturali, quamvis non in propria forma verborum illic habe-
antur3" und Okkam: „si aliquae veritates in biblia sub
forma propria minime continentur ex solis contentis in ea
consequentia necessaria et formali possunt inferri3." Veritas
catholica sind also nur die formell implizite in anderen
Glaubenslehren enthaltenen Folgerungen. Auch unsere Periode

anerkennt also nicht unterschiedslos alle theologischen
Folgerungen als Glaubenslehren. Die von ihr gemachte
Einschränkung ist in der' Formulierung zwar noch nicht
deutlich und präzis genug, um alle Mißdeutungen
auszuschließen, der Sache und Tendenz nach aber richtig.

Wir erachten diese These unserer Periode als das
wichtigste Resultat ihrer Arbeit auf dem Gebiete der Lehre
der fides implicita: Schrift- und Kirchenlehre sind nicht
nur dem ausdrücklichen Wortlaute nach zu glauben, sondern
auch in dem im ausdrücklichen Wortlaute implizite
gegebenen Sinne, welcher implizite Sinn durch eine bona et
necessaria consequentia gewonnen, bestimmt werden kann,
wobei über die Tatsache die Kirche zu entscheiden hat.
Mit dieser These hat unsere Periode auch das Prinzip für
die theologische Erklärung der Dogmenentwicklung aufgestellt,

ohne allerdings auf dieses Thema selbst einzugehen 4.

Das Konzil von Trient und sein Katechismus
Hoffmann bemerkt kurz, daß die Dekrete und Kanones

des Konzils von Trient „vorsichtigerweise" nichts über die
fides implicita enthalten (I, 222). Nun werden allerdings die

' Summa, P. 2 c, 1. 4 c. 8.
' Gerson, Op. I, 26.
® Okkam, Dialogus, P. 1, 1.2 c. 1.
* Die Deutung des credo quod Ecclesia credit haben wir bereit»

eben im Anhang zu Okkam gewürdigt.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 38T

Ausdrücke fides explicita und implicita nicht genannt,
dagegen verlangt und vertritt das Konzil ausdrücklich in der
Sache jene Punkte, welche der Protestantismus unter dem
Namen der fides implicita ablehnte.

Das Konzil stellt an die Spitze das apostolische
Glaubensbekenntnis, „in dem alle Christen übereinkommen müssen,
das feste und einzige Fundament" (Sess. III D. 782). Mit
der Hochscholastik wird also der explizite Glaube an das
Symbol als „principium" und „fundamentum" gefordert.
Allerdings begnügt sich das Konzil damit nicht. Es verlangt
außerdem das Bekenntnis zu „unserem katholischen Glauben",
„ohne den es unmöglich sei, Gott zu gefallen (Heb. 11, 6)"
(Sess. Y D. 787). Ferner verlangt das Konzil gläubige
Unterwerfung .unter seine Autorität bzw. seine Entscheidungen,
Annahme der Heiligen Schrift bzw. des Kanon, Annahme
der Tradition (Sess. IV D. 783—784); es veibietet die
Auslegung der Heiligen Schrift entgegen dem Sinne der Kirche
oder der Väter (D. 786). Speziell für die Rechtfertigung
der Erwachsenen verlangt das Konzil Glauben an die
Offenbarung (vera esse quae divinitus revelata et promissa sunt),
an die Rechtfertigung durch die Gnade Gottes und durch
Christus Jesus (Sess. VI c. 6 D. 798) — in dieser Weise
rekapituliert und bestätigt das Konzil die Forderungen der
Theologie der letzten zwei Jahrhunderte, allerdings nicht
ohne dadurch die Frage in anderer Richtung neu in Fluß
zu bringen. Obwohl also das Konzil den Ausdruck fides
explicita nicht verwendet, fordert es doch ein bestimmtes
Maß von fides explicita : Symbol, Offenbarung, katholischer
Glaube, Gnade, Christus, Konzil, Schrift, Tradition usw.
Ferner wird mit diesem expliziten Glauben auch impliziter
verlangt: wer die Wahrheit der Offenbarung, des katholischen
Glanbens, der Schrift und Tradition gläubig anerkennt, hat
notwendigerweise auch impliziten Glauben an ihren Inhalt
— es müßte denn sein, daß jemand den vollen Inhalt und
Umfang von Offenbarung, Schrift, Tradition und Glauben
kenne, was das Konzil offenbar nicht voraussetzt. Jedenfalls
verlaugt das Konzil jene fides implicita, welche die
Reformatoren besonders abwiesen, nämlich das allgemeine
Bekenntnis zum katholischen Glauben, zur Autorität derKircho,
zu den Lehren der Tradition. Dagegen hatte das Konzil
keine Veranlassung zu bestimmen, welche Lehren von allen
explizite zu glauben seien, weil im Prinzip darüber keine



388 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

eigentliche Kontroverse bestand. Dafür verurteilt das Konzil
die Hauptirrtümer der Protestanten und legt die gegenteilige

katholische Lehre den Gläubigen zum expliziten
Glauben vor. Dabei haben die Väter des Konzils besonders
die protestantische Reduktion des Glaubens auf die
Heilsgewißheit zurückgewiesen (Sess. VI cap. 9 und can. 12—14).
Endlich spricht das Konzil ausdrücklich seinen Wunsch und
Willen aus, im Volke den expliziten Glauben möglichst zu
fördern (Sess. 24). Diesem Wunsche sollte besonders die
Herausgabe des Catechismus Romanus dienen.

Der Catechismus Romanus hebt im Geiste und
Sinne des Konzils hervor, daß infolge der umlaufenden,
mit allen Mitteln der Arglist den wahren Glauben
bedrohenden Häresien, die Gläubigen mit größerem Eifer und
größerer Sorgfalt zu unterrichten seien, damit sie in der
gesirnden unverderbten Lehre bestärkt würden, daß also
der explizite Glaube genährt und gefestigt werde (pro-
-ömium, 9, 5), Allerdings, fährt der Katechismus weiter, kann
dem Volke nicht alles vorgelegt und eingehend erklärt
werden und nicht allen in gleichem Maße, weil dies eine
unabsehbare Arbeit verlangte und nicht alle zu gleichem
Verständnisse fähig seien (c. 9—11). Darum sei auch schon
früher der ganze Inhalt und Sinn der Heilslehr9 in vier
Hauptstüeke zusammengefaßt worden : im apostolischen
Glaubensbekenntnisse, in den Sakramenten, im Dekalog und
Vaterunser. Im Glaubensbekenntnisse seien die Glaubenslehren

über Gott und Schöpfung, über die Welt und die
Erlösung, über Lohn und Strafe der Guten und Bösen
enthalten. Di,e Lehre von den Sakramenten biete die Mittel
zur Erlangung der Gnade. Der Dekalog enthalte die
Sittengebote. Das Vaterunser lehre, was man verlangen, erhoffen
und erbitten müsse (c. 12). Damit ist das Ziel der
kirchlichen Belehrung und des Katechismus bestimmt.

Der Glaube als absolute Zustimmung zur göttlichen
Offenbarung (cuius vi omnino assentimur iis quae tradita
sunt divinitus) ist zum Heile unerläßlich, da ohne ihn
niemand Gott gefallen kann (Heb. 11, 6) und die Erkenntnis
des übernatürlichen Zieles unmöglich ist. Diese Erkenntnis
wird uns durch den Glauben vermittelt, durch den wir dem
zustimmen, was die Autorität der Kirche als von Gott ge-
dffenbart billigt (p. 1 c. 1 q, 1), nicht über Grund und Sinn
der Lehre grübelnd, sondern in der Erkenntnis der ewigen



Geschichte der fides implicita in der katb. Theologie 389

Wahrheit ruhend (p. 1 c. 2 q. 3). Dieser Glaube muß die
ganze Offenbarung umfassen. Sie enthält aber viele und
verschiedene Lehren, die entweder im einzelnen (singu-
latim) oder im ganzen (universe) geglaubt werden müssen
(p. 1 c. 1 q. 4). Hoffmann bemerkt dazu: „Hier ist also die
Berechtigung zur fides implicita mit aller wünschenswerten
Deutlichkeit auch vom Katechismus anerkannt" (I, 236f).
Gewiß! Nur nicht die von Hoffmann fingierte fides implicita,

sondern die im Glauben an die Offenbarung und die
Kirche gegebene fides implicita an alle Lehren der Ofien-
barung, doch so, daß ein Teil der Offenbarung explizite
geglaubt werden muß. Übrigens spricht auch der Katechis-'
mus nicht von einer „Berechtigung" zur fides implicita,
sondern von der Verpflichtung, die Offenbarung entweder
singulatim oder (wenigstens) universe zu glauben. Was alles
singulatim zu glauben notwendig sei, bestimmt der
Katechismus nicht; er leitet die Pfarrer nur an, was sie und in
welchem Sinne sie es zum expliziten Glauben vorlegen
sollen. Aber er schärft ein, die Gläubigen anzuleiten, diese
Lehren genau in dem Sinne, wie sie ihnen erklärt werden,
festzuhalten. So soll der Pfarrer bezüglich der Trinität das
Volk belehren, die Namen „Person" und „Wesen"
ehrfürchtig festzuhalten (religiose retinenda), um die geradé'
bei diesem Geheimnisse so nahe liegende Gefahr des
Irrtums in der Auffassung und Deutung. desselben zu
vermeiden (p. 1 c. 2 q. 10). Hoffmann gibt das mit den Worten
wieder: „DerPfarrer soll aber nur lehren, daß man die
Worte „Wesen" und „Person" in frommer Erinnerung
behalten müsse" (I, 237). Im Zusammenhange damit erklärt
er dann die Aufforderung zur Bitte, die Trinität einst schauen
zu dürfen, als „fromme Phrase" (a. a, O.)! Auf die
einzelnen Explikationsvorschläge des Katechismus einzugehen,
ist hier nicht der Platz. Aber bemerken dürfen wir, daß
ein Volk, dem der Glaube im Sinne des römischen Katechis-'
mus gepredigt und erklärt wird, einen sehr hoch entwickelten
Glauben besitzt. Daß dies in der katholischen Kirche
tatsächlich der Fall ist, weiß der Katholik aus eigener
Erfahrung. Damit ist allerdings eine weiter fortschreitende
Explikation des Glaubensinhaltes nicht ausgeschlossen, weder
von Seiten des kirchlichen Lehramtes noch von seiten der
Gläubigen. Wie Hoffmann (I, 237) das Gegenteil aus dem

JKatechismus herauslesen kann, ist mir unverständlich.



390 Geschichte der-fides implicita in der kath. Theologie

Auffälligerweise übergeht Hoffmann ganz die
programmatische Eiklärung des römischen Katechismus über
den Sinn des credo quod Ecclesia credit. Das Proömium
erklärt nämlich (c. 4) : Damit niemand das von den Dienern
der Kirche vernommene "Wort Gottes als Menschenwort,
sondern, wie es auch wirklich der Fall ist, als Wort Christi
annehme, so wollte unser Erlöser selbst ihrem Lehramt
eine derartige Autorität zuerkannt wissen, daß er sagte:
„Wer euch hört, hört mich; wer euch verachtet, verachtet
mich" (Lk. 10, 16); dieses Wort wollte er auch nicht bloß,
für jene, zu denen er sprach, geltend wissen, sondern auch
für alle, die in legitimer Nachfolge das Lehramt inne haben
sollten, denen allen er alle Tage „bis ans Ende der Zeiten
beizustehen verhieß" (Matth. '28, 20). Der Glaube an die Lehre
der Kirche ist also als Glaube an Christus, an seine
Verheißung, an die göttliche Sendung der Kirche zu verstehen;
im Sinne dieser Voraussetzung sollen die Gläubigen der
Lehre der Kirche glauben. Das wird Hoffmann, Harnack usw.
allerdings wiederum nicht abhalten, die fides implicita als
juristische Unterwürfigkeit unter die Kirche als Rechtsinstitut

zu deuten!
Hoffmann legt verschiedenemal nahe, daß die nach-

tridentinische Entwicklung unseres Problems durch den
Protestantismus günstig beeinflußt worden sei, daß die
katholischen Theologen es nun besonders nicht mehr
gewagt hätten, für eine absolute Geltung der fides implicita
einzutreten. Da dies nie der Fall war, ist Hoffmanns
Anschauung a priori grundlos. Tatsächlich läßt sich auch ein
Einfluß der Reformation auf die Lehre über das notwendige
Glaubensmaß, bzw. über die Notwendigkeit des Glaubens
nicht nachweisen. Nur die Notwendigkeit des Anschlusses
an die Kirche als Glaubensregel wird, wenn möglich,
energischer betont, bzw. die Autorität der Kirche näher erklärt
und tiefer begründet. Es liegt aber auf der Hand, daß dies
keine Frucht der Reformation war, sondern eine aus den
Prinzipien und der traditionellen Lehre der Kirche
hervorgehende Reaktion. Dagegen hat das Konzil von Trient die
weitere Entwicklung positiv und entscheidend bestimmt:
vorerst durch seine allgemeine -Lehre über den Glauben,
dann aber besonders dadurch, daß es zur Rechtfertigung
den Glauben an Christus als notwendig lehrte. Es hat damit
allerdings nur die Grundlehre der alten Scholastik ausge-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 39 1

sprochen, aber immerhin durch seine scharfe Formulierung
wieder in den Vordergrund gestellt Entscheidend besonders
für die unmittelbar auf das Konzil folgende Theologie war,
daß dieses den Glauben an Christus für die Rechtfertigung
forderte, während die frühere Theologie unbestimmt einfach
die [Notwendigkeit des Glaubens bzw. seines Maßes
behandelte. An diese Stelle (Sess. VI C. 6) schließt sich die
Lehre der Schulen an, allerdings in breitester Entfaltung.

Als Anhang lassen wir noch die Geschichte des

sogenannten „Köhlerglaubens" folgen, da sie in ihren
Anfängen in die vortridentinische Periode fällt.

Der Köhlerglaube
Zur Bekräftigung seiner These zieht Hoffmann die

Oeschichte des sogenannten Köhlerglaubens heran (I, 212 f.,
217 ff., 232 ff., 280 f.; III, 44—63). Mit Ritsehl geht er von
der Anekdote Luthers aus. Dieser schreibt in seiner
„Warnungsschrift an die zu Frankfurt" (1533, Walch XVII, 2442 ;

Erl. 2. Aufl., 377 f.): „Also sagen auch jetzt die Papisten, sie
glauben, was die Kirche glaubt ; und wie man von den Polen
sagt, daß sie sagen sollen: ,Ich glaube, was mein König
glaubt.' Warum nicht? Wie könnte ein besserer Glaube sein,
der weniger Mühe und Sorge hätte, denn dieser? Also sagt
man, wie ein Doktor habe einen Köhler zu Prag auf der
Brücke aus Mitleiden, als über einen armen Laien, gefragt:
,Lieber Mann, was glaubst du?' Der Köhler antwortet:
,Das die Kirche glaubt.' Der Doktor: ,Was glaubt denn
die Kirche?' Der Köhler: ,Das ich glaube.' Darnach, da
der Doktor hat sollen sterben, ist er vom Teufel so hart
angefochten im Glauben, daß er nirgend hat können bleiben,
noch Ruhe haben, bis daß er sprach: ,Ich glaube, das der
Köhler glaubt.' Aber Gott verleihe uns solchen Glaubens
nicht viel. Denn wo diese nichts anderes haben, denn also
geglaubt, so haben sich beide, Doktor und Köhler, in den
Abgrund der Hölle hinabgeglaubt." Die gleiche oder eine
verwandte Erzählung finden wir mit verschiedenen Varianten
bei noch sechs Autoren des 16. Jahrhunderts — wir werden
sie unten behandeln. Diese Köhlergeschichten, besonders
nach der Darstellung Luthers, sollen nun ein Beleg sein
für die Berechtigung zum bloßen Glauben an die Kirche,
oder was die Kirche glaubt, ohne jede fides explicita.
Hoffmann findet nämlich, daß bei Luther der Köhler „über-



392 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

haupt nur glaubt, was die Kirche glaubt, sowie daß dieser
Köhlerglaube schließlich als .die sicherste Zuflucht gegen
die Anfechtungen des Satans auch für den Doktor, also für
einen der maiores dargestellt wird" (I, 217). Auch in den
Varianten bei den katholischen Autoren soll der Köhlerglaube

als „unbedingter Kirchenglaube ohne Kenntnis de»
Inhaltes" erscheinen und als solcher als „musterhaft"
dargestellt werden (III, 63).

Luther hat selbst in seinem „Sermon über die-
Prüfung der Geister" (Walch 12, 1321 f.) den Köhlerglauben
als Glauben an das Apostolikum erklärt (vgl. Hoffmann IIr
44). Hoffmann hilft sich mit dem Einwände, der Sermon
sei von Agrikola überarbeitet. Aber auch aus dem erst
angezogenen Texte läßt sich Hoffmanns Ansicht wenigsten»
nicht beweisen. Wenn der Köhler sagt, er glaube, was die
Kirche glaubt, und diese glaube, was er glaube, so kann
der Sinn ebenso gut der sein, daß beide das Gleiche glauben.
Der Doktor wird jedenfalls auch nach der Meinung Luthers
gerade wegen seiner katholischen Glaubensanschauung, die
er ja als Doktor kennt, vom Teufel angefochten worden
sein; wenn er darum später glaubt, so wird sein Glaube
auf eben diese katholische Lehre gehen. Daß er erst Ruhe
hat, indem er sagt: „Ich glaube, was der Köhler glaubt",
besagt im Zusammenhange: Ich glaube wie der Köhler,
was die Kirche glaubt; ich bleibe beim katholischen Glauben^
indem ich wie der Köhler, der mir hierin vorbildlich ist,
die mir bekannte katholische Lehre einfach um der Kirche
willen annehme. Von diesem Glauben will Luther offenbar

nichts wissen! Dieser Glaube führt nach ihm in den
Abgrund der Hölle. Wenn Luther von Thomas von Aquin
berichtet, daß auch dieser „an seinem Tode vor dem Teufel
nicht hat bleiben können, bis er sprach : „Ich glaube, was
in diesem Buche steht, und hatte die Bibel im Arm" (a. a. 0.),
so will Luther auch den Glauben dieses großen „Papisten11
als „leichtfertig" und „unausreichend" verwerfen, jedenfalls
aber nicht ihm bloßen impliziten Glauben an den Inhalt
der Schrift zuschreiben.

Hoffmann behandelt die Luthersche Darstellung der
Köhxergeschichte als die maßgebende oder wenigstens
zuverlässigste. Einen Grund vermag er dafür allerdings nicht
anzugeben. Jedenfalls sprechen die weiteren Varianten der
Köhlergeschichte deutlich gegen die These Hoffmanns. Bei



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 393

Erasmus (De praeparatione mortis) wird ein Philosoph'
und ein ungebildeter Ohrist im Tode vom Teufel im Glauben
angefochten. Der Ungebildete antwortet auf die Frage, was
er über diesen oder jenen Punkt glaube, kompendiarisch:
Was die Kirche glaubt usw. Der Philosoph disputiert mit
dem Teufel über Menschwerdung, Jungfrauengeburt und-
Auferstehung und unterliegt. Erasmus knüpft daran den
Rat, in dunklen und schwierigen Glaubenstragen sich in
keine Disputation einzulassen, sondern auf gottlose
Suggestionen zu erwidern: „Abi retro, satanas, mihi fas non
est dubitare de eis. quae spiritu sancto docta tradidit Ec-
clesia et satis est tenere fide quod ingenio non assequor1."
Selbst Hoffmann muß gegen Ritsehl bemerken: „Die(sej,
Glaubensgegenstände werden als bekannt vorausgesetzt.
Aber daß er sich über die subtilitates fidei in keinen Disput
einläßt, wird als nachahmenswert hingestellt" (I, 218). Aber
der Hauptzweck der Erzählung, der von Erasmus
ausgesprochene Rat, liegt darin, bei Glaubenszweifeln gegen
bestimmte Lehren sich einfach an die göttliche Autorität der
Kirche zu halten. Hoffmann quittiert denn auch die Mahnung
des Erasmus mit dem Bemerken, „daß dem gelehrten
Humanisten dauernd verborgen geblieben ist, was
reformatorischer Heilsglaube ist" (I, 218). Eine dritte Form
behandelt Hoffmann nach dem Utrechter Professor Albert
Pig hi us (1490—1542) im „Hierarchiae- ecclesiasticae as-
sertio", 1538, Kölner Ausgabe 1551, lib. 1 c. 5 (Hoffmann I,
218 ff.). Die gleiche Erzählung findet sich verkürzt unter
Nennung von Pighius als Vorlage auch in dem Werke
„Christianae Paraenesis sive De recta in Deum fide"
(gewöhnlich unter letzterem Namen zitiert) des Minoriten
Michael Medina (Venedig, Ziletus 1564, 1. 5 c. 12). Hier
fragt ein gelehrter Und berühmter Theologieprofessor einen
Köhler, den er zufällig trifft, aus Neugierde und zur
Unterhaltung, was er denn glaube. „Qui cum praeter communes
illos fidei catholicae articulos, quos frequenter audiendo in
Ecclesia didicerat, ad caetera omnia interrogata nihil
respondent aliud quam, hoc se credere quod credit Ecclesia,
de Ecclesiae fide nihil habens definiti et expliciti, inter-
rogantem de ea, velut circulo quodam eludebat. Hoc enim
ultra de singulis interrogatus, Ecclesiam aiebat credere quod

1 Nach Hoffmann I, 217 f.



394 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

ipse crederet et hoc se quod Ecclesia." lu schwerer Krankheit

wird nun der Professor im Glauben versucht und bleibt
erst Sieger, als er, wie er vom Köhler („rustico illo doctore")
gelernt hatte, ausruft: ich glaube, was die Kirche glaubt;
ich verwerfe, was die Kirche verwirft; die Kirche glaubt,
was ich glaube. Auch nach dieser Erzählung kennt der
Köhler die Hauptartikel des Apostolikums1, er hat sie eben
beim Besuche des Gottesdienstes kennen gelernt. Was der
Professor vom Köhler gelernt, ist nicht dessen Unkenntnis
der übrigen Glaubenslehren, sondern der Anschluß an den
Glauben der Kirche. In diesem Glauben hat er mehr Schutz
gefunden als in aller Geübtheit der Schrift. Darum fügt
Pighius wie auch Medina die Empfehlung bei, den Glauben
in allem der Autorität der Kirche unterzuordnen. Nicht der
bloße Glaube an die Kirche wird empfohlen, sondern der
Glaube an alles, was und wie es die Kirche glaubt, also
der katholische Glaube, das Festhalten an der Lehre der
Kirche als zuverlässiger Glaubensregel, ohne weitere
Einsicht in die Glaubensquellen. — Im gleichen Sinne führt
Kardinal Hosius (1504 — 1579) die Köhlergeschichte an
(Confutatio proleg, Brentii, Hoffmann I, 231 ff.). Wenn
Hosius rät, man solle dem Versucher nicht die Schrift,
sondern die Kirche entgegenhalten, da es gefährlich sei,
mit dem Teufel über die Schrift zu disputieren, so ist das
nicht, wie Hoffmann meint, ein glänzendes Zeugnis für die
schriftgemäße Theologie des Teufels (Hoffmann I, 232),
sondern eine Warnung vor dessen Verdrehungskünsten, gegen
welche die Unterwerfung unter die Glaubensautorität der
Kirche empfohlen wird. Dies ist auch kein „Eingeständnis
der eigenen Schwäche, daß man nämlich mit der Schrift
der evangelischen Lehre nicht siegreich zu widerstehen"
vermöge (Hoffmann I, 232), sondern ein Hat für subjektiv
Versuchte. Daß der Köhler nicht als „Vertreter des aller-
einfältigsten Glaubens" im Sinne von Hoffmanns These
(a. a. 0.) erscheinen soll, ergibt sich daraus, daß er das
Glaubensbekenntnis weiß und aufsagt, daß er weiß, daß
man glauben muß, was die Kirche glaubt und daß die
Kirche das Gleiche glaubt wie er. Hosius denkt sich auch
den Glauben an die Kirche nicht bloß als Gehorsam (Hoffmann

I, 233; ßitschl 45), sondern als wirklichen Glauben
an die Lehre der Kirche bzw. als Glaubensgehorsam.

1 Was Hoffmann (I, 219) dagegen bemerkt, ist belanglos.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 395

Claudius Espensaeus (1511—1571) macht im
Zusammenhang mit seiner thetischen Forderung nach einem
bestimmten Maße von fides explicita geradezu darauf
aufmerksam, daß der vielberufene Glaube des Köhlers in dem
Sinne, daß der Köhler glaubt, was die Kirche glaubt,
ungenügend sei, daß ja auch die Erzähler dem Köhler das
Symbolum und die allgemeinen Glaubensartikel über Gott
hersagen lassen (Hoffmann I, 234 ff.)1. Besonders willkommen
zu sein scheint Hoffmann eine bei Bellarmin stehende
(De arte bene moriendi, 1. 2 c. 9), der gleichnamigen Schrift
-des 1609 als Bischof von Padua verstorbenen Pietro Barozzi
•entnommene Variante der Köhlergeschichte (Hoffmann I,
280—282). Hier fehlt der Köhler; dafür erscheint ein vom
Teufel im Glauben irregemachter und darum verdammter
Gelehrter seinem ehemaligen Schulgenossen. Diesem raten
in der Angst, die ihn packt, seine Freunde, in einer
eventuellen Versuchung sich auf den Glauben der Kirche
zurückzuziehen, was er denn auch in Todesgefahr tut und gerettet
wird. Da Bellarmin der Erzählung des Barocius nichts
beizufügen hat, folgert Hoffmann (I, 282): „Hat nun Bellarmin

der Anekdote des Barocius wirklich nichts hinzufügen,
so berechtigt er auch die maiores zum eingewickelten Glauben
im weitesten Umfange. Selbst das Apostolikum, dessen
explizite Kenntnis zuerst von allen gefordert war, war in dem
Munde d3s ersten Gelehrten in jener Erzählung keine
genügende Waffe, um die Versuchung des Satans abzuwehren.
Hat man aber in der Hölle Ursache, seinen Wissensreichtum

stündlich zu bereuen, so ist es zweifellos geraten, sich
mit dem Erwerbe desselben nicht zu befassen, insbesondere
sich des Schriftstudiums., zu enthalten." Das ist wieder
eine echt Hoffmannsche Folgerung! Kann er es denn wirklich

nicht fassen, daß Kenntnis des Symbolums und der
Schrift nicht genügend von Glaubenszweifeln schützen,
im Gegenteil Gegenstand und Grund von Zweifeln bilden
können? Wie soll man dann den Zweifel, ob ein oder mehrere
Artikel des Symbolums mit der Schrift übereinstimmen, in
ihr begründet seien, beheben? Barocius antwortet: Indem
man glaubt, was die Kirche glaubt, d. h. sich auf die Kirche

1 Hoffmann (I, 236) will aus den letzten Worten folgern, daß die
Artikel über Gott nicht identisch seien mit dem Symbolum. Allein
Claudius zitiert einfach Pighius, der die générales articuli de Deo
erwähnt, und Hosius, der das Aufsagen des Symbols erzählt.

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 27



396 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

als Glaubensrichtschnur stützt. Das ist aber keine bloße fides
implicita. Die Kenntnis der Schrift braucht man deswegen nicht
zu bereuen, wohl aber, daß 'man in ihr allein sein Heil suchte
und dabei den wahren Glauben in der Versuchung verlor.

Ein sehr interessanter Beitrag zur Köhlergeschichte
ist Hoffmann entgangen. Er findet sich beim Minoriten
Michael Medina (f 1578) in dem bereits zitierten Werke: De
recta in Deum fide (1. 5 c. 12). Zum Beweise seiner These,
daß man nur das glauben dürfe, was die Kirche lehrt und
alles verwerfen müsse, was sie verwirft, beruft er sich (nach
dem Väter- und Schriftbeweis) auf folgende Tatsache: „Multa
a multis doctissimorum virorum referuntur exempla qui
post ingente3 in omni genere disciplinarum labores, proxima
morte accersitis de via rusticissimis hominibus, in illorum
fidem, quae ut illi dicebant, non erat alia quam ecclesiastica
fides, suam omnem sapientiam et theologiam resignarint,
protestantes ingenue, nihil aliud se credere, quam quod rustici
illi faterentur se credere, id est id quod credit et approbat
Ecclesia" (fol. 173 v.). Er bringt dafür auch zwei Beispiele,
von denen das erste die Albertus Pighius entnommene
Köhlergeschichte ist. Das zweite Beispiel wird von Alfons
Tostado, Bischof von Avila (f 1455), erzählt, einem nach
Medinas' Zeugnis sehr gelehrtem, scharfsinnigem Manne,
dessen heiligmäßiges Leben in ganz Spanien bekannt sei,
„Deo etiam miraculis testante". Hier tritt uns also zum
erstenmal eine bestimmte historische Person entgegen1.
Medina erzählt von Tostado : „Hic tantus vir, cum morti
esset propinquus diabolicaequae fraudis incitamenta sentiret,.
accersitus e via agasone (Troßknecht), qui forte transibat,
quaesitoque, quid de Christiana religione sentiret eoque*
fatente, nihil aliud se credere quam quod crederet et teneret
Ecclesia, in eius confessionem ingentes illos studiorum labores
continuo refudit protestatus, nihil aliud quam quod agaso
ille oonfitebatur, se credere. Qua sancta modestia vinctus
satanas continuo discessit virumque sanctissimum tentare
cessavit." Daran fugt Medina die Aufforderang: „Horum
non leviculorum homunculorum imitemur exempla et nun-
quam errabimus. A nullo alio quam ab ea, quae nos Christo
genuit, doceri patiamur, id dammnemus, quod illa dammnat,

' Gesammelte Werke in Ausgabe von Venedig, 1598, in 22
Foliobänden.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 397

id tantum modo approbemus, quod illa approbat. Sciamus
primam esse salutem rectae et ecolesiasticae fidei régulas
custodire et a constitutis patrum nullatenus deviare Quod
si feeerimus, facili compendio cunctas haereses et cacodaemonis
fraudes absque ampliori eruditione vitabimus" (fol, 173 v.).
Diese letzten "Worte überheben unsjeder weiteren Erklärung L

Alle katholischen Darstellungen der Köhlergeschichte
empfehlen den Glauben des Köhlers, aber nicht in dem
Sinne, daß man nichts Bestimmtes glauben müsse oder
dürfe, sondern in dem Sinne, daß man alles, was die
katholische Kirche glaubt und lehrt und was man als solches
kennt, um der Autorität der Kirche willen glaubt — der
Glaube an die Kirche wird als Mittel zum expliziten
Glauben, zur Festigkeit des Glaubens empfohlen. Dieses
besonders bei Versuchungen gegen den Glauben von seiten
des bösen Feindes, zumal in der Todesstunde. Da soll der
Glaube an bestimmte katholische Lehren, worüber der Feind
versucht, gestärkt bzw. geschützt werden2. Die
Köhlergeschichten besagen also gerade das Gegenteil von dem,
was Hoffmann aus ihnen herauslesen möchte. Luther hat
den Grundgedanken der Köhlergeschichte wohl verstanden,
darum verwirft er den „Köhlerglauben", der in den
Abgrund der Hölle führe.

Die Tendenz der Köhlergeschichte kommt auch trefflich
zum Ausdruck durch die Gegenüberstellung des Köhlers
mit einem gelehrten Theologen, denn ein solcher erscheint
charakteristischerweise immer als Gegenstück. Die in
entlegenen Wäldern arbeitenden und oft wochenlang jedes
menschlichen Verkehres entbehrenden Köhler waren wohl
durchweg kein Ausbund von theologischem Wissen. Schlicht

1 In einem „Methodus confessiönis" betitelten Werkchen (Lyon,
Theob. Paganus, 1549) (vielleicht von Thomas de Strozzio 0. P.)
heißt es im Prolog zu den 12 Artikeln: „His duodecim articulis de-
bemus credere pure, sincere et extra omnem dubitationem, omissa
supervacua et inani quarumlibet minutiarum obiectione. Sed si occur-
rent difficultates, debemusnos siinpliciter submittere
credulitati et fidei piorum et Deum timentium sanctae matris Eccle-
siae doctorum et antistitum nec non sanctorum et sanctarum qui in
testimonium huius fidei orthodoxae usque ad mortem forditer dimi-
caverunt" (p. 21 s.).

2 Eine eingehende Verteidigung des „Köhlerglaubens" bietet
Angelus Silesius, Joh. Sckäffler (1624—1677), der das Argument treff-
iich auf die Protestanten retorquiert. Siehe die Darstellung bei
Hoffmann III, 23—29.

27*



398 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

und recht, von Zweifeln und Schwierigkeiten unberührt,
glaubten sie auf die Autorität der Kirche hin, was ihnen
als Glaubenslehre vorgelegt wurde. Es ist reiner Glaube,
ohne Einsicht in die Glaubensgründe, ohne weitere Kenntnis
der Glaubensquellen. Aber gerade dieses Glauben um des
durch die Kirche vermittelten Glaubens willen ist
empfehlenswert, ein sicheres Schutzmittel in Versuchungen.
Das müssen auch die gelehrten Theologen zugeben und
erfahren, ja tun es mit Überlegung, wie uns Tostado und
Medina zeigen. Sie legen das den Reformatoren ebenso
unbequeme wie unverständliche Bekenntnis ab, daß auch noch
so große Schriftkenntnis nicht unfehlbar gegen Versuchungen
durch den bösen Feind schützt, sondern einzig das treue
Festhalten an der Autorität der Kirche in Glaubensfragen.
Darum wird der Köhler als Vorbild gewählt, der nicht auf
Grund von Schrift- und Väterkenntnis, sondern allein und
unmittelbar auf Grund der kirchlichen Belehrung glaubt.
Diese seine Glaubensstütze wird empfohlen, nicht seine
Unwissenheit, denn letztere böte ja dem Doktor in der
Versuchung keine Hilfe. Auch der Doktor soll sich in gefährlicher

Versuchung auf seinen eigentlichen Glaubensgrund
besinnen, zurückziehen (referre). Damit wird auch das
Schriftstudium nicht verworfen — eine gewisse
Geringschätzung tritt nur in der Variante bei Barocius-Bellarmin
hervor und auch da in einem erklärenden Zusammenhange —,
es wird vielmehr einfach die Bibelkenntnis als ungenügender
Schutz in Versuchungen dargestellt, bzw. der Glaube um
der Autorität der Kirche willen als hilfreicher. Es darf
überhaupt nicht übersehen werden, daß der Anschluß an
die Kirche als Schutz gegen Versuchungen des bösen
Feindes angeraten wird.

Hoffmann bemerkt, daß die Köhlergeschichte wohl aus
dem 15. Jahrhundert stamme — das Beispiel von Tostado
beweist dies nun historisch1. Sie fügt sich auch ganz gut
in das Milieu dieser Zeit2. Wie wir sahen, betonte ja ihre

1 Damit entfällt auch die Vermutung von R. Hildebrani
in Grimms Deutschem Wörterbuch, Artikel Köhlerglaube (bei
Hoffmann III, 45), daß die Köhlergeschichte von einem katholischen
Volksprediger zur Empfehlung des einfachen Kirchenglaubens erfunden
worden sei.

2 So berichtet Costanza Ciaperelli in einem Briefe an Feo
Belcari (f 1484) über den Tod seiner Tochter an diesen folgendes: „In
ihren letzten Stunden war sie fortwährend heiter und ertrug mit Sanft-



Geschichte der fides impUcita in der kath. Theologie 399

Theologie bereits sehr stark die Notwendigkeit der Kirche
als Glaubensregel. Noch leichter ist es zu begreifen, daß
das 16. Jahrhundert die Köhlergeschichte aufgriff. Ebenso
verständlich ist der Zorn Luthers gegen diesen
Köhlerglauben. Ihm blieb es denn auch vorbehalten, den
„Köhlerglauben" zu einer schimpflichen Bezeichnung der Eigenart
des katholischen Glaubens herabzuwürdigen.

'Die eigentliche Bedeutung von Köhlerglaube ergibt
sich auch aus der sonstigen Verwendung des Ausdrucks in
der Literatur. Er erscheint als ein guter Glaube : „Ich will
glauben, wie der Köhler glaubt" (Joh. Agrikola, 300 deutsche

Sprichwörter, 1529, bei Hoffmann III, 45). Oder („Die
Köhler) seind frumb leut, wie das Sprichwort sagt, des Köhlers

Glaub den teufel verjagt" (Fürstl. grafsch. Tyrol. Landreim

von 1558, Hoffmann III, 46). Luther und Agrikola
haben darum den Vorzug des Köhlerglaubens für die
Reformation in Anspruch genommen und verwertet (siehe
Hoffmann III, 46ff.), in dem Sinne, daß des guten Köhlers Glaube
identisch sei mit Luthers Glaube und Lehre — hier wird
also der Köhler zum Vorbild echten lutherischen Glaubens.
Diese Bedeutung im Sinne eines guten und rechten Glaubens
hat allerdings im Verlauf derZeit, wohl unter protestantischem

Einfluß, der anderen eines einfältigen, blind der Autorität
folgenden, unmotivierten, ja oft eines falsch orientierten

Glaubens weichen müssen. Mit der Geschichte der fides
implicita hat diese Entwicklung nichts mehr zu tun1.

mut ihre Leiden, nur an den Gekreuzigten denkend. Als ihr Ende
nahte, rief sie mich und sprach: Schwester Costanza, der Teufel plagt
mich, ich solle lassen vom Glauben an Gott; ich aber habe ihm
geantwortet, ich glaube an Gott und an die Lehre seiner heiligen Kirche".
Eeumont, Briefe heiliger Italiener. Freiburg lb77, p. 165.

1 Hoffmann stellt (III, 63) vier verschiedene Definitionen des
Köhlerglaubens auf. Keine derselben entspricht aber den historischen
Tatsachen, am ehesten noch die vierte, aber auch diese nur für die
neuere Zeit: „Kindlicher expliziter Glaube an die Lehren des
Religionsunterrichtes ohne Rücksicht auf theologische Kritik oder Bekämpfung
durch andere Wissenschaften." Das „Kirchliche Handlexikon",
herausgegeben von M. Buchberger, definiert: „ein auf Autorität hin blindlings
angenommener Glaube", II, 423. Fälle von Köhlerglauben sind mir
aus neuester Zeit literarisch begegnet in: Hermann Bahr, Himmelfahrt

(1916), S. 352, und Robert Benson, The light invisible (ed. Jan,
1906, p. 169s.): „faith can and dees exist quite apait from intellect;
crease or develop the one often means the decrease and to in and
incoherence of the other. Seigneur, donnez moi la foi du charbonnier."


	Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie [Fortsetzung]

