
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


302 Literarische Besprechung

Es ergibt sich ferner, daß die Lehre des Aquinaten
von der Restitution nicht bloß als eine erstmalige
systematische Zusammenfassung „der Restitutionsgrund-
sätze" zu gelten hat (Innsbr. Zeitschr. 1915, 4, Heft, p. 645)
sie hat Dauer wert, ist einfachhin die richtige Lehre.

Innerlich fremd ist der Lehre von der Restitution
uur jene Partie der Moral, in der erörtert wird, was für
eine Gewissensverpflichtung sich bei vorliegender reiner
culpa iuridica vor oder nach einer bürgerlichen .Urteils-
sprechung ergebe.

Polglich ist die im Eingang erwähnte weitere
Definition des Aquinaten in der Moraltheologie allerdings
auch die eigentliche Definition, die sich kurz also geben
läßt: débita restitutio in integrum ex culpa theologica
quomodocumque orta.

t

LITERARISCHE RESPRECHUNG
Dr. Josef Zahn: Einführung in die christliche Mystik. Zweite viel¬

fach umgearbeitete und ergänzte Auflage Grcß-8°. XI., 612 p,
Paderborn, Schöningh 191b.

Das schon seit längerer Zeit vergriffene Buch erscheint trotz;
schwerer Kriegszeit nach kaum zehn Jahren in neuer Auflage. Es
leistet einen höchst zeitgemäßen Beitrag für den Aufbau echter), tiefen,
gesunden Geisteslebens mit reicher heiliger Licht- und Wärmekraft.
Dies Buch gilt nicht einer „Mystik", die zum Schlafengehen und
zu Traumgebilden einladet, noch einer Mystik, die mit pantheisti-
schem Wahn berauscht, noch einer Mystik, die der Geschichte
entführt, von Christus entfernt, die kirchlichen Ordnungen entwertet.
Die überaus zahlreichen Ergänzungen und Verbesserungen verdankt
die neue Auflage einerseits neuer eigener Umschau auf dem fast
unübersehbar weiten Gebiete, anderseits den verständnisvollen Winken
wohlwollender Beurteiler der früheren Auflage. Um die Drucklegung
nicht noch weiter zu verzögern, mußten mancherlei Ergänzungen nach
der dogmatischen und psychologischen, insbesondere aber nach der
geschichtlichen und literargeschichtlichen Seite einstweilen
unterbleiben.

Der Inhalt des Werkes ist wesentlich unveiändert geblieben
und die Einteilung ganz dieselbe. Im ersten Buche wird der
G run dcharak t er der Mystik behandelt: Mystik als Leben
und Mystik als Wissenschaft (erstes Kapitel). — Die
intellektuelle Seite des mystischen Lebens (zweites Kapitel).
— Der kirchliche Charakter der Mystik (drittes Kapitel). —
Das Lebensideal der Mystik (viertes Kapitel). — Die echte
Mystik ist eine durchaus christliche. Die innige Vereinigung des
Menschen mit Gott, welche eben die Mystik bezweckt, wird durch
die Vermittlung Christi gesucht: „Per Christum hominem ad



Literarische Besprechung 303

Christum Deum', wie St. Augustinus sagt (tract, in Joan. 13, 4). „Die
Menschheit C hristi führt zur Gottheit : Christi humanitas via est,
qua ad divinitatem pervenitur" (S. Thomas Aq. Comp. Theol. c. 2). —
JJie Mystik wird unterschieden als Leben und als Wissenschaft.

Unter dem mystischen Leben im weiteren Sinne
wird verstanden das geistliche Leben in seinem Entwicklungsgange

und in seiner Vollendungsstule, insofern es aufgefaßt und
gepflegt wird unter dem Gesichtspunkte des Strebens nach der
vollkommenen Vereinigung mitGott. Unter mystischem Leben
im engeren Sinne wird verstanden der Vollendungsstand
der Gotteinigung, soweit er im Diesseits erreichbar ist oder
genauer die diesseitige Vollendung der Einigung mit Gott in
Erkenntnis und Liebe, wurzelnd in der besonderen Gnade Gottes,
sich betätigend im Gebet der Beschauung und sich bewährend
in der Heiligkeit des Lebens, häufig, wenngleich nicht notwendig,
begleitet von außerordentlichen, wie inneren so äußeren
Gaben. Das mystische Leben nun ist Gegenstand der Mystik
als Wissenschaft. Demnach versucht diese auf Grund der
göttlichen Offenbarung und der menschlichen Erfahrung die diesseitige
Vereinigung der Seele mit Gott in ihren Entwicklungs- und
Vollendungsstufen nach ihrem wesentlichen Charakter und nach ihren
akzidentellen Erscheinungsformen aus theoretisch-praktischem Interesse

darzustellen — Wenn die echten mystischen Erlebnisse und
Erfahrungen der Wissenschaft als Erkenntnisquelle dienen, so gilt dies
doch nur in untergeordneter Weise. In erster und leitender Linie ist
auch für die Mystik Erkenntnisquelle (materielle und beziehungsweise
formale) die gö 111 i c h e 0 ffen b ar ung, wie sie in der Schrift und
Tradition sich ausgesprochen hat und in der Lehre der Kirche
sich darbietet.

Ebensowenig wie die Mystik im Gegensatz steht zur Scholastik
und zur Wissenschaft überhaupt, kann auch keine Bede sein von
einem Gegensatze zwischen Mystik und Kirche. Vielmehr dürfte wohl
die Innigkeit der Beziehung zwischen Mystik und Kirche um so mehr
gewürdigt werden, je besser deren beiderseitiges Wesen verstanden
wird. Gegenüber der Stellung der Mystiker zum liturgisch-kirchlichen

Leben, ihrem äußeren und inner en Mitleben mit dem Kreislauf
des kirchlichen Festjahres, ihrem lebendigen Teilnehmen an den

kirchlichen Gnadenmitteln kann das Vorurteil von einem inneren
Gegensatze zwischen Kirche und Mystik nicht standhalten. Die Männer
und die Frauen, die sich als die eifrigsten bewiesen in der Pflege des
verborgenen Lebens in Gott, waren am treuesten, freilich auch am
erleuchtetsten in der Beobachtung der kirchlichen Feste und im
Gebrauch der kirchlichen Gnadenmitlel. Es ist eine durchaus
selbstverständliche und gemeinsame Gesinnung, wenn die Mystiker uns
begegnen in ihren glühenden Gebeten, ihren apostolischen Arbeiten,
ihren heldenmütigen Opfern für die Kirche, ihrer zarten und starken
Liebe und Treue zur Kirche, ihrem Gehorsam gegen die Kirche
und insbesondere gegen den Papst als sichtbares Haupt der Kirche.
Das dreifache Band, welches alle Gläubigen zur kirchlichen Einheit
zusammenschließt, das vinculum hierarchicum, das vinculum liturgicum,
das vinculum symbolicum, besteht auch für die MystUer zu Recht,
und das letztere, das Band der Bekenntniseinheit, tritt nicht



304 Literarische Besprechung

minder deutlich hervor, wie die im liturgisch-kirchlichen Leben sich
äußernde und sich befestigende Einheit.

Nach der Anschauung der christlichen Mystik ist das erste dies,
daß mit aller Klarhei t und Sicherheit und mit einer bis ins Kleinste reichenden

Folgerichtigkeit der ganze, weite, tiefe, hohe Bau des
Leben s und Wirkens aufger ich te t werde auf den Fundamenten
des Glaubens an Gott, der Hingabe an Gott, des Vertrauens auf Gott,
des Gehorsams gegen Gott, der unserer Seele Ursprung und Endziel,
unseres ganzen Daseins Herr und Vater ist. Und gerade in der
Überzeugung, d8ß die religiöse Lebensweihe die erste Pflicht sei, liegt für
den Mystiker der stärkste und stetige Anlaß zum Streben nach
sittlicher Vollendung in wahrer christlicher Aszese. Das Höhen-
maß des mystischen Fortschrittes ist die Liebe, die wahre, lebendige
Gottes- und Nächstenliebe, welche der große Inhalt des Lebens Jesu
war, das unser höchstes Ideal ist und unser einziges Gesetz. Insofern
aber die Liebe nur dort herrschen kann, wo die innere Freiheit
wohnt, die.-e aber nicht ohne die Asze-e gewonnen wird, muß eben die
Aszese, und zwar auch die äußere als Wegebereiterin der Mystik
gelten. Gerade die Liebe diängt die Mystiker, diese großen
Gottesfreunde, auf die Bahn des Aposto 1 ats, um den mannigfachen Nöten
der Brüder zu dienen auf dem weiten Erdenrunde, sei es im Apostolat
der Tat oder des Gebetes oder des Opfers und Leidens, um
Gottes Gnadenschätze auf die ganze Menschheit herabzuziehen.

Inhalt des zweiten Buches: Stufengang und Voll-
«ndungsstand des mystischen Lebens in drei Kapiteln:
Das gewöhnliche christliche Gebetsleben in seinem
Verhältnis zur mystischen Go tt v er e i n igu ng. — Die Beschauung

als die wesentliche Form des mystischen Lebens;
Stufen und Vollendung derselben. — Die Relativität der
diesseitigen Vollendung des beschaulichen Lebens. — Der
Weg, auf welchem die Religion ihren Segen an die Menschheit
vermittelt, ist das echte, schlichte, herzenswarme Gebet. Weit entfernt,
daß der Mystiker weniger als alle anderen zu erflehen hätte, ist
gerade für ihn das Gebet als Bitte mit dem Gebete als Lob und Dank
unzertrennlich verbunden. Die Sorge für das Seelenheil, das eigene
wie das der Brüder, ist das eigentliche Anliegen des zu Gott Bittenden.
Das mündliche Gebet ist naturgemäßer Ausdruck wie auch
naturgemäße Anregung der inneren Andacht und daher im
wahren Sinne grundsätzlich vollauf berechtigt. Uberall aber, wo das
Gebetsleben ernst gepflegt witd, hat das innere Gebet seine
selbstverständliche Heimstätte. U nd ohne diese würde auch das mündliche Gebet
zum bloßen Lippengebete herabsinken. Darum sucht auch der Gottesfreund

in dem Einblick nach innen wahre Frömmigkeit zu
finden, lautere Gottesweihe, starken S el bs t b es it z, Selbstbesitz

nach innen und Bewahrung vor dem Selbstzerteilen,
dem Selbstverl ieren nach außen; im Innenleben der Betrachtung

sucht er Läuterung des Herzens, Zähmung der Affekte,
Verbesserung der Fehler, Ordnung des Willens, einsichtiges

Urteil über göttliche und menschliche Dinge. Es
kann dpshalb keine größere Wohltat für die Menschheit geben als die
religiöse Innerlichkeit. Hier muß sie große Männer suchen, wenn sie
solche meint, die groß sind nach dem Segen, den sie bringen.



Literarische Besprechung 305'

Die ganze Pflpge des Gebetes entfaltet sich unter dem anregenden,
mitwirkenden, vollendenden Einflüsse der göttlichen Gnade, ohne
die ja ein wahres Heilswerk nicht zustande kommt, und je höher
die Gebetsstufe, um so höhere, reichere Gnade wird vorausgesetzt. In
der Regel besteht eine enge Verbindung zwischen dem beschaulichen
Gebete und dem vollkommenen Leben. Wie aber das beschauliche
Beten nach der regelmäßigen Ordnung eine gewisse Höhenstufe des
sittlichen Lebens voraussetzt, so findet wiederum das sittliche Emporstreben

in den Übungen des beschaulichen Betens die mächtigste
Förderung. Die Beschauung als wesentliche Form des mystischen
Lebens ist die Wirkung der Gaben des Heiligen Geistes, insbesondere
der Gaben der Weisheit, des Verstandes und der Wissenschaft. Das
ist die sogenannte Beschauungsgnade, die contemplatio infusa. Diese
nun kann urplötzlich und auffälligerweise auftreten, aber auch
allmählich bei einem Leben der Sammlung und Entsagung sich
einstellen. Sie kann sogar in hohem Grade vorhanden sein, ohne daß
es die beschauliche Seele selber weiß So berichtet z B. die hl. Theresia
(Kap. 30 „Weg der Vollkommenheit", 3. Band der neuen Pustet
Regensburg-Gesamtausgabe ihrer Werke. Vgl. Zahn, p, 190, Note 2) von
einer Person, die beim Beten des „Vater unser" stundenlang mit dem
innigsten Gebete der Vereinigung begnadet wurde, ohne daß sie selbst
davon eine Ahnung hatte.

Die sogenannte contemplatio acquisita, von der ausdrücklich
die Mystiker seit dem 17. Jahrhundert reden, ist im Grunde
genommen nur eine vereinfachte Betrachtung. Im weiteren Sanne wird
früher öfter contemplari mit meditari gleichbedeutend gebraucht.,
Wenn aber die alten Meister von der eigentlichen Beschauung reden,
da meinen sie contemplatio infusa, die Beschauung als Wirkung der
Gaben des Heiligen Geistes. Der selige Albert d. Gr. O. Praed. („De
Adhaerendo Deo", Kap. IX) unterscheidet die Beschauung der
gläubigen Katho.iken von der der heidnischen Philosophen. Die erstere
aber ist ihm dieselbe wie die Beschauung der Heiligen, die offenbar
die contemplatio infusa ist: „Sed contemplatio Sanctorum, quae est
Catholicorum, est propter amorem ipsius, scilicet contemplati Dei :
idcirco non sistit in fine ultimo in intellectu per cognitionem, sed
transit ad affectum per amorem." Die Lehre des hl. Thomas über die
Beschauung haben wir früher (vgl. Divus Thomas III, 237 ff.),
näher behandelt. Gerade die eingegossene Beschauung vollendet nach
ihm mittels der Gaben des Heiligen Geistes, insbesondere der Weisheit,

des Verstandes und der Wissenschaft, die drei göttlichen
Tugenden, durch welche die Gottvereinigung zustande kommt. Mit dem
Aquinaten stimmt sein inniger Freund, der hl. Bonaventura, durchaus
überein, wie auch näher gezeigt worden ist (vgl. a. a. O. V, 21B ff.).
Ganz in gleichem Sinne lehrt auch der hl. Johannes vom Kreuz
(vgl. a. a. 0. III, 365 ff).

Zur Sache äußert sich näher Ludwig Lercher S. J. in einer
lehrreichen Abhandlung: „Grundsätzliches über Mystik aus Theologie
und Philosophie" (Zeitschrift für katholische Theologie,
p. 1—46, Innsbruck, Rauch, 1918). Wenn es (p. 30 unter 4.) heißt,
die niederen Grade der Beschauung könnten vom Gläubigen durch
eifriges Bemühen, namentlich durch fleißige Übung der Betrachtung'
„erworben", d. i. nicht bloß verdient, sondern hervorgebracht werden,.



3U6 Literarische Besprechung

so gilt dies nur von einer bloß natürlichen Beschauung, nicht aber
von der übernatürl chen, eingegossenen Bescbauung, auch nicht in
den niederen Graden ; denn letztere ist eine Wirkung oder Frucht der
Gaben des Heiligen Geistes (vgl. oben p. 41, wo der hl. Thomas
angeführt ist: 2. 2. q. 9 a. 2 ad 1 und besonders q. 45 a. 2). Da heißt
es: „Die Beschauung ist nach dem heiligen Lehrer eine Wirkung
oder Frucht jener Gabe des Heiligen Geistes, die Weisheit
genannt wird." Nach St. Thomas (1. 2. q. 68 a. 8 c.) vereinigen uns
die göttlichen Tugenden mit Gott: „Virtutes theologicae sunt quibus
mens humana Deo coniungitur." Diese Tugenden aber werden
vollkommen gemacht durch die Gaben des Heiligen Geistes und dadurch
die Gottvereinigung vollendet (2. 2. q. 9 a. 1 ad 3): „Omnia dona ad
perfectionem theologicarum virtutum ordinantur, sicut ad finem." Bei
der gewöhnlichen Tugendübung, wie sie auch bei der vereinfachten
Betrachtung stattfindet, bei der sogenannten erworbenen Beschauung,
ist die Seele auf eigenen inneren Antrieb hin tätig; bei den Gaben
des Heiligen Geistes werden wir vom Heiligen Geist bewegt und
angetrieben, der in besonderer Weise in und durch uns wirkt (2. 2.

q. 52 a. 2): In donis Spiritus Sancti mens humana non se habet ut
movens, sed magis ut mota." Da gibt es also nicht erworbene, sondern
eingegossene Tugendakte, welche sich zwar nicht der Art nach, wohl
aber der inneren Stärke und der Vollkommenheit gemäß von den
gewöhnlichen Tugendakten (den erworbenen) unterscheiden. Die
erworbenen Tugendakte kommen auf menschliche Weise zustande, die
mittels der Gaben des Heiligen Geistes bewirkten auf übermenschliche

Weise (3 Sent. dist. 31 q. 1 a. 1): „Dona a virtutibus distin-
guuntur in hoc quod virtutes perficiunt ad a< tus humano modo sed
dona ultra humauum modum."

Bei der Wesensbestimmung der Beschauung (der mystischen)
unter 4 und 5. (a, a. 0. der genannten Zeitschrift, p. 30 fi. und p. 45)
ist zu beanstanden, daß die Akte des Glaubens und der Liebe bei
derselben auch durch eigenes Bemühen hervorgebracht, also erworben
werden und die erworbenen sogar vollkommener sein könnten. Das
Wirken des Heiligen Geistes durch seine Gaben bringt übermenschliche

Akte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe bei der
Beschauung hervor, die stets vollkommener sind, als die durch eigenes
Bemühen hervorgebrachten, obwohl sie der Art nach (spezifisch) von
letzteren nicht verschieden sind. Darum heißt es (a. a. 0., p. 43) ganz
richtig: „Die Beschauung weist also in ihrem ganzen Verlaufe kein
einziges Element auf, das spezifisch verschieden wäre von den Akten,
welche mit Hilfe der gewöhnlichen Gnaden von den Gläubigen
'erworben werden können." Zum besseren Verständnis dient auch die
Lehre vom sogenannten Seelenfünklein (Zahn, p. 327 f.). Die zu
starke Betonung der fühlbaren Liebe (a. a. 0., p. 35 ff.) könnte
leicht als Stütze aufgefaßt werden für die abgelehnte (p. 18 ff.) Ansicht
vom unmittelbaren Innewerden der Gegenwart Gottes. Kurz
und bündig erklärt sich dazu (2 Sent. dist. 23 a. 2 q. 3) der hl.
Bonaventura: „Si cognosco Deum per hoc quod est praesens mihi, hoc
potest esse tripliciter: aut per hoc, quod est praesens mihi in effectu
proprio; et tunc est contemplatio, quae tanto est eminentior,
quanto effectum divinae gratiae magis sentit in se homo, vel quanto
•etiam melius seit considerare Deum in exterioribus creaturis" (vgl.



Literarische Besprechung 307

Di vus Thomas V, p. 21 Bf.). Der heilige seraphische Lehrer nennt
also das Innewerden der Gegenwart Gottes geradezu ein mittelbares,
ein Erkennen aus den Wirkungen. Ahnlich äußert sich der hl.
Johannes vom Kreuz. Er unterscheidet (Geistl. Gesang, 11. Str.) drei
Arten der Gegenwart Gottes in der Seele: die natürliche (wesentliche),

die geistliche und die durch geistige Zuneigung; letztere ist
die mystische. Von dieser sagt er: „In vielen Seelen pflegt Gott
mancherlei Arten der geistigen Gegenwart, wodurch er sie erquickt,
ergötzt, erfreut, zu bewirken." Allein sowohl diese Arten geistiger
Gegenwart als alle übrigen sind verborgen. Denn Gott zeigt sich
dabei nicht, wie er ist; denn das erträgt die Natur dieses (irdischen)
Lebens nicht. (Vgl. auch Aufstieg zum Berge Karmel II, B.)

Die Mannigfaltigkeit der Stufenbildung des beschaulichen

Gebetes will vor allem das Höherstreben und den mannigfachen
Reichtum der Gnade und die harmonische Erhöhung aller Seelentätigkeiten

im beschaulichen Gebete zum Ausdrucke bringen. Sie findet
ihre Begründung in den unübersehbaren persönlichen Verschiedenheiten
der einzelnen Menschen sowie im Verhältnis des Menschen zu Gott.
Eine besondere, wohlverdiente Beachtung findet die Theresianische
Stufenlehre, die nach der „Seelenburg" näher dargelegt wird. Um
übertriebene Stufenbildung abzulehnen, wird die Zwölf-Stufenlehre
Scaramellis einer näheren Kritik unterzogen. Bei der zusammenfassenden

Beurteilung der genannten Stufenbildung wird hingewiesen auf
ein teilweise berechtigtes ernstwissenschaftliches Interesse,
sodann auf die vermeinte Pflicht, die im mystischen Leben
verborgenen göttlichen Huldgaben kundzumachen Gott
zur Ehr und den Seelen zum Heile, vorzugsweise endlich auf das
pastorale Interesse. Je maßvoller jedoch die Stufeneinteilung ist,
um so dienlicher wird sie sein zur Unterstützung der praktischen
Seelenpflege. Wohl zu beachten ist die Grenzlinie zwischen geschichtlicher

Darstellung einerseits und spekulativer und systematischer
Behandlung anderseits. Neben den unterscheidenden Merkmalen der Stufen
darf durchaus nicht Bieren Gemeinsames übersehen werden. Bei
allen Stufen ist fernzuhalten, was geistig ungesund ist oder irgendwie

die leibliche Gesundheit schädigt. Ferner ist die Selbstbeherrschung
und Sammlung Vorbedingung jeder guten Gebetsübung. Auch bei weit
Vorgeschrittenen ist die Freiheit von Zerstreuungen nie eine
vollständige oder gar eine mühelose Sache, eine selbstverständliche Sache.
Von jedem Gebetsleben endlich ist zu fordern, daß es die nüchterne
Probe der Geduld in Leiden und bei Unbilden oder Mißerfolg, der
inneren und äußeren, wahren und ungeheuchelten Demut sowie der
tätigen, opferstarken Nächstenliebe bestehe.

Bei allen Graden des beschaulichen Gebetes dauert
die menschliche Tätigkeit fort. Das mystische Gnadenleben
fällt keineswegs zusammen mit einem rein passiven, untätigen Seelenstand

im Sinne des Quietismus. Die natürliche Vollkommenheit unseres
Erkennens und Wollens wird in der übernatürlichen Ordnung nur
mehr erhöht, keineswegs einfach unterdrückt oder weggenommen. Nach
kirchlicher Lehre erhöht, unterstützt, vollendet die Gnade unsere
freien Akte. Die Gaben des Heiligen Geistes sind zudem übernatürliche

Kraftquellen, welche unseren auf das ewige Heil hingeordneten
Erkenntnis- und Willensakten eine besondere Leichtigkeit und Voll-



308 Literarische Besprechung

kommenheit geben. Der diesseitige Aufstieg zu den mystischen Höhen,
in welchen einigermaßen die jenseitige Glorie der Gottschauung
beginnt, kann durchaus keine völlige geistige Untätigkeit bedeuten.
Gott widerspricht sich nie und nimmer in seinen Werken. Er
widerspricht auch in Ewigkeit nicht seinem eigenen Wesen. In Gott
aber ist ewig vollkommenes Wirken bei ewig vollkommener Euhe und
Einfachheit, und zwar ein Wirken in ewig vollkommener Weisheit.
Darum wird die Vollendung der Gottvereinigung in der Beschauung
weder Erkenntnis ohne Liebe noch Liebe ohne Erkenntnis sein, sondern
beides vereint.

Der Höhenstand ist die Unio mystica, Stand der geheimnisvollen

Gottvereinigung. Dabei aber hört keineswegs der Mensch
auf, als Mensch zu handeln, und hört Gott nicht auf, Gott zu sein.
Der Höhenstand bleibt hienieden stets Stand des Glaubens und
wird nie zum Stand des Schauens, der dem Jenseits vorbehalten
ist. Will man überhaupt die Unio mystica näher bestimmen, dann
muß man sagen, daß, was in der Beschauung gegeben ward,
in der „Einigung" (relativ) vollendet wird, als besonders
lichtvolle Entfaltung der auf dem Glauben ruhenden
Erkenntnis, als besondere Innigkeit und Treue der
Liebe, als besondereBefestigung im Gnadenstande,
als besondere Bereicherung mit den Gnadengaben.
Im Diesseits gibt es keine Entfaltung des geistlichen Lebens über
diese Gotteinigung hinaus. Die betende Beschauung ist also nichts
ohne die auch im wirkenden Leben gepflegte Beschaulichkeit.
Und wie die letztere nicht ohne die erstere zu sein pflegt, so hat die
erste ihre Probe in der zweiten, Bei all dem Hohen und Erhabenen
aber, was von der Beschauung zu sagen ist, bleibt der hohen
Beschauung hohe Schule und hohe Probe doch das Wort der grauen
Vorzeit: „Wandle vor Mir!" und des Apostels Wort: „Unser
Wandel ist im Himmel!"

So vollkommen auch das beschauliche Leben hienieden sein mag,
es ist und bleibt immer höherer Vervollkommnftng fäh'g. Je höher
aber das mystische Leben steigt, desto unvermögender erweist sich
die Sprache, die geheimnisvollen Erhebungen wiederzugeben. Daher
kommt die reiche bildliche Ausdrucksweise bei den mystischen Schriftstellern

sowie die ganz eigene Begrifisbildung. Gar leicht kann dabei
deren Sprache irgendwie mißverständlich werden und ist darum bei
deren Lesung stets große Vorsicht nötig. Diese sprachliche Schwierigkeit

ist auch wohl zu beachtt n, wenn man den Quietismus in weiterer
und engerer Fassung richtig beurteilen will. Manche Mißverständnisse
haben die Quietisten außer ihren irrigen Anschauungen durch ihre
Vorliebe zu überschwenglichen Ausdrücktn verschuldet. Das mystische
Ideal im Quietismus erweist sich als ein durchaus einseitiges und wird
entschieden abgelehnt. Näher ist dabei insbesondere Molinos
berücksichtigt sowie der auch in manchen Sätzen irrige Fénelon. Nie und
nimmer darf sich die Seele dem Wahne hingeben, als ob der Feierabend
der ungestörten Ruhe bereits angebrochen und die Zeit des Mühens und
Ringens völlig abgelaufen sei. So erhaben auch die erreichte Tugendhöhe

sein mag, nie ist die Seele durchaus sicher vor dem Falle. Und
wie vollendet die religiöse Erleuchtung der Beschaulichen auch sein
mag, hienieden bleibt sie stets in der Ordnung des Glaubens. Erst



Literarische Besprechung 309

im Jenseits ist infolge des Vollendungsstandes der Gottveräbn-
lichung auch die Gottschauung ermöglicht. Bis dahin aber ist
stetes Wachstum möglich. Die Höhen der Unio mystica fallen
nicht zusammen mit den Höhen des Himmels.

Ganz deutlich zeigt sich besonders im mystischen Leben, daß
hienieden eine Zeit der Prüfung ist. Besteht doch das mystische
Leben in nichts anderem als in der innigen Gottvereinigung und darum
kann hier am wenigsten die heilige Kreuzesschule fehlen, welche mehr
als jede andere Schule allem entwöhnt, was der Vollendung der heiligen
Gottesliebe entgegensteht. Wie glühendes Eisen brennen die bitteren
inneren Prüfungen die Wunde des Hochmuts aus, auf daß nach dem
Schmerze die Heilung folge und der Geheilte lerne, wie er nimmer
auf sich selbst sich stützen, sondern in Gott allein Halt und Heil,
Licht und Kraft, Frieden und Trost gewinnen könne. Dieses vertrauensvolle

und völlige Sichhingeben an Gott ist die schönste
Frucht der Prüfungszeit, die herrlichste Hochschule der Liebe. Die
gleiche Gelassenheit und Ergebung ziemt der Seele, wenn innere oder
äußere oder auch wenn beiderlei Bedrängnisse zugleich ihr widerfahren.
Aber bei allem noch so herben Diesseitsmühen blickt die Seele im
zuversichtlichen Sehnen heimwärts zum Himmel. Bei den mannigfachen

Formen der inneren Leiden darf jedoch nicht die Möglichkeit
einer natürlichen Verursachung unbeachtet bleiben. Oftmals handelt
es sich einfach um hochgradige Ermüdungserscheinungen. Darum
hat die Seelenkunde der Väter den eindringlichen Rat gegeben, daß
man passend die Übungen des tätigen Lebens mit der Pflege der
Beschauung abwechseln lasse. Ist bereits wirklich eine Überanstrengung
eingetreten, dann ist Schonung geboten. Zur sogenannten passiven
Läuterung dient dem Heiligen Geiste insbesondere die dunkle und
dürre Beschauung als Mittel. Diese soll eben die volle Hingabe an
Gottes Willen und allweise, väterlich liebevolle Leitung bewirken
(vgl. Divus Thomas III, 865ff.).

Mag nun das mystische Leben auch noch so viele und bittere
Prüfungen bringen, es fehlen ihm dabei keineswegs die Tröstungen.
Kann doch das gottgefällige Diesseitsleben als Keim des Jenseitslebens
voll Freude und Seligkeit unmöglich freudlos sein. Im Gegenteil müssen
gerade dem Gottesfreunde die reichsten Quellen der reinsten, edelsten,
dauerndsten Wonne fließen, und zwar um so mehr, je inniger und fester
das Band geschlungen ist, welches die Seelemit Gott einigt. Die geistlichen
Freuden haben ihre Stelle im Anfange, im Fortgange und im Hochstande
des geistlichen Lebens. Die Echtheit solcher Tröstungen ist um so zweifelloser,

je weniger die Seele dieselben sich selbst zum Verdienst anrechnet
und an ihnen hängt, je weniger der wahre Gottesfreund auch nur die
kleinste Pflicht der Nächstenliebe, den geringsten Teil der
Standesobliegenheiten mit Vorbedacht einer noch so heilig dünkenden und süß
scheinenden Tröstung wegen preisgeben würde und je weniger endlich ein
wahrer Liebhaber des inneren Lebens seinen Eifer und seine Treue
abhängig macht von dem Maße und der Fortdauer besonderer
Seelentröstungen. Fühlbare Tröstungen bedürfen sogar der Mäßigung und
Regelung, da sie sonst nachteilig und verderblich werden. Und selbst
jene heiligen Seelen, welche am meisten der höchsten, reinsten Freuden
des Geistes gewürdigt werden, sind der Wandelbarkeit aller
Diesseitsstände nicht enthoben. — Damit wäre denn dem Wesen nach

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 21



3X0 • Literarische Besprechung

die Mystik im weiteren Sinne dargestellt., Durchwegs wird die
Ausführung durch eingestreute Pr.oben aus. den Werken der Mystiker uid
anerkannter mystischer Schriftsteller, ..beleuchtet und, veranschaulicht,
sêlbèt'bei Difrlegung des. Grundcharakters der, Mystik, besonders bei
der Christdsmystik, beim Verhältnis der Mystik ,zuri Erkenntnistätigkeit

und zu den Geheimniswahrheiten, beim.. kirchlichem Charakter,
sowie bei dem Lebensideal der,Mystik., Besonders häufig begegnen wir
dem hl. Augustinus, hl., Bernhard, hl.,Thomas von Aquin, hl. Johannes
vöm Kreuz, hl. Theresia, hl. Franz von Sales, sei. Kuyshroek, David
von Augsburg, sei. Suso, .Tauler usw.

Zur rechten Apffassçng des .Wesens der \Mystik ist -wohl zu
beachten, daß es einen z w e i, f a C h e n m y s t i s c h e n\W ag gibt
zur é i n e n Gottvereinigung mittels der göttlichen Tugenden, ins-

'bésondère durch die Liebe (vgl. Div.us .Thomas III, 869 ti). Wie die
hl. Theresia sagt, führen zwei,Wege zur.Litbeaeinigung: ein kurzer
'und der gewöhnliche. Der kurze ist der des,Gebetes der'Vereinigung,

der „wonnigen Vereinigung". Der gewöhnliche ist der mittels
der flunklen Nacht der Beschauung, von der der hl. Johannes vom
K're'üz ausführlich handelt .(vgl. a. a.,0., p. 866,fi.). Im „Handbuch
If Ü b innerliche Seelen" vqn P.Joh. G,r o u S. J. (Münster d. W.,
Alphonsus-Buchhandlung lßOB) ist (p. B48,fi.,) Bossue ts: .„Kurze und
leichte Anleitung, um das Gebet ;i,m,Glauben und der einfachen Gegenwart

'

Gottes zu üben" abgedruckt. Aw Schlüsse .nun sagt Bischof
Bossiiet, der berühmte Gegner <fes (Juietismus: „Man darf nicht
vergessen, dall es eines der größten Geheimnisse des geistlichen Lebens
ist, daß der Heilige .Gleist ,unts picht nur durch Erleuchtungen,
Süßigkeiten," Tröstungen, Zärtlichkeiten ,und fühlbare Gnadenhilfe darin
führt, sondern auch durch Finsternisse, Blindheit, Unempfindlichkeit,
Überdruß, Ängsten', ^raurigk.eit, Empörung der Leidenschaften und
Neigungen ; ich sage noch mehr, daß dieser kreuzigende Weg
notwendig' ist, daß er gut, der beste, der sicherste ist, und uns weit
schneller zur Vollkommenheit führt. Eine erleuchtete Seele schätzt
die Führung' Gottes sehr hoch, welcher zuläßt, daß sie von den
Geschöpfen geübt und von Versuchungen und Verlassenheit bedrängt
werde; uu'd sie begreift sehr wohl, daß dies eher Gnaden als
Ungnaden sind, da siè lieber mit deçà Kreuze auf Kaivaria sterben, als
in Wonne auf dem Thaboy. lçbqn will."

In seinen „Geistlichen Zwiegesprächen" (Paderborn
1892, Botaifatius-Druckerei ; 3. Buch, 1,5. Kap ^unterscheidet P. Sur i n S. J',
diesen doppelten myslji,8çhen Weg; einen ordentlichen und
einen außerordentlichen. Dieser besteht in hohen, erhabenen
Gnadenwirkungen, in besonderen Gunstbezeugungen, wie Gesiebten,
Offenbarungen u. dgl. (vgl. 6. Buch, 8. Kap.), Der andere mystisohe
Wegpflegt allen Seelén gemeinsam zu sein, die sich, zur Vollkommenheit1
hingezogen fühlen. Dieser ist, weniger bekannt, weil er weniger den
Sinnen zugänglich und seine Wirkungen zarter, sind, wesentlich aber
ist derselbe,' wie jener, und dip Wurzel aller seiner Erscheinungen.
Es ist ein geheimer Weg, auf welchem die Seele zur vollkommenen
Lièbeseinigung mit Gott und zum köstlichsten Wohlgeschmack an'
ihm ghleitett wird- Durch, eip göttliches Licht.zieht.Gott den Menschen
an sich, indem er ihn lehrt, sich von. den Geschöpfen loszumachen"
ühd, seine Dehler abzulegen,, uçp sich zu,, reinigen,. mit Gott' sieb' zu"



Literarische Besprechung

vereinen und durch den Zustand der reinen Liebe in Gott umgewandelt'
zu'werden. Dabei kanp sich die Gnade auf .innere Wirkungen

beschränken, die nicht unmittelbar nach außen hervortreten, aber die
Seele wunderbar; erlauchten,, reinigen und zuii .vollkommenen
Erfüllung'des göttlichen Willpns bereit machen. Zur Übung der Tugenden
auf diesem \Vege wird auf Bloajus verwiesen und auf P. Achilles
Gaillardis S. J. Schrift; „Abriß der christlichen-Vollkommenheit".
Ein Abdruck derselben findet sich in Bes-nards Beiträgen' zur
mystischen Theologie. Diesem innerliche Weg göttlicher Ghaden-
wirkung ist allen zugänglich., Es wird dazu nur erfordert, daß man
sich aufrichtig und ernstlich um. Demut, Gehorsam, Selbstverleugnung
und Herzensreinheit bemühe- Von,diesem innerlich-mystischem Wege
Spricht auch ggr lieb und einfach ein neues, sehr empfehlenswertes
Büchlein: „Sabbatruhe, G e danken übe,r mystisches Gnadenleben

von E m i 1 D i m m 1 e ru (Kösel, ,1917, Kempten; bes. p. 63ff-,
61 ff., 84 ff., lOOff.. 168 ff.). \yiederholt. redet auch der, genannte G r o'u
in seinem Handbuch von diesem. Wege, (z. B.ip. 224ff.,.329ff., 841 ff).
(Vgl. auch Denifle, Geistliches Leben, 6. Aufl., bes. p. 680ff'., 587ff„
593'ff., 612 ff;)

>t ,; v ..• i -

Die Nichtbeachtung dieses doppelten mystischen Weges bringt
"selbst höchst angesehene theologische Schriftsteller, mit sich' selbst in
Widerspruch. Vor uns liegen gerade „Die Herrlichkeiten der
:g'öttli'chen Gnadql' (ß. und 10. Apfl., Freiburg 1918, Herder)
Von Sc heeben-W eiß, ,Da pup wird (p. .605) dér Einigungsweg

ausdrücklich gjan^ richtig depi S,t a p d e der Vollkommen-
hei t gleichgesetzt. h>em aber wird (p. 6.14 ff,) geradezu widersprochen,
wenn von diesem E,i p i g u p g s w e.g gesagt wird, er sei- so erhaben,
daß ihn .niemand betreten kann, ohne eine ganz besondere Einladung
d'nd ohne ganz besondere Gnaden, Gottes, welche Gott selbst seinen
bevorzugten Dienern nicht immer verleiht. Diese bevorzugten Diener
gehören doch jedenfalls zum Stande der Vollkommenen,' sind also nach
aem oben Gesagten schon, auf dem Eipigungsweg. Trotzdem heißt
diëset (a. a. O.) ein seltener und außerordentlicher Gnadenstand.
Weiter wird gesagt, daß zum,(*lüc}c die Vollkommenheit, ja die
Heiligkeit durchaus nicht an diesen außergewöhnlichen Dingen hängt:
Üm heilig zu werden, genüge; es, auf dem ßeinigungs- und Erleöch-
tungsweg auszuharren usw. Dem widerspricht ; auch, was Weiß in
seiner „Apologie des ,C h,p i s t e n t u m s'.1 (V., 4; Aufl., Freiburg
1905', Herder) wiederholt vpn der Mystik sagt (vgl. z. B 2., 3., 4:, 5.
Vortrag). In der Anmerkung, (p. 2Q0) lesen wir: „1st die Mystik etwas ganz
Absonderliches ?),' dann kann man es keinem verdenken, wenn er
Sagt, er begnüge sich mit den alltäglichen Übungen der Aszese, die
,hohen Dinge', d. h. das Streben nach Vollkommenheit, überlasse er
den Mystikern." Was d,er sogenannte Einigungsweg 4u leisten
Üat, wird eigens (p. 746 ff.) auseinandergesetzt,. Was die Mystik
anstreben muß, hören wir, da, sei eben, das, was schon in der Taufe
durch die Gnade begonnen un.d vom Menschen versprochen wurde usw.
Ähnliche Widersprüche finden wir auch bei Meschler S. J. in
„Gabe de's P f i n g s t f e s t e s" und „Aszese und Mystik"
(Freiburg 1917, Herder). Jn letzterer Schrift lesen wir z. B. (p. 166),
daß die Mystik dap yrahre, ganze und volle Christentum sei, daß
(p. 167 f. aus "dem Briefe des hl. Ignatius) wir die mystischen Gaben

21*



312 Literarische Besprechung

suchen müssen, also erstreben, weil ohne sie sonst alles unrein usw.,
und trotzdem soll (p. 186) Gott außer der Mystik auch andere "Wege
haben, zur Vollkommenheit zu führen usw.

Die mystischen Begleiterscheinungen, die außerordentlichen
Phänomene des mystischen Lebens werden im 8. Buche
bebandelt in zwei Kapiteln: Grundsätzliche Würdigung der
mystischen Phänomene. — Ekstase und Vision im
besonderen. — Zunächst werden diese Phänomene im allgemeinen
gewürdigt, ihre Möglichkeit und Angemessenheit, die Notwendigkeit
der Prüfung ihrer Tatsächlicbkeit sowie der Einzelprüfung ihrer
übernatürlichen Ursächlichkeit erwiesen. Beispielsweise werden einzelne
Ubernatürlich verursachte Erscheinungsformen etwas näher besprochen.
Zwar stehen die charismatischen Heilungsphänomene nur in entfernter
Beziehung zum mystischen Leben, sind aber wegen der verhältnismäßigen

Häufigkeit beachtenswert. In näherer Weise gehören dagegen
zum mythischen Leben die charismatische Herzenskunde sowie die
Stigmatisation. Die innere Verähnlichung mit dem leidenden Heiland,
das innere Mitleben, Mitleiden ist die wahre Seele der nach außen
hervortretenden außerordentlichen charismatischen Auszeichnung. Die
pseudo- und antimystischen Phänomene werden ausgeschieden. Als
solche werden näher besprochen: die sogenannte „dämonische Mystik",
sowie Hypnotismus und Spiritismus. Durchwegs werden die einzelnen
Punkte gründlich untersucht und die gegnerischen Einwände widerlegt.

Vor allem werden die Gesichtspunkte hervorgehoben, welche für
alle Phänomene als wichtig gelten. An die grundsätzliche
Untersuchung über die Möglichkeit der außerordentlichen Begebenheiten
im mystischen Leben schließt sich der Hinweis auf die unerläßlichen
Merkmale der Tatsächlichkeit und übernatürlichen Ursächlichkeit.
Naturgemäß werden dabei nur einzelne Erscheinungsformen als
Beispiele herangezogen. Treten Kennzeichen ungöttlichen Charakters
bei den außerordentlichen Vorkommnissen auf, so ist nur dann auf
teuflische Einwirkung zu schließen, wenn nach den zuverlässigen
Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung eine natürliche (psychologische

oder pathologische) Erklärung durchaus versagt. Bei der
Untersuchung ist auch die theologische Wissenschaft genau zu beraten.

Zu den außerordentlichen Erscheinungsformen des mystischen
Lebens wird vor allem die Ekstase gezählt (vgl. p. 891, 510). Dieselbe
gehört zwar zu den akzidentellen, d. i. nicht notwendigen Erscheinungsformen,

aber dem Wesen nach ist sie keineswegs außerordentlich,
wunderbar, charismatisch, vielmehr an sich natürlich zu erklären
(vgl. p. 523 ff.). Wohl kommen öfter bei der Ekstase charismatische
Zustände vor, wie z. B. das Schweben, Leuchten usw. Nicht zu
verwechseln ist die Ekstase (Verzückung, Entzückung) mit der
Entrückung, dem sogenannten raptus. Dieser ist ein durchaus
wunderbarer, charismatischer Zustand, welchen der Aquinate der
Prophétie beizählt (vgl. Divus Thomas III, 286f.). Zur besseren und
sicheren Beurteilung der übernatürlichen Ekstase wird sie näher
abgegrenzt von der natürlichen und krankhaften „Ekstase" und ihre
zuverlässigen Unterscheidungsmerkmale nach der „Seelenburg" der
hl. Theresia angegeben. Insoferne häufig mit den heiligen Ekstasen auch
Visionen und Offenbarungen verbunden sind, wird deren Behandlung
gleich angeschlossen. Sie werden näher eingeteilt in körperliche, imagi-



L

Literarische Besprechung 313

native, rein intellektuelle, sowie in echte und unechte. Daran reiht
sich die Erörterung der grundsätzlichen Stellung der Kirche zu den
Visionen und Privatoffenbarungen. Allezeit hat die heilige Kirche
daran festgehalten, daß diese selber an den Maßstäben und Prüfsteinen
der kirchlichen Lehre sich als echt erweisen. Die kirchliche Approbation

einzelner Privatoffenbarungen will nur so viel besagen, daß bei
vorsichtiger Auslegung nichts dem katholischen Glauben Widersprechendes

sich finde und die Gläubigen aus deren Lesung Erbauung
schöpfen können. Die kluge Vorsicht und Zurückhaltung der heiligen
Kirche ist nur zu sehr gerechtfertigt durch die Tatsache von
Selbsttäuschungen einzelner Visionäre, welche übrigens im Mitwirken des
menschlichen Faktors hinlänglich ihre Erklärung findet. Zur genauen
Prüfung von Visionen und Visionären werden durchaus zuverlässige
Kennzeichen aufgestellt. Neben dem Inhalt und der, Wirkung
der Offenbarung sowie den Umständen derselben ist auch die
Persönlichkeit des Empfängers wohl zu beachten,

Zur N u 1Z a n w e n d u n g diene, daß das Heil nicht in den
außerordentlichen Dingen liegt. Nicht visionäre Erleuchtung, sondern
der Glaube ist Grundlage des christlichen Lebens, und nicht mystisches

Charisma, sondern die Liebe ist Höhepunkt der Vollkommenheit,

Unterpfand der wahren Gottinnigkeit. Die außerordentlichen
Erscheinungen sind allein für sich kein Erweis der Gottinnigkeit und
Heiligkeit und sie sind ebensowenig ein regelmäßiges Mittel, um zur
sittlichen Vollkommenheit, zur innigen Vereinigung mit Gott zu
gelangen. Vielmehr bringt eine Überschätzung solch außerordentlicher
Dinge nur zu leicht mancherlei Gefahren mit sich. Immer und
überall ist dem wahren Gottesfreunde Gott mehr als Gottes Gabe.
Und möchte eine Gabe auch noch so herrlich sein! Alles, was nicht
Gott selbst ist, entbehrt der unbedingten Bedeutung. Dies anerkennen
und nach Gott allein trachten, jetzt und imm r, weil Gott allein groß
und erhaben, weil er allein gut und vollkommen ist: das heißt„ den
sichersten, nächstenWegwandelnzurvollkommenen
Vereinigungmit ihm, unseremHerrn und Gott! Nach den
mystischen Gnaden begehren und trachten, welche zur
Gotteinigung führen, wenn dies in Demut und geordneterweise, mit
Eifer und doch mit Gelassenheit geschi-ht, ist so gewiß etwas
Gottgefälliges, als es Gott zum Ursprung, Gegenstand und Ziel hat.
Zugleich liegt hierin ein heilsames Gegengewicht gegen j- de Überschätzung
der außerordentlichen mystischen Erscheinungsformen. Gegen solche
Gefahr schützt auch kräftig die Hochschätzung der gewöhnlichen
Gnadenordnung. Deshalb mahneù die Geistesmänner so dringlich,

die sicheren, weil geraden und schlichten Wege nicht zu
verachten, „nicht Ünsicheres für Sicheres, nicht Falsches für
Echtes, Schädliches für Nützliches, Kleines für Großes,
Minderwertiges für Kostbares zu halten."

Zum Schlüsse mögen noch einige kurze Berichtigungen folgen.
P. 80, Note 2: Denifle, Geistliches Leben ist in 6. Auflage 19C8

besorgt von P. Reginald M. Schultes O. Pr. — P. 88, Note 4: Saudreau,
La vie d'union erschien 19 9 in 2., Les degrés de la vie spirituelle
1912 in 4. Auflage (p. 60. Note 1); beide Werke bedeutend erweitert
und verbessert. — P. 89, Z. 6 v. o. muß es heißen im Texte: „ad
diligendum ea." — P. 43 wäre am Ende von Nr. 29 auch zu ver-



814 Literarische Besprechung

weisen auf Emil Dimmler (nicht Dimler), Sabbatruhe, Kösel, Kempten-
München 1917 (besonders p. 40—72). — P. 77, Note 1 ist zitiert die
Abhandlung: „Der Neuplatoniker Proklus als Vorlage des sogenannten
Dionysius Areopagita in der Lehre vom Übel". Nach der Auslegung
des hl. Thomas von Aquin faßt der Areopagite das Übel ganz richtig
in ganz entgegengesetztem Sinne als Proklus (vgl. dieses Jahrbuch,
I. Serie, XXVII, 442). — P. 241 ist im Zitat, Z. 3ff. v. o., die
eingegossene Beschauung als gratia gratum faciens irreführend auf
gleiche Stufe gesetzt wie die Gabe der Weissagung, die gratia gratis
data, ein Charisma ist. — P. 309, Z. 10 v. o. muß es, wie p. B29,
Z. 8 v. o, heißen: Die selige Angela von Foligno. — P 362, Z. 1 v. o.
fehlt 1. vor Kor. — P. 398, Z. 6 v. o. muß heißen (S Th. 1, II usw.)
und Z. 14 v. u. steht (Ekstase) statt raptus Entrückung, nicht
Ver- oder Entzückung. — P 688—687 ist zur A Kath. Emmerich-
Literatur nachzutragen: Dr. J. Niessen, A. K. Emmerichs Charismen
und Gesichte, Trier 1918, Petrus-Verlag. Gegen Dr. H. Cardauns wendet
sich besonders Abschnitt IV (p. 270—310). — Möge das verdiente
Werk noch manche Neuauflage erleben zu immer größerer
Wertschätzung der echten Mystik und damit zum Heile der unsterblichen
Seelen und zum Wohle der heiligen Kirche!

Aschafienburg. P. Jos. Leonissa O. M. Cap.


	Literarische Besprechungen

