Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1919)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

302 Literarische Besprechung

Es ergibt sich ferner, dsf die Lehre des Aquinaten
von der Restitution nicht blof3 als eine erstmalige
systematische Zusammenfassung ,der Restitutionsgrund-
siitze“ zu gelten hat (Innsbr. Zeitschr. 1915, 4, Heft, p. 640);
sie hat Dauerwert, ist einfachhin die richtige Lehre.

Innerlich fremd ist der Lehre von der Restitution
nur jene Partie der Moral, in der erdrtert wird, was fiir
eine (fewissensverpflichtung sich bei vorliegender reiner
culpa iuridica vor oder nach einer biirgerlichen .Urteils-
sprechung ergebe,

Folglich ist die im Eingang erwihnte weitere
Definition des Aquinaten in der Moraltheologie allerdings
auch die eigentliche Definition, die sich kurz also geben
lifit: debita restitutio in integrum ex culpa theologica
quomodocumque orta.

LITERARISCHE BESPRECHUNG

Dr. Josef Zahn: Einfiihrung in die christliche Mystik. Zweite viel-
fach umgearbeitete und erginzte Auflage Grcf-8°. XI., 642 p,
.Paderborn, Schéningh 191b.

Das schon seit lingerer Zeit vergriffene Buch erscheint trotz
schwerer Kriegszeit nach kaum zehn Jahren in neuer Auflage. Es
leistet einen hdchst zeitgemiifien Beitrag fiir den Aufbau echten, tiefen,
gesunden Geisteslebens mit reicher heiliger Licht- und Wiarmekraft.
Dies Buch gilt nicht einer ,Mystik“, die zum Schlafengehen und
zu Traumgebilden einladet, noch einer Mystik, die mit pantheisti-
schem Wahn berauscht, noch einer Mystik, die der Geschichte ent-
fihrt, von Christus entfernt, die kirchlichen Ordnungen entwertet.
Die tiberaus zahlreichen Ergiinzungen und Verbesserungen verdankt
die neue Auflage einerseits neuer eigener Umschau auf dem fast un-
iibersehbar weiten Gebiete, anderseits den verstindnisvollen Winken
wohlwollender Beurteiler der friiheren Auflage. Um die Drucklegung
picht noch weiter zu verzégern, mufiten mancherlei Erginzungen nach
der dogmatischen und psychologischen, insbesondere aber nach der
geschichtlichen und literargeschichtlichen Seite einstweilen unter-
bleiben,

Der Inhalt des Werkes ist wesentlich unverindert geblieben
und die Einteilung ganz dieselbe. Im ersten Buche wird der
G rundcharakter der Mystik behandelt: Mystik als Leben
und Mystik als Wissenschaft (erstes Kapitel). — Die in-
tellektuelle Seite des mystiscken Lebens (zweites Kapitel).
— Der kirchliche Charakter der Mystik (drittes Kapitel). —
Das Lebensideal der Mystik (viertes Kapitel). — Die echte
Mystik ist eine durchaus christliche. Die innige Vereinigung des
Menschen mit Gott, welche eben die Mystik bezweckt, wird durch
die Vermittlung Christi gesucht: ,Per Christum hominem ad



Literarische Besprechung 303

Christum Deum*, wie St. Augustinus sagt (tract. in Joan. 13, 4). ,Die
Menschheit Curisti fithrt zur Gottheit: Christi humanitas via est,
qua ad divinitatem pervenitur“ (S. Thomas Aq. Comp. Theol. ¢. 2), —
Die Mystik wird unterschieden als Leben und als Wissen-
schaft. Uunter dem mystischen Leben im weiteren Sinne
wird verstanden das geistliche Leben in seinem Entwicklungs-
gange und in se¢iner Vollendungsstule, insofern es autgefafit und
gepflegt wird unter dem Ge-ichtspunkte des Strebens nach der
vollkommenen Vereinigung mit Gott. Unter mystischem Leben
im engeren Sinne wird verstanden der Vollendungsstand
der Gotteinigung, soweit er im Diesseits erreichbar ist oder ge-
nauer die diesseitige Vollendung der Einigung mit Gott in
Erkenntnisund Liebe, wurzelnd in der besonderen Gnade Gottes,
sich betéitigend im Gebet der Beschauung und sich bewiihrend
in der Heiligkeit des Lebens, hiufig, wenngleich nicht notwendig,
begleitet von aufierordentlichen, wie inneren so #éufieren
Gaben. Das mystische Leben nun ist Gegenstand der Mystik
als Wissenschaft. Demnach versucht diese aut Grund der gott-
lichen Offenbarung und der menschlichen Erfahrung die diesseitige
Vereinigung der Seele mit Gott in ihren Entwicklungs- und Voll-
endungsstufen nach ihrem wesentlichen Charakter uud nach ihren
akzidentellen Erscheinungsformen aus theoretisch-praktischem Inter-
esse darzustellen. — Wenn die echten mystischen Erlebnisse und Er-
tahrungen der Wissenschaft als Erkenntnisquelle dienen, so gilt dies
doch nur in untergeordneter Weise. In erster und leitender Linie ist
auch fir die Mystik Erkenntnisquelle (materielle und beziehungsweise
formale) die géttliche Offenbarung, wie siein der Schrift und
Tradition sich ausgesprochen hat und in der Lehre der Kirche
sich darbietet.

Ebensowenig wie die Mystik im Gegensatz steht zur Scholastik
und zur Wissenschaft tiberhaupt, kann auch keine Rede sein von
einem Gegensatze zwischen Mystik und Kirche. Vielmehr diirfte wohl
die Innigkeit der Beziehung zwischen Mystik und Kirche um so mehr
gewiirdigt werden, je besser deren beiderseitiges Wesen verstanden
wird. Gegeniiber der Stellung der Mystiker zum liturgisch-kirch-
lichen Leben, ihrem dufleren und inneren Mitleben mit dem Kreis-
lauf des kirchlichen Festjahres, ibrem lebendigen Teilnehmen an den
kirchlichen Gnadenmitteln kann das Vorurteil von einem inneren
Gegensatze zwischen Kirche und Mystik nicht standhalten. Die Minner
und die Frauen, die sich als die eifrigsten bewiesen in der Pflege des
verborgenen Lebens in Gott, waren am treuesten, freilich auch am
erleuchtetsten in der Beobachtung der kirchlichen Feste und im Ge-
brauch der kirchlichen Gnadenmittel. Es ist eine durchaus selbst-
verstindliche und gemeinsame Gesinnung, wenn die Mystiker uns be-
gegnen in ihren gliihenden (Gebeten, ihrem apostolischen Arbeiten,
ihren heldenmiitigen Opfern fiir die Kirche, ihrer zarten und starken
Liebe und Treue zur Kirche, ihrem Gehorsam gegen die Kirche
und insbesondere gegen den Papst als sichtbares Haupt der Kirche.
Das dreifache Band, welches alle Gliubigen zur kirchlichen Einheit
zusammenschlief3t, das vinculum hierarchicum, das vinculum liturgicum,
das vinculum symbolicum, besteht auch fiur die Mystiler zu Recht,
und das letztere, das Band der Bekenntniseinheit, tritt nicht



304 Literarische Besprechung

minder deutlich hervor, wie die im liturgisch-kirchlichen Leben sich
#uflernde und sich befestigende Einheit,

Nach der Anschauung der christlichen Mystik ist das erste dies,
dafmit aller Klarheitund Sicherheit und mit einer bis ins Kleinstereichen-
den Folgerichtigkeit der ganze, weite, tiefe, hohe Bau des Le-
bensund Wirkensaufgerichtetwerdeaufden Fundamenten
des Glaubens an Gott, der Hingabe an Gott, des Vertrauens auf Gott,
des Gehorsams gegen Gott, der vnserer Seele Ursprung und Endziel,
unseres ganzen Daseins Herr und Vater ist. Und gerade in der Uber-
zeugung, defi die religitse Lebensweihe die erste Pflicht sei, liegt fiir
den Mystiker der stiirkste und stetige Anlaf zum Streben nach sitt-
licher Vollendung in wahrer christlicher Aszese. Das Hohen-
mef} des mystischen Fortschrittes ist die LLiebe, die wahre, lebendige
Gottes- und Niichstenliebe, welche der grofie Inhalt des Lebens Jesu
war, das unser hochstes Ideal ist und unser einziges Gesetz. Insofern
aber die Liebe nur dort herrschen kann, wo die innere Freiheit
wohnt, die-e aber nicht ohne die Asze-e gewonnen wird, mufl eben die
Aszese, und zwar auch die duflere als Wegebereiterin der Mystik
gelten. Gerade die Liebe diiingt die Mystiker, diese grofien Gottes-
treunde, auf die Bahn des Apostolats, um den mannigfachen Noten
der Briider zu dienen auf dem weiten Erdenrunde, sei es im Apostolat
der Tat oder des Gebetes oder des Opfers und Leidens, um
Gottes Gnadenschitze auf die ganze Menschheit herabzuziehen.

Inhalt des zweiten Buches: Stufengang und Voll-
endungsstand des mystischen Lebens in drei Kapiteln:
Das gewdéhnliche christliche Gebetsleben in seinem Ver-
hiltnis zur mystischen Gottvereinigung. — Die Beschau-
ung als die wesentliche Form des mystischen Lebens;
Stufen und Vollendung derselben. — Die Relativitidt der
diesseitigen Vollendung des beschaulichen Lebens. — Der
Weg, auf welchem die Religion ihren Segen an die Menschheit ver-
mittelt, ist das echte, schlichte, herzenswarme Gebet. Weit entfernt,
daf der Mystiker weniger als alle anderen zu erflchen hiitte, ist ge-
rade fiir ihn das Gebet als Bitte mit dem Gebete als Lob und Dank
unzertrennlich verbunden. Die Sorge fiir das Seelenheil, das eigene
wie das der Briider, ist das eigentliche Anliegen des zu Gott Bittenden.
Das miindliche Gebet ist naturgemiifier Ausdruck wie auch
naturgemifle Anregung der inneren Andacht und daher im
wahren Sinne grundsitzlich vollauf berechtigt. Uberall aber, wo das
Gebetsleben ernst gepflegt wird, hat das innere (iebet seine selbstver-
stindliche Heimstiitte. Und ohne diese wiirde auch das miindliche Gebet
zum bloflen Lippengebete herabsinken. Darum sucht auch der Gottes-
freund in dem Einblick nach innen wahre Frémmigkeit zu
finden, lautere Gottesweihe, starken Selbstbesitz, Selbst-
besitz nach innen und Bewahrung vor dem Selbstzerteilen,
dem Selbstverlieren nach aufien; im Innenleben der Betrach-
tung sucht er Liuterung des Herzens, Zihmung der Affekte,
Verbesserung der Fehler, Ordnung des Willens, einsich-
tiges Urteil tiber géttliche und menschliche Dinge. Es
kann deshalb keine groflere Wohltat fiir die Menschheit geben als die
religiose Innerlichkeit. Hier mufi sie groflz Miénner suchen, wenn sie
solche meint, die grol sind nach dem Segen, den sie bringen. ‘



Literarische Besprechung 305

Die ganze Pflege des Gebetes entfaltet sich unter dem anregenden,
mitwirkenden, vollendenden Einflusse der géttlichen Gnade, ohne
die ja ein wahres Heilswerkx nicht zustande kommt, und je héher
die Gebetsstufe, um so héhere, reichere Gnade wird vorausgesetzt. In
der Regel besteht eine enge Verbindung zwischen dem beschaulichen
Gebete und dem vollkommenen Leben, Wie aber das beschauliche
Beten nach der regelmifligen Ordnung eine gewisse Hohenstufe des
sittlichen Lebens voraussetzt, so findet wiederum das sittliche Empor-
streben in den Ubungen des beschaulichen Betens die michtigste
Foérderung. Die Beschauung als wesentliche Form des mystischen
Lebens ist 'die Wirkung der Gaben des Heiligen Geistes, insbesondere
der Gaben der Weisheit, des Verstandes und der Wissenschaft. Das
ist die sogenannte Beschauungsgnade, die contemplatio infusa. Diese
nun kann urplétzlich und auffilligerweise auftreten, aber auch all-
mihlich bei einem Leben der Sammlung und Entsagung sich
einstellen. Sie kann sogar in hohem Grade vorhanden <ein, ohne daf3
es die beschauliche Seele selber wei3. So berichtet z B. die hl. Theresia
(Kap. 30 ,,Wag der Vollkommenheit*, 3. Band der neuen Pustet-Regens-
burg-Gesamtausgabe ihrer Werke. Vgl. Zahn, p. 190, Note 2) von
einer Person, die beim Beten des , Vater unser“ stundenlang mit dem
innigsten Gebete der Vereinigung begnadet wurde, ohne daf sie selbst.
davon eine Ahnung hatte,

Die sogenannte contemplatio acquisita, von der ausdriicklich
die Mystiker seit dem 17. Jahrhundert reden, ist im Grunde ge-
nommen nur eine vereinfachte Betrachtung. Im weiteren Sinne wird
frither ofter contemplari mit meditari gleichbedeutend gebraucht.
Wenn aber die alten Meister von der eigentlichen Beschauung reden,
da meinen sie contemplatio infusa, die Beschauung als Wirkung der
Gaben des Heiligen Geistes. Der selige Albert d. Gr. O. Praed. (,,De
Adhaerendo Deo%, Kap. IX) unterscheidet die Beschauung der gliu-
bigen Katho.iken von der der heidnischen Philosophen. Die erstere
aber ist ihm dieselbe wie die Beschauung der Heiligen, die offenbar
die contemplatio infusa ist: ,Sed contemplatio Sanctorum, quae est
Catholicorum, est propter amorem ipsius, scilicet contemplati Dei:
idcirco non sistit in fine ultimo in intellectu per cognitionem, sed
transit ad affectum per amorem.“ Die Lehre des hl. Thomas iiber die
Beschauung haben wir frither (vgl. Divus Thomas III, 237 )
niher behandelt. Gerade die eingegossene Beschauung vollendet nach
ihm mittels der Gaben des Heiligen Geistes, insbesondere der Weis-
heit, des Verstandes und der Wissenschaft, die drei gottlichen Tu-
genden, durch welche die Gottvereinigung zustande kommt. Mit dem
Aquinaten stimmt sein inniger Freund, der hl. Bonaventura, durchaus
{iberein, wie auch niiher gezeigt worden ist (vgl. a. a. O. V, 215 ff),
Ganz in gleichem Sinne lehrt auch der hl. Johannes vom Kreuz
(vgl. a., a. O. I1I, 365 ff.).

Zur Sache #uflert sich niher Ludwig Lercher S. J. in einer
lehrreichen Abhandlung: ,Grundsitzliches tiber Mystik aus Theologie
und Philosophie“ (Zeitschrift fiir katholische Theologie,
p. 1—46, Innsbruck, Rauch, 1918). Wenn es (p. 30 unter 4.) heifdt,
die niederen Grade der Beschauung konnten vom Gldubigen durch
eifriges Bemiihen, namentlich durch fleifige Ubung der Betrachtung’
serworben®, d.i. nicht blof verdient, sondern hervorgebracht werden,



306 Literarische Besprechung

so gilt dies nur von einer blof3 natiirlichen Beschauung, nicht aber
von der iibernatiirl chen, eingegossenen Beschauung, auch mnicht in
den niederen Graden; denn letztere ist eine Wirkung oder Frucht der
Gaben des Heiligen Geistes (vgl. oben p. 41. wo der hl. Thomas an-
gefiihrt ist: 2. 2. q. 9 a. 2 ad 1 und besonders. q. 45 a, 2). Da heif3t
es: ,Die Beschauung ist nach dem heiligen Lehrer eine Wirkung
oder Frucht jener Gabe des Heiligen Geistes, die Weisheit ge-
nannt wird.“ Nach St. Thomas (1. 2. q. 68 a. 8 ¢.) vereinigen uns
die gottlichen Tugenden mit Gott: .Virtutes theologicae sunt guibus
mens humana Deo coniungitur.“ Diese Tugenden aber werden voll-
kommen gemacht durch die Gaben des Heiligen Geistes und dadurch
die Gottvereinigung vollendet (2. 2. q. 9 a. 1 ad'3): ,Omnia dona ad
perfectionem theologicarum virtutum ordinantur, sicut ad finem.“ Bei
der gewdhnlichen Tugendiibung, wie sie ‘auch bei der vereinfachten
Betrachtung stattfindet, bei der sogenanuten erworbenen Beschauung,
ist die Seele auf eigenen inneren Antrieb hin tiitig; bei den Gaben
des Heiligen Geistes werden wir vom Heiligen Geist bewegt und an-
getrieben, der in besonderer Weise in und durch uns wirkt (2, 2.
q. b2 a. 2): In donis Spiritus Sancti mens humana non se habet ut
movens, sed magis ut mota.“ Da gibt es also nicht erworbene, sondern
eingegossene Tugendakte, welche sich zwar nicht der Art nach, wohl
aber der inneren Stiirke und der Vollkommenheit gemifl von den ge-
wdoéhnlichen Tugendakten (den erworbenen) unterscheiden. Die er-
worbenen Tugendakte kommen auf menschliche Weise zustande, die
mittels der Gaben des Heiligen Geistes bewirkten auf tibermensch-
liche Weise (3 Sent, dist. 34 q. 1 a, 1): ,Dona a virtutibus distin-
guuntur in hoc quod virtutes perficiunt ad actus humano modo sed
dona ultra humanum modum.*

Bei der Wesensbestimmung der Beschauung (der mystischen)
unter 4 und 5. (a, a. O. der genannten Zeitschrift, p. 30 ff. und p. 45)
ist zu beanstanden, dafl die Akte des Glaubens und der Liebe bei
derselben auch darch eigenes Bemiihen hervorgebracht, also erworben
werden und die erweorbenen sogar vollkommener sein kénnten. Das
Wirken des Heiligen Geistes durch seine Gaben bringt {ibermensch-
liche Akte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe bei der Be-
schauung hervor, die stets vollkommener sind, als die durch eigenes
Bemiihen hervorgebrachten, obwohl sie der Art nach (spezifisch) von
letzteren nicht verschieden sind. Darum heif3t es (a. a. O., p. 48) ganz
richtig: ,Die Beschauung weist also in ihrem ganzen Verlaufe kein
einziges Element auf, das spezifisch verschieden wiire von den Akten,
welche mit Hilfe der gewdhnlichen Gnaden von den Gliubigen ‘er-
worben werden kénnen.* Zum besseren Verstindnis dient auch die
Lehre vom sogenannten Seelenfiinklein (Zahn, p. 8271f). Die zu
starke Betonung der fithlbaren Liebe (a. a. O., p. 851f.) kénnte
leicht als Stiitze aufgefaBt werden fiir die abgelehnte (p. 18 ff.) Ansicht
vom unmittelbaren Innewerden der Gegenwart Gottes. Kurz
und biindig erkliirt sich dazu (2 Sent. dist. 23 a. 2 q. 8) der hl. Bona-
ventura: ,Si cognosco Deum per hoc quod est praesens mihi, hoc
potest esse tripliciter: aut per hoc, quod est praesens mihi in effectu
proprio; et tunc est contemplatio, quae tanto est eminentior,
quanto effectum divinae gratiae magis sentit in se homo, vel quanto
etiam melius scit considerare Deum in exterioribus creaturis* (vgl.



Literarische Besprechung 307

Divus Thomas V, p. 2156f). Der heilige seraphische Lehrer nennt
also das Innewerden der Gegenwart Gottes geradezu ein mittelbares,
ein Erkennen aus den Wirkungen. Ahnlich #ufiert sich der hl. Jo-
hannes vom Kreuz. Er unterscheidet (Geistl. Gesang, 11. Str.) drei
Arten der Gegenwart Gottes in der Seele: die natiirliche (wesent-
liche), die geistliche und die durch geistige Zuneigung; letztere ist
die mystische. Von dieser sagt er: ,In vielen Seelen pflegt Gott
mancherlei Arten der geistigen Gegenwart, wodurch er sie erquickt,
ergotzt, erfreut, zu bewirken.“ Allein sowohl diese Arten geistiger
Gegenwart als alle tibrigen sind verborgen. Denn Gott zeigt sich
dabei nicht, wie er ist; denn das ertrigt die Natur dieses (irdischen)
Lebens nicht. (Vgl. auch Aufstieg zum Berge Karmel II, b5.)

Die Mannigfaltigkeit der Stufenbildung des beschau-
lichen Gebetes will vor allem das Héherstreben und den mannigfachen
Reichtum der Gnade und die barmonische Erhthung aller Seelentiitig-
keiten im beschaulichen Gebete zum Ausdrucke bringen. Sie findet
ihre Begriindung in den untiibersehbaren personlichen Verschiedenheiten
der einzelnen Menschen sowie im Verhiltnis des Menschen zu Gott.
Eine besondere, wohiverdiente Beachtung findet die Theresianische
Stufenlehre, die nach der ,Seelenburg* niher dargelegt wird. Um
iibertriebene Stufenbildung abzulehnen, wird die Zwolf-Stufenlehre
Scaramellis einer ndheren Kritik unterzogen. Bei der zusammenfassen-
den Beurteilung der genannten Stufenbildung wird hingewiesen auf
ein teilweise berechtigtes ernstwissenschaftliches Interesse,
sodann auf die vermeinte Pflicht, die im mystischen Leben ve r-
borgenen géttlichen Huldgaben kundzumachen Gott
zur Ehr und den Seelen zum Heile, vorzugsweise endlich auf das
pastorale Interesse. Je maBivoller jedoch die Stufeneinteilung ist,
um so dienlicher wird sie sein zur Unterstiitzung der praktischen
Seelenpflege. Wohi zu beachten ist die Grenzlinie zwischen géschicht-
licher Darstellung einerseits und spekulativer und systematischer Be-
handlung anderseits. Neben den unterscheidenden Merkmalen der Stufen
darf durchaus nicht ‘deren Gemeinsames iibersehen werden. Bei
allen Stufen ist fernzuhalten, was geistig ungesund ist oder irgend-
wie die leibliche Gesundheit schiidigt. Ferner ist die Selbstbeherrschung
und Sammlung Vorbedingung jeder guten Gebetsiibung. Auch bei weit
Vorgeschrittenen ist die Freiheit von Zerstreuungen nie eine voll-
stindige oder gar eine milhelose Sache, eine selbstverstindliche Sache.
Von jedem Gebetsleben endlich ist zu fordern, duf es die niichterne
Probe der Geduld in Leiden und bei Unbilden oder Miflerfolg, der
inneren und #ufleren, wahren und ungeheuchelten Demut sowie der
titigen, opferstarken Niichstenliebe bestehe.

Bei allen Graden des beschaulichen Gebetes dauert
die menschliche Titigkeit fort. Das mystische Gnadenleben
fillt keineswegs zusammen mit einem rein passiven, untitigen Seelen-
stand im Sinne des Quietismus. Die natiirliche Vollkommenheit unseres
Erkennens und Wollens wird in der iibernatiirlichen Ordnung nur
mehr erhht, keineswegs einfach unterdriickt oder weggenommen. Nach
kirchlicher Lehre erh&ht, unterstiitzt, vollendet die Gnade unsere
freien Akte. Die Gaben des Heiligen Geistes sind zudem iibernatiir-
liche Kraftquellen, welche unseren auf das ewige Heil hingeordneten
Erkenntnis- und Willensakten eine besondere Leichtigkeit und Voll-



308 Literarische Besprechung

kommenheit geben. Der diesseitige Aufstieg zu den mystischen Hohen,
in welchen einigermafen die jenseitige Glorie der Gottschauung be-
ginnt, kann durchaus keine véllige geistige Untiitigkeit bedeuten,
Gott widerspricht sich nie und nimmer in seinen Werken. Er wider-
spricht auch in Ewigkeit nicht seinem eigenen Wesen. In Gott
aber ist ewig vollkommenes Wirken bei ewig voilkommener Ruhe und
Einfachheit, und zwar ein Wirken in ewig vollkommener Weisheit.
Darum wird die Vollendung der Gottvereinigung in der Beschauung
weder Erkenntnis ohne Liebe noch Liebe ohne Erkenntnis sein, sondern
beides vereint. '

Der Hohenstand ist dieUnio mystica, Stand der geheimnis-
vollenGottvereinigung. Dabei aber hort keineswegs der Mensch
auf, als Mensch zu handeln, und hort Gott nicht auf, Gott zu sein.
Der Hohenstand bleibt hienieden stets Stand des Glaubens und
wird nie zum Stand des Schauens, der dem Jenseits vorbehalten
ist, Will man {iberhaupt die Unio mystica niher bestimmen, dann
mufl man sagen, dafl, was in der Beschauung gegeben ward,
inder,Einigung" (relativ) vollendet wird, als besonders
lichtvolle Entfaltung der auf dem Glauben ruhenden
Erkenntnis, als besondere Innigkeit und Treue der
Liebe, als besondere Befestigung imGnadenstande,
als besondere Bereicherung mitden Gnadengaben.
Im Diesseits gibt es keine Entfaltung des geistlichen Lebens tiber
diese Gotteinigung hinaus. Die betende Beschauung ist also nichts
ohne die auch im wirkenden Leben gepflegte Beschaulichkeit.
Und wie die letztere nicht ohne die erstere zu sein pflegt, so hat die
erste ihre Probe in der zweiten, Bei all dem Hohen und Erhabenen
aber, was von der Beschauung zu sagen ist, bleibt der hohen Be-
schauung hohe Schule und hohe Probe doch das Wort der grauen
Vorzeit: ,Wandle vor Mir!“ und des Apostels Wort: ,Unser
Wandelistim Himmel!*

So vollkommen auch das beschauliche Leben hienieden sein mag,
es ist und bleibt immer hoéherer Vervollkommnéing fihig, Je héher
aber das mystische Leben steigt, desto unvermégender erweist sich
die Sprache, die geheimnisvollen Erhebungen wiederzugeben. Daher
kommt die reiche bildliche Ausdrucksweise bei den mystischen Schrift-
stellern sowie die ganz eigene Begriftsbildung. Gar leicht kann dabei
deren Sprache irgendwie mifiverstindlich werdsn und ist darum bei
deren Lesung stets grofie Vorsicht notig. Diese sprachliche Schwierig-
keit ist auch wohl zu beachten, wenn man den Quietismus in weiterer
und engerer Fassung richtig beurteilen will. Manche Mifiverstiindnisse
haben die Quietisten aufler ihren irrigen Anschauungen durch ihre
Vorliebe zu tiberschwenglichen Ausdriicken verschuldet. Das mystische
Ideal im Quietismus erweist sich als ein durchaus einseitiges und wird
entschieden abgelehnt. Niher ist dabei insbesondere Molinos beriick-
sichtigt sowie der auch in manchen Sitzen irrige Fénelon. Nie und
nimmer darf sich die Seele dem Wahne hingeben, als ob der Feierabend
der ungestdrten Ruhe bereits angebrochen und die Zeit des Mithens und
Ringens vollig abgelaufen sei. So erhaben auch die erreichte Tugend-
héhe sein mag, nie ist die Seele durchaus sicher vor dem Falle. Und
wie vollendet die religiose Erleuchtung der Beschaulichen auch sein
mag, hienieden bleibt sie stets in der Ordnung des Glaubens, Erst



Literarische Besprechung 309

im Jenseits ist infolge des Vollendungsstandes der Gottverdhn-
lichung auch die Gottschauung ermdoglicht. Bis dahin aber ist
stetes Wachstum mdoglich, Die Héhen der Unio mystica fallen
nicht zusammen mit den Héhen des Himmels, “ S

Ganz deutlich zeigt sich besonders im mystischen Leben, daf
hienieden  eine Zeit der Priifung ist, Besteht doch das mystische
Leben in nichts anderem als in der innigen Gottvereinigung und darum
kann hier am wenigsten die heilige Kreuzesschule fehlen, welche mehr
als jede andere Schule allem entwéhnt, was der Vollendung der heiligen
Gottesliebe entgegensteht. Wie glithendes Eisen brennen die bitteren
inneren Priifungen die Wunde des Hochmuts aus, auf dafl nach dem
Schmerze die Heilung folge und der Geheilte lerne, wie er nimmer
auf sich selbst sich stiitzen, sondern in Gott allein Halt und Heil,
Licht und Kraft, Frieden und Trost gewinnen kéune. Dieses vertrauens-
volle und véllige Sichhingeben an Gott ist die schénste
Frucht der Priifungszeit, die herrlichste Hochschule der Liebe. Die
gleiche Gelassenheit und Ergebung ziemt der Seele, wenn innere oder
duflere oder auch wenn beiderlei Bedringnisse zugleich ihr widerfahren.
Aber bei allem noch so herben Diesseitsmiihen blickt die Seele im
-zuversichtlichen Sehnen heimwiirts zum Himmel. Bei den mannig-
fachen Formen der inneren Leiden darf jedoch nicht die Mdglichkeit
einer natiirlichen Verursachung unbeachtet bleiben. Oftmals handelt
es sich einfach um hochgradige Ermtidungserscheinungen. Darum
hat die Seelenkunde der Viter den eindringlichen Rat gegeben, dafl
man passend die Ubungen des titigen Lebens mit der Pflege der Be-
schauung abwechseln lasse. Ist bereits wirklich eine Uberanstrengung
eingetreten, dann ist Schonung geboten. Zur sogenannten passiven
Léuterung dient dem Heiligen Geiste insbesondere die dunkle und
diirre Beschauung als Mittel. Diese soll eben die volle Hingabe an
Gottes Willen und allweise, viiterlich liebevolle Leitung bewirken
(vgl. Divus Thomas III, 8651t). .

Mag nun das mystische Leben auch noch so viele und bittere Prii-
fungen bringen, es fehlen ihm dabei keineswegs die Tréstungen.
Kann doch das gottgefillige Diesseitsleben als Keim des Jenseitslebens
voll Freude und Seligkeit unméglich freudlos sein. Im Gegenteil miissen
gerade dem Gottesfreunde die reichsten Quellen der reinsten, edelsten,
dauerndsten Wonne fliefien, und zwar um so mehr, je inniger und fester
das Band geschlungen ist, welches die Seelemit Gott einigt. Die geistlichen
Freuden haben ihre Stelle im Anfange, im Fortgange und im Hochstande
des geistlichen Lebens, Die Echtheit solcher Tréstungen ist um sozweifel-
loser, je weniger die Seele dieselben sich selbst zum Verdienst anrechnet
und an ihnen hiingt, je weniger der wahre Gottesfreund auch nur die
kleinste Pflicht der Nuchstenliebe, den geringsien Teil der Standes-
obliegenheiten mit Vorbedacht einer noch so heilig dﬁnkpnden upd stif
scheinenden Trostung wegen preisgeben wiirde und je weniger endlich ein
wahrer Liebhaber des inneren Lebens seinen Eifer und seine Treue
abhiingig macht von dem Mafle und der Fortdauer besonderer Seelen-
trostungen. Fithlbare Trostungen bediirfen sogar der Mifigung und
Regelung, da sie sonst nachteilig und verderblich werden. Und selbst
jene heiligen Seelen, welche am meisten der héchsten, reinsten Freuden
des Geistes gewiirdigt werden, sind der Wandelbarkeit aller Dies-
seitsstiinde nicht enthoben. — Damit wiire denn dem Wesen nach

Divus Thomas VI. (Jahrbuch ftir Philosophie ete. XXXIIL) 21



310 » Literarische Besprachung

die Mystik im weiteren Sinne dargestellt., Durchwegs wird die Aus-
fuhrung durch eingestreute Probén ans,den Werken der Mystiker und
aderkannter mystischer Schriftstellen beleuchtet und. veranschaulicht,
selbst' bei Ddrlegung des Grundcharakters der\Mystik, besonders bei
der Christusmystik, beim. Verhiltnis ,der Mystik zun Erkenntnistitig-
keit und zu _‘sz‘ Geheimpigwahrheiten, beim . kirchlichen' Charakter,
sowie bei dem Lebensjdeal der Mystik., Besonders hiufig begegnen wir
dem Hl.\Augusﬁnus, hl.‘i Bernhard, hl., Thomas von Aquin, hl.Johannes
'vom Kreuz, hl.‘Thprgsm, hl. Franz von-Sales, sel. Ruysbroek, David
von Augsburg, sel. Suso, Tauler usw.
o Zur rechten Auffassyng des Wesens der \Mystik 'ist 'wohl 2zu
lbeac‘:htéh,.dgtﬁ es einen zweifachen mystischen‘Weg gibt
zar ein en Gottvereinigung mittels der gottlichen Tugenden, ins-
‘bésondere ‘durch die Liebe (vgl. Divas Thomas III, 869 f)). Wie die
‘hl. Theresia sagt, fithren zwei Wege zur,Liebeseinigung: ein kurzer
'und der 'g'ewﬁiinliche. Der kurze ist der des.Gebetes: der ‘Vereini-
'gung, dér ,wonnigen Vereinigung“. Der gewdhnliche ist der mittels
der gunklen Nacht der Beschauung, von der der hl. Johannes vom
‘Kreuz ausfihrlich handelt (vgl. a. a.0., p.366f.). Im ,Handbuch
tirinnerliche Seelen* vqn P.Joh. Grou 8.J. (Miinsteri, W,
lph'ohs'us-Bh'chhqndl‘png 1903) ist (p. 848ft.) Bossuets: ., Kurze und
Teichte Anleitung, um das Gebet im Glauben und der einfachen Gegen-
wart Gottes zu  Uben“ abgedruckt. Am Schlusse nun sagt Bischot
Bossuet, .der bérithmte Geguer des Quietismus: ,,Man .darf nicht ver-
gessen, daf es eines der grofiten Geheimnisse des geistlichen Lebens
ist, ‘daB der Heilige Geist ung njcht nur durch Erleuchtungen, Sugig-
Keiten,’ Trostungen, Ziirtlichkeiten und fithlbare Goadenhilfe darim
fithrt, sondern auch durch Fingterpisse, Blindheit, Unempfindlichkeit,
Uberdruf, Angsten, Traurigkeit, Emporung der Leidenschaften und
Neigungen; ich sage noch mehyr, daf} dieser kreuzigende Weg not-
wendig’ ist, daf} er gut, der beste, der sicherste ist, und uns weit
schneller zur Vollkommenheit fiihrt. Eine erleuchtete Seele schitzt
die 'Fithrung Gottes sehr hoch, welcher zulifit, daf sie von den Ge-
Schopfen geiibt und von Versuchupgen und Verlassenheit bedringt
werde; uid sie begreift sehr wohl, daf dies eher Gnaden als Un-
gnaden sind, da sie lieber mit dem Kreuze auf Kalvaria sterben, als
in Wonne auf dem Thabor leben will.*
" " In seinen ,GeistlichenZwiegesprichen* (Paderborn
1892, Bonifatius-Druckerei; 3. Buch, 16. Kap )unterscheidet P, Surin8.J.
diesen doppelten mystischen Weg; einen ordentlichen und
éinen auBerordentlichen. Dieser besteht in hohen, erhabenen Gnaden-
wirkungen, in besonderen Gunstbezeugungen, wie Gesichten, Offen-
barungen u. dgl. (vgl. 5. Buch, 8. Kap.). Der andere mystische Weg:
pflegt allen Seelén gemeinsam zu sein, die sich. zur Vollkommenheit
hingezogen fithlen. Dieser ist, weniger bekannt, weil er weniger den
Sinnen zugiinglich ‘'und seine Wirkupgen zarter sind, wesentlich aber
ist derselbe, wie jener, und diq Wurzel aller seiner Erscheinungen:.
Es ist ein geheimer Weg, auf welchem die Seele zur vollkommenen
Iiiébe‘seinigupg" mit Gott und zum kdstlichsten Wohlgeschmack an:
ihm g'élgitt_a‘t.‘ wird. ])urch eip gottliches Licht zieht Gott den Menschen
an 'sich, indem er ihn lehrt, sich von den Geschipfen loszumachen:
uhd seine Fehler abzulegen, um sich zu,reinigen, mit Gott: sich: zu:



Literarische Besprechung - - 311

bos ) R T Voo e T wE_ M :
vereinen und durch dpn ‘Zustand der reinen Liebe in Gott umgewan-
delt” zu ' werden. Dabei kanp sich die Gnade auf .innere Wirkungen
beschrinken, die nicht unmittelbar nach auBen hervortreten, aber die
Seele wunderbar  erleuchten, reinigen ,und. zuf_ vollkommienen Er-
fullung des gottlichen Willens bereit machen. Zur Ubung der Tugenden
auf diesem Wege wird, auf Blosjus verwiesen und auf: P, Achilles
GaillardisS,J. Schrift; ,Abrif der ¢hristlichen-Vollkommenheit*“.
Ein 'Abdrupk' dersgﬂben' findet sich in Besnards Beitrigen zur
mystischen Theologie. Dieser innerliche Weg gottlicher Gnaden-
‘wirkung ist allen zugingligh., Es wird dazu nur erfordert, dafl man
sich aufrichtig und ernstlich um Demut, Gehorsam, Selbstverleugnung
und ' Herzensreinheit bemithe. Von . diesem.innerlich-mystischens Wege
%pr;icht. auch gar iiqb, und einfach ein neues, sehr empfehlenswertes
tichlein: ,Sabbatruhe, Gedanken tiber mystisches Gnaden-
leben %on'ErHil'Dilmlmler,‘“(K&sel,,.l9l'Z, Kempten ; bes. p. 63 ff,
61 ff,, 84 fi., 100 ff.. 168 ff.). Wiederholt redet auch .der genannte G r'o'u
in seinem Hand buch von diesemp Wege, (z. B, p. 224 g., 32941, 8411f).
:}V,gl. auch Den'ifle, Geistliches Leben, 6. Aufl,, bes. p. 6801f.,, 5871f,
B93'fL., 612 f1.) R - i o W 8
.. .'Die Nichtbeachtung dieses doppelten mystischen Weges bringt
‘Selbst hochst ‘angesehene theologische Schriftsteller. mit sich' selbst-in
‘Widerspruchli. Vor uns liegen gerade ,Dige Herrlichkeiiten der
‘g'6ttlichen Gnade* (9. und 10. Aufl, Freiburg 1918, Herder)
vonh Scheeben-Weifl, Da nun wird (p. 606) dér Einigun gs-
‘w e g ausdriicklich ganz richtig dem Staypde der Vollkommen-
heit gleiqhgpggtzgégﬁep; aber wird (p. 644 ff\) geradezu widersprochen,
wenn von diese inigungsweg gesagt wird,-er sei so. erhaben,
‘daf ihn hieman . betreten kann, phne eine ganz besondere Einladung
und ohne ganz besondere Gnaden Gottes, welche Gott selbst seinen
evorzugten Dienern nicht immer verleiht, Diese bevorzugten Diemer
pelidren doch jedenfalls zum Stande der Vollkommenen,!'sind also nach
Eem oben Gesagten schon auf dem Einigungsweg. Trotzdem heifit
dieset (a. a. 0.) ein seltener und auflerordentlicher Gnadenstand.
Weiter wird gesagt, dafl zum Glick die Vollkommenheit, ja die
eiligkeit durchaus nicht an diesen auflergewshnlichen Dingen hingt:
Um heilig zu werdeén, geniige es, auf dem Reinigungs--und Erletich-
tungsweg auszuharren usw. Dem widerspricht (auch, was Weif in
seiner ,Apologie des Christentums¥ (V,, 4. Aufl,, Freiburg
1905, Herder) wiederholt von.der Mystik sagt (vgl. z. B 2, 8., 4;, 6. Vor-
trag). In der Anmerkung (p. 200) lesen wir: ,Ist.die Mystik etwas ganz
Absonderliches ({?), dann kann man es keinem verdenken, wenn er
sagt, er begniige sich mit den alltiglichen Ubungen der Aszese, die
,hohen Dinge‘, d. h. dag Streben nach Vollkommenheit, {berlasseer
den Mystikern. Was der sogenannte Einigungs weg zu leisten
Hat, wird eigens (p. 746 ff.) auseinandergesetzt. Was die Mystik an-
streben muil?:? horen wir_da, sei eben,. das, was schon in der Taufe
durch die Gnade begonnen und vom Menschen versprochen wurde usw,
Ahnliche Widerspriiche finden wir auch bei Meschler 8. J. in
Gube deg P ingstfestes" und ,Aszese und Mystik¢
?Freiburg 1917, Herder). In letzterer Schrift lesen wir z. B. (p. 166),
dafl die Mystik dag wahre, ganze und volle Christentum sei, daf}
(p. 167 f.'aus dem Briefe des hl. Ignatius) wir die mystischen Gaben

21"

TS SR N S !



312 Literarische Besprechung

suchen miissen, also erstreben, weil ohne sie sonst alles unrein usw.,
und trotzdem soll (p. 186) Gott aufler der Mystik auch andere Wege
haben, zur Vollkommenheit zu fiihren usw.

Die mystischen Begleiterscheinungen, die auBerordentlichen
Phéinomene des mystischen Lebens werden im 8. Buche be-
bandelt in zwei Kapiteln: Grundsiétzliche Wiirdigung der
mystischen Phéinomene. — Ekstase und Vision im be-
sonderen. — Zunichst werden diese Phiinomene im allgemeinen
gewiirdigt, ihre Moglichkeit und Angemessenheit, die Notwendigkeit
der Priifung ihrer Tatsichlichkeit sowie der Einzelpriifung ihrer iber-
natiirlichen Ursiichlichkeit erwiesen. Beispielsweise werden einzelne
iibernatiirlich verursachte Erscheinungsformen etwas niiher besprochen.
Zwar stehen die charismatischen Heilungsphiinomene nur in entfernter
Beziehung zum mystischen Leben, sind aber wegen der verhiiltnis-
miifligen Hiufigkeit beachtenswert. In niiherer Weise gehSren dagegen
zum mythiscien Leben die charismatische Herzenskunde sowie die
Stigmatisation. Die innere Verihnlichung mit dem leidenden Heiland,
das innere Mitleben, Mitleiden ist die wahre Seele der nach auflen
hervortretenden auferordentlichen charismatischen Auszeichnung, Die
pseudo- und antimystischen Phiinomene werden ausgeschieden, Als
solche werden niher besprochen: die sogenannte ,diémonische Mystik¥,
sowie Hypnotismus und Spiritismus, Durchwegs werden die éinzelnen
Punkte griindlich untersucht und die gegnerischen Einwiinde wider-
legt. Vor allem werden die Gesichtspunkte hervorgehoben, welche fiir
alle Phinomene als wichtig gelten. An die grundsiitzliche Unter-
suchung tber die Moglichkeit der auflerordentlichen Begebenheiten
im mystischen Leben schlief3t sich der Hinweis auf die unerliilichen
Merkmale der Tatsiichlichkeit und {ibernatirlichen Ursiichlichkeit.
NaturgemiélB werden dabei nur einzelne Erscheinungsformen als Bei-
spiele herangezogen. Treten Kennzeichen ungéttlichen Charakters
bei den auBerordentlichen Vorkommnissen auf, so ist nur dann auf
teuflische Einwirkung zu schliefien, wenn nach den zuverlissigen Er-
gebnissen der wissenschaftlichen Forschung eine natiirliche (psycho-
logische oder pathologische) Erkldrung durchaus versagt. Bei der
Untersuchung ist auch die theologische Wissenschaft genau zu beraten.

Zu den auflerordentlichen Erscheinungsformen des mystischen
Lebens wird vor allem die Ekstase gezihlt (vgl. p. 891, 610). Dieselbe
ehort zwar zu den akzidentellen, d. i. nicht notwendigen Erscheinungs-
ormen, aber dem Wesen nach ist sie keineswegs auflerordentlich,
wunderbar, charismatisch, vielmehr an sich natirlich zu erkliren
(vgl. p. 628ff)). Wohl kommen ofter bei der Ekstase charismatische
Zustéinde vor, wie z. B. das Schweben, Leuchten usw. Nicht zu
verwechseln ist die Ekstase (Verziickung, Entziickung) mit der
Entrtickung, dem sogenannten raptus, Dieser ist ein durchaus
wunderbarer, charismatischer Zustand, welchen der Aquinate der
Prophetie beizihlt (vgl. Divas Thomas III, 286f.). Zur besseren und
sicheren Beurteilung der tibernatiirlichen Ekstase wird sie niiher ab-
gegrenzt von der natiirlichen und krankhaften ,Ekstase und ihre
zuverlidssigen Unterscheidungsmerkmale nach der ,Seelenburg® der
hl, Theresia angegeben. Insoferne hiiufig mit den heiligen Ekstasen auch
Visionen und Oftenbarungen verbunden sind, wird deren Behandlung
gleich angeschlossen, Sie werden néiher eingeteilt in korperliche, imagi-



Literarische Besprechung 313
L

native, rein intellektuelle, sowie in echte und unechte. Daran reiht
sich die Erdrterung der grundsiitzlichen Stellung der Kirche zu den
Visionen und Privatoffenbarungen. Allezeit hat die heilige Kirche
daran festgehalten, dafi diese selber an den MaBstiben und Priifsteinen
der kirchlichen Lehre sich als echt erweisen. Die kirchlizhe Approba-
tion einzelner Privatoffenbarungen will nur so viel besagen, dafl bei
vorsichtiger Auslegung nichts dem katholischen Glauben Widerspre-
chendes sich finde und die Gliubigen aus deren Lesung Erbauung
schopfen konnen. Die kluge Vorsicht und Zuriickhaltung der heiligen
Kirche ist nur zu sehr gerechtfertigt durch die Tatsache von Selbst-
thuschungen einzelner Visionire, welche tibrigens im Mitwirken des
menschlichen Faktors hinldnglich ihre Erklirung findet. Zur genauen
Prifung von Visionen und Visiondren werden durchaus zuverlissige
Kennzeichen aufgestellt. Neben dem Inhalt und der Wirkung
der Offenbarung sowie den Umstind en  derselben ist auch die
Persénlichkeit des Empfingers wohl zu beachten. -

Zur Nutzanwendung diene, daf3 das Heil nicht.in den
auflerordentlichen Dingen liegt. Nicht visionire Erleuchtung, sondern
der Glaube ist Grundlage des christlichen Lebens, und nicht mysti-
sches Charisma, sondern die Liebe ist Hohepunkt der Vollkommen-
heit, Unterpfand der wahren Gottinnigkeit. Die auBicrordentlichen Er-
scheinungen ‘sind allein fiir sich kein Erweis der Gottinnigkeit und
Heiligkeit und sie sind ebensowenig ein re¢gelmiifiiges Mittel, um- zur
sittlichen Vollkommenheit, zur_ innigen Vereinigung mit Gott zu ge-
langen. Vielmehr bringt eine Uberschitzung solch auBerordentlicher
Dinge nur zu leicht mancherlei Gefahren mit sich. Immer und
iiberall ist dem wahren Gottesfrennde Gott mehr als Gottes Gabe.
Und mochte eine Gabe auch noch so herrlich sein! Alles, was nicht
Gott selbst ist, entbehrt der unbedingten Bedeutung. Dies anerkennen
und nach Gott allein trachten, jetzt und imm-r, weil Gott allein grof
und erhaben, weil er allein gut und vollkommen ist: das heifdt, den
sichersten nichstenWegwandelnzurvollkommenen
Vereinigungmit ihm, unserem Herrn und Gott! Nach den
mystischen Gnaden begehren und trachten, welche zur
Gotteinigung fithren, wenn dies in Demut und geordneterweise, mit
Eifer und doch mit Gelassenheit geschicht, ist so gewif} etwas Gott-
gefiilliges, als es Gott zum Ursprung, Gegenstand und Ziel hat. Zu-
gleich liegt hierin ein heilsames Gegengewicht gegen j-de Uberschiitzung
der auBerordentlichen mystischen Erscheinungsformen. Gegen solche
Gefahr schiitzt auch krittig die Hochschiitzung der gewdhnlichen
Gnadenordnung. Deshalb mahnen die Geistesminner so dring-
lich, die sicheren, weil geraden und schlichten Wege nicht zu ver-
achten, ,nicht Unsicheres fiir Sicheres, nicht Falsches fir
Echtes, Schiédliches fiir Niitzliches, Kleines fiir Grofles,
Minderwertiges fiir Kostbares zu halten.”

- Zum Schlusse mogen noch einige kurze Berichtigungen folgen.
P. 80, Note 2: Denifle, Geistliches Leben ist in 6. Aufiage 1908 be-
sorgt von P. Reginald M. Schultes O. Pr. — P. 38, Note 4: Saudreau,
La vie d’union erschien 19 9 in 2., Les degrés de la vie spirituelle
1912 in 4. Auflage (p. 60, Note 1); beide Werke bedeutend erweitert
und verbessert. — P. 89, Z. 6 v, o. muf es heiflen im Texte: .ad
diligendum ea.* .. — P. 43 wire am Knde von Nr. 29 auch zu ver-



314 Literarische Besprechung

weisen auf Emil Dimmler (nicht Dimler), Sabbatruhe, K&sel, Kempten-
Minchen 1917 (besonders p. 40—72). — P. 77, Note 1 ist zitiert die
Abhandlung: ,Der Neuplatoniker Proklus als Vorlage des sogenannten
Dionysias Areopagita in der Lehre vom Ubel®, Nach der Auslegung
des hl. Thomas von Aquin fafit der Areopagite das Ubel ganz richtig
in ganz entgegengesetztem Sinne als Proklus (vgl. dieses Jahrbuch,
I. Serie, XXVII, 442). — P. 241 ist im Zitat, Z. 8ff. v. o., die ein-
gegossene Beschauung als gratia gratum faciens irreflihrend auf
leiche Stufe gesetzt wie die Gabe der Weissagung, die gratia gratis
sata, ein Charisma ist. — P. 809, Z. 10 v. o. mufl es, wie p. 529,
Z. 8 v.o0, heiflen: Die selige Angela von Foligno. — P 862, Z.1 v. o.
fehlt 1. vor Kor. — P. 898, Z. 6 v. o. muf} heiflen (S. Th. I, II usw.)
und Z. 14 v. u. steht (Ekstase) statt raptus = Entriickung, nicht
Ver- oder Eatziickung. — P 588—b687 ist zur A Kath. Emmerich-
Literatur nachzutragen: Dr. J. Niessen, A. K. Emmerichs Charismen
und Gesichte, Trier 1918, Petrus-Verlag. Gegen Dr. H. Cardauns wendet
sich besonders Abschnitt IV (p. 2710—3810). — Moge das verdiente
Werk noch manche Neuauflage erleben zu immer griéflerer Wert-
schiitzung der echten Mystik und damit zum Heile der unsterblichen
Seelen und zum Wohle der heiligen Kirche!

Aschaffenburg. P. Jos. Leonissa O. M. Cap.




	Literarische Besprechungen

