
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie
[Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


266 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Not müssen sich die, die ohne Gott sind, eine Autorität
schaffen. Der Staat soll sie erziehen, gemäß des Typus eines
annähernd Glücklichen1." Somit würde die Ethik allerdings
aufgehört haben, eine philosophische Disziplin, die praktische
Philosophie zu sein ; dèr Bankrott wäre vollständig.

Nach unserer Ansicht gibt es nur eine mögliche Lösung
des ethischen Problems, diejenige, welche durch die
erkenntnistheoretischen und metaphysischen Begriffe und Prinzipien
der Philosophia perennis gegeben ist.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

t

Von P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES 0. P.

(Fortsetzung aus V, p 39—74, 158—181, 320—388; VI, 153—1G7)

Glaubensbegriff des hl. Thomas
Wir müssen unsere Darstellung der Lehre des Aqui-

naten mit einer kurzen Untersuchung über dessen Gläubens-
begriff abschließen, allerdings nur soweit die fides implicita
in Betracht kommt. Ritsehl (p. 14) und Hoffmann (I, I03ff.)
behaupten nämlich, daß nach Thomas der Glaube eine
Abart des Wissens sei, und zwar ein undeutliches
und unselbständiges Wissen. In dieser Behauptung
steckt der eigentliche Hauptangriff Ritschis und Hoffmanns,
daß nämlich Thomas keinen Heilsglauben, sondern nur ein
ganz unklares und nur auf die menschliche Autorität der
Kirche gestütztes Wissen um die „Glaubenslehren" kenne,
daß also der Glaube schon an sich bei Thomas fides
implicita sei. Der gleiche Vorwurf wird später in verschärftem
Maße gegen den „jesuitischen Glaubensbegriff" erhoben.
Zum Verständnis der Anklage muß daran erinnert werden,
daß nach Ritschlscher Dogmatik der Glaube nicht dem
Verstände zuzuweisen ist (Hoffmann I, 106), bzw. daß nur
„Werturteile" Gegenstand des Glaubens sein können (Ritsehl,
p. 73). Der gegenteilige Standpunkt des Aquinaten soll nun
als fides implicita gebrandmarkt werden2.

1 A. a. O., p. 485, 518.
a Zum Ttiema siehe K. Ziesché, Verstand und Wille beim

Glaubensakt. — Ziesché behandelt hauptsächlich Bonaventura, aber



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 267

Gewiß ist nach Thomas der Glaube wie das Wissen
eine Verstandesfunktion (q. 4 a. 2). Aber die Funktion,

in welcher der Glaube generisch mit anderen
Verstandesfunktionen übereinkommt, ist nicht das Wissen,
sondern das Denken oder Erkennen. In diesem Sinne
definiert Thomas ausdrücklich das Glauben mit Augustin
als: „cum assensione cogitare" (q. 2 a. 1). Allgemein und
ohne weitere Bestimmung besagt ihm das „cogitare" soviel
wie: etwas denken, erkennen („cogitare sumi potest com-
muniter pro qualicunque actuali consideratione intellectus").
Genauer und mehr im eigentlichen Sinne genommen (magis
proprie) deutet Thomas das cogitare als ein noch nicht zu
vollkommener Erkenntnis gelangtes Denken, das darum noch
mit einem Suchen verbunden ist — etwa unser
„Nachdenken" — („dicitur cogitare magis proprie consideratio
intellectus, quae est cum quadam inquisitione, antequam
perveniatur ad perfectionem intellectus per certitudinem
visionis"). In diesem Sinne, sagt Thomas, drücke das cogitare

das eigentliche Wesen des Glaubens aus („in hoc in-
telligitur tota ratio huius actus, qui est credere"). Denn das
Wissen besage ein Denken mit sicherer Zustimmung ohne
weiteres Suchen, der Zweifel und die Meinung besage einen
Gedanken ohne sichere Zustimmung, Glaube besage ein
Denken oder Erkennen mit sicherer Zustimmung, aber ohne
innere Einsicht. Alle Denkfunktionen kommen darin überein,

daß wir etwas denken, erfassen, erkennen; das Wissen
hat mit dem Glauben die sichere Zustimmung gemeinsam,
unterscheidet sich aber von ihm durch den Mangel an innerer
Einsicht. Darum ist der Glaube (als Verstandesfunktion)
ein sicheres, aber unvollkommenes Erkennen. Aus eben
diesem Grunde treibt der Glaube zu weiterer Forschung an
(fide3 quaerens intellectum) und bedarf der Hilfe der Gaben
des Verstandes (intellectus) und der Wissenschaft (scientiae)
(q. 8 und 9). Das Wesen des Glaubens besteht also nicht
in einem „unselbständigen Wissen" — was ja auch ein
innerer Widerspruch wäre —, sondern in einer sicheren er-,
kennenden Zustimmung, die sich aber nicht auf innere
Einsicht in das Geglaubte, sondern auf das Zeugnis der
Offenbarung stützt (q. 1 a. 1 — „non enim fides de qua loquimur,

unter Berücksichtigung der Entwicklung in der Scholastik. Siehe
besonders p. 32—45, 76—114. Espenberge r, Grund und Gewißheit
des übernatürlichen Glaubens in der Scholastik.



268 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum; unde ipsi
veritati divinae fides innititur, tanquam medio").

Hoffmann übersieht vollständig den Unterschied von
Erkennen oder Denken und Wissen. Darum folgert er
stereotyp: „Der Glaube als ein nicht nur undeutliches, sondern
auch unselbständiges Erkennen zeigt sich also im Vergleiche
mit dem deutlichen und selbständigen Erkennen des Wissenden

als eine Abart des Wissens" (108). Thomas aber
unterscheidet zwischen Wissen und Erkennen. Das Wissen
besagt ein Erkennen auf Grund der eigenen Einsicht in die
gewußte Sache, der Glaube eine Erkenntnis und Zustimmung

auf Grund des Erkennens und der Autorität Gottes.
Daraus folgt also umgekehrt, daß der Glaube kein Wissen
sei, auch keine Abart des Wissens, sondern eine vom Wissen
verschiedene Verstandesfunktion h Auf der Verkennung
des Unterschiedes von Wissen und Verstandesfunktion
beruhen die weiteren Gründe Hoffmanns (I, 103 ff.). Dieser
schreibt: „Ist das Wissen ein Sehen, der Glaube aber in
irgendwelcher Weise auch ein Sehen, so kann der Glaube
nur eine Abart des Wissens sein" (I, 103). Aber der Glaube
ist eben nach Thomas in keiner Weise ein „Sehen", sondern
nur Erkenntnis! Ferner: nach Thomas „kann ein Teil der
Objekte des Wissens auch durch den Glauben angeeignet
werden" (104). Gewiß, weil ein und dasselbe Erkenntnisobjekt

unter verschiedenen Bedingungen von dem einen
gesehen, von dem anderen geglaubt werden kann. Wenn
Hoffmann weiter darauf hinweist, daß auch ein und
dasselbe Objekt nach Thomas gewußt und geglaubt werden
kann (105), so hat er die diesbezügliche Unterscheidung
bei Thomas nicht verstanden. Ein und dieselbe Sache
(obiectum materiale) ist sowohl Gegenstand des Wissens
wie des Glaubens, wie Christus für die Apostel Gegenstand
sinnlicher Wahrnehmung und des Glaubens war; dann ist
aber nicht die gleiche Erkenntnis Gegenstand des Glaubens
und Wissens. Daß das, was geglaubt wird, nur eine
prädikative Bestimmung des gewußten Gegenstandes bedeutet
(107), ist für unsere Frage belanglos. Nun erhebt sich aller-

' „Fides cognitio quaedam est, inquantum intellectus determi-
natur per fidem ad aliquid cognoscibile. Sed haec determiuatio ad
unum non procedit ex visione credentis, sed ex visione eius cui cre-
ditur. Et sie inquantum deest visio, deficit a ratione cognitionis quae
est in scientia". S. Th. I q. 12 a. 13 ad 3.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 269

dings die Schwierigkeit, daß Erkenntnisse und Lehren, die
Gegenstand des Wissens sind, auch definierte Dogmen sind,
wie z. B. die Erkenntnis der Existenz Gottes. Hoffmann
behauptet, daß Thomas der Frage „ausweiche", ob bezüglich

einer solchen Lehre sich Glauben und AVissen in
demselben Subjekte vereinigt denken lassen (104). Aber wenn
Hoffmann es für psychologisch undenkbar hält, „daß
derjenige, welcher aus Vernunftgründen vom Dasein Gottes
überzeugt ist, sich der Zumutung fügen wird, dasselbe
auch noch zu glauben" (105), so spricht er nur die Meinung
von Thomas aus, allerdings in einer verunglückten Form.
Thomas sagt einfach: „de eodem secundum idem non
potest esse simul in uno homine scientia cum fide" (II. II.
q. 1 a. 5 ad 4), also kann die Existenz Gottes nur von
solchen geglaubt werden, welche sie nicht demonstrativ
beweisen können (ad 3). Aber warum wird sie dann als Glaubenslehre

aufgestellt? Weil die Existenz Gottes Fundament aller
eigentlichen Glaubenslehren ist „et oportet ea saltern per
fidem praesupponi ab his, qui eorum demonstrationem non
habent" (ad 3). Diese Antwort ist alles eher als ausweichend!
Sie bildet auch den Inhalt des corpus articuli (vgl. noch
q. 2 a. 10 ad 2). Mit mehr Recht kann man sagen, die Antwort

behebe nicht die ganze Schwierigkeit. Immerhin aber
die Schwierigkeit, die Thomas aufstellt: „quaedam quae
in fide continentur, sunt demonstrative probata". Neuere
gehen umgekehrt vor: Die Existenz Gottes ist ein allen
zum Glauben vorgelegtes D o g m a. Nun ist sie aber beweisbar.

Also ist ein Dogma beweisbar. Diesem Argument gegenüber

ist aber zu bemerken, daß der Gott, dessen Beweisbarkeit
das Vatikanum definiert, der Gott des Christentums,

der Offenbarung ist. Der Sinn der Definition ist nicht nur
dieser: es läßt sich ein Gott als Schöpfer und Herr des
Weltalls beweisen, sondern dieser: die Existenz des Gottes,
der Inhalt und Gegenstand der Offenbarung ist, die
Existenz des im Glauben übernatürlich erkannten Gottes, ist
natürlich beweisbar. Der nackte Satz won der Existenz
eines Schöpfergottes kann Gegenstand des Wissens sein,
der Satz von der Beweisbarkeit der Existenz Gottes, wie
das Christentum an ihn glaubt, ist ein von allen im Glauben
zu erfassendes Dogma, d. h. niemand kann beweisen, daß-
der bloß vernunftgemäß erkannte Gott dreifaltig sei. Die
Berechtigung dieser Unterscheidung findet eine starke dogmen-



270 Geschichte der fides implicita in. der kath. Theologie

geschichtliche Bestätigung in der Geschichte des Gnostizis-
mus, der den Gott des Christentums vom Gott der Wissenschaft,

bzw. der Gnosis unterscheiden, ja trennen wollte
und den christlichen Schöpfer und Erlöser dem philosophischen

Gotte unterordnete — ein Beweis, daß mit der
philosophischen Erkenntnis der Existenz Gottes dem christlichen

Dogma über die Existenz Gottes noch nicht Genüge
getan ist. So ist also Gottes Dasein in einer Hinsicht von
allen und schlechthin zu glauben, kann aber in einer anderen
Hinsicht von einigen1 wissenschaftlich gewußt werden.
Das ist eben die Unterscheidung des hl. Thomas von der
„diversa ratio cognoscibilis", wofür er das Beispiel anführt,
daß wir Gottes Einheit wissen, seine Dreifaltigkeit aber
nur glauben können (1. c., ad 4).

Gerade die These des hl. Thomas, daß ein und
dieselbe Erkenntnis nicht zugleich Gegenstand des Wissens
und des Glaubens sein könne, daß ein und dasselbe nicht
zugleich und in derselben Hinsicht geschaut (visum) oder
gewußt (scitum) und geglaubt werden könne, daß also Wissen
und Glauben sich ausschließen (II. II. q. 1 a. 4. 5), ist doch
wohl der schlagendste Beweis, daß der Glaube nach Thomas

keine Abart des Wissens ist, sondern eine dem Wissen
ungleichartige Verstandesfunktion, eine andere Art von
Erkenntnis. Durch diese These hat Thomas vielmehr wie keiner
vor ihm die vom Wissen verschiedene Eigenart des Glaubens
klargestellt. Wir wollen darum noch näher darauf eingehen.

Thomas hat als erster klipp und klar den Satz
aufgestellt, daß man nichts zugleich und unter demselben
Gesichtspunkte glauben und wissen könne. Er hat aber damit
unseres Erachtens doch nur den Sinn der früheren Tradition

richtig formuliert. Albert der Große2, Petrus von
Tarantasia3, Bonaventura4 und Alexander von Haies0 geben
noch zu, daß ein und dasselbe Gegenstand des Glaubens und
Wissens zugleich sein könne. Aber alle diese besagen eigentlich

nur, das ein und derselbe materielle Glaubensgegeu-
1 Das Vatikanum definiert nicht, daß alle Menschen tatsächlich

Gottes Dasein sicher erkennen. Damit entfällt der von Hoffmann
statuierte Widerspruch des hl. Thomas mit dem Vatikanum (I, JOd'j.

J 3 d. 24 a. 9.
' 3 d. 24 a. 5.
4 3 d. 24 a. 2 q. 3.
s Summa III q. 68 m. 7 a 3.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 271

stand zugleich geglaubt und in irgendeiner Beziehung
gewußt werden könne, fügen aber ebenso alle bei, daß dies
nicht unter dem gleichen Gesichtspunkte geschehe oder
geschehen könne. Thomas frägt aber nicht, ob eine und
dieselbe S a c h e zugleich geglaubt und gewußt werden könne,
sondern^ob eine und dieselbe formelle Erkenntnis
zugleich Gegenstand des Glaubens und des Wissens sein
könne. Das verneinen aber dem Sinne nach auch Albert
und Bonaventura. Letzterer gibt vorerst zu, daß nichts
„secundum idem" geglaubt und sinnenfällig geschaut werden
könne, weil der Glaube eine „cognitio aenigmatica" besage,
was ein Schauen ausschließe (3 d. 24 a. 2 q. 1). Wohl
aber könne man etwas in einer Beziehung glauben, in anderer
Hinsicht sehen. Im a. 3 stellt er eine „scientia apertae com-
prehensionis" als mit dem Glauben unvereinbar hin. Dann
erklärt er eine „scientia manuductione ratiocinationis" als
mit dem Glauben vereinbar (1. c.). Er begründet dies aber
damit, daß diese Erkenntnis zu keiner absoluten Evidenz
führe, daß z. B. die Erkenntnis der Existenz und Einheit
Gottes kein Schauen Gottes besage, noch auch eine Erkenntnis,
wie die Dreifaltigkeit der Personen mit der Einheit der
Natur vereinbar sei1. Bonaventura behauptet also, daß die
wissenschaftlichen Beweismittel keine volle und klare
Einsicht in die Glaubensobjekte zu verschaffen vermögen und
darum immer nochßauia für den Glauben übrig
bleibt. Damit gibt er aber indirekt zu, daß soweit etwas
auf wissenschaftlichem Wege klar erkannt und bewiesen
wird, es nicht Gegenstand des Glaubens sein könne. Nun
ist es klar, daß das Verhältnis der Einheit Gottes zu seiner
Dreipersönlichkeit, d. h. die Dreipersönlichkeit des einen
Gottes nicht Gegenstand natürlicher Erkenntnis ist. Wir
beweisen, daß es nitr einen Gott gibt, und glauben, daß
dieser eine Gott dreipersönlich sei — dies sind aber zwei
ganz verschiedene Erkenntnisse. Ebenso ist die natürliche
Erkenntnis Gottes verschieden vom einstigen Schauen Gottes.
Bonaventura beweist also nur, daß der eine Gott zugleich

1 „Scientia manuductione ratiocinationis, licet aliquam certitu-
dinem faciat et evidentiam circa divina, illa tarnen certitudo et evi-
dentia non est omnino clara, quamdiu sumus in via. Quamvis
enim aliquis possit rationibus necessariis probare, Deum esse et Deum
esse unum: tarnen c e r n e r e, ipsum divinum esse et ipsam Dei uni-
tatem et qualiter illa unitas non excludat personarum pluralitatem,
non potest, nisi per institiam fidei emundetur". 3 d. 24 a. 2 q. 8.



272 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Gegenstand des Glaubens und des Wissens sei, aber unter
verschiedenem Gesichtspunkte. Wenn er am Schlüsse der
Quaestio sagt, daß Wissen und Glauben „respectu eiusdem"
vereinbar seien, so ist damit die gleiche Sache gemeint1.
Weil aber Bonaventura betont, daß der Glaube eine Sache
mehr erkenne oder klarer, so lehrt er nicht, daß eine und
dieselbe formelle Erkenntnis Gegenstand des Glaubens u n d
Wissens sein könne, schließt dies vielmehr aus. Thomas aber
hat als erster die Frage präzis gestellt, ob ein und dieselbe
formelle Erkenntnis zugleich dem Glauben und Wissen
angehören könne. Er verneint sie, weil jedes Wissen — das
„Wissen" im strengen scholastischen Sinne genommen -—
eine Einsicht, eine Art Schauen besagt. Bonaventuras
Fragestellung ist also noch ungenau ; seine These geht aber dem
Sinne und der Tendenz nach auf die des hl. Thomas hinaus2.

Ähnlich wie Bonaventura drückt sich Petrus von Ta-
rantasia aus. Er sagt: „Scientia viae de divinis propter ad-
mixtam obscuritatem ex improportionabilitate intellectus
nostri ad obiectum et frequentem obnubilationem phantas-
matum non excludit fidem" (3 d. 24, q. tin., a. 5).

Wie Bonaventura sagt auch Albert: „fides et scientia
sunt de eodem" (3 d. 24 a 9). Aber auch Albert stellt die
Frage nicht im gleichen Sinne wie Thomas — auch bei
ihm lautet die genaue Frage: Kann etwas, eine Sache,
zugleich Gegenstand natürlicher Erkenntnis und der
Glaubenszustimmung sein. Er beantwortet sie folgendermaßen : Da
der Glaube eine Erkenntnis und der Glaubonsinhalt nicht
vernunftwidrig ist (contra rationem), kann der Glaube sich
auf Vernunftgründe stützen, die aber nur einleitende
Motive, nicht eigentlicher Grund der Zustimmung sind (fides.,
potest habere rationem inductivam, non probativam) (d. 24-
a. 1). Der Glaube ist also eine Zustimmung zu nicht
eingesehenen Sachen (laus fidei est assentire ei, quod non vide-
tur — a. 2), denn der Glaube stützt sich auf die Autorität
der Offenbarung (1. c.), doch so, daß er Vernunfteinsicht

1 Im gleichen Sinne ist auch Bonaventuras Lehre zu verstehen,
daß etwas aus einem zweifachen Grunde, aus einem stringenten und
einem probablen (3 d. 24 a. 2 q. 2), bzw. aus einem Hauptgrund (wegen
der Autorität Gottes) und einem sekundären Grunde (3 d, 24 a. 2
q. 3 sol. 3) Zustimmung finden könne.

' ' Damit ist allerdings nicht gesagt, daß Bonaventura ihr
tatsächlich zugestimmt hätte.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 273

und Vernunftgründe nicht ausschließt, außer falsche (ad 1—4).
Glaube und Wissen gehen also auf die gleiche Sache — fides
et scientia sunt de eodem", aber fügt Albert bei „non
secundum idem" (d. 24 a 9). Allein auch dieses „non secundum

idem" hat nicht den gleichen Sinn wie bei Thomas,
sondern wie Albert selbst erklärt: „fides non assentit propter
rationem, sed ratio ibi est sub fide et similiter scientia",
d. h. die Vernunft kann die Glaubenslehren irgendwie
glaubwürdig machen, aber nicht beweisen. In diesem Sinne
gibt er auch die für die Vereinbarkeit von Glauben und
Wissen angeführten Gründe ohne weiteres zu. Albert untersucht

also die Frage der Vereinbarkeit von Glauben und
„Wissen" unter einem noch weiteren und allgemeineren
Gesichtspunkte als Bonaventura. Wenn er beide für
vereinbar erklärt, so sagt er nur, daß es auch ein Wissen in
bezug auf Glaubensgegenstände geben könne, d. h. ein
Wissen der Glaubensmotive, ein auf den Glauben gestütztes
theologisches Wissen. Insofeim ist auch Albert nicht gegeh
die These des hl. Thomas. Seine Lehre steht der These des

Aquinaten vielmehr bereits näher. Vorerst erklärt Albert,
daß der Glaube „de non apparentibus" sei (d. 24 a. 2. 3),
dann lehrt er : „fides potest habere rationem inductivam,
non probativam" (d. 24 a, 1), endlich gibt er ausdrücklich

zu: „hoc modo, quo fides est de articulo illo (aliquo?),
non potest esse scientia vel ratio de eodem" (a. 1 ad 2),
weil, wie die Objektion sagt, „scita sunt valde apparentia".
Eine und dieselbe Sache kann Gegenstand des Glaubens
und des Wissens sein, aber nicht in gleicher Hinsicht,
sondern Gegenstand des Glaubens auf Grund der
Offenbarung, Gegenstand des Wissens auf Grund eigener
Einsicht, was aber nicht in bezug auf die gleiche Erkenntnis
der Fall sein kann. Albert leitet bereits zu Thomas über.

Richard v. Middletown folgt Bonaventura. Ein
und dasselbe kann nicht aktuell secundum idem gewußt
und geglaubt werden, weil der Intellekt nicht einer und
derselben Wahrheit aktuell aus Notwendigkeit und nicht
aus Notwendigkeit zustimmen kann. Weil aber keine
Beweisführung uns ein so vollkommenes Wissen verschaffen kann,
daß jedes Rätsel ausgeschlossen wäre,, kann etwas habituell
zugleich gewußt und geglaubt werden (3 d. 24 a. 1 q. 5)1.

1 Vom Artikel der Existenz Gottes schreibt Richard : „Deum
esse unum eo modo quo articulus fidei est, probari non potest per na-



274 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Auch S c o t u s 1 stellt und beantwortet die Frage noch
im Sinne der vorthomistischen Tradition, wenn sich auch
der Einfluß des hl. Thomas bemerkbar macht. Scotus
unterscheidet zwei Fragen2: 1. ob geoffenbarte Glaubenslehren
überhaupt Gegenstand des Wissens sein können — auf diese
Frage will er nicht eingehen —, 2. ob man über Glaubenslehren

zugleich Glauben und Wissen haben könne. Unter
Wissen (scientia) versteht Scotus jede sichere und evidente
Erkenntnis (accipitur pro omni notitia certa accepta ex evi-
dentia rei), näherhin eine sichere, notwendige, mit Evidenz
aus einleuchtenden Prinzipien abgeleitete Erkenntnis. Auf
Grund dieses Wissens- und Wissenschaftsbegriffes lehrt nun
Scotus: 1. Ein und dasselbe kann nicht zugleich Gegenstand

des Glaubens und des Wissens im eigentlichen Sinne
sein3; 2. wohl aber ist mit dem Glauben ein auf diesen
gestütztes theologisches „Wissen" vereinbar.

Das ist die traditionelle Antwort, doch so, daß der
Gegensatz von Glauben und Wissen in der Formulierung
des hl. Thomas ausgesprochen erscheint. Trotzdem polemisiert

Scotus gegen Thomas, dem er Selbstwiderspruch
vorwirft. Scotus kommt aber dazu nur dadurch, daß er zwei
Fragen miteinander vermengt, nämlich die Frage, ob
Glaubenslehren auch gewußt werden könnten, und die Frage
nach dem wissenschaftlichen Charakter der Theologie4. Scotus
bestreitet, daß die Theologie eine eigentliche und wirkliche
(vera) Wissenschaft sei, weil sie nicht auf unmittelbar
einleuchtende Prinzipien zurückgehe, oder von solchen abhänger>.

turale lumen demonstrations tali per quam ilia Veritas sine enigmate
videatur", d. h. insofern der Inhalt des Wissens und des Wirkens Gottes
im Artikel eingeschlossen ist.

' Vgl. Parth. Minges, Das Verhältnis zwischen Wissen und
Glauben nach Duns Scotus, p. 49f., 86—121.

2 3 d. 24 q. un. Eine ausführliche Analyse der Quaestio gibt
Minges, a. a. O., p. 86 ff.; siehe ebendort Referat über andere Texte, p.80ff.

3 „Cum fide stare non potest scientia proprie dicta, quia termini
non apprehenduntur in particulari sub propriis rationibus, ideo prin-
cipia non sunt nota ex evidentia rei et per consequens conclusio non
est scientifica,"

4 Über die Frage des wissenschaftlichen Charakters der Theologie

in der Hochscholastik siebe: Engelb. Krebs, Theologie und
Wissenschaft nach der Lehre der Hochscholastik an der Hand der
Defensa doctrinae D, Thomae des Hervaeus Natalis, BGPhM XI, 3—4
(Scotus p. 28f-, 36—44; Thomas p. 41—43, 71 f.)

5 „Simplices credunt omnia, quae Ecclesia, implicite nec sciunt
fidem explicare nec defendere, ideo iili qui hoc sciunt, habent habitum



Geschichte der fides implicita in der katb. Theologie 275-

Thomas vertritt dagegen die Theologie als "wirkliche und
wahre "Wissenschaft. Scotus folgert daraus, daß Thomas
dann nicht festhalten könne, daß nichts zugleich geglaubt
und gewußt werden könne, bzw. daß Thomas sich
widerspreche.

Allein Scotus hat nicht den ganzen Inhalt der Lehre
des Aquinaten berücksichtigt. Offenbar will Thomas die
Theologie nicht als eine aus natürlich evidenten Prinzipien
abgeleitete Wissenschaft hinstellen, vielmehr als eine aus
den Offenbarungslehren gewonnene Erkenntnis. Darum
bezeichnet Thomas die Theologie als eine subalternierte
Wissenschaft, d. h. als eine Wissenschaft, die ihre
Prinzipien von einer anderen Erkenntnis oder Wissenschaft

empfängt. Jede Wissenschaft muß nämlich in letzter
Linie auf evident eingesehene Prinzipien zurückgehen.
Sprechen wir von Wissenschaft oder Wissen ohne weitere
Bestimmung, so verstehen wir darunter ein auf natürlich
evidenten, selbst eingesehenen Prinzipien beruhendes
Wissen: in diesem Sinne versteht es Scotus und auch Thomas,

wo er die Unvereinbarkeit von Glauben und Wissen
lehrt. Die Prinzipien einer Wissenschaft können aber auch
von einer anderen Erkenntnis entlehnt sein, so daß sie für
uns natürlicherweise nicht evident sind, wohl aber jener
anderen höheren Erkenntnis, durch die sie vermittelt werden.

Eine solche Wissenschaft nennt Thomas eine subalternierte,

d. h. der höheren Erkenntnis untergeordnete (1. c.).
Da die Theologie ihre Prinzipien durch die Offenbarung
erhält und die Offenbarungslehren nur dem göttlichen
Erkennen, bzw. der seligen Anschauung Gottes evident sind,
lehrt Thomas, daß diese Theologie zwar eine Wissenschaft
sei, aber eine dem Erkennen Gottes und der seligen
Anschauung subalternierte b

Thomas würde sich nun allerdings selbst widersprechen,
wenn er einerseits Glauben und Wissen als unvereinbar er-

distinctum a fide, nec ille habitus innititur principiis evidenter
notis in aliquo lumine Non tarnen est scientia ut describitur a phi-
losopbo neo est scientia habenti fidem."

1 Scotus bestreitet zwar auch dies. Die Theologie sei Glaubens-
wissenschaft und hänge nicht von der Metaphysik ab. Das letztere
ist richtig, beweist aber nichts; das erstere beweist gerade das Gegenteil,

dtiß nämlich die Gewißheit der Theologie und damit ihr
wissenschaftlicher Charakter in letzter Linie auf der Evidenz des Wissens
Gottes und der Seligen beruht.



276 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

klärte und anderseits die Theologie als eine auf natürlicher
Einsicht beruhende Wissenschaft, als Wissenschaft im
gewöhnlichen Sinne, hinstellen wollte ; es liegt aber kein
Widerspruch vor, wenn er die Theologie als eine vom
göttlichen Erkennen abhängige, diesem subalternierte Wissenschaft

behauptet. Thomas bietet mit der Anerkennung der
Theologie als Wissenschaft wiederum nur eine genaue
Formulierung der traditionellen Lehre, daß die Glaubenslehren
zwar nicht Gegenstand natürlicher Vernunfteinsicht und
soweit nicht Gegenstand des „Wissens" sein können, daß es
aber eine auf dem Glauben aufbauende höhere Erkenntnis
der Offenbarungslehren gebe. Den Schlüssel zur Verteidigung

dieser Erkenntnis als Wissenschaft gab ihm der
Begriff der'Subalternation der Wissenschaften. Scotus hat den
Schlüssel gekannt, aber nicht verwendet1.

Der Gegensatz von Glauben und Wissen wird also von
der ganzen Hochscholastik anerkannt2, wenn auch die
Unvereinbarkeit beider in bezug auf die gleiche Lehre erst
von Thomas scharf ausgesprochen wurde. Auch Scotus stimmt \
ihm hierin zu, trotz anderweitiger Differenz, eben auf Grund
der theologischen Tradition. Die ganze Entwicklung zeigt
jedenfalls deutlich, daß Thomas den Glauben nicht als Abart

des Wissens betrachtete.
Die ganze Behauptung, daß nach Thomas der Glaube

eine Abart des Wissens sei, ist unseres Erachtens nur
aufgestellt, um die Unselbständigkeit des Glaubens
in der thomistischen Lehre behaupten zu können. Da bei

1 Das hat auch Minges, a. a. O., p. IIB nicht getan. Richtiger
Krebs, a. a. O., p. 48, 71 f. Auf die Frage der Berechtigung der
Lehre von der Subalternation können wir hier nicht eingehen, vgl.
Krebs a. a. O., p. 42, 81*—38*, 48*—BO*. Leider hat aber Krebs seine
Untersuchungen nicht bis auf Capreolus ausgedehnt, der als erster
die Wissenschaftlichkeit der Theologie im Sinne des hl. Thomas
konsequent verteidigte und erklärte, Detensiones, Prolog, q. 1 und III 2B,
obwohl er gewiß nicht zu den „bescheidener begabten1'Verteidigern des
Aquinaten (p. 71) gehört.

2 Auf die weitere Entwicklung der Frage werden wir nicht
eingehen. Wenn spätere Scholastiker Glauben und Wissen für vereinbar
erachteten, so geschah es, weil ihr Begriff des „Wissens" ein weiterer
war als der des Aquinaten und Scotus. Sie scheiden also eigentlich
aus der Frage aus. Ganz im Sinne des Aquinaten definiert aber das
Vatikanum den Glauben als ein Fürwahrhalten der Off'enbarungslehren
nicht wegen der Einsicht in ihre innere Wahrheit (non propter intrin-
secam rerum veritatem naturali rationis lumine perspectam), sondern
wegen der Autorität der Offenbarung Gottes. Sess. 3 c. 3 D. 1789.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 277

Ritsohl Selbständigkeit das Wesen der Persönlichkeit bildet,
besagt ein „unselbständiges Wissen" bei ihm so viel wie
ein unpersönliches Wissen, einen nicht auf eigener
Überzeugung begründeten Glauben, also Köhlerglaube, fides
implicita im strengsten Sinne. Das ist ja der Hauptvorwurf
Ritschis und Hoffmanns, die eigentliche Anklage gegen die
fides implicita. Daß eine solche Deutung weit abweicht vom
Gedanken des hl. Thomas, bedarf nach unserer bisherigen
Darstellung keiner langen Begründung mehr.

Der Glaube ist insofern unselbständig, als ihm die
eigene Einsicht in die innere Wahrheit der Glaubenslehren
abgeht (q. 8 a. 2), dagegen ist der Glaube selbständig als
vitale, bewußte und freie Verstandeszustimmung; ferner als
Zustimmung, die sich auf eigene Einsicht in die Notwendigkeit

dieser Zustimmung gründet („non enim crederet nisi
videret ea esse credenda, vel propter evidentiam signorum
vel propter aliquid huiusmodi" (q. 1 a. 4 ad 2); ferner,
insofern der Gläubige einsieht, daß alle gegen den Glauben
vorgebrachten Schwierigkeiten nichts gegen diesen beweisen
(„cognoscimus quod ea quae exterius apparent, veritati non
contrariantur, inquantum scienter -homo intelligit, quod propter

ea quae exterius apparent, non est recedendum ab his,
quae sunt fidei" q. 8 a. 2); endlich, weil eine bewußt auf
Gottes unfehlbare Autorität aufgebaute Zustimmung viel
sicherer ist als eine auf fehlbare menschliche Erkenntnis
aufgebaute (q. 4 a. 8 c. und ad 2). Der Glaube ist also nach
Thomas unselbständig, insofern seine Zustimmung nicht
auf eigener Einsicht, sondern auf Gottes wesenhafter Wahrheit

und auf der Unfehlbarkeit der von Gott erleuchteten
Kirche beruht; durch diese Vermittlung ist er aber
bewußte, sichere, persönliche und in diesem Sinne selbständige
Überzeugung. An sich stellt darum der Glaube eine
wertvollere Erkenntnis als das Wissen dar, weil das Objekt
höher und die Gewißheit stärker ist: „minimum quod potest
habere de cognitione rerum altissimarum desiderabilius est
quam certissima cognitio quae habetur de minimis rebus"
(I q. 1 a. 5 ad 1).

Nun bleibt noch die „Undeutlichkeit" des
Gegenstandes des Glaubens. Aber in welchem Sinne ist dieser
Ausdruck zu verstehen? Thomas definiert in der q. 4 a 1

im Anschluß an das „argumentum non apparentium" des
Hebräerbriefes den Glauben als „firma adhaesio intellectus

Divus Thomas VI. (Jahrbuch fiir Philosophie eto. XXXXIX.) 19



278 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

ad veritatem fidei non apparentem". Er erklärt seine
Definition selbt wie folgt : „Per hoc quod dicitur ,non apparen-
tium', distinguitur fides a scientia et intellectu, per quae
aliquid fit apparens", während beim Glauben „per auctori-
tatem diyinam intellectus credentis convincitur ad assen-
tiendum his quae non videt". Das „non apparere" schließt
also das Wissen oder Schauen des Glaubensgegenstandes
aus oder mit anderen Worten deren Evidenz für den
Glaubenden. Die neuere Theologie gibt darum das non apparere
mit „inevidentia" wieder. Diese Nichtevidenz allein schafft
aber noch keinen Glauben, sondern erst dasEintreten
der Autorität Gottes an Stelle der Evidenz.
Ritsehl (p. 13, 53) und Hoffmann (vgl. I, 278) verstehen
aber die Undeutlichkeit dahin, daß an Stelle der Einsicht
„die Beteiligung der Willensfreiheit", „der formale Willensakt"

trete. Sonach wäre der Glaube eine Zustimmung, die
in keiner Weise auf Einsicht, sondern nur auf einem
Willensakt, beim Katholiken schließlich auf dem Gehorsam

oder auf der Unterwürfigkeit gegen die Kirche
beruhte. Das ist die immer wiederkehrende grundfalsche
Deutung des thomistischen, bzw. katholischen Glaubens-
begriffes, die Ritschlsche Idee von fides implicita.

Thomas lehrt allerdings — und an diese Worte klammert
sich die gegnerische Meinung an — daß die Glaubenszustimmung

nicht vom einleuchtenden Objekte, sondern vom
Willen abhänge (II. II, q. 1 a. 4) : „intellectus credentis
determinatur ad unum non per rationem, sed per volun-
tatem: ideo assensus aeeipitur pro actu intellectus secundum
quod a voluntate determinatur ad unum" (q. 2 a. 1 ad 3),
oder: „ipsum credere est actus intellectus assentientis veri-
tati divinae ex imperio voluntatis" (q. 2 a. 9). Die hier zu
stellende Frage lautet aber: Was für ein Willensakt
bewirkt denn die Glaubenszustimmung? Es ist der.Willens¬
akt der Unterwerfung unter die Offenbarung oder die Autorität

Gottes (q. 1 a. 1 ; q. 2 a. 10) oder kurz unter Gott
(q. 2 a. 9) ; darum wird der Glaube Gehorsam genannt, als
Willensbereitschaft zur Erfüllung der Gebote Gottes (q. 4
a. 7 ad 3). Dieser Akt der Unterwerfung unter die Autorität

Gottes bewirkt die Glaubenszustimmung im Verstände.
Schon in dieser Beziehung ist der Glaubensakt mit
Einsicht verbunden, weil er einer Lehre aus einem bestimmten
und bewußten Motive zustimmt: „non enim fides assentit



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 279

alicui nisi quia est a Deo revelatum" (q. 1 a. 1), Aber auch
der Willensakt selbst ist kein arbiträrer oder blinder. Der
Willensakt der Unterwerfung unter Gott beruht auf der
allgemeinen Einsicht in die Glaubwürdigkeit der Glaubenslehre

(„sub communi ratione credibilis") : „non enim crederet
nisi videret ea esse credenda" (q. 1 a. 4 ad 2). Darum sagt
der Aquinate : „ille qui credit, habet sufficiens inductivum
ad credendum : inducitur enim auctoritate divinae doctrinae
miraculis confirmatae et quod plus est, interiori instinctu
(Erleuchtung) Dei invitantis" (q. 2 a. 9 ad 3). Dazu kommt
eventuell die Einsicht, daß die Glaubenslehren selbst nicht
unmöglich seien (q. 2 a.- 10 ad 2), bzw. die Lösung
aufgeworfener Schwierigkeiten (I q. 1 a. 8). Den Hauptpunkt
bildet aber die Glaubensgnade, die den Geist des Menschen
erleuchtet und zum Glauben antreibt (q. 1 a. 4 ad 3), zum
Unterschiede von Nichtglaubenden, denen diese Einsicht
fehlt (q. 1 a. B ad 1); mit der engeren Glaubenserleuchtung
sind dann die beiden Gaben des Heiligen Geistes, die des
Verstandes und der Wissenschaft verbunden, die den
Menschen dahin erleuchten, daß er die Glaubenslehren richtig
erfaßt (penetrare, capere) und ein richtiges Urteil darüber
hat, ob etwas zu glauben sei (q. 8 a 6). Das Verhältnis
des Glaubens zur Kirche haben wir schon oben gesehen.
Es ist also weder der Glaubensakt selbst noch dej die
Glaubenszustimmung veranlassende Willensakt blind oder
arbiträr, vielmehr sind beide im höchsten Sinne geistig
motiviert, bei aller Nichtevidenz der Glaubenslehre selbst.
Eine fides implicita" im ftitschlschen Sinne, d. h. einen
intellektuell nicht motivierten Glauben gibt es nach Thomas

gar nicht: „non enim fides, de qua nunc loquimur,
assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum" (q. 1 a. 1)
und das aus guten Gründen. Die spätere Theologie hat diese
Gründe, die motiva credibilitatis, weiter entwickelt, ja ihrer
Untersuchung eine eigene Disziplin gewidmet, die
Apologetik. Das Vatikanische Konzil hat den Standpunkt
gebilligt (D. 1790). Ritschl aber will an Stelle der Einsicht
in die Glaubwürdigkeit der Offenbarung seine „Werturteile"
setzen, die nämlich die ihrem direkten Inhalte nach „undeutlichen"

Glaubensgegenstände insofern deutlich machen, „als
ihr Wert für die Erlösung der Menschen zur Seligkeit
einleuchtet" (p. 77j. Aber was für einen Wert können noch so
sehr einleuchtende Heilseinrichtungen haben, wenn deren Tat-

19*



280 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Sachlichkeit nicht feststeht? Auch der Katholik weiß den
Wert der Heilsmittel sehr gut zu schätzen, aber auf Grund der
Überzeugung von ihrer Existenz, die ihm Gottes Offenbarung
und der Glaube geben. Das Ritschlsche Werturteil aber,
mag es noch so sehr „erlebt" sein, ist ein in der Luft
hängendes Werturteil: die Glaubensgegenstände selbst bleiben
nicht nur „undeutlich", sondern überhaupt intellektuell
unerreicht und unerreichbar, außer im „Werturteil" — fides
implicita bis zum äußersten! Darüber kann uns auch die
Betonung des „Erlebens" nicht hinwegtäuschen; bei
gläubigen Protestanten wird durch Vermittlung der Glaubensgnade

der wirkliche Glaube ohne reflektiertes Bewußtsein
die Grundlage des Werturteils sein, bei bloß wissenschaftlichen

Geistern die wissenschaftliche Überzeugung und
Anschauung der Wertmesser für die christlichen Lehren und
Heilswege bilden. Thomas hat den Glaubensbegriff auf die
absolute Wahrheit der göttlichen Offenbarung, bzw. Gottes
selbst, eingestellt. Sein Glaubensbegriff lautet darum picht:
„unselbständiges und undeutliches (d. h. arbiträres) Wissen",
sondern: Zustimmung zur göttlichen Offenbarung in
freiwilliger Unterwerfung unter die Autorität Gottes — kein
Köhlerglaube, sondern auf edler, auf bis zu Gott reichender
Erhebung des Geistes beruhende Erkenntnis göttlicher Dinge
— eine „supernaturalis cognitio" (q. 8 a. 6). Die Tugend
des Glaubens „facit intellectum hominis adhaerere veritati
quae in divina cognitione consistit, transcendendo proprii
intellectus veritatem" (De Veritate, q. 14 a. 8). Der Glaube
ist zwar nach der Auffassung des hl. Thomas kein
„Vertrauen", kein „Erlebnis", sondern Fürwahrhalten, verstandesmäßige

Zustimmung. Aber weil diese auf Grund der Majestät

und Autorität der göttlichen Offenbarung erfolgt, ist
er einerseits unfehlbare sichere'Wahrheitserkenntnis, anderseits

höchste sittliche Unterordnung unter den Quell und
Maßstab aller Wahrheit, die substanzielle Wahrheit Gottes ;

ja, wenn der Glaube mit der Liebe verbunden ist, vereint
der Glaubensakt selbst die Seele des Menschen in vollkommener

Weise mit dem Ziele und Quell aller Sittlichkeit
mit Gott. So ist der Glaube eine sittliche Tat, sei es in der
Form von fides explicita oder implicita1.

' q. 4 a. 5, quaest. disp. de spe, a. 1. Über die Information durch
die Liebe, siehe unssre Ausführung in Beue und Bufisakrament",
p. 13 — 16, bzw. Jahrb. f. Phil. u. spek. Theologie, B. XXI (1907), p. 79—83.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 281

Richard von Middletown und Duns Scotus
Den Abschluß in der Genesis der fides implicita-

Lehre bilden Richard von Middletown1 und Duns Scotus 2.

Richardus von Middletown (Mediavilla,"f c. 1306)
erklärt in seinem Sentenzenkommentar: „articuli fidei
suflicienter et plene explicite continentur in Symbolo
Apostolorum" (8 d. 25 a. 2 q. 1). Wie Bonaventura
unterscheidet er nämlich eigentliche Glaubenslehren (principaliter
credenda), dann natürlich erkennbare Glaubenslehren als
Grundlagen und endlich aus den Glaubenslehren sich
ergebende Folgerungen (1. c., vgl. d. 24 a. 1 q. 5 ad 3). Vor
der Ankunft Christi war der Glaube an den Erlöser
notwendig „implicite vel explicite, sub velamine vel sine"
(3 d. 25 a. 3 q. 1), um „modo debito" dem Endziele
zuzustreben, fides explicita aber nur „secundum mensuram et
modum revelationis sibi factae" (1. c. q. 2); wer überhaupt
keine Offenbarung erhalten, brauchte nur das zu glauben,
was das Naturgesetz sagt (1. c. a. 4). In der Begründung
legt Richard besonders darauf Gewicht, daß ein jeder seine
Bestimmung zu einem übernatürlichen Ziele erkenne und
damit auch die Notwendigkeit übernatürlicher Heilsmittels.
Nach Christi Ankunft müssen die maiores alle Artikel
explizite glauben, wenn auch nicht alle deren wissenschaftliche

Auslegung zu kennen brauchen (diese Einschränkung
kennt nicht erst Richard, wie Hoffmann I, 131 meint);
die minores dagegen sind nicht verpflichtet, alle Artikel

1 Hoffmann I, 130—134, über Eobert Grosseteste s.
Hoffmann I, 128—130.

s Hoffmann I, 134—150.
' Ad hoc quod homines essent digni Salute aeterna necessarium

erat, eis, ut illam modo debito intenderent et se posse ad illam per-
tingere debito modo oognoscerent, quod esse non poterat nisi de via
pertingendi ad illam salutem aliquam cognitionem haberent Cum
autem oognoscerent illam salutem esse supernaturalem oportebat ut
oognoscerent se non posse ad illam pertingere via naturali tantum,
sed via supernaturali generi humano a Deo provisa per media-
torem" a. 3 q. 1. „Lex naturae praecipiebat credere mediatorem
implicite in hoc, quod credere praecipiebat aliquam viam salutis
humano generi a Deo esse provisam" 1. c., ad 3. „Semper necessarium
fuit ad salutem credere naturam humanam ordinatam ad talem per-
fectionem ad quam non posset pertingere nisi per aliquod speciale
adiutorium providentiae divinae, quamvis qui illud esset in speciali
communis populus ante Christi adventum credere non teneretur"
(d. 25 a. 3 q. 2 ad 8).



282 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

explizite zu glauben, sondern nur einige, nämlich jene,
„qui magis sunt necessarii ad dirigendum in finem et qui
in Ecclesia sollemnizantur communiter et publice sunt
articuli : so Gottes Einheit und Dreifaltigkeit,
Menschwerdung, Christi Leiden, Auferstehung, Himmelfahrt, Wiederkehr

zum Gerichte (a. 4). Daneben besteht allerdings die
Pflicht, Häresien zu vermeiden (vitare errorem), denn das
ist ein negatives Gebot. Es kann auch von allen erfüllt
werden „vel recurrendo ad orationem vel ad virorum pro-
batorum instructionem vel tenendo se in generali,
quod de hoc crederet illud, quod tenet ecclesia
sancta" (d. 25 a. 8 q. 1 ad 3). Die Kirche ist hier die
glaubende Kirche, aber nicht wie Hoffmann (I, 132)" und
Seeberg (a. a. 0., p. 23) meint, als bloße collectio fidelium,
sondern die glaubende Kirche in Verbindung mit der lehrenden.
Jedenfalls setzt auch Richard den explizierten Glauben an
die Wahrheit des Glaubens und der Lehre der Kirche voraus
und erst in diesem Glauben kann man jeden Irrtum
vermeiden und glaubt man implizite alle Artikel. — Die
Unterscheidung von implicite und explicite credere bedingt keinen
anderen Glauben (eadem fides secundum speciem, d. 25 a. 3

q. 2), wie denn auch die credenda im Laufe der Zeit nicht
vermehrt, sondern nur expliziert worden sind : „fides non
crevit quantum ad credendorum multitudinem per novorum
articulorum additionem, sed per implicatorum explicationem,
quia quae aliquo tempore implicite proponebantur eredenda
et implicite credebantur, postea per processionem temporis
explicite sunt ad credendum proposita et explicite crédita"
(3 d. 25 a. 5 q. 1). Offenbar bewegt sich auch Richard auf
der „alten Linie" 1.

DunsScotus (f c. 1308) stellt an die Spitze seiner
Untersuchung über den Glauben die Unterscheidung
von fides aquisita und infusa. Scotus stellt vorerst
als sicher hin2, daß es eine fides aquisita an die
Offenbarungslehren gebe (quod in nobis est fides revelatorum
credibilium aquisita). Die fides aquisita besteht nach ihm
im Glauben an die kirchlichen Lehren auf Grund der menschlichen

historischen Autorität der Kirche 3 In diesem Sinne

' Weiteres siehe bei Hoffmann I, 130—134,
' 3 d. 23 q. 1.
3 Vergl. ß. Seeberg, Theologie des Duns Scotus, 129 ff.,

Hoffmann I, 135 ff.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 283

legt er das Augustinische Wort aus: „Evangelio non ere-
derem etc." Der Glaube sei eben ex auditu. Diese fides
aquisita ist natürlich erworben: „Tenendum est tanquam
certum, quod revelatorum in scriptura est in nobis fides
aquisita generata ex auditu et ex actibus nostris, qua eis
firmiter adhaeremus1." Durch die Autorität der Kirche ist
auch die Gewißheit des Glaubens bereits genügend
gesichert, so daß von dieser Seite aus kein weiterer Glaube
nötig wäre 2.

Zweitens stellt Scotus eine fides infusa auf. Die
Tatsache einer solchen steht ihm außer Zweifel, denn sie
werde ausdrücklich von der Heiligen Schrift und der Tradition

gelehrt (vgl. Arausicanum, c. 5, D. 141). Dagegen
erscheint ihm der Daseinsgrund, die theologische Begründung
einer fides infusa weniger sicher. Vorerst weist er die
Begründung des hl. Thomas zurück, daß nämlich der Glaube
ein übernatürlicher sein müsse, weil er sich auf die Autorität

der übernatürlichen Offenbarung stütze. Scotus wendet
ein, bei dieser Voraussetzung glaubte man nicht eigentlich
an eine Glaubenslehre (z. B. von der Trinität), weil man
ihr nur als von Gott geoffenbart zustimmte (quia secundum
te non assentio illi, nisi quia est revelatum a prima veri-
tate)3. Auch müßte die Tatsache der Offenbarung einer
Lehre wieder anderswoher bewiesen oder geglaubt werden.
Ebenso wie die thomistische Begründung verwirft Scotus
eine andere (Bonaventura?). Nach dieser soll die übernatürliche

Glaubensgnade den Mangel an Einsicht in die innere
Wahrheit der Glaubenslehren ersetzen. Gott' würde nicht
als durch eine übernatürliche Offenbarung zu uns
sprechende Autorität übernatürlichen Glauben begründen,
sondern als Erkenntnisgegenstand auf außergewöhnlichem

und übernatürlichem Wege die Verstandeszustimmung
auf sich richten und an sich ziehen. Auf natürlichem Wege
zieht die innere Evidenz der Termini die Verstandeszustimmung

nach sich. Eine derartige Erkenntnis der
Glaubensgeheimnisse ist uns aber natürlicherweise unmöglich. An
deren Stelle haben wir im Glauben unvollkommenere Art von
Zustimmung. Diese kann aber in uns auch durch etwas bewirkt

1 3 d. 23 q. 1.
2 1. c., coroll.
3 Scotus verwechselt hier Glaubens'g rund mit Glaubens-

o b j e k t.



284 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

werden, das die Zustimmung bewirkende Kraft von
unvollkommen erkannten Begriffen ersetzt (per aliquid supplens
causalitatem terminorum imperfecte cognitorum), nämlich
durch Gott : Gott zieht als Objekt unmittelbar und so auf
übernatürliche Weise die Glaubenszustimmung auf sich und
gießt zu diesem Zwecke in unsere Seele den Glaubenshabitus,
der darum auch unmittelbar auf Gott selbst geht und mittelbar

auf die einzelnen Glaubenslehren als verschiedene
Bestimmungen Gottes h Auch diese Begründung lehnt Scotus
als nicht beweisend ab, hauptsächlich, weil auch so immerhin

die Glaubenszustimmung durch die fides aquisita
bedingt wäre und die Erfahrung uns von nichts Weiterem
Zeugnis gebe (nec aliquis experitur alia in tali assensu).

Erfahrung und Vernunft können somit eine fides
infusa nicht beweisen. Diese wird nur durch den Glauben
bestätigt: „non potest demonstrari fidem infusam iuesse alicui2
nisi praesupposita fide3." Den Zweck und die Aufgabe der
fides infusa sieht Scotus positiv darin, daß durch den
übernatürlichen Glaubenshabitus den Menschen eine über die
fides aquisita hinausgehende vollkommenere Glaubenszustimmung

gegeben werde : nämlich eine ihtensivere und
sichere. Denn wenn auch schon die fides aquisita Sicherheit

gibt, so doch keine so große, wie die fides infusa.
Scotus lehrt also einen doppelten Glauben: der Gläubige

glaubt die Artikel fide aquisita und fide infusa, wie z. B. den

1 „Deus supplet vicemobiecti. — Deus infundit nobis babitum fidei
inclinantem intellectual nostrum in assensum articulorum, ita quod fides
respiciat ipsum Deum, de quo formantur articuli, quibus sicut obieotis
secundariis assentimus per habitum. — Fides respicit Deum sicut
primum obiectum, de quo sicut de obiecto primo continente huiusmodi
veritates formamus huiusmodi veritates compltxas: Deus est trinus.
Nec credo, hoc esse verum, quia prius credo.hoc esse revelatum a Deo,
sed ille habitus immediate inclinât in articulos fidei. — (Fides) tarnen
est obscura, quia licet firmiter inclinet intellectum in talia ut obiecta,
tarnen non facit ea presentia ex evidentia rei."

' Durch die Wendung: inesse alicui hat Scotus allerdings
den Fragepunkt verschoben. Das gilt auch von der folgenden Wandlung

„sicut credo Deum esse trinum, ita credo me habere fidem
infusam."

* Nicht der kirchliche „Positivismus", noch ein unklares
Bedürfnis, den religiösen Glauben „irgendwie in seiner Besonderheit
gegenüber dem natürlichen Erkennen" abzugrenzen (Seeberg, a. a. O.,
p. 141 f.), hat Scotus zur Annahme der fides infusa bewogen, sondern
die Erkenntnis, daß der übernatürliche Charakter des Heilsglaubens
ausdrückliche Glaubenslehre sei.



Geschichte .der fides implicita in der kath. Theologie 285

Artikel von der Kirche (auch Hoffmann gibt dies gegen Ritsehl
zu, I, 142) „requiritur necessario cum fide infusa fides aqui-
sita ex auditu". Das Verhältnis beider fides besteht also bei Sco-
tus nicht darin, daß die fides infusa nur eine Ergänzung der
aquisita wäre — dies finden wir bei Gabriel Biel — sondern
die infusa stellt eine neben der aquisita bestehende höhere,
sicherere, übernatürliche fides vor1. Darum können wir auch
Seeberg nicht zustimmen, wenn er schreibt: „Die eigentliche

Realität des christlichen Lebens bleibt doch der
erworbene Glaube, der eingegossene Glaube gibt ihm nur eine
gewisse Leichtigkeit und Kräftigkeit2." Dafür war Scotus
ein zu guter Theologe. Das Hauptgewicht des Heilsglaubens
liegt bei Scotus auf der fides infusa, für welche die aquisita

als Voraussetzung, Sprungbrett und Begleitung dient.
Die fides infusa stützt sich auf die aquisita, weil die fides
ex auditu ist und dieser durch die fides aquisita vermittelt
wird. Ferner soll die fides aquisita „inconfuso" die Autorität
Gottes einschließen. Scotus bringt dafür folgende Analogie.
Wie wir gewissen Grundsätzen, bevor wir sie tiefer und
genauer verstehen gelernt haben, gewissermaßen „assensu
confuso" zustimmen, nach errungener wissenschaftlicher
Einsicht aber sie klar (distincte) erfassen, so stimmen wir den
Glaubensartikeln vorerst wegen der Autorität der Kirche
fide aquisita unklar (confuse) zu; wenn uns aber Gott die
Glaubensgnade verliehen hat, so stimmen wir ihnen klar
zu (distincte) und bewußt und unmittelbar um des göttlichen
Glaubens willen. Schon die fides aquisita würde also, wenn
auch noch dunkel, unbewußt, um der Autorität Gottes
willen den Artikeln zustimmen, die infusa aber bestimmt
und bewußt3. R. Seeberg schreibt von einem „Zweifel"
über die Existenz einer fides infusa, der „in der Theologie
geblieben" sei 5. Allein gerade Scotus legt kategorisch Zeugnis

dafür ab, daß die fides infusa in Schrift und Tradition
feststeht und darum vom Theologen nicht in Zweifel
gezogen werden kann. Zweifelhaft ist ihm nur die Begründung

1 Damit ist allerdings nicht ein doppelter Glaubensakt gelehrt.
2 A. a. O., p. 137.
3 Daraus ergibt sich auch die Unrichtigkeit der Deutung

Hoffmanns, als ob die Kirche für Scotus nur als „collectio fidelium", als
eine Art von Stant in Betracht komme, sowie, daß die^fides aquisita
als „gehorsame Unterwerfung unter die Gesetze" der Kirche zu deuten
sei (I, 142 f., Seeherg, p. 142).

4 A. a. O., p. 141



286 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

der inneren Notwendigkeit. Ursache davon ist einerseits
die Lehre von der fides aquisita, anderseits die Ablehnung
der Glaubensanalyse des hl. Thomas, die Scotus übrigens
nicht durchweg richtig darstellt. Der eigentliche Grund
der Schwierigkeit scheint mir übrigens darin zu liegen, daß
die Tradition ausdrücklich nur die entitative
Übernatürlichkeit des Glaubens aussprach. Darum konnte Scotus
den Mangel einer psychologischen Begründung
behaupten. Sachlich hat indes auch Scotus wenigstens ein
übernatürliches Materialobjekt des Glaubens anerkannt,
nämlich die göttlichen Geheimnisse und Gott selbst. Jedenfalls

hatte er mehr als die „Empfindung", daß das Objekt
des Glaubens etwas Übernatürliches sei, daß also im Menschen
ein darauf gerichtetes übernatürliches Leben erzeugt werden
müsse1. Während jedoch Thomas aus der Übernatürlichkeit
des Material- und besonders des Formalobjektes auf die
subjektive und entitative Übernatürlichkeit des Glaubens
schließt, läßt sich Scotus durch dialektische Schwierigkeiten
daran verhindern. Die Auffassung des hl. Thomas ist indes
nicht nur Gemeingut der Theologie, sondern auch vom
Vatikanischen Konsil sanktioniert worden.

Die positiven Glaubensforderungen des Duns sind die
traditionellen, aber in vorthomistischer Formulierung2. Vorerst

ist zum Heile für alle Menschen die fides infusa
notwendig, denn die Seele ist Gott nur wohlgefällig, wenn
der Wille mit der Liebe und der Verstand mit dem Glauben
geschmückt sind. Ferner ist ein actus implicitus an alle
Glaubenslehren nötig. Ein solcher ist aber mit dem.habitus
gegeben — „tunc enim habetur actus implicite, quando
habetur habitus". Es gibt also kein Heil ohne einen
übernatürlichen Glauben, der an sich und habituell alle
Glaubensartikel umfaßt. Dieser habituelle und implizite Glaube
genügt aber für jene, die zum Gebrauch der Vernunft
gelangt sind, nicht. Bei solchen ist vielmehr auch ein
Glaubensakt, „ein actus distinctior et explicitus" notwendig. Es
ist aber nicht notwendig, daß alle zu allen Zeiten alle
Glaubensartikel „explicite et distincte" glauben, weil Gott
niemanden zu etwas Unmöglichen verpflichtet. Für die maiores
gilt die Verpflichtung bezüglich aller Artikel des Symbols.
Für die Allgemeinheit stellt Scotus die Forderung auf, daß

' R. Seeberg, a. a. 0.
2 8 d. 2B q. 1.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 287

„quilibet habens usum rationis tenetur pro aliquando
ad aliquem actum explicit um et maxime ad illa,
quae sunt grossa ad capiendum, sicut quod Christus natus
et passus et alia quae pertinent ad redemptionem, Sic igitur
omnes tenentur ad aliquem actum explicitum pro aliquando".
Die anderen Artikel muß ein jeder wenigstens „in generali"
glauben, „ut scilicet credat, quod Ecclesia credit". Es ist
also nicht notwendig, daß ein jeder alle Artikel „explicite
et distincte" glaube, weil Gott niemanden zu etwas
Unmöglichen verpflichtet. "Wenn darum einer so „rudis" wäre,
daß er nicht fähig wäre, die Ausdrücke „Natur" und „Person"
zu verstehen, so brauchte ein solcher keinen „actus expli-
citus" über Gottes Einheit in der Natur und Dreifaltigkeit
in den Personen so „distincte" zu haben wie gebildete
Kleriker ; es genügte für einen solchen, der nicht einmal die
Ausdrücke versteht, daß er glaube, „sicut Ecclesia credit"
(1. c.)1 Damit ein Glaubensakt zustande kommt, muß nämlich

sowohl der Glaubenshabitus (habitus inclinans
determinate in verum) als auch die Kenntnis der Glaubenslehre
(credibilia aliquo modo praesentia) '"mitwirken. Darum muß
ein jeder so viel glauben als ihm Glaubenslehren von anderen
erklärt (explicita) wurden (1. c. ad 3, XV, 79)2. In praxi

1 Hoffmann I, 145 folgert aus diesen Worten, daß Scotus die
fides implicita auf den Artikel von der Trinität ausdehne. Allein
Scotus will nur im Sinne der alten Terminologie von den rudis keinen
„distinkten" Glauben an das Dreifaltigkeitsgeheimnis verlangen. Darum
spricht Scotus von einem Verstehen der Ausdrücke „Natur" und „Person",

was ja zum expliziten Glauben an den dreieinigen Gott nicht
notwendig ist; ebenso spricht Scotus von einem Glauben „wie ihn
die Kleriker haben". Im gleichen Sinne erklärt er d. 24. q. un.: ,.Sim-
plices credunt omnia, quae Ecclesia, implicite nec sciunt fidem expli-
care nec defendere." Es ist aber bezeichnend, daß Scotus selbst die
Unkenntnis der Kunstausdrücke von Person und Natur nur bei wenigen
rudes voraussetzt, im allgemeinen also eine weitgehende Kenntnis des
Symbols annimmt. Hoffmann (I, 147) nimmt mit Kitsehl an, daß selten
über die Dreifaltigkeit gepredigt wurde. Dem steht aber vorerst das
Fest Dreifaltigkeit entgegen, dann die tausendfache Veranlassung zur
Erwähnung der Dreifaltigkeit, bzw. der drei göttlichen Personen. Wer
einigermaßen die damalige Literatur kennt, wird nicht die Mutmaßung
aufstellen, daß die drei göttlichen Personen unbekannt waren. 'Nach
Hoffmanns Deutung hätte man nicht einmal allgemein expliziten Glauben
an den einen Gott gehabt, da mancher rudis den Ausdruck '„Einheit
des Wesens" nicht verstehen dürfte. Damit richten sich auch die
weiteren Folgerungen Hoffmanns (p. 147, 150).

' Hoffmann I, 150 findet darin „ein besonders starkes
Zugeständnis an die fides implicita". Aber Scotus beruft sich ja nur auf



288 Geschichte der fides implicita in der katb. Theologie

und allgemein gesprochen hat jetzt der simplex das explizite

zu glauben, was „communiter in Ecclesia praedicatur"
(1. c. XV, 73). Im Alten Bunde war wenigstens der Glaube
an den Schöpfer-Gott und „confuse" an den Erlöser
notwendig, denn dadurch wird der Mensch Mitglied der Kirche
und wie der Glaube an den Schöpfer für das Geschöpf, so
ist der Glaube an den Erlöser für den Erlösungsbedürftigen
notwendig (1. c. ad 3, XV, 78 f.).

Charakteristisch ist die Auffassung des explicite
und implicite. Den expliziten Glauben faßt Scotus noch
als ein distincte cogitare, wie es der Magister, Albert und
Bonaventura getan, während Petrus von Tarantasia und
Thomas ein actu cogitare (explicite) und distincte cogitare
unterschieden. Das implicite credere faßt Scotus wie Alexander
von Haies als ein habituelles Glauben. Nach Thomas wird
etwas implizite geglaubt, insofern es in einem aktuell oder
explizite Geglaubten enthalten ist und virtuell mitgeglaubt
wird, nach Scotus, indem der Glaubenshabitus darauf
gerichtet ist. Thomas verlangt (außer bei Kindern) von allen
Gläubigen einen Glaubens a k t, der alle Glaubenslehren
explizite oder implizite umfaßt; Scotus verlangt habituellen
Glauben für alle Artikel, einen Glaubensakt aber nur für
bestimmte Artikel. Das credere quod Ecclesia credit besagt
auch bei Scotus vorerst einen Glaubensakt an die "Wahrheit

des katholischen Glaubens im allgemeinen (in generali),
dann die Funktion der Kirche als Glaubensregel. Auch
Scotus faßt also den impliziten Glauben nicht als bloße
moralische oder juristische Unterwürfigkeit unter die Kirche.

Die ganze Lehre des Duns Scotus steht somit noch
auf dem Boden der vorthomistischen Tradition: sie bedeutet
keine „Neuerung", sondern eine konservative Reaktion1.

das Prinzip, das schon Hugo von St. Victor aufgestellt und nach ihm
alle Scholastiker beachtet haben. Hoffmann scheint übrigens die Worte
des Scotus dahin zu deuten, daß ein jeder nur so viel explizite zu
glauben habe, als er einsehe, während der Sinn doch ist, daß
niemand eine Lehre explizite zu glauben habe, deren Sinn er nicht zu
erfassen vermöge. Was ich in keiner Weise verstanden oder
erfaßt habe, kann ich doch nicht explizite glauben!

1 Die Beurteilung der historischen Stellung des Duns Scotus
im Rahmen der Scholastik läßt überhaupt immer noch zu wünschen
übrig. Minges hat mit Recht in seinen verschiedenen Arbeiten über
Scotus die protestantische Anschauung, z. B. von R. Seeberg,
zurückgewiesen, als ob Scotus ein Neuerer im Sinne der modernen oder
protestantischen Lehre gewesen wäre. Anderseits ist aber auch jene



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 289

Eben deswegen gehört seine Lehre nicht an die Spitze
der weiteren Entwicklung unserer Lehre, sondern an das
Ende der Genesis derselben1.

Ansicht nicht allgemein richtig, die Scotus eine die damalige Tradition
überholende neue Lehre zuschreibt. Dies ist zumal dann nicht

richtig, wenn man die damalige Tradition mit der Lehre des hl. Thomas

gleichsetzt. So schreibt Minges, a. a. 0., p. VII: „Niemand
bestreitet, daß Scotus ein scharfsinniger, durchaus selbständiger Geist
war, der in vielen Punkten seine eigenen Wege ging, gar oft von der
sententia communis, wie sie speziell vom h1. Thomas vertreten wird,
abwich." Die Lehre des hl. Thomas stimmt gewiß nach Substanz und
Inhalt mit der Tradition seinerzeit überein, aber gerade sie bot nach
Formulierung und Folgerungen sehr viel des Neuen. Gerade dieses
Neue des „Opinans" bekämpft nun Scotus. und zwar auf Grund der
alten Tradition, die Scotus allerdings oft in seinem Sinne deutet.
Scotus bedeutet darum eine Reaktion der traditionellen

Richtung gegen den durch Thomas vertretenen
Fortschritt. Wenigstens in unserer Frage steht Scotus

ganz auf dem Standpunkt der vorthomistischen Lehrtradition und
übt von diesem aus seine Kritik an Thomas.

1 Interessante Beiträge zur fides implicita-Lehre enthält D e-
nifles Sammlung: „Die abendländischen Schriftausleger bis Luther
über Justitia Dei (Rom. 1, 17) und Justificatio" (Quellenbelege zu
Luther und Luthertum). In den mittelalterlichen Kommentaren zu
Rom. 1, 17 „Justitia Dei in eo revelatur ex fide in fidem" wird das

„ex fide in fidem" als Glaubensfortschritt erklärt und dieser
teilweise ausdrücklich als ein Fortschrit t von der fides implicita zur explicita
bestimmt (p. 93, 97, 113, 119, 202), teils als Fortschritt vom alttesta-
mentlichen zum neutestamentlichen Glauben (p. 11, 13, 19, 25, 27, 85,
223, 219) ex fide testamenti veteris, legis, synagoi'ae, prophetarum,
patriarcharum in fidem novi testamenti, Evangelii, Apostolorum, Ec-
clesiae), teils als Fortschritt vom Glauben an einen Artikel an mehrere
oder alle Artikel (p. 58, 60, 91, 97, 108, 112, 123, 131, 137, 147, 152,
162), teils als Fortschritt vom Glauben der maiores (praedicantium,
annuntiantium, seminantium) zum Glauben der minores (credentium,
oboedientinm, metentium), vom Glauben der Anfänger zu dem der
Fortschreitenden, vom Glauben an die Typen und Figuren an die
Erfüllung usw. (Siehe u n s e r Register zum genannten Werke in .Luther
und Luthertum I2 am Schluß, p. XVI d.).

In all diesen Erklärungen erscheint der fortgeschrittene, explizite

Glaube als genauere, bestimmtere und vollkommenere Erkenntnis
des früher Geglaubten. So schon die Glossen z u m Lom b ar d u s :

„Ideo unus Deus dicitur coli in V. T. qui manifeste loquitur de
unoDeo(Dent. 6, 4): sed ibi non est expressa notifia Trinitatis ;

in novo testamento est expressa et ideo dicitur coli Trinitas in N. T.
potius quam in veteri" (Denifle, p. 97 f.). Ahnlich Guericus
de S. Quintino O.P. (f um 1245): „In Veteri explicite credebatur
articulus de uno Deo quia expressus erat in lege... Articulus
autem de Trinitate non erat ita expressus;) unde non tenebantur
credere explicite" (Denifle p. 113). Sehr treffend erklärt Johannes de Ca-
sali 0. M. (f nach 1375J die fides velata. Er schreibt: „Lex prima



290 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Schwierigkeiten gegen die fides implicit a-
Lehre

Ritsehl und Hoffmann sprechen viel von den Gründen
„zugunsten" der fides implicita. Sie meinen damit die
verschiedenen objectiones oder die pro und contra. Diese Redeweise

ist aber nicht ganz zutreffend. Was von Hoflfmann
und Ritsehl als Gründe für die fides implicita angeführt
wird, sind Schwierigkeiten gegen die geforderte fides
explicita. Nur unter diesem Gesichtspunkte ist auch eine richtige

Würdigung der Einwände und Antworten möglich1.
Die Einwände gegen die Verpflichtung zur fides

explicita (und damit indirekt für die Zulassung der fides
implicita) lassen sich auf drei Klassen zurückführen, nämlich

: daß die geforderte fides explicita unmöglich sei, daß
die Forderung das Seelenheil vieler gefährde und daß sie

erat figura novae legis et totus ille status novi testamenti figura-
tivus (1 Cor. 10) ; figura veroducit licet imperfecte in
cognitionemreifiguratae; et hoc est quod dicit: Prius autem
quam veniret fides sc. r eve la ta et explicita in evangelio,
sub lege custodiebamur, per cultum unius veri Dei, conclusi in earn
fidem, quae revelanda erat; est enim eadem fides in novo et in veteri
testamento, sed in veteri erat implicita et figuris velata, in novo vero
est explicita et revelata" (Denifle, p. 202). Ebenso Augustin de Fava-
roni (f 1443): „Haec est igitur iustitia Dei, quae in Evangelio reve-
latur, quae in lege et prophetis occultabatur, et sicut
testamentum novum in veteri velabatur et Christus figuraba-
tur, qui in Evangelio revelatur. Ideo dicitur: ex fide in fidem,
ex fide sc. veteris Testamenti in fidem novi, ex fide figurarum
in fidem rerum exhibitaru m" (Denifle, p. 223). Ähnlich schreibt
(nach Denifle 1516—16) noch Luther in seinem Kommentar zum
Römerbrief: „Eadem crediderunt patres quae nos, una fides, licet illi
obscurius. Sicut et modo docti idem credunt quod rudes, sed tamen
c 1 a r i u s. Itaque sensus (von ex fide in fidem) videtur esse, quod
iustitia Dei sit ex fide totaliter (d. h. aus dem Glauben an alle Artikel),
ita tamen, quod perficiendo non venit in speciem, sed semper i n
clariorem fidem." (Denifle, p. 316).

1 Hofimann und Ritsehl haben zu wenig auf die scholastische
Methode geachtet. Die eigentliche Begründung der Lehre steht im
corpus articuli. Die pro und contra sind die traditionellen, für die
Lösung der aufgeworfenen Frage in Betracht kommenden Autoritäten,
Prinzipien, Argumente und Schwierigkeiten. Dies erklärt auch den
Umstand, daß, wie Hoflfmann wegwerfend bemerkt (I, 116), bei den
Scholastikern die pro und contra sich wie „eine ewige Krankheit"
forterben. Die scholastische Methode verlangte, daß alle damals pro
und contra bestehenden Momente gewürdigt wurden. Eine streng
wissenschaftliche Methode muß dies auch heute noch fordern. Allerdings

lief bei der Scholastik auch mancher unnütze Ladenhüter mit.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 291

unberechtigt sei, da auch ein geringeres Maß genüge. Die
Unmöglichkeit der geforderten fides explicita wird
damit begründet, daß die Voraussetzung der fides explicita,
die Kenntnis der Offenbarung, nicht in der Gewalt des
Menschen liege, ja tatsächlich oft fehle. Oder daß auch bei
Kenntnis bzw. Gegebensein der Offenbarung das notwendige
Verständnis derselben mangle (rudes, simplices). Hier rückt
der Fall eines in weltabgeschiedener Wildnis (in silvis)
aufgewachsenen Menschen auf. Albert (3 d. 25 a. 2 ad 6)
antwortet darauf, nach allgemeiner Ansicht sei es unmöglich,
daß jemand, der sich nach Kräften auf die Gnade
vorbereitet habe, gar keine Offenbarung weder von Gott noch
durch Menschen erhalten habe, da Gottes Vorsehung für
alle in gleicher Weise sorge. Ebenso sagt Bonaventura, daß
zu jederZeit „indubitanter" allen die jeweils nötige Kenntnis

zur Verfügung stand, „tum ex dictamine naturae tum
ex aliéna instructione tum etiam ex Dei inspiratione
(Erleuchtung) qui se offert omnibus qui eum requirunt humi-
liter (3 d. 25 a. 1 q. 2 ad 6). Petrus von Tarantasia meint,
daß jedem Menschen wenigstens das Streben nach dem
Heile möglich sei (necessaria salutis iuquirere), auf Grund
dessen ihm die Vorsehung Gottes in keiner notwendigen
Bedingung mangeln werde (a. 1 ad 2). Ebenso sagt er in
q. 4 a. 1 C. und ad 1 und 2, daß die Kenntnis der
Offenbarung auch vom nutritus in silvis wenigstens „praeparative"
erlangt werden könne, worauf dann weitere Erleuchtung
folge, sei es durch Gott selbst oder einen Engel oder einen
Menschen. In gleichem Sinne sagt Thomas in de Verit.
q. 14 a. 11 ad 1, daß die göttliche Vorsehung in den
notwendigen Heilsbedingungen niemanden im Stiche lasse, der
kein Hindernis setze, bzw. das Seinige tue (ad 2). Unter
dieser Bedingung sei es „certissime tenendum", daß einem
in der Wildnis Aufgewachsenen „Deus vel per internam
inspirationem (innere Erleuchtung) revelaret ea quae sunt
ad credendum necessaria vel aliquem fidei praedicatorem
ad eum dirigeret sicut misit Petrum ad Cornelium". Alle
vier Lehrer berufen sich also auf den Satz, daß Gott faci-
enti quod est in se, für alles zum Heile Notwendige sorgt.
Thomas verschließt sich allerdings nicht der Tatsache, daß
nicht alle zur Erkenntnis der Offenbarung gelangen,
erklärt dies aber aus dem höheren Gesetze der Gnadenordnung:

„quod quidem auxilium quibuscunque divinitus-



292 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

datur, misericorditer datur, quibus autem non datur, ex
iustitia non datur, in poenam praecedentis aut saltem ori-
ginalis peccati" (II. Ii. q. 2 a. 3 ad 1).

Mit dieser ersten Schwierigkeit steht die zweite in
Verbindung, daß nämlich durch die Forderung der fides
explicita das Seelenheil vieler gefährdet sei. Vor
allem steht das Heil der Heiden in Frage. Thomas bemerkt
dazu, daß die Heiden, auch die Gebildetsten, in Glaubenssachen

als minores zu behandeln seien und ihnen darum
fides implicita an den Erlöser oder in fide prophetarum oder
„in ipsa divina Providentia" genügte (de Verit. q. 14 a. 11
ad 5); vielen sei wohl überdies irgendwelche weitere
Offenbarung zuteil geworden (II. II. q. 2 a. 7 ad 3). Soweit
über die Heiden vor Christi Ankunft; nach Christi
Ankunft, siehe 1. Obj. Aber auch das Heil vieler Christen
erscheint gefährdet; wie viele kennen ihren Glauben nicht!
Darauf antwortet Thomas (de Verit. q. 14 a 11 ad 3): In
allgemeinen Umrissen können und müssen auch die sim-
plices die Artikel kennen und glauben (vgl. II. II. q. 2
a. 6 ad 2). Bonaventura antwortet darauf: „adeo notitia
quorundam articulorum (die explizite zu glauben sind) manifesta

est, quod nullus habens usum rationis illos ignoret
nisi omnino-negligat et contemnat Dei cultum et salutem
suam" (3 d. 25 a. 1 q. 3 — Antwort auf' 3. Obj.). Ähnlich
antwortet Petrus von Tarantasia (3 d. 25 q. 4 a 1 in c. auf
obj. 3). Die vorgeschriebene Kenntnis kann nur aus eigener
Schuld, bzw. aus „nimia negligentia" fehlen. Albert meint
lakonisch, nicht wegen Unwissenheit würden Laien zu
Häretikern, sondern weil und wann sie gegen besseres Wissen
nicht glauben wollten (3 d. 25 a. 4 ad 7). Die Antwort
äuf die zweite Einwendung lautet also: das geforderte Maß
von fides explicita gefährdet niemandes Seelenheil, wenn
man irgendwie seine Pflicht erfüllt.

Der dritte Einwand findet aber das aufgestellte Maß
für übertrieben, bzw. unbegründet. Besonders
erscheint mit Berufung auf Paulus die Behauptung, es
genüge der Glaube an Gottes Dasein und Vorsehung. Darauf
gibt Thomas für alle die Antwort: „illa duo explicite
credere de Deo omni tempore et quoad omnes necessarium fuit
(d. h. dies ist der Sinn der paulinischen Stelle), non tarnen
est sufficiens omni tempore et quoad omnes (II. II. q. 2 a. 8
ad 1). Petrus erklärt noch, daß jene zwei als „prima prin-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 293

cipia omnium articulorum et credendorum" notwendig seien
(3 d. 25 q. 4 a. 1 ad 1). Besonders geht Albert auf die
Schwierigkeit ein, indem er ihr einen eigenen Artikel widmet
(3 d. 25 a. 2). Er sagt: jene beiden Lehren seien zwar
genügend „accedenti ad Deum", aber nicht als durch die
bloße Vernunft erkennbare Wahrheiten, sondern insofern
sie durch die Offenbarung näher bestimmt seien ; so auch
treibe die Erkenntnis zur Hoffnung und Liebe gegenüber
Gott (3 d. 25 a. 2 ad 1—3): jene beiden Artikel wären
also allen anderen Artikeln zugrunde liegende Grundartikel.
Bonaventura dagegen meint, der Apostel habe an jener
Stelle nicht alles zum Heile Notwendige bestimmen wollen
(3 d. 25 a. 1 q. 2 ad 1). — Weitere Einwände behaupten,
es genüge die bloße „praeparatio animi", also die fides
implicita im Sinne von Ritschl-Hoffmann-Harnack — die
Abfertigung dieser Objektion bei Thomas (II. II. q. 2 a. 5
ad 2 und 3) haben wir bereits behandelt. Noch weiter
gehen Bedenken wie : es genüge der Glaube an Gottes Güte
(II. II. q. 2 a. 8 obj, 3); es genüge ein Glaube „in uni-
versali" (Albert, 3 d. 25 a. 4, obj. 6; Bonaventura, 3 d. 25
a. 1 q. 3, obj. 3) — die Antwort ist in der Lehre der beiden

gegeben — ; es genüge, der Vernunft zu folgen, worauf
Bonaventura antwortet: es genüge nur, wenn man der durch
die Gnade erleuchteten Vernunft folge (3 d. 25 a. 1 q. 2
ad 5); endlich, daß auch die Engel (Albert 3 d. 25 a. 4,
obj. 1 und 2, Bonaventura, 3 d. 25 a. 1 q. 2 a. 4, Thomas,
de Verit. q. 14 a. 11 ad 4) nicht in allem expliziten Glauben
gehabt hätten, ebenso nicht Adam (Albert, 3 d. 25 a. 2,
obj. 4) oder daß im Paradiese z. B. der Glaube an den
Erlöser nicht nötig gewesen wäre (Petrus a T., 3 d. 25 q. 4
a. 1 ad 3). Dazu kommen noch Fragen über den angeblichen

Unglauben des Täufers wegen der Ankunft Christi
(Thomas II. II. q. 2 a. Z ad 2, de Verit. q. 14 a. 11 ad 6),
über den Glauben des Cornelius usw., worüber Hoffmann
sehr eingehend referiert. Wir bemerken zum Schlüsse nur
noch, daß all diese Einwände, bzw. Bedenken direkt gegen
die allgemeine oder eine bestimmte Forderung von fides
explicita gerichtet sind, also nicht ohne weiteres als Argumente

für die fides implicita bezeichnet werden dürfen.
Alle Scholastiker fordern eben ein bestimmtes Maß von fides
explicita und dagegen richten sich die angeführten
traditionellen Bedenken. Diesen stehen aber auch Einwände

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 20



294 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

gegen das behauptete Genügen der fides implicita gegenüber.

Gegen das Genügen der fides implicita kehrt immer
wieder die Auslegung Gregors d. Gr. von Deut. 27, 8 (lapides)
und Lev. 14, 10 (sextarius olei), vgl. Bonaventura, 3 d. 25 q. 3
ad 1 und 2 ; Albert, 3 d. 25 a. 4 ad 4 und 5, Petrus, 3 d.
25 q. 4 a. 1 obj. 2 c., darüber wiederum berichtet Hoffmann.
Wichtiger sind die aus der Natur des Glaubens geschöpften
Einwände. Vorerst aus der Heilsnotwendigkeit des Glaubens.
Aber eben auf diese Schwierigkeit antwortet die
Unterscheidung von fides explicita und implicita, oder vom
notwendigen, bzw. genügenden, und vollkommenen Glaubensmaße

(Petrus von T., 3 d. 25 q. 4 a. 1 ad 2; Bonaventura,
3 d. 25 a. 1 q. 3). Bonaventura bemerkt (1. c. ad 6), daß
zwar der Glaube in bezug auf alle Artikel gleich notwendig
sei „quantum ad assentiendi promptitudinem", nicht aber
„quoad instructionem". Albert sagt, die Verpflichtung zum
vollen Glauben werde außer durch die fides implicita
dadurch erfüllt, daß man keinen Artikel positiv leugne (ut
nullum discredat (3 d. 25 a. 4, ad 1 und 3). Thomas aut-
wortet einfach, die Verpflichtung zum Glauben betreffe nicht
alle in gleichem Maße (II. II. q. 2 a. 6 ad 1 ; vergleiche aber
das corpus art. 5). Petrus von Tarantasia erklärt, daß der
Glaubenshabitus zwar an sich alle in gleicher Weise
erleuchte, das Subjekt aber nicht immer in gleicher Weise
zur Erkenntnis disponiert sei (3 d. 25 q. 4 a. 1 ad 1) ;

ähnlich Bonaventura, nämlich daß der Habitus zwar
eingegossen werde, die Explikation aber durch Belehrung
erfolge, und zwar nicht immer in gleicher Weise (3 d. 25
a. 1 q. 3 ad 6). Noch deutlicher erklärt Thomas, daß die
Unterscheidung von fides explicita und implicita keinen
doppelten Habitus besage, bzw. daß die Einheit des Glaubens

jener Unterscheidung nicht im Wege stehe — „non
est propter differentiam ex habitu fidei" (de Verit. q. 14
a. 11 ad 6 c). Weiters wird die Analogie der Hoffnung und
Liebe mit dem Glauben als Einwand herbeigezogen, da
Hoffnung und Liebe explizite funktionieren müssen. Petrus
negiert die Analogie (non est simile), denn „speranda
sunt pauciora et faciliora et sunt ipsi fini coniuncta, quam
ignorare non licet" (3 d. 25 q, 4 a. 1 ad 3). Auch
Bonaventura läßt die Analogie nicht oder nicht ganz gelten,
denn der Glaube sei Erkenntnis, die eine explizite oder



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 295

implizite sein könne, der Gehorsam aber gehe auf die Tat,
die sich immer auf Einzelnes beziehe : nur in gewissem
Sinne bestehe eine Ähnlichkeit zwischen Glauben und
Gehorsam, bzw. Liebe, insofern bei allen die Bereitschaft
erfordert sei, unter bestimmten Bedingungen in Funktion zu
treten (3 d. 25 a. 1 q. 3 ad 3 und 4). Alberts Antwort
lautet ähnlich wie die erste von Bonaventura (3 d. 25 a. 4
ad 9); ebenso die von Thomas in de Verit. q. 14 a. 11 ad
4 C. Diese Antworten sind insofern bedeutungsvoll, als nach
ihnen ein Glaube, der nur „Vertrauen" oder „Erlebnis" wäre,
keine Unterscheidung in explizite oder implizite zuließe,
außer im Sinne von Thomas: „diligere non distinguitur per
explicite et implicite nisi quatenus dilectio fidem sequitur"
<L

Eine eigene Kategorie stellt ein praktischer Einwand
vor: auch die simplices haben, der Häresie verdächtigt
oder angeklagt, über ihren Einzelglauben Rechenschaft
abzulegen. Auch muß jedermann jede Häresie vermeiden. All
dies ist aber bei fides implicita nicht möglich. Darauf
antwortet Petrus von Tarantasia : „Errores vitari possunt sine
fide explicita, sc. non recipiendo statim audita, sed dissen-
tiendo vel interrogando circa ipsa. Ubi vero aliter non
possent vitari, dico quod tune tenetur nosse articulum illi
errori oppositum fide explicita. Affirmativa quippe prae-
cepta obligant semper, sed non ad semper: negativa vero
utroque modo (q. 4 a. 1 ad 4, cf. ad 5). Etwas milder, d. h.
negativer drückt sich Thomas aus : ein der Häresie
angeklagter simplex braucht nicht alle Artikel explizite zu
kennen, er darf nur nicht „pertinaciter contrario alieuius
articulorum" zustimmen (de Verit. q. 14 a. 11 ad 5). In
diesem Falle darf es ihm nicht als Schuld angerechnet
werden, wenn er auch in einigen feineren Fragen (substilitates)
aus Einfalt irren sollte (II. II. q. 2 a. 6 ad 2). Bonaventura

erinnert daran, daß man Irrtümer gegen den Glauben
entweder durch eigenes oder fremdes Wissen vermeiden
könne. „Unde aliquis simplex homo, vel vetula, cum audit
aliquid novum praedicari, non statim debet assentire, quo-
usque noverit, illud universaliter ad Ecclesia teneri." Bei
aller fides implicita stehen ihr die Mittel göttlicher
Erleuchtung (Glaubenslicht), des Gebetes und menschlicher
Belehrung zu Gebote (q. 1 a. 4 sol 2). Albert ist noch
unsicher darüber, wie sich die vetula einem Irrtümer pre-

20*



296 Geschichte der fides implicita in der fcath. Theologie

digenden Pfarrer gegenüber verhalten solle (dubie in illo
casu respondent doctores) : beten, bis Gott sie erleuchtet
(unsicher) oder mit der Zustimmung warten, bis sie erfährt,
was die Kirche glaubt (a. 4 ad 8).

Für spätere Anschauung charakteristisch ist ein
Einwand bei Albert: „auditus omnia explicat et similiter ver-
bum Dei nihil implicite proponit." Antwort: „Licet fides
distincte in auditu recipiatur, lion intelligitur nisi sub in-
voluto et non distincte" (a. 4 ad 6).

Charakteristik und Resultate der Genesis
"Wir haben die Entwicklung von Hugo von St. Viktor

bis Scotus als die Genesis der fides implicita-Lehre
bezeichnet. Unsere Darstellung wird uns gerechtfertigt haben.
Alle Hauptzüge sind gegen Ende des 13. Jahrhunderts
gegeben, alle sich -später ergebenden Fragen bereits
angeregt. Die Entwicklung ist allerdings eine ziemlich komplizierte,

wie dies übrigens auch bei anderen Problemen der
Früh- und Hochscholastik der Fall ist. Den Ausgangspunkt
des Problems bildet die Frage, was denn eigentlich jedermann

glauben müsse, um zum Heile zu gelangen. Damit-
verknüpft sich aber sofort die andere Frage, ob alle Mensehen
zu allen Zeiten ein gleiches Glaubensmaß besitzen mußten,
bzw. ob dieser Glaubensinhalt im Verlaufe der Zeiten
gewachsen sei. Die Antwort Hugos von St. Viktor lautet:
Alle, im Alten wie im Neuen Testamente, maiores und
minores haben den gleichen Glauben, aber in verschiedener
Weise, mit verschiedener Erkenntnis seines Inhaltes, indem
die minores fide velata in mysterio und im Anschluß an
die fides maiorum glaubten, was diese glaubten. Notwendiges
Glaubensmaß war aber der Glaube an Gott und die
Erlösung. Diese letztere Forderung bleibt eine Grtindforderung
der ganzen Früh- und Hochscholastik ohne Ausnahme.
Petrus Lombardus überträgt die Frage aut die Artikel
des Symbols, ob nämlich jedermann alle Artikel des Symbols
glauben müsse — eine Fragestellung, die im wesentlichen
bis heute geblieben ist. Er antwortet : Alle sind zum Glauben
an alle Artikel verpflichtet, aber die maiores zur fides
aperta und distincts, die minores zur fides velata oder in
myéterio im Anschluß an die maiores, nicht aber ist bei
allen Kenntnis des Sinnes und Inhaltes der Artikel er-

- fordert. Innozenz III, setzt an Stelle des Anschlusses



» Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 297

an die maiores den Anschluß an den Glauben der Kirche,
welche Formulierung nun sofort allgemein wird und sich
mit dem terminus: fides implicita verbindet. Innozenz IV.
bestimmt das Glaubensmaß der maiores und minores bereits
näher: die Prälaten sollen den ganzen Glaubensinhalt
explicite et distincte kennen, die Laien die allgemeine kirchliche

Erklärung der Artikel, die Kleriker wenigstens etwas
mehr, sofern sie sich nicht theologischen Studien widmen
können, wie sie eigentlich sollten. Wilhelm von Auxerre
bringt die Gleichung : fides implicita fides in universali;
implicite credere heißt im Anschluß an die Kirche glauben,
explizite glauben heißt die kirchliche Lehre über die Artikel
kennen und glauben ; in diesem Sinne müssen die simplices
nicht alle Artikel explizite glauben, sondern nur einige; die
übrigen müssen aber implizite geglaubt werden. Wilhelm
von Auvergne fordert, daß alle eine bestimmte Anzahl
von Artikeln glauben, einige, allerdings nur wenige
explizite, expresse, in particulari, aber alle wenigstens
„universali et generali credulitate", d. h. im Anschluß an Kirche,
Schrift, Propheten, Weise und Heilige. Alexander Ha-
lensis, Albertus Magnus, Bonaventura, Petrus
von Tarantasia, (Thomas), Richardus de Mediavilla

und Scotus verlangen expliziten Glauben an jene
Artikel, welche in der Kirche durch Predigt und Festfeiern
allgemein verkündigt und erklärt werdeD. Sie verstehen
aber unter fides explicita nicht nur die Kenntnis des bloßen
Wortlautes oder Wortsinnes der Artikel, sondern auch
Kenntnis von dessen allgemeiner kirchlichen Auslegung,
also fides distincta. Thomas unterscheidet aber mit Petrus
von Tarantasia zwischen fides explicita und distincta und
fordert prinzipiell expliziten Glauben an alle Artikel im
Sinne einer bloßen Kenntnis derselben. Zudem bestimmt
Thomas das Wesen der Implikation näher, begründet die
fides implicita eingehender aus den Bedingungen des
Glaubens und betont statt des Anschlusses an die glaubende
Kirche mehr den Anschluß an die lehrende Kirche. Scotus
führt die bereits von Alexander von Haies angeregte
Gleichung von habituellem und implizitem Glauben durch,
ebenso die Unterscheidung von fides aquisita und infusa.

Charakteristisch erscheint an der Lösung der
Hochscholastik im Vergleich zu der folgenden Entwicklung der
Lehre Folgendes : 1. Der Glaubensinhalt wird mit dem



298 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie »

apostolischen Symbol gleichgesetzt; darumlautet die Frage
nach dem notwendigen Glaubensmaß konkret: Was muß eiu
jeder vom Symbol explizite wissen und glauben? 2. Als
alle verpflichtendes Maß des expliziten Glaubens werden
nicht so sehr diese oder jene Artikel aufgestellt, sondern
die in der Kirche durch Predigt und Festfeier allgemein
verkündigte und als gemeinhin bekannt vorausgesetzte Lehre,
besonders über Gott und Erlösung. Explizite zu glauben
ist also die allgemein bekannte Lehre der Kirche (über das
S3mbol). Die Art und Weise, wie etwas implizite geglaubt
werden kann, wird verschieden erklärt : durch Vermittlung
typischer Vorbilder (Hugo), durch Anschluß an die maiores
(Hugo, Lombarde), an die glaubende Kirche (Wilhelm von
Auvergne, Innozenz, Hochscholastiker), an die lehrende
Kirche (Thomas), durch den habituellen Glauben (Scotus),
durch objektive Implikation des implizite Geglaubten im
explizite Geglaubten (Thomas). Wir haben hier bereits alle
Arten der Implikation, die wir auch später treffen werden.
Bereits jetzt tritt schon die Form des Anschlusses an die
Kirche in den Vordergrund. Kein Theologe der Früh- und
Hochscholastik „berechtigt" irgendeinen Gläubigen zu
einem Glauben im Sinne eines bloß juristischen Gehorsams
gegen die Kirche. Vielmehr fordern alle für das explizite
und das implizite zu Glaubende übernatürlichen, auf die
Autorität Gottes gestützten Glauben. Credo quod Ecclesia
credit besagt: ich glaube alles, was ich als Glauben der
Kirche kenne und glaube es in dem Sinne, wie es die
Kirche glaubt und auslegt. Hoffmann hat in seiner Sucht,
bei den Theologen möglichst geringe Forderungen von fides
explicita konstatieren zu können und in beständiger
Verkennung des Sinnes von credere quod Ecclesia credit, die
ganze Entwicklung, deren Sinn und Tragweite übersehen.
Irrig ist auch seine Behauptung von einer doppelten Richtung,

deren eine (Innozenz) die „unbeschränkte Geltung"
der fides implicita, die andere (Thomas) ein bestimmtes Maß
von fides explicita vertreten hätte. Die erstere Richtung
hat nie existiert.

Die Unterscheidung von fides explicita und implicita
ist von der Früh- und Hochscholastik zur Lösung des von
Hugo von St. Viktor aufgeworfenen Problems aufgestellt
worden, wie ein jeder, auch ohne persönliche Kenntnis der
einzelnen Glaubenslehren, doch den ganzen Glaubensinhalt



Die Quellen des Schadenersatzes in der Moraltheologie 299

glauben könne, bzw. wie ein jeder auch ohne Kenntnis
aller oder bestimmter Glaubenslehren doch seiner Glaubenspflicht

genügen und zum Heile gelangen könne. Durch die
gleiche Distinkfcion wurde auch das andere von Augustin
übernommene Problem von der Einheit des alt- und neu-
testamentlichen Glaubens, bzw. des Glaubens der maiores
und minores gelöst. Im Anschluß daran diente die
Unterscheidung auch zur Gewinnung einer dogmatischen
Erklärung der Entwicklung der Offenbarung und des Dogmas
— wir werden diese Partie in einer eigenen Studie

behandeln. Bereits die Früh- und Hochscholastik hat mit Hilfe
der Unterscheidung von explizite und implizite auf alle
jene Probleme eine prinzipiell genügende Antwort gegeben
— die Lehre von der fides implicita ist in ihren Grnnd-
zügen vollendet, vom Stadium der Genesis kann sie nun
in die Periode der Weiterentwicklung übergehen.

DIE QUELLEN DES SCHADENERSATZES IN DER
MORALTHEOLOGIE

Eine logisch-moraltheologische Untersuchung
Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM O. S. B.

Die Leistung einer Schuldigkeit überhaupt läßt sich
als Restitution bezeichnen, wenn man dieses Wort im
weiteren Sinne gebraucht, wie es tatsächlich eine Zeitlang
in Übung war und dazu verwendet wurde, die spezifisch
verschiedenen Quellen des Schadenersatzes oder der
pflichtmäßigen Leistung unter einen Genusbegriff zu bringen.
So hat Thomas zuerst die Sache systematisch geordnet.
Er schreibt : „restituere nihil aliud esse videtur quam
iterato aliquem statuere in possessionem vel dominium rei
suae, et ita in restitutione attenditur aequalitas iustitiae
secundum recompensationem rei ad rem, quod pertinet
ad iustitiam commutativam. Et ideo restitutio est actus
commutativae iustitiae, quando scilicet res unius ab alio
habetur vel per voluntatem eius sicut in mutuo vel depo-
sito vel contra voluntatem eius sicut in rapina vel furto"
(2. 2. q. 62 a. 1 c). Es ist sofort nach dem Wortlaut der
Stelle klar, daß nach dieser Definition zwei Begriffe
erscheinen: a) die innegehabte Sache (ipsa res accepta),
b) die Art der Besitznahme (ipsa acceptio). Was diese


	Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie [Fortsetzung]

