Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie
[Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

266 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

Not miissen sich die, die ohne Gott sind, eine Autoritét
schaffen. Der Staat soll sie erziehen, geméfl des Typus eines
annéhernd Glicklichen!.* Somit wiirde die Ethik allerdings
aufgehort haben, eine philosophische Disziplin, die praktische
Philosophie zu sein; dér Bankrott wire vollsténdig.

Nach unserer Ansicht gibt es nur eine mogliche Losung
des ethischen Problems, diejenige, welche durch die erkennt-
nistheoretischen und metaphysischen Begriffe und Prinzipien
der Philosophia perennis gegeben ist,

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
‘ KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag, Theol. REGINALD MARIA SCHULTES 0. P.
{Fortsetzung aus V, p 389—74, 168—181, 320—388; VI, 1563—167)

Glaubensbegriff des hl, Thomas

Wir miissen unsere Darstellung der Lehre des Aqui-
naten mit einer kurzen Untersuchung iiber dessen GGlaubens-
begriff abschlieffen, allerdings nur soweit die fides implicita
in Betracht kommt. Ritschl (p. 14) und Hoffmann (I, 103 ff.)
behaupten némlich, dall nach Thomas der Glaube eine
Abart des Wissens sei, und zwar ein undeutliches
und unselbsténdiges Wissen. In dieser Behauptung
steckt der eigentliche Hauptangriff Ritschls und Hoffmanns,
daf$ némlich Thomas keinen Heilsglauben, sondern nur ein
ganz unklares und nur auf die menschliche Autoritit der
Kirche gestiitztes Wissen um die ,Glaubenslehren“ kenne,
daf also der Glaube schon an sich bei Thomas fides im-
plicita sei. Der gleiche Vorwurf wird spiiter in verschiirftem
Mafle gegen den ,jesuitischen Glaubensbegriff erhoben.
Zum Verstiandnis der Anklage mufl daran erinnert werden,
dafl nach Ritschlscher Dogmatik der Glaube nicht dem Ver-
stande zuzuweisen ist (Hoffmann I, 106), bzw. daf nur , Wert-
urteile* Gegenstand des Glaubens sein kénnen (Ritschl,
p. 713). Der gegenteilige Standpunkt des Aquinaten soll nun
als fides implicita gebrandmarkt werden 2

"A. a. O, p. 48b, 518.
* Zum Tuema siehe K. Ziesché, Verstand und Wille beim
Glaubensakt. — Ziesché behandelt hauptsiéichlich Bonaventura, aber



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 267

Gewifd ist nach Thomas der Glaube wie das Wissen
eine- Verstandesfunktion (q. 4 a. 2), Aber die Funk-
tion, in welcher der Glaube generisch mit anderen Ver-
standesfunktionen iibereinkommt, ist nicht das Wissen,
sondern das Denken oder Erkennen. In diesem Sinne
definiert Thomas ausdriicklich das Glauben mit Augustin
als: _cum assensione cogitare“ (q. 2 a. 1). Allgemein und
ohne weitere Bestimmung besagt ihm das ,cogitare“ soviel
wie: etwas denken, erkennea (,cogitare sumi potest com-
muniter pro qualicunque actuali consideratione intellectus*),
Genauer und mehr im eigentlichen Sinne genommen (magis
proprie) deutet Thomas das cogitare als ein noch nicht zu
vollkommener Erkenntnis gelangtes Denken, das darum noch
mit einem Suchen verbunden ist — etwa unser ,Nach-
denken* — (,dicitur cogitare magis proprie consideratio
intellectus, quae est cum quadam inquisitione, antequam
perveniatur ad perfectionem intellectus per certitudinem
visionis*). In diesem Sinne, sagt Thomas, driicke das cogi-
tare das eigentliche Wesen des (Glaubens aus (,in hoc in-
telligitur tota ratio huius actus, qui est credere“). Denn das
Wissen besage ein Denken mit sicherer Zustimmung ohne
weiteres Suchen, der Zweifel und die Meinung besage einen
Gedanken ohne sichere Zustimmung, Glaube besage ein
Denken oder Erkennen mit sicherer Zustimmung, aber ohne
innere Einsicht. Alle Denkfunktionen kommen darin iiber-
ein, dafl wir etwas denken, erfassen, erkennen; das Wissen
hat mit dem Glauben die sichere Zustimmung gemeinsam,
unterscheidet sich aber von ihm durch den Mangel an innerer
Einsicht. Darum ist der (Glaube (als Verstandesfunktion)
ein sicheres, aber unvollkommenes Erkennen. Aus eben
diesem Grunde treibt der Glaube zu weiterer Forschung an
(fides quaerens intellectum) und bedarf der Hilfe der Gaben
des Verstandes (intellectus) und der Wissenschaft (scientiae)
(q. 8 und 9). Das Wesen des Glaubens besteht also nicht
in einem ,unselbstindigen Wissen“ — was ja auch ein
innerer Widerspruch wire —, sondern in einer sicheren er-
kennenden Zustimmung, die sich aber nicht auf innere Ein-
sicht in das Geglaubte, sondern auf das Zeugnis der Offen-
“barung stiitzt (q. 1 a. 1 — ,non enim fides de qua loquimur,

unter Beriicksichtigung der Entwicklung in der Scholastik. Siehe be-
sonders p. 32—45, 76—114, Espenberger, Grund und Gewiheit
des itibernatiirlichen Glaubens in der ... Scholastik. _



268 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

assentit alicui, misi quia est a Deo revelatum; unde ipsi
veritatl divinae fides innititur, tanquam medio®).
Hoffmann iibersieht vollstindig den Unterschied von
Erkennen oder Denken und Wissen. Darum folgert er ste-
reotyp: ,Der Glaube als ein nicht nur undeutliches, sondern
auch unselbstindiges Erkennen zeigt sich also im Vergleiche
mit dem deutlichen und selbstéindigen Erkennen des Wissen-
den als eine Abart des Wissens“ (108). Thomas aber unter-
scheidet zwischen Wissen und Erkennen. Das Wissen be-
sagt ein Krkennen auf Grund der eigenen Kinsicht in die
gewufdte Sache, der Glaube eine Erkenntnis und Zustim-
mung auf Grund des Erkennens und der Autoritit Gottes.
Daraus folgt also umgekehrt, dafl der Glaube kein Wissen
sei, auch keine Abart des Wissens, sondern eine vom Wissen
verschiedene Verstandesfunktion!. Auf der Verkennung
des Unterschiedes von Wissen und Verstandesfunktion
beruhen die weiteren Griinde Hoffmanns (I, 103 ff)). Dieser
schreibt: ,Ist das Wissen ein Sehen, der Glaube aber in
irgendwelcher Weise auch ein Sehen, so kann der Glaube
nur eine Abart des Wissens sein“ (I, 103). Aber der Glaube
ist eben nach Thomas in keiner Weise ein ,Sehen“, sondern
nur Erkenntnis! Ferner: nach Thomas ,kann ein Teil der
Objekte des Wissens auch durch den Glauben angeeignet
werden“ (104). Gewif}, weil ein und dasselbe Erkenntnis-
objekt unter verschiedenen Bedingungen von dem einen
gesehen, von dem anderen geglaubt werden kann. Wenn
Hoffmann weiter darauf hinweist, dafd auch ein und das-
selbe Objekt nach Thomas gewuft und geglaubt werden
kann (105), so hat er die diesbeziigliche Unterscheidung
bei Thomas nicht verstanden. Ein und dieselbe Sache
(obiectum materiale) ist sowohl Gegenstand des Wissens
wie des Glaubens, wie Christus fiir die Apostel Gegenstand
sinnlicher Wahrnehmung und des Glaubens war; dann ist
aber nicht die gleiche Erkenntnis Gegenstand des Glaubens
und Wissens. Dafl das, was geglaubt wird, nur eine pri-
dikative Bestimmung des gewufdten Gegenstandes bedeutet
(107), ist fiir unsere Frage belanglos. Nun erhebt sich aller-

' ,Fides cognitio quaedam est, inquantum intellectus determi-
natur per fidem ad aliquid cognoscibile. Sed haec determinatio ad
unum non procedit ex visione credentis, sed ex visione eius cui cre-
ditur. Et sic inquantum deest visio, deficit a ratione cognitionis quae
est in scientia“, S. Th. I q. 12 a, 13 ad 8.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 269

dings die Schwierigkeit, daf} Erkenntnisse und Lehren, die
Gtegenstand des Wissens sind, auch definierte Dogmen sind,
wie z. B. die Erkenntnis der Existenz Gottes. Hoffmann
behauptet, dafl Thomas der Frage ,ausweiche“, ob beziig-
lich einer solchen Lehre sich Glauben und Wissen in dem-
selben Subjekte vereinigt denken lassen (104). Aber wenn
Hoffmann es fiir psychologisch undenkbar halt, ,dafd der-
jenige, welcher aus Vernunftgriinden vom Dasein Gottes
tiberzeugt ist, sich der Zumutung (!) fiigen wird, dasselbe
auch noch zu glauben® (105), so spricht er nur die Meinung
von Thomas aus, allerdings in einer verungliickten Form.
Thomas sagt einfach:  de eodem secundum idem non po-
test esse simul 1n uno homine scientia cum fide“ (II. IL.
q. 1 a. 5 ad 4), also kann die Existenz Gottes nur von
solchen geglaubt werden, welche sie nicht demonstratlv be-
weisen kénnen (ad 3). Aber warum wird sie dann als Gladbens-
lehre aufgestellt? Weil die Existenz Gottes Fundament aller
eigentlichen Glaubenslehren ist ,et oportet ea saltem per
fidem praesupponi ab his, qui eorum demonstrationem non
habent* (ad 3). Diese Antwort 1st alles eher als ausweichend!
Sie bildet auch den Inhalt des corpus articuli (vgl. noch
q. 2 a. 10 ad 2). Mit mehr Recht kann man sagen, die Ant-
wort behebe nicht die ganze Schwierigkeit. Immerhin aber
die Schwierigkeit, die Thomas aufstellt: ,quaedam quae
in fide continentur, sunt demoustrative probata“. Neuere
gehen umgekehrt vor: Die Existenz Gottes ist ein allen
zum Glauben vorgelegtes Dogma. Nun ist sie aber beweis-
bar. Also ist ein Dogma beweisbar. Diesem Argument gegen-
tiber ist aber zu bemerken, dafd der Gott, dessen Beweisbar-
keit das Vatikanum definiert, der Gott des Christentums,
der Offenbarung ist. Der Sinn der Definition ist nicht nur
dieser: es liaflt sich ein Gott als Schopfer und Herr des
Weltalls beweisen, sondern dieser: die Existenz des Gottes,
der Inhalt und Gegenstand der Offenbarung ist, die Exi-
stenz des im Glauben iibernatiirlich erkannten Gottes, ist
natiirlich beweisbar. Der nackte Satz won der KExistenz
eines Schopfergottes kann Gegenstand des Wissens sein,
der Satz von der Beweisbarkeit der Existenz Gottes, wie
das Christentum an ihn glaubt, ist ein von allen im G‘rlauben
zu erfassendes Dogma, d. h, niemand kann beweisen, dafi
der blof3 vernunftgemifi erkannte Gott dreifaltig sei. Die
Berechtigung dieser Unterscheidung findet einestarkedogmen-



270 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

geschichtliche Bestiatigung in der Geschichte des Gnostizis-
mus, der den Gott des Christentums vom Gott der Wissen-
schaft, bzw. der Gnosis unterscheiden, ja trennen wollte
und den christlichen Schépfer und Erloser dem philosophi-
schen Gotte unterordnete — ein Beweis, dafl mit der phi-
losophischen Erkenntnis der Existenz Gottes dem christ-
lichen Dogma iiber die Existenz Gottes noch nicht Geniige
getan 1st. So 1st also Gottes Dasein in einer Hinsicht von
allen und schlechthin zu glauben, kann aber in einer anderen
Hinsicht von einigen! wissenschaftlich gewufit werden.
Das ist eben die Unterscheidung des hl. Thomas von der
,diversa ratio cognoscibilis“, wofiir er das Beispiel anfiihrt,
dafi wir Gottes Einheit wissen, seine Dreifaltigkeit aber
nur glauben konnen (l. c., ad 4).

Gerade die These des hl. Thomas, dafl ein und die-
selbe Erkenntnis nicht zugleich Gegenstand des Wissens
und des Glaubens sein kénne, dafl ein und dasselbe nicht
zugleich und in derselben Hinsicht geschaut (visum) oder
gewuflt (scitum) und geglaubt werden kénne, daf also Wissen
und Glauben sich ausschlieBen (II. II. q. 1 a. 4. B), ist doch
wohl der schlagendste Beweis, daB der Gtlaube nach Tho-
mas keine Abart des Wissens ist, sondern eine dem Wissen
ungleichartige Verstandesfunktion, eine andere Art von Er-
kenntnis. Durch diese These hat Thomas vielmehr wie keiner
vor ihm die vom Wissen verschiedene Eigenart des Glaubens
klargestellt. Wir wollen darum noch niher darauf eingehen.

Thomas hat als erster klipp und klar den Satz auf-
gestellt, dal man nichts zugleich und unter demselben Ge-
sichtspunkte glauben und wissen kénne. Er hat aber damit
unseres Erachtens doch nur den Sinn der fritheren Tradi-
tion richtig formuliert. Albert der Grofle?, Petrus von
Tarantasia?, Bonaventura ¢ und Alexander von Hales® geben
noch zu, daf} ein und dasselbe Gegenstand des Glaubens und
Wissens zugleich sein konne. Aber alle diese besagen eigent-
lich nur, das ein und derselbe materielle Glaubensg e gen-

! Das Vatikanum definiert nicht, dal alle Menschen tatsich-
lich Gottes Dasein sicher erkennen. Damit entfillt der von Hoffmann
statuierte Widerspruch des hl, Thomas mit dem Vatikanum (I, 103"

*3d. 24 a. 9.

'3 d. 24 a, b.

t8d 24a. 2q. 8.

* Summa IIT q. 68 m. 7 a 8.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 271

stand zugleich geglaubt und in irgendeiner Beziehung
gewuf’t werden kénne, fiigen aber ebenso alle bei, dafi dies
nicht unter dem gleichen Gesichtspunkte geschehe oder ge-
schehen konne. Thomas frigt aber nicht, ob eine und die-
selbe Sache zugleich geglaubt und gewuf’t werden konne,
sondern ob eine und dieselbe formelle Erkenntnis zu-
gleich Gegenstand des. Glaubens und des Wissens sein
konne. Das verneinen aber dem Sinne nach auch Albert
und Bonaventura. Letzterer gibt vorerst zu, daf nichts ,se-
cundum idem“ geglaubt und sinnenfillig geschaut werden
konne, weil der Glaube eine ,cognitio aenigmatica“ besage,
was ein Schauen ausschlieflfe (3 d. 24 a. 2 q. 1). Wohl
aber konne man etwas in einer Beziehung glauben, in anderer
Hinsicht sehen. Im a. 3 stellt er eine ,scientia apertae com-
prehensionis“ als mit dem Glauben unvereinbar hin. Dann
erklart er eine ,scientia manuductione ratiocinationis“ als
mit dem Glauben vereinbar (l. c.). Er begriindet dies aber
damit, dall diese Erkenntnis zu keiner absoluten Evidenz
fiihre, daf’ z. B. die Erkenntnis der Existenz und Einheit
Gottes kein Schauen Gottes besage, noch auch eine Erkenntnis,
wie die Dreifaltigkeit der Personen mit der Einheit der
Natur vereinbar seil. Bonaventura behauptet also, daf} die
wissenschaftlichen Beweismittel keine volle und klare Ein-
sicht in die Glaubensobjekte zu verschaffen vermégen und
darum immer noch Rauw fiir den Glauben iibrig
bleibt. Damit gibt er aber indirekt zu, dafl soweit etwas
auf wissenschaftlichem Wege klar erkannt und bewiesen
wird, es nicht Gegenstand des Glaubens sein kénne. Nun
ist es klar, dafd das Verhéltnis der Einheit Gottes zu seiner
Dreipersonlichkeit, d. h. die Dreipersonlichkeit des einen
Gottes nicht Gegenstand natiirlicher Erkenntnis ist. Wir
beweisen, dafl es nur einen Gott gibt, und glauben, daf}
dieser eine Gott dreipersonlich sei — dies sind aber zwel
ganz verschiedene Erkenntnisse. Ebenso ist die natiirliche
Erkenntnis Gottes verschieden vom einstigen Schauen Gottes.
Bonaventura beweist also nur, dafl der eine Gott zugleich

! .Scientia manuductione ratiocinationis, licet aliquam certitu-
dinem faciat et evidentiam circa divina, illa tamen certitudo et evi-
dentia non est omnino clara, quamdiu sumus in via. Quamvis
enim aliquis possit rationibus necessariis probare, Deum esse et Deum
esse unum: tamen cernere, ipsum divinum esse et ipsam Dei uni-
tatem et qualiter illa unitas non excludat personarum pluralitatem,
non potest, nisi per institiam fidei emundetur®. 3 d. 24 a, 2 q. 3.



272 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

Gegenstand des Glaubens und des Wissens sei, aber unter
verschiedenem Gesichtspunkte. Wenn er am Schlusse der
Quaestio sagt, dafl Wissen und Glauben ,respectu eiusdem“
vereinbar seien, so ist damit die gleiche Sache gemeint?.
Weil aber Bonaventure. betont, dafl der Glaube eine Sache
mehr erkenne oder klarer, so lehrt er nicht, dafl eine und
dieselbe formelle Erkenntnis Gegenstand des Glaubens und
Wissens sein konne, schlief3t dies vielmehr aus. Thomas aber
hat als erster die Frage priizis gestellt, ob ein und dieselbe
formelle Erkenntnis zugleich dem Glauben und Wissen an-
gehéren kénne. Er verneint sie, weil jedes Wissen — das
, Wissen“ im strengen scholastischen Sinne genommen —
eine Einsicht, eine Art Schauen besagt. Bonaventuras Frage-
stellung ist also noch ungenau; seine These geht aber dem
Sinne und der Tendenz nach auf die des hl. Thomas hinaus®.

Ahnlich wie Bonaventura driickt sich Petrus von Ta-
rantasia aus. Er sagt: ,Scientia viae de divinis propter ad-
mixtam obscuritatem ex improportionabilitate intellectus
nostri ad obiectum et frequentem obnubilationem phantas-
matum non excludit fidem*“ (3 d. 24, q. un., a. b).

Wie Bonaventura sagt auch Albert: ,fides et scientia
sunt de eodem“ (3 d. 24 a 9). Aber auch Albert stellt die
Frage nicht im gleichen Sinne wie Thomas — auch bei
ithm lautet die genaue Frage: Kann etwas, eine Sache,
zugleich Gegenstand natiirlicher Erkenntnis und der Glaubens-
zustimmung sein, Er beantwortet sie folgendermafen: Da
der Glaube eine Erkenntnis und der Glaubensinhalt nicht
vernunftwidrig ist (contra rationem), kann der Glaube sich
auf Vernunftgriinde stiitzen, die aber nur einleitende Mo-
tive, nicht eigentlicher Grund der Zustimmung sind (fides..
potest habere rationem inductivam, non probativam) (d. 24
a. 1), Der Glaube ist also eine Zustimmung zu nicht ein-
gesehenen Sachen (laus fidel est assentire ei, quod non vide-
tur — a, 2), denn der Glaube stiitzt sich auf die Autoritét
der Offenbarung (l. ¢.), doch so, dafl er Vernunfteinsicht

' Iin gleichen Siune ist auch Bonaventuras Lehre zu verstehen,
dall etwas aus einem zweifachen Grunde, aus einem stringenten und
einem probablen (3 d. 24 a. 2 q. 2), bzw. aus einem Hauptgrund (wegen
der Autoritit Gottes) und einem sekundiren Grunde (3 d. 24 a. 2
q. 3 sol. 3) Zustimmung finden konne. .

* * Damit ist allerdings nicht gesagt, dafl Bonaveuntura ibr tat-
sdchlich zugestimmt hiitte. i



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 273

und Vernunftgriinde nicht ausschlieflt, auer falsche (ad 1—4).
Glaube und Wissen gehen also auf die gleiche Sache — fides
et scientia sunt de eodem®, aber fiigt Albert bei ,non se-
cundum idem* (d. 24 a 9). Allein auch dieses ,non secun-
dum idem“ hat nicht den gleichen Sinn wie bei Thomas,
sondern wie Albert selbst erklidrt: ,fides non assentit propter
rationem, sed ratio ibi est sub fide et similiter scientia“,
d. h. die Vernunft kann die Glaubenslehren irgendwie glaub-
wiirdig machen, aber nicht beweisen. In diesem Sinne
gibt er auch die fir die Vereinbarkeit von Glauben und
Wissen angefiihrten Griinde ohne weiteres zu. Albert unter-
sucht also die Frage der Vereinbarkeit von Glauben und
. Wissen* unter einem noch weiteren und allgemeineren
Gesichtspunkte als Bonaventura. Wenn er beide fiir ver-
einbar erklirt, so sagt er nur, dafd es auch ein Wissen in
bezug auf Glaubensgegenstinde geben koénne, d. h. ein
Wissen der Glaubensmotive, ein auf den Gtlauben gestiitztes
theologisches Wissen. Insofern ist auch Albert nicht gegen
die These des hl. Thomas. Seine Lehre steht der These des
Aquinaten vielmehr bereits niher. Vorerst erklart Albert,
dal der Glaube ,de non apparentibus“ sei (d. 24 a. 2. 3),
dann lehrt er: ﬁdes . potest habere rationem inductivam,
non p1obat1vam“ (d 24 a. 1), endlich gibt er ausdriick-
lich zu: ,hoc modo, quo fides est de articulo illo (aliquo?),
non potest esse scientia vel ratio de eodem® (a. 1 ad 2),
weil, wie die Objektion sagt, ,scita sunt valde apparentia“,
Eine und dieselbe Sache kann Gegenstand des Glaubens
und des Wissens sein, aber nicht in gleicher Hinsicht,
sondern Gegenstand des Glaubens auf Grund der Offen-
barung, Gegenstand des Wissens auf Grund eigener Ein-
sicht, was aber nicht in bezug auf die gleiche Erkenntnis
der Fall sein kann. Albert leitet bereits zu Thomas iiber.

Richard v. Middletown folgt Bonaventura. Ein
und dasselbe kann nicht aktuell secundum idem gewufdt
und geglaubt werden, weil der Intellekt nicht einer und
derselben Wahrheit aktuell aus Notwendigkeit und nicht
aus Notwendigkeit zustimmen kann. Weil aber keine Beweis-
fiilhrung uns ein so vollkommenes Wissen verschaffen kann,
daf} jedes Ritsel ausgeschlossen wire, kann etwas habituell
zugleich gewufit und geglaubt werden (3 d. 24 a. 1 q. b)1.

' Vom Artikel der Existenz Gottes schreibt Richard: ,Deum
esse unum eo modo quo articulus fidei est, probari non potest per na-




274 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

" Auch Scotus! stellt und beantwortet die Frage noch
im Sinne der vorthomistischen Tradition, wenn sich auch
der EinflufS des hl. Thomas bemerkbar macht. Scotus unter-
scheidet zwel Fragen?: 1. ob geoffenbarte Glaubenslehren
tiberhaupt Gegenstand des Wissens sein kénnen — auf diese
Frage will er ni¢ht eingehen —, 2. ob man iiber Glaubens-
lehren zugleich Glauben und Wissen haben konne. Unter
Wissen (scientia) versteht Scotus jede sichere und evidente
Erkenntnis (accipitur pro omni notitia certa accepta ex evi-
dentia rei), nédherhin eine sichere, notwendige, mit Evidenz
aus einleuchtenden Prinzipien abgeleitete Erkenntnis. Auf
Grund dieses Wissens- und Wissenschaftsbegriffes lehrt nun
Scotus: 1. Ein und dasselbe kann nicht zugleich Gegen-
stand des (Glaubens und des Wissens im eigentlichen Sinne
sein3; 2. wohl aber ist mit dem Glauben ein auf diesen ge-
stiitztes theologisches ,Wissen“ vereinbar.

Das 1st die traditionelle Antwort, doch so, dafi der
Gegensatz von Glauben und Wissen in der Formulierung
des hl. Thomas ausgesprochen erscheint. Trotzdem polemi-
siert Scotus gegen Thomas, dem er Selbstwiderspruch vor-
wirft. Scotus kommt aber dazu nur dadurch, dafl er zwei
Fragen miteinander vermengt, nidmlich die Frage, ob
Glaubenslehren auch gewufit werden kénnten, und die Frage
nach dem wissenschaftlichen Charakter der Theologiet. Scotus
bestreitet, daf3 die Theologie eine eigentliche und wirkliche
(vera) Wissenschaft sei, weil sie nicht auf unmittelbar ein-
leuchtende Prinzipien zuriickgehe, oder von solchen abhinge 5.

turale lumen -demonstratione tali per quam illa veritas sine enigmate
videatur®, d. h. insofern der Inhalt des Wissens und des Wirkens Gottes
im Artikel eingeschlossen ist.

' Vgl. Parth. Minges, Das Verhiltnis zwischen Wissen und
Glauben nach Duns Scotus, p. 49f,, 86—121.

3 d. 24 q. un. Eine ausfiihrliche Analyse der Quaestio gibt
Minges, a. a. O., p. 86 ff.; siehe ebendort Referat iber andere Texte, p. 80 ff.

? ,Cum fide stare non potest scientia proprie dicta, quia termini
non apprehenduntur in particulari sub propriis rationibus, ideo prin-
cipia non sunt nota ex evidentia rei et per consequens conclusio non
est scientifica.*

* Uber die Frage des wissenschaftlichen Charakters der Theo-
logie in der Hochscholastik siebe: KEngelb. Krebs, Theologie und
Wissenschaft nach der Lehre der Hochscholastik an der Hand der
Defensa doctrinae D, Thomae des Hervaeus Natalis, BGPhM XI, 3—4
(Scotus p. 28f, 86—44; Thomas p. 41—43, 71f)

* ,Simplices credunt omnia, quae Ecclesia, implicite nec sciunt
fidem explicare nec defendere, ideo iili qui hoc sciunt, habent habitum



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 275

Thomas vertritt dagegen die Theologie als wirkliche und
wahre Wissenschaft, Scotus folgert daraus, dafl Thomas
dann nicht festhalten konne, dall nichts zugleich geglaubt
und gewufit werden koénne, bzw. daf Thomas sich wider-
spreche. :

Allein Scotus hat nicht den ganzen Inhalt der Lehre
des Aquinaten beriicksichtigt. Offenbar will Thomas die
Theologie nicht als eine aus natiirlich evidenten Prinzipien
abgeleitete Wissenschaft hinstellen, vielmehr als eine aus
den Offenbarungslehren gewonnene Erkenntuis, Darum be-
zeichnet Thomas die Theologie als eine subalternierte
Wissenschaft, d. h. als eine Wissenschaft, die ihre
Prinzipien von einer anderen Erkenntnis oder Wissen-
schaft empfingt. Jede Wissenschaft mufl nimlich in letzter
Linie auf evident eingesehene Prinzipien zuriickgehen.
Sprechen wir von Wissenschaft oder Wissen ohne weitere
Bestimmung, so verstehen wir darunter ein auf natiirlich
evidenten, selbst eingesehenen Prinzipien beruhendes
Wissen: in diesem Sinne versteht es Scotus und auch Tho-
mas, wo er die Unvereinbarkeit von Glauben und Wissen
lehrt. Die Prinzipien einer Wissenschaft konnen aber auch
von einer anderen Erkenntnis entlehnt sein, so dafl sie fir
uns natiirlicherweise nicht evident sind, wohl aber jener
anderen hoheren Erkenntnis, durch die sie vermittelt wer-
den, Eine solche Wissenschaft nennt Thomas eine subalter-
nierte, d. h. der htheren Erkenntnis untergeordnete (l. c.).
Da die Theologie ihre Prinzipien durch die Offenbarung er-
halt und die Offenbarungslehren nur dem go6ttlichen Er-
kennen, bzw. der seligen Anschauung Gottes evident sind,
lehrt Thomas, dafl diese Theologie zwar eine Wissenschaft
sel, aber eine dem Krkennen Gottes und der seligen An-
schauung subalternierte 1.

Thomas wiirde sich nun allerdings selbst widersprechen,
wenn er einerseits Glauben und Wissen als unvereinbar er-

distinctum a fide, ... nec ille habitus innititur principiis evidenter
notis in aliquo lumine ., . Non tamen est scientia ut describitur a phi-
losopho nec est scientia habenti fidem,*

! Scotus bestreitet zwar auch dies, Die Theologie sei Glaubens-
wissenschaft und hinge nicht von der Metaphysik ab. Das letztere
ist richtig, beweist aber nichts; das erstere beweist gerade das Gegen-
teil, duf ndmlich die Gewif3heit der Theologie und damit ihr wissen-
schaftlicher Charakter in letzter Linie auf der Evidenz des Wissens
Gottes und der Seligen beruht.



276 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

klarte und anderseits die Theologie als eine auf natiirlicher
Kinsicht beruhende Wissenschaft, als Wissenschaft im ge-
wohnlichen Sinne, hinstellen wollte; es liegt aber kein
Widerspruch vor, wenn er die Theologie als eine vom gott-
lichen Erkennen abhéngige, diesem subalternierte Wissen-
schaft behauptet. Thomas bietet mit der Anerkennung der
Theologie als Wissenschaft wiederum nur eine genaue For-
mulierung der traditionellen Lehre, dafy die Glaubenslehren
zwar nicht Gegenstand natirlicher Vernunfteinsicht und
soweit nicht Gegenstand des , Wissens“ sein kénnen, daf} es
aber eine auf dem Glauben aufbauende hohere Erkenntnis
der Offenbarungslehren gebe. Den Schliissel zur Verteidi-
gung dieser Erkenntnis als Wissenschaft gab ihm der Be-
griff der Subalternation der Wissenschaften, Scotus hat den
Schliissel gekannt, aber nicht verwendet 1.

Der Gegensatz von Glauben und Wissen wird also von
der ganzen Hochscholastik anerkannt?, wenn auch die Un-
verelnbarkelt beider in bezug auf die gleiche Lehre erst
von Thomas scharf ausgesprochen wurde. Auch Scotus stimmt
ihm hierin zu, trotz anderweitiger Differenz, eben auf Grund
der theologischen Tradition. Die ganze Entwicklung zeigt
jedenfalls deutlich, dafl Thomas den Glauben nicht als Ab-
art des Wissens betrachtete.

Die ganze Behauptung, dafl nach Thomas der Glaube
eine Abart des Wissens sei, ist unseres Erachtens nur auf-
gestellt, um die Unselbstindigkeit des Glaubens
in der thomistischen Lehre behaupten zu kénnen. Da bei

' Das hat auch Minges, a. a. O., p. 1156 nicht getan. Richtiger
Krebs, a. a. O., p. 48, 71f. Auf die Frage der Berechtigung der
Lehre von der Subalternation konnen wir hier micht eingehen, vgl.
Krebs a. a. O., p. 42, 31*—88%, 48*—50*. Leider hat aber Krebs seine
Untersuchungen nicht bis auf C a preolus ausgedehnt, der als erster
die Wissenschaftlichkeit der Theologie im Sinne des hl. Thomas kon-
sequent verteidigte und erklirte, Detensiones, Prolog, q. 1 und III 25,
obwohl er gewiB nicht zu den ,bescheidener begabten* Verteidigern des
Aquinaten (p. Tl) gehort. '

* Auf die weitere Entwicklung der Frage werden wir nicht ein-
gehen. Wenn spiitere Scholastiker Glauben und Wissen fiir vereinbar
erachteten, so geschah es, weil ihr Begriff des ,, Wissens" ein weiterer
war als der des Aquinaten und Scotus, Sie scheiden also eigentlich
aus der Frage aus. Ganz im Sinne des Aquinaten definiert aber das
Vatikanum den Glauben als ein Fiirwahrhalten der Offenbarungslehren
nicht wegen der Einsicht in ihre innere Wahrheit (non propter intrin-
secam rerum veritatem naturali rationis lumine perspectam), sondern
wegen der Autoritit der Offenbarung Gottes. Sess. 3 c¢. 8 D. 1789.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 277

Ritschl Selbstindigkeit das Wesen der Personlichkeit bildet,
besagt ein ,unselbstindiges Wissen“ bei ihm so viel wie
ein unpersonhches Wissen, einen nicht auf eigener Uber-
zeugung begriindeten Glauben, also Kohlerglaube, fides im-
plicita 1m strengsten Sinne, Das ist ja der Hauptvorwurf
Ritschls und Hoffmanns, die eigentliche Anklage gegen die
fides implicita. Dafl eine solche Deutung weit abweicht vom
Gedanken des hl. Thomas, bedarf nach unserer bisherigen
Darstellung keiner langen Begriindung mehr,

Der Glaube 1st insofern unselbstéindig, als ihm die
eigene Kinsicht in die inuere Wahrheit der Glaubenslehren
abgeht (q. 8 a. 2), dagegen ist der Glaube selbstéindig als
vitale, bewufSte und freie Verstandeszustimmung; ferner als
Zustimmung, die sich auf eigene Kinsicht in die Notwen-
digkeit dieser Zustimmung griindet (,non enim crederet nisi
videret ea esse credenda, vel propter evidentiam signorum
vel propter aliquid huiusmodi* (q. 1 a. 4 ad 2); ferner, in-
sofern der Gldubige einsieht, dafl alle gegen den Glauben
vorgebrachten Schwierigkeiten nichts gegen diesen beweisen
(,cognoscimus quod ea quae exterius apparent, veritati non
contrariantur, inquantum scienter homo intelligit, quod prop-
ter ea quae exterius apparent, non est recedendum ab his,
quae sunt fidei* q. 8 a. 2); endlich, weil eine bewuf’t auf
Gottes unfehlbare Autoritit aufgevaute Zustimmung viel
sicherer ist als eine auf fehlbare menschliche Erkenntnis
anfgebaute (q. 4 a. 8 c. und ad 2). Der Glaube ist also nach
Thomas unselbsténdig, insofern seine Zustimmung nicht
auf eigener Kinsicht, sondern auf Gottes wesenhafter Wahr-
heit und auf der Unfehlbarkeit der von Gott erleuchteten
Kirche beruht; durch diese Vermittlung ist er aber be-
wuflLe, sichere, personhche und in diesem Sinne selbstéindige
Uberzeugung. An sich stellt darum der Glaube eine wert-
vollere Erkenntnis als das Wissen dar, weil das Objekt
hoher und die Gewilheit stirker ist: ,,minimum quod potest
habere de cognitione rerum altissimarum desiderabilius est
quam certissima cognitio quae habetur de minimis rebus
Iq. 1a badl)

Nun bleibt noch die ,Undeutlichkeit* des Gegen-
standes des Glaubens. Aber in welchem Sinne ist dieser
Ausdruck zu verstehen? Thomas definiert in der q. 4 a. 1
im Anschlufl an das ,argumentum non apparentium“ des
Hebraerbriefes den Glauben als ,firma adhaesio intellectus

Divus Thomas VI. (Jahrbueh fir Philosophie ete. XXXIII.) 19



278 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

ad veritatem fidei non apparentem“. KEr erklidrt seine De-
finition selbt wie folgt: ,Per hoc quod dicitur ,non apparen-
tium‘, distinguitur fides a scientia et intellectu, per quae
aliquid fit apparens“, wihrend beim Glauben ,per auctori-
tatem divinam intellectus credentis convincitur ad assen-
tlendum his quae non videt“. Das ,non apparere“ schliefst
also das Wissen oder Schauen des Glaubensgegenstandes
aus oder mit anderen Worten deren Kvidenz fiir den Gtlau-
benden. Die neuere Theologie gibt darum das non apparere
mit ,inevidentia“ wieder. Diese Nichtevidenz allein schafft
aber noch keinen Glauben, sondern erst das Eintreten
der Autoritéat Gottes an Stelle der Evidenz.
Ritschl (p. 13, 53) und Hoffmann (vgl. I, 278) verstehen
aber die Undeutlichkeit dahin, dafl an Stelle der Einsicht
,die Beteiligung der Willensfreiheit“, ,der formale Willens-
akt¥ trete. Sonach wire der Glaube eine Zustimmung, die
in keiner Weise auf Kinsicht, sondern nur auf einem
Willensakt, beim Katholiken schlieflich auf dem Gehor-
sam oder auf der Unterwiirfigkeit gegen die Kirche be-
ruhte. Das ist die immer wiederkehrende grundfalsche
Deutung des thomistischen, bzw. katholischen Glaubens-
begriffes, die Ritschlsche Idee von fides implicita.

Thomas lehrt allerdings — und an diese Worte klammert
sich die gegnerische Meinung an — daf die Glaubenszu-
stimmung nicht vom einleuchtenden Objekte, sondern vom
Willen abhiénge (II. II. q. 1 a. 4): ,intellectus credentis
determinatur ad unum non per rationem, sed per volun-
tatem: ideo assensus accipitur pro actu intellectus secundum
quod a voluntate determinatur ad unum“ (q. 2-a. 1 ad 3),
oder: ,ipsum credere est actus intellectus assentientis veri-
tati divinae ex imperio voluntatis“ (q. 2 a. 9). Die hier zu
stellende Frage lautet aber: Was fiir ein Willensakt be-
wirkt denn die Glaubenszustimmung? Hs ist der Willens-
akt der Unterwerfung unter die Offenbarung oder die Autori-
tit Gottes (q. 1 a. 1; q. 2 a. 10) oder kurz unter Gott
(q- 2 a. 9); darum wird der Glaube Gehorsam genannt, als
Willensbereitschaft zur Erfiilllung der Gebote Gottes (q. 4
a. 7 ad 3), Dieser Akt der Unterwerfung unter die Autori-
tit Gottes bewirkt die Glaubenszustimmung im Verstande.
Schon in dieser Beziehung ist der Glaubensakt mit Ein-
icht verbunden, weil er einer Lehre aus einem bestimmten
nd bewuflten Motive zustimmt: ,non enim fides assentit



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 279

alicui nisi quia est a Deo revelatum“ (q. 1 a. 1), Aber auch
der Willensakt selbst ist kein arbitrdrer oder blinder. Der
Willensakt der Unterwerfung unter Gott beruht auf der
allgemeinen Kinsicht in die Glaubwiirdigkeit der Glaubens-
lehre (,sub communi ratione credibilis“): ,non enim crederet
nisi- videret ea esse credenda“ (q. 1 a. 4 ad 2). Darum sagt
der Aquinate: ,ille qui credit, habet sufficiens inductivum
ad credendum: inducitur enim auctoritate divinae doctrinae
miraculis confirmatae et quod plus est, interiori instinctu (Er-
leuchtung) Dei invitantis“ (q. 2 a. 9 ad 3). Dazu kommt
eventuell die Einsicht, dafl die Glaubenslehren selbst nicht
unmdoglich seien (q. 2 a: 10 ad 2), bzw. die Losung auf-
geworfener Schwierigkeiten (I q. 1 a. 8). Den Hauptpunkt
bildet aber die Glaubensgnade, die den Geist des Menschen
erleuchtet und zum Glauben antreibt (q. 1 a. 4 ad 3), zum
Unterschiede von Nichtglaubenden, denen diese Kinsicht
fehlt (q. 1 a. b ad 1); mit der engeren Glaubenserleuchtung
sind dann die beiden Gaben des Heiligen Geistes, die des
Verstandes und der Wissenschaft verbunden, die den Men-
schen dahin erleuchten, dafl er die Glaubenslehren richtig
erfal3t (penetrare, capere) und ein richtiges Urteil dariiber
hat, ob etwas zu glauben set (q. 8 a 6). Das Verhiltnis
des Glaubens zur Kirche haben wir schon oben gesehen.
Es ist also weder der Glaubensakt selbst noch der die
Glaubenszustimmung veranlassende Willensakt blind oder
arbitrir, vielmehr sind beide im hochsten Sinne geistig
motiviert, bei aller Nichtevidenz der Glaubenslehre selbst.
Eine fides implicita im Ritschlschen Sinne, d. h. einen
intellektuell nicht motivierten Glauben gibt es nach Tho-
mas gar nicht: ,non enim fides, de qua nunc loquimur,
assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum®“ (q. 1 a. 1)
und das aus guten Griinden. Die spitere Theologie hat diese
Griinde, die motiva credibilitatis, weiter entwickelt, ja ihrer
Untersuchung eine eigene Disziplin gewidmet, die Apo-
logetik, Das Vatikanische Konzil hat den Standpunkt ge-
billigt (D. 1790). Ritschl aber will an Stelle der Kinsicht
in die Glaubwiirdigkeit der Offenbarung seine , Werturteile*
setzen, die nédmlich die ihrem direkten Inhalte nach ,undeut-
lichen* Glaubensgegenstinde insofern deutlich machen, ,als
ihr Wert fiir die Erlésung der Menschen zur Seligkeit ein-
leuchtet* (p. 77). Aber was fiir einen Wert kénnen noch so
sehr einleuchtende Heilseinrichtungen haben, wenn deren Tat-

19*



280 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

siachlichkeit nicht feststeht? Auch der Katholik weifl den
Wert der Heilsmittel sehr gut zu schitzen, aber auf Grund der
Uberzeugung von ihrer Existenz, die ihm 'Gottes Offenbarung
und der Glaube geben., Das Ritschlsche Werturteil aber,
mag es noch so sehr ,erlebt“ sein, ist ein in der Luft hin-
gendes Werturteil: die Glaubensgegenstande selbst bleiben
nicht nur ,undeutlich“, sondern iiberhaupt intellektuell un-
erreicht und unerreichbar, aufler im ,Werturteil* — fides
implicita bis zum suBersten! Dariiber kann uns auch die
Betonung des ,KErlebens“ nicht hinwegtéiuschen; bei gliu-
bigen Protestanten wird durch Vermittlung der Glaubens-
gnade der wirkliche Glaube ohne reflektiertes Bewufitsein
die Grundlage des Werturteils sein, hei blofl wissenschaft-
lichen Geistern die wissenschaftliche Uberzeugung und An-
schauung der Wertmesser fiir die christlichen Lehren und
Heilswege bilden. Thomas bat den Glaubensbegriff auf die
absolute Wahrheit der gottlichen Offenbarung, bzw. Gottes
selbst, eingestellt. Sein Glaubensbegriff lautet darum nicht:
unselbstand1ges und undeutliches (d. h. arbitréires) Wissen¥,
sondern: Zustimmung zur gottlichen Offenbarung in frei-
williger Unterwerfung unter die Autoritét Gottes — kein
Koéhlerglaube, sondern auf edler, auf bis zu Gott reichender
Erhebung des Geistes beruhende Erkenntnis gottlicher Dinge
— eine ,supernaturalis cognitio® (q. 8 a. 6). Die Tugend
des Glaubens ofacit intellectum hominis adhaerere veritati
quae in divina cognitione consistit, transcendendo proprii
intellectus veritatem® (De Veritate, q. 14 a. 8). Der Glaube
ist zwar nach der Auffassung des hl. Thomas kein ,Ver-
trauen*, kein ,KErletnis“, sondern Fiirwahrhalten, verstandes-
miifdige Zustlmmung Aber weil diese auf Grund der Maje-
stat und Autoritét der gottlichen Offenbarung erfolgt, ist
er einerseits unfehlbare sicherer Wahrheitserkenntnis, ander-
seits hochste sittliche Unterordnung unter den Quell und
MagBstab aller Wahrheit, die substanzielle Wahrheit Gottes;
ja, wenn der Glaube mit der Liebe verbunden ist, vereint
der Glaubensakt selbst die Seele des Menschen in vollkom-
mener Weise mit dem Ziele und Quell aller Sittlichkeit
mit Gott. So ist der Glaube eine sittliche Tat, sel es in der
Form von fides explicita oder implicital.

q 4 a. b, quaest. disp. de spe, a. 1. Uber die Information durch
die Liebe, siehe unsere Ausfithrung in ,Reue und Bufisakrament*,
p. 18—16, bzw. Jahrb. f, Phil. u. spek. Theologle, B. XXI (1907), p. 719—83.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 981

Richard von Middletown und Duns Scotus

Den Abschlufl in der Genesis der fides implicita-
Lehre bilden Richard von Middletown! und Duns Scotus 2.

Richardus von Middletown (Mediavilla, f c. 1306)
erklirt in seinem Sentenzenkommentar: ,articuli fidel
sufficienter et plene explicite continentur in Symbolo
Apostolorum“ (3 d. 25 a. 2 q. 1). Wie Bonaventura unter-
scheidet er némlich eigentliche Glaubenslehren (principaliter
credenda), dann natiirlich erkennbare Glaubenslehren als
Grundlagen und endlich aus den Glaubenslehren sich er-
gebende Folgerungen (1. c., vgl. d. 24 a. 1 q. 5 ad 3). Vor
der Ankunft Christi war der Glaube an den Erloser not-
wendig ,implicite vel explicite, sub velamine vel sine“
(3 d. 25 a. 3 q. 1), um ,modo debito* dem KEndziele zu-
zustreben, fides explicita aber nur ,secundum mensuram et
modum revelationis sibi factae“ (l. e. q. 2); wer iiberhaupt
keine Offenbarung erhalten, brauchte nur das zu glauben,
was das Naturgesetz sagt (l. c. a. 4). In der Begriindung
legt Richard besonders darauf Gewicht, dall ein jeder seine
Bestimmung zu einem iibernatiirlichen Ziele erkenne und
damit auch die Notwendigkeit iibernatiirlicher Heilsmittel s.
Nach Christi Ankunft miissen die maiores alle Artikel ex-
plizite glauben, wenn auch nicht alle deren wissenschaft-
liche Auslegung zu kennen brauchen (diese Einschrinkung
kennt nicht erst Richard, wie Hoffmann I, 131 meint);
die minores dagegen sind nicht verpflichtet, alle Artikel

' Hoffmann I, 130—134, tiber Robert Grosseteste s. Hoff-
mann I, 128—130.

* Hoffmann I, 184-—150.

* Ad hoc quod homines essent digni salute aeterna necessarium
erat. eis, ut illam modo debito intenderent ... et se posse ad illam per-
tingere debito modo cognoscerent, quod esse non poterat nisi de via
pertingendi ad illam salutem aliquam cognitionem haberent ... Cum
autem cognoscerent illam salutem esse supernaturalem oportebat ut
cognoscerent se non posse ad illam pertingere via naturali tantum,
sed via supernaturali generi humano a Deo provisa .. . per media-
torem* ... a. 3 q. 1. ,Lex naturae praecipiebat credere mediatorem
implicite in hoc, quod credere praecipiebat aliquam viam salutis
humano generi a Deo esse provisam* 1. ¢., ad 3. ,Semper necessarium
tuit ad salutem credere naturam humanam ordinatam ad talem per-
fectionem ad quam non posset pertingere nisi per aliquod speciale
adiutorium providentiae divinae, quamvis qui illud esset in speciali
communis populus ante Christi adventum credere non teneretur*
(d. 25 a. 8 q. 2 ad 8).



289 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

explizite zu glauben, sondern nur einige, ndmlich jene,
,qul magis sunt necessarii ad dirigendum in finem et qui
in Kcclesia sollemnizantur communiter et publice sunt
articuli: so Gottes Einheit und Dreifaltigkeit, Mensch-
werdung, Christi Leiden, Auferstehung, Himmelfahrt, Wieder-
kehr zum Gerichte (a. 4). Daneben besteht allerdings die
Pflicht, Héresien zu vermeiden (vitare errorem), denn das
ist ein negatives Gebot. Es kann auch von allen erfillt
werden ,vel recurrendo ad orationem vel ad virorum pro-
batorum instructionem vel tenendo se in generali,
quod de hoc crederet illud, quod tenet ecclesia
sancta“ (d. 26 a. 3 q. 1 ad 3). Die Kirche ist hier die
glaubende Kirche, aber nicht wie Hoffmann (I, 132) und
Seeberg (a. a. O., p. 23) meint, als blofie collectio fidelium,
sondern die glaubende Kirche in Verbindung mit der lehrenden.,
Jedenfalls setzt auch Richard den explizierten Glauben an
die Wahrheit des Glaubens und der Lehre der Kirche voraus
und erst in diesem Glauben kann man jeden Irrtum ver-
meiden und glaubt man implizite alle Artikel. — Die Unter-
scheidung von implicite und explicite credere bedingt keinen
anderen Glauben (eadem fides secundum speciem, d. 26 a. 3
q. 2), wie denn auch die credenda im Laufe der Zeit micht
vermehrt, sondern nur expliziert worden sind: ,fides non
crevit quantum ad credendorum multitudinem per novorum
articulorum additionem, sed per implicatorum explicationem,
quia quae aliquo tempore implicite proponebantur eredenda
et implicite credebantur, postea per processioneimn temporis
explicite sunt ad credendum proposita et explicite credita“
(3 d. 26 a. 5 q. 1), Offenbar bewegt sich auch Richard auf
der ,alten Linie“1.

Duns Scotus (f c. 1308) stellt an die Spitze seiner
Untersuchung iiber den Glauben die Unterscheidung
von fides aquisita und infusa, Scotus stellt vorerst
als sicher hin?, dafl es einefides aquisita an die Offen-
barungslehren gebe (quod in nobis est fides revelatorum
credibilium aquisita). Die fides aquisita besteht nach ibm
im Glauben an die kirchlichen Lehren auf Grund der mensch-
lichen historischen Autoritit der Kirche?® In diesem Sinne

' Weiteres siehe bei Hoffmann I, 130—134.

*8d 28 q. 1.

* Vergl. R. Seeberg, Theologie des Duns Scgtus, 129 ff., Hoff-
mann I, 13561t '



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 9283

legt er das Augustinische Wort aus: ,Evangelio non cre-
derem etc.“ Der Glaube sei eben ex auditu, Diese fides
aquisita ist natiirlich erworben: ,Tenendum est tanquam
certum, quod revelatorum in scriptura est in nobis fides
aquisita generata ex auditu et ex actibus nostris, qua eis
firmiter adhaeremus.“ Durch die Autoritit der Kirche ist
auch die Gewifheit des Glaubens bereits geniigend ge-
sichert, so dal von dieser Seite aus kem weiterer Gilaube
nétig Wsl,reZ

Zweitens stellt Scotus eine fides infusa auf. Die
Tatsache einer solchen steht ihm aufler Zweifel, denn sie
werde ausdriicklich von der Heiligen Schrift und der Tradi-
tion gelehrt (vgl. Arausicanum, c. 5, D. 141). Dagegen er-
scheint 1thm der Daseinsgrund, die theolngische Begriindung
einer fides infusa weniger sicher. Vorerst weist er die Be-
griindung des hl. Thomas zuriick, dafi ndmlich der Glaube
ein iibernatiirlicher sein miisse, weil er sich auf die Autori-
tit der iibernatiirlichen Offenbarung stiitze. Scotus wendet
ein, bei dieser Voraussetzung glaubte man nicht eigentlich
an eine (Glaubenslehre (z. B. von der Trinitat), weil man
ithr nur als von Gott geoffenbart zustimmte /quia secundum
te non assentio illi, nisi quia est revelatum a prima veri-
tate) 3. Auch miufite die Tatsache der Offenbarung einer
Lehre wieder anderswoher bewiesen oder geglaubt werden.
Ebenso wie die thomistische Begriindung verwirft Scotus
eine anfdere (Bonaventura?). Nach dieser soll die iibernatiir-
liche Glaubensgnade den Mangel an Kinsicht in die innere
Wahrheit der Glaubenslehren ersetzen. Gott wiirde nicht
als durch eine iibernatiirliche Offenbarung zu uns spre-
chende Autoritdt ibernatirlichen Glauben begriinden,
sondern als Erkenntnisgegenstand auf aulergewohn-
lichem und iibernatiirlichem Wege die Verstandeszustimmung
auf sich richten und an sich ziehen. Auf natiirlichem Wege
zieht die innere Evidenz der Termini die Verstandeszu-
stimmung nach sich. Eine derartige Erkenntnis der Glau-
bensgeheimnisse ist uns aber natiirlicherweise unmoglich, An
deren Stelle haben wir im Glauben unvollkommenere Art von
Zuatlmmung Diese kann aber in uns auch durch etwas bewirkt

'3 d. 28 q. 1.

* 1. e., coroll.

' Scotus verwechselt hier Glaubens’grund mit Glaubens-
objekt.



284 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

werden, das die Zustimmung bewirkende Kraft von unvoll-
kommen erkannten Begriffen ersetzt (per aliquid supplens
causalitatem terminorum imperfecte cognitorum), némlich
durch Gott: Gott zieht als Objekt unmittelbar und so auf tiber-
natiirliche Weise die Glaubenszustimmung auf sich und
gieBt zu diesem Zwecke in unsere Seele den (flaubenshabitus,
der darum auch unmittelbar auf Gott selbst geht und mittel-
bar auf die einzelnen Glaubenslehren als verschiedene Be-
stimmungen Gottes!. Auch diese Begriindung lehnt Scotus
als nicht beweisend ab, hauptsidchlich, weil auch so immer-
hin die Glaubenszustimmung durch die fides aquisita be-
dingt wire und die Erfahrung uns von nichts Weiterem
Zeugnis gebe (nec aliquis experitur alia in tali assensu).
Erfahrung und Vernunft koénnen somit eine fides in-
fusa nicht beweisen. Diese wird nur durch den Glauben be-
statigt: ,non potest demonstrari fidem infusam inesse alicui?®
nisi praesupposita fide3.“ Den Zweck und die Aufgabe der
fides infusa sieht Scotus positiv darin, dafl durch den iiber-
natiirlichen Glaubenshabitus den Menschen eine iiber die
fides aquisita hinausgehende vollkommenere Glaubenszu-
stimmung gegeben werde: ndmlich eine intensivere und
sichere. Denn wenn auch schon die fides aquisita Sicher-
heit gibt, so doch keine so grofle, wie die fides infusa.
Scotus lehrt also einen doppelten Glauben: der Gliubige
glaubt die Artikel fide aquisita und fide infusa, wie z. B. den

' ,Deus supplet vicem obiecti. — Deus infundit nobis habitum fidei
inclinantem intellectum nostrum in assensum articulorum, ita quod fides
respiciat ipsum Deum, de quo formantvr articuli, quibus sicut obiectis
secundariis assentimus per habitum. — Fides respicit Deum sicut
primum obiectum, de quo sicut de obiecto primo continente huiusmodi
veritates formamus huiusmodi veritates complexas: Deus est trinus,
Nec credo, hoc esse verum, quia prius credo hoc esse revelatum a Deo,
sed ille habitus immediate inclinat in articulos fidei. — (Fides) tamen
est obscura, quia licet firmiter inclinet intellectum in talia ut obiecta,
tamen non facit ea presentia ex evidentia rei.“

? Durch die Wendung: inesse alicui hat Scotus allerdings
den Fragepunkt verschoben. Das gilt auch von der folgenden Wand-
lung ,sicut credo Deum esse trinum, ita credo me habere fidlem in-
fusam.

* Nicht der kirchliche ,Positivismus“, noch ein unklares Be-
diirfnis, den religidsen Glauben ,irgendwie in seiner Besonderheit
gegenilber dem natiirlichen Erkennen* abzugrenzen (Seeberg, a.a. O.,
p. 141f.), hat Scotus zur Annahme der fides infusa bewogen, sondern
die Erkenntnis, daf3 der {ibernatiirliche Charakter des Heilsglaubens
ausdriickliche Glaubenslehre sei.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 985

Artikel von der Kirche (auch Hoffmann gibt dies gegen Ritschl
zu, I, 142) ,requiritur necessario cum fide infusa fides aqui-
sita ex auditu®. Das Verh#ltnis beider fides besteht also beiSco-
tus nicht darin, daf} die fides infusa nur eine Erginzung der
aquisita wire — dies finden wir bei Gabriel Biel — sondern
die infusa stellt eine neben der aquisita bestehende hoéhere,
sicherere, tibernatiirliche fides vort. Darum kénnen wir auch
Seeberg nicht zustimmen, wenn er schreibt: ,Die eigent-
liche Realitédt des christlichen Lebens bleibt doch der er-
worbene Glaube, der eingegossene (Glaube gibt thm nur eine
gewisse Leichtigkeit und Kriftigkeit2.“ Dafar war Scotus
ein zu guter Theologe. Das Hauptgewicht des Heilsglaubens
liegt bei Scotus auf der fides infusa, fir welche die aqui-
sita als Voraussetzung, Sprungbrett und Begleitung dient.
Die fides infusa stiitzt sich auf die aquisita, weil die fides
ex auditu ist und dieser durch die fides aquisita vermittelt
wird. Ferner soll die fides aquisita ,in confuso“ die Autoritit
Gottes einschlieflen. Scotus bringt dafiir folgende Analogie.
Wie wir gewissen Grundsidtzen, bevor wir sie tiefer und
genauer verstehen gelernt haben, gewissermuflen ,assensu
confuso“ zustimmen, nach errungener wissenschaftlicher 1Zin-
sicht aber sie klar (distincte) erfassen, so stimmen wir den
Glaubensartikeln vorerst wegen der Autoritdt der Kirche
fide aquisita unklar (confuse) zu; wenn uns aber Gott die
Glaubensgnade verliehen hat, so stimmen wir ihnen klar
zu (distincte) und bewufit und unmittelbar um des gottlichen
Glaubens willen. Schon die fides aquisita wiirde also, wenn
auch noch dunkel, unbewuf’t, um der Autoritit Gottes
willen den Artikeln zustimmen, die infusa aber bestimmt
und bewuft3, R. Seeberg schreibt von einem ,Zweifel®
iber die Existenz einer fides infusa, der ,in der Theologie
geblieben“ sei4. Allein gerade Scotus legt kategorisch Zeug-
nis dafiir ab, dafl die fides infusa in Schrift und Tradition
feststeht und darum vom Theologen nicht in Zweifel ge-
zogen werden kann, Zweifelhaft ist ihm nur die Begrindung

! Damit ist allerdings nicht ein doppelter Glaubensakt gelehrt.

2 A, a. O, p: 137,

3 Daraus ergibt sich auch die Unrichtigkeit der Deutung Hoff-
manns, als ob die Kirche fiir Scotus nur als ,collectio fidelium*, als
eine Art von Staat in Betracht komme, sowie, dafi die-fides aquisita
als ,gehorsame Unterwerfung unter die Gesetze“ der Kirche zu deuten
sei (I, 142f., Seeberg, p. 142),

‘A s O, p 141



286 Geschichte der fides implicita in der kath., Theologie

der i1nneren Notwendigkeit. Ursache davon ist einerseits
die Lehre von der fides aquisita, anderseits die Ablehnung
der Glaubensanalyse des hl. Thomas, die Scotus iibrigens
nicht durchweg richtig darstellt. Der eigentliche Grund
der Schwierigkeit scheint mir iibrigens darin zu liegen, daf3
die Tradition ausdriicklich nur die entitative Uber-
natiirlichkeit des Glaubens aussprach. Darum konnte Scotus
den Mangel einer psychologischen Begrindung be-
haupten. Sachlich hat indes auch Scotus wenigstens ein
iibernatiirliches Materialobjekt des Glaubens anerkannt,
nimlich die gottlichen Geheimnisse und Gott selbst. Jeden-
falls hatte er mehr als die ,Empfindung®, dafl das Objekt
des Glaubens etwas Ubernatiirliches sel, dafl also im Menschen
ein darauf gerichtetes {ibernatiirliches Leben erzeugt werden
miisse 1. Wahrend jedoch Thomas aus der Ubernatiirlichkeit
des Material- und besonders des Kormalobjektes auf die
subjektive und entitative Ubernatiirlichkeit des Glaubens
schlie3t, 1aBt sich Scotus durch dialektische Schwierigkeiten
daran verhindern. Die Auffassung des hl. Thomas ist indes
nicht nur Gemeingut der Theologie, sondern auch vom
Vatikanischen Konsil sanktioniert worden.

Die positiven Glaubensforderungen des Duns sind die
traditionellen, aber in vorthomistischer Formulierung? Vor-
erst ist zum Heile fiir alle Menschen die fides infusa not-
wendig, denn die Seele ist Gott nur wohlgefillig, wenn
der Wille mit der Liebe und der Verstand mit dem Glauben
geschmiickt sind. Ferner ist ein actus implicitus an alle
(Glaubeunslehren nétig. Ein solcher ist aber mit dem habitus
gegeben — ,tunc enim habetur actus implicite, quando
habetur habitus. Es gibt also kein Heil ohne einen iiber-
natiirlichen Glauben, der an sich und habituell alle Glau-
bensartikel umtafit. Dieser habituelle und implizite Glaube
geniigt aber fir jene, die zum Gebrauch der Vernunft
langt sind, nicht. Bei solchen ist vielmehr auch ein Glau-
bensakt, ,ein actus distinctior et explicitus“ notwendig. Es
ist aber nicht notwendig, dafl alle zu allen Zeiten alle Glau-
bensartikel ,explicite et distincte“ glauben, weil Gott nie-
manden zu etwas Unmoglichen verpflichtet. Fiir die maiores
gilt die Verpflichtung beziiglich aller Artikel des Symbols.
Fur die Allgemeinheit stellt Scotus die Forderung auf, daf)

'R, Seeberg, a. a. O,
*8d. 26 q. 1,




reschichte der fides implicita in der kath. Theologie 987

,quilibet habens usum rationis tenetur pro aliquando
ad aliquem actum explicitum et maxime ad illa,
quae sunt grossa ad capiendum, sicut quod Christus natus
et passus et alia quae pertinent ad redemptionem, Sic igitur
omnes tenentur ad aliquem actum explicitum pro aliquando®.
Die anderen Artikel mufl ein jeder wenigstens ,in generali“
glauben, ,ut scilicet credat, quod KEcclesia credit“. Es ist
also nicht notwendig, dafl ein jeder alle Artikel ,explicite
et distincte“ glaube, weil Gott niemanden zu etwas Un-
moglichen verpflichtet, Wenn darum einer so ,rudis“ wire,
dafl er nicht fahig wire, die Ausdriicke ,Natur“ und ,Person®
zu verstehen, so brauchte ein solcher keinen ,actus expli-
citus“ iber Gottes Einheit in der Natur und Dreifaltigkeit
in den Personen so ,distincte“ zu haben wie gebildete Kle-
riker; es geniigte fiir einen solchen, der nicht einmal die
Ausdriicke versteht, dafl er glaube, ,sicut Kcclesia credit*
(1. e.)* Damit ein Glaubensakt zustande kommt, mufl nim-
lich sowohl der Glaubenshabitus (habitus inclinans deter-
minate in verum) als auch die Kenntnis der Glaubenslehre
(credibilia aliquo modo praesentia) ‘mitwirken. Darum muf}
ein jeder so viel glauben als ihm Glaubenslehren von anderen
erkliart (explicita) wurden (l. ¢. ad 3, XV, 79)2. In praxi

' Hoffmann I, 145 folgert aus diesen Worten, dafl Scotus die
fides implicita auf den Artikel von der Trinitit ausdehne. Allein
Scotus will nur im Sinne der alten Terminologie von den rudis keinen
,distinkten* (Glauben an das Dreifaltigkeitsgeheimnis verlangen. Darum
spricht Scotus von einem Verstehen der Ausdriicke ,Natur® und , Per-
son“, was ja zum expliziten Glauben an den dreieinigen Gott nicht
notwendig ist; ebenso spricht Scotus von einem Glauben ,wie ihn
die Kleriker haben“ Im gleichen Sinne erklirt er d. 24. q. un.: ,.Sim-
plices credunt omnia, quae Ecclesia, implicite nec sciunt fidem expli-
care nec defendere.* KEs ist aber bezeichnend, dafl Scotus selbst die
Unkenntnis der Kunstausdriicke von Person und Natur nur bei wenigen
rudes voraussetzt, im allgemeinen also eine weitgehende Kenntnis des
Symbols annimmt, Hoffmann (I, 147) nimmt mit Ritschl an, daB selten
iiber die Dreifaltigkeit gepredigt wurde. Dem steht aber vorerst das
Fest Dreifaltigkeit entgegen, dann die tausendfache Veranlassung zur
Erwihnung der Dreifaltigkeit, bzw. der drei giottlichen Personen., Wer
einigermafien die damalige Literatur kennt, wird nicht die Mutmaung
autstellen, daf die drei gottlichen Personen unbekannt waren. 'Nach
Hoffmanns Deutung hiitte man nicht einmal allgemein expliziten Glauben
an den einen Gott gehabt, da mancher rudis den Ausdruck ; Einheit
des W esens* nicht verstehen diirfte. Damit richten sich auch die
weiteren Folgerungen Hoffmauns (p. 147, 150).

* Hoffmann I, 1560 findet darin ,ein besonders starkes Zuge-
stindnis an die fides implicita®. Aber Scotus beruft sich ja nur auf



9288 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

und allgemein gesprochen hat jetzt der simplex das expli-
zite zu glauben, was ,communiter in Ecclesia praedicatur
(1. e. XV, 73). Im Alten Bunde war wenigstens der Glaube
an den Schopfer-Gott und ,confuse“ an den Erléser not-
wendig, denn dadurch wird der Mensch Mitglied der Kirche
und wie der Glaube an den Schopfer fiir das Geschopf, so
ist der Glaube an den Erlgser fiir den Erlésungsbediirftigen
notwendig (l. c. ad 3, XV, 78f.).

Charakteristisch 1st die Auffassung des explicite
und implicite. Den expliziten Glauben fafit Scotus noch
als ein distincte cogitare, wie es der Magister, Albert und
Bonaventura getan, wiahrend Petrus von Tarantasia und
Thomas ein actu cogitare (explicite) und distincte cogitare
unterschieden. Das implicite credere fafit Scotus wie Alexander
von Hales als ein habituelles Glanben. Nach Thomas wird
etwas implizite geglaubt, insofern es in einem aktuell oder
explizite Geglaubten enthalten ist und virtuell mitgeglaubt
wird, nach Scotus, indem der Glaubenshabitus darauf ge-
richtet ist. Thomas verlangt (auBer bei Kindern) von allen
Glaubigen einen Glaubénsakt, der alle Glaubenslehren ex-
plizite oder implizite umfaf}t; Scotus verlangt habituellen
Glauben fir alle Artikel, einen Glaubensakt aber nur fir
bestimmte Artikel. Das credere quod Kcclesia credit besagt
auch bei Scotus vorerst einen Glaubensakt an die Wahr-
heit des katholischen Glaubens im allgemeinen (in generali),
dann die Funktion der Kirche als Glaubensregel. Auch
Scotus fafdt also den impliziten Glauben nicht als blofe
moralische oder juristische Unterwiirfigkeit unter-die Kirche.

Die ganze Lehre des Duns Scotus steht somit noch
auf dem Boden der vorthomistischen Tradition: sie bedeutet
keine Neuerung“, sondern eine konservative Reaktion?.

das Prmz:p. das schon Hugo von St. Victor aufgestellt und nach ihm
alle Scholastiker beachtet haben. Hoffmann scheint fibrigens die Worte
des Scotus dahin zu deuten, daf ein jeder nur so viel explizite zu
¢lauben habe, als er einsehe, ﬁ.hrend der Sinn doch ist, daf nie-
mand eine Lehre explizite zu glauben babe, deren Sinn er nicht zu
erfassen vermdge, Was ich in keiner Weise verstanden oder er-
taBt habe, kann ich doch nicht explizite glauben!

' Die Beurteilung der historischen Stellung des Duns Scotus
im Rahmen der Scholastik lif3t iiberhaupt immer noch zu wiinschen
tibrig. Minges hat mit Recht in seinen verschiedenen Arbeiten iiber
Scotus die protestantische Anschauung, z. B. von R. Seeberg, zuriick-
gewiesen, als ob Scotus ein Neuerer im Sinne der modernen oder
protestantischen Lehre gewesen wire. Anderseits ist aber auch jene



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 928Y

Eben deswegen gehort seine Liehre nicht an die Spitze
der weiteren Entwicklung unserer Lehre, sondern an das
Ende der Genesis derselben!.

Ansicht nicht allgemein richtig, die Scotus eine die damalige Tradi-
tion iiberholende n eue Lehre zuschreibt. Dies ist zumal dann nicht
richtig, wenn man die damalige Tradition mit der Lehre des hl. Tho-
mas gleichsetzt. So schreibt Minges, a. a. O., p. VII: ,Niemand be-
streitet, dafl Scotus ein scharfsinniger, durchaus selbstindiger Geist
war, der in vielen Punkten seine eigenen Wege ging, gar oft von der
sententia communis, wie sie speziell vom h!. Thomas vertreten wird,
abwich.“ Die Lehre des hl. Thomas stimmt gewiff nach Substanz und
Inhalt mit der Tradition seiner Zeit tiberein, aber gerade sie bot nach
Formulierung und Folgerungen sehr viel des Neuen. Gerade dieses
Neue des ,Opinans® bekdmpft nun Scotus. und zwar auf Grund der
alten Tradition, die Scotus allerdings oft in seinem Sinne deutet.
Scotus bedeutet darum eine Reaktion der traditio-
nellen Richtung gegen den durch Thomas vertre-
tenen Fortschritt. Wenigstens in unserer Frage steht Scotus
ganz auf dem Standpunkt der vorthomistischen Lehrtradition und
iibt von diesem aus seine Kritik an Thomas.

' Interessante Beitrige zur fides implicita-Lehre enthilt D e-
nifles Sammlung: ,Die abendlindischen Schriftausleger bis Luther
tiber Justitia Dei (Rom. 1, 17) und Justificatio® (Quellenbelege zu
Luther und Luthertum). In den mittelalterlichen Kommentaren zu
Rom. 1, 17 ,Justitia Dei in eo revelatur ex fide in fidem* wird das
,ex fide in tidem* als Glaubensfortschritt erklirt und dieser teil-
weise ausdriicklich als ein Fortschritt von der fides implicita zur explicita
bestimmt (p. 93, 97, 113, 119, 202), teils als Fortschritt vom alttesta-
mentlichen zum neutestamentlichen Glauben (p. 11, 13, 19, 25, 27, 85,
223, 249) (= ex fide testamenti veteris, legis, synagorae, prophetarum,
patriarcharum in fidem novi testamenti, Evangelii, Apostolorum, Ec-
clesiae), teils als Fortschritt vom Glauben an einen Artikel an mehrere
oder alle Artikel (p. 58, 60, 91, 97, 108, 112, 123, 181, 187, 147, 152,
162), teils als Fortschritt vom Glauben der maiores (praedicantium,
annuntiantium, seminantium) zum Glauben der minores (credentium,
oboedientinm, metentium), vom Glauben der Anfinger zu dem der
Fortschreitenden, vom Glauben an die Typen und Figuren an die Er-
fillung usw. (Siehe unser Register zum genannten Werke in Luther
und Luthertum I* am Schluf}, p. XVI d.).

In all diesen Erklirungen erscheint der fortgeschrittene, expli-
zite Glaube als genauere, bestimmtere und vollkomimenere Erkenntnis
des frither Geglaubten., So schon die Glossen zum Lombardus:
»Ideo unus Deus dicitur coli in V. T. qui manifeste loquitur de
uno Deo (Dent. 6, 4); sed ibi non est e x pr es s a notitia Trinitatis. . .;
in novo testamento est expressa et ideo dicitur coli Trinitas in N. T.
potius quam in veteri“ (Denifle, p. 97f.), Ahnlich Guericus
de S.Quintino O.P. (f um 1245): ,In Veteri explicite credebatur
articulus de uno Deo quia expressus erat in lege... Articulus
autem de Trinitate non erat ita expressus; unde non tenebantur cre-
dere explicite* (Denifle. p. 113). Sehr treffend erklirt Johannes de Ca-
sali Q. M. (v nach 1875) die fides velata. Er schreibt: ,Lex prima



290 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Schwierigkeiten gegen die fides implicita-
Lehre

Ritschl und Hoffmann sprechen viel von den Griinden
yzugunsten“ der fides implicita. Sie meinen damit die ver-
schiedenen objectiones oder die pro und contra. Diese Rede-
weise 1st aber nicht ganz zutreffend. Was von Hoffmann
und Ritschl als Griinde fiir die. fides implicita angefiihrt
wird, sind Schwierigkeiten gegen die geforderte fides ex-
plicita. Nur unter diesem Gesichtspunkte ist auch eine rich-
tige Wiirdigung der Einwinde und Antworten moglich .

Die Einwiénde gegen die Verpflichtung zur fides ex-
plicita (und damit indirekt fiir die Zulassung der fides
implicita) lassen sich auf drei Klassen zuriickfithren, niam-
lich: daf} die geforderte fides explicita unmdoglich sei, dafi
die Forderung das Seelenheil vieler gefihrde und daf’ sie

erat figura novae legis et totus ille status novi testamenti figura-
tivus (1 Cor, 10); figura vero ducit licet imperfecte in
cognitionemreifiguratae; et hoc est quod dicit: Prius autem
quam veniret fides sc. revelata et explicita in evangelio,
sub lege custodiebamur, per cultum unius veri Dei, conclusi in eam
fidem, quae revelanda erat; est enim eadem fides in novo et in veteri
testamento, sed in veteri erat implicita et figuris velata, in novo vero
est explicita et revelata” (Denifle, p. 202). Ebenso Augustin de Fava-
roni ({ 1443): ,Haec est igitur iustitia Dei, quae in Evangelio reve-
latur, quae in lege et prophetis occultabatur, et sicut
testamentum novum in veteri velabatur et Christus tiguraba-
tur, qui in Evangelio revelatur. Ideo dicitur: ex fide in fidem,
ex fide sc. veteris Testamenti in fidem novi, ex fide figurarum
infidemrerumexhibitarum* (Denifle, p. 223). Ahnlich schreibt
(nach Denifle 1616—16) noch Luther in seinem Kommentar zum
Romerbrief: ,Eadem crediderunt patres quae nos, una fides, licet illi
obscurius. Sicut et modo docti idem credunt quod rudes, sed tamen
clarius. Itaque sensus (von ex fide in fidem) videtur esse, quod
iustitia Dei sit ex fide totaliter (d. h. aus dem Glauben an alle Artikel),
ita tamen, quod perficiendo non venit in speciem, sed semper in
clariorem fidem.“ (Denifle, p. 316).

! Hoftmann und Ritschl haben zu wenig auf die scholastische
Methode geachtet. Die eigentliche Begriindung der Lehre steht im
corpus articuli. Die pro und contra sind die traditionellen, fiir die
Losung der aufgeworfenen Frage in Betracht kommenden Autoritiiten,
Prinzipien, Argumente und Schwierigkeiten. Dies erklirt auch den
Umstand, dafl, wie Hoffmann wegwerfend bemerkt (I, 116), bei den
Scholastikern die pro und contra sich wie ,eine ewige Krankheit*
forterben. Die scholastische Methode verlangte, daf} alle damals pro
und contra bestehenden Momente gewiirdigt wurden., Kine streng
wissenschaftliche Methode mufd dies auch heute noch fordern. Aller-
dings lief bei der Scholastik auch mancher unniitze Ladenhiiter mit.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 29t

unberechtigt sei, da auch ein geringeres Maf} geniige. Die
Unmoglichkeit der geforderten fides explicita wird da-
mit begriindet, dafl die Voraussetzung der fides explicita,
die Kenntnis der Offenbarung, nicht in der Gewalt des
Menschen liege, ja tatsiichlich oft fehle. Oder dafl auch bei
Kenntnis bzw. Gegebensein der Offenbarung das notwendige
Verstindnis derselben mangle (rudes, simplices). Hier riickt
der Fall eines in weltabgeschiedener Wildnis (in silvis) aut-
gewachsenen Menschen auf. Albert (3 d. 25 a. 2 ad 6) ant-
wortet darauf, nach allgemeiner Ansicht sei es unmoglich,
dafl jemand, der sich mnach Kriften auf die Gnade vor-
bereitet habe, gar keine Offenbarung weder von Gott noch
durch Menschen erhalten habe, da Gottes Vorsehung fiir
alle in gleicher Weise sorge. Kbenso sagt Bonaventura, dafd
zu jeder Zeit ,indubitanter“ allen die jeweils notige Kennt-
nis zur Verfiigung stand, ,tum ex dictamine naturae tum
ex aliena instructione tum etiam ex Dei inspiratione (Er-
leuchtung) qui se offert omnibus qui eum requirunt humi-
liter (3 d. 20 a. 1 q. 2 ad 6). Petrus von Tarantasia meint,
dafy jedem Menschen wenigstens das Streben nach dem
Heile moglich sei (necessaria salutis inquirere), auf Grund
dessen ihm die Vorsehung Gottes in keiner notwendigen
Bedingung mangeln werde (a. 1 ad 2). Ebenso sagt er in
q- 4 a. 1 C. und ad 1 und 2, daf} die Kenntnis der Offen-
barung auch vom nutritus in silvis wenigstens ,praeparative“
erlangt werden konne, worauf dann weitere Erleuchtung
folge, sel es durch Gott selbst oder einen Engel oder einen
Menschen. In gleichem Sinne sagt Thomas in de Verit.
q. 14 a. 11 ad 1, daf} die gtttliche Vorsehung in den not-
wendigen Heilsbedingungen niemanden im Stiche lasse, der
kein Hindernis setze, bzw. das Seinige tue (ad 2). Unter
dieser Bedingung sei es ,certissime tenendum®, dall einem
in der Wildnis Aufgewachsenen ,Deus vel per internam
inspirationem (innere Erleuchtung) revelaret ea quae sunt
ad credendum necessaria vel aliquem fidei praedicatorem
ad eum dirigeret sicut misit Petrum ad Cornelium®. Alle
vier Lehrer berufen sich also auf den Satz, dafl Gott faci-
enti. quod est in se, fiir alles zum Heile Notwendige sorgt.
Thomas verschlief3t sich allerdings nicht der Tatsache, dafl
nicht alle zur Erkenntnis der Offenbarung gelangen, er-
klirt dies aber aus dem hoheren Gesetze der Gmadenord-
nung: ,quod quidem auxilium quibuscunque divinitus



299 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

!

datur, misericorditer datur, quibus autem non datur, ex
iustitia non datur, in poenam praecedentis aut saltem ori-
ginalis peccati* (II. Il. q. 2 a. 3 ad 1).

Mit dieser ersten Schwierigkeit steht die zweite in
Verbindung, dafd ndmlich durch die Forderung der fides
explicita das Seelenheil vieler gefihrdet sei. Vor
allem steht das Heil der Heiden in Frage. Thomas bemerkt
dazu, dafl die Heiden, auch die Gebildetsten, in Glaubens-
sachen als minores zu behandeln seien und ihnen darum
fides implicita an den Erldser oder in fide prophetarum oder
»in 1psa divina providentia“ geniigte (de Verit. q. 14 a. 11
‘ad D); vielen sei wohl iiberdies irgendwelche weitere Offen-
barung zuteil geworden (IL. II. q. 2 a. 7 ad 3). Soweit
tiber die Heiden vor Christi Ankunft; nach Christi An-
kunft siehe 1. Obj. Aber auch das Heil vieler Christen er-
scheint gefihrdet; wie viele kennen ihren (Glauben nicht!
Darauf antwortet Thomas (de Verit. q. 14 a 11 ad 3): In
allgemeinen Umrissen konnen und miissen auch die sim-
plices die Artikel kennen und glauben (vgl. IL. IL. q. 2
a. 6 ad 2). Bonaventura antwortet darauf:  adeo notitia
quorundam articulorum (die explizite zu glauben sind) mani-
festa est, quod nullus habens usum rationis illos ignoret
nisi omnino-negligat et contemnat Dei cultum et salutem
snam® (3 d. 25 a. 1 . 3 — Antwort auf 3. Obj.). Ahnlich ant-
wortet Petrus von Tarantasia (3 d. 20 q. 4 a 1 in c¢. auf
obj. 3). Die vorgeschriebene Kenntnis kann nur aus eigener
.Schuld, bzw. aus ,nimia negligentia“ fehlen. Albert meint
lakonisch, nicht wegen Unwissenheit wiirden Laien zu
Héretikern, sondern weil und wann sie gegen besseres Wissen
nicht glauben wollten (3 d. 26 a. 4 ad 7). Die Antwort
auf die zweite Einwendung lautet also: das geforderte Mafl
von fides explicita gefihrdet niemandes Seelenheil, weun
man irgendwie seine Pflicht erfillt.

Der dritte Einwand findet aber das aufgestellte Maf}
fir ibertrieben, bzw. unbegriindet. Besonders er-
scheint mit Berufung auf Paulus die Behauptung, es ge-
niige der Glaube an Gottes Dasein und Vorsehung. Darauf
gibt Thomas fiir alle die Antwort: ,illa duo explicite cre-
dere de Deo omni tempore et quoad omnes necessarium fuit
(d. h. dies ist der Sinn der paulinischen Stelle), non tamen
est sufficiens omni tempore et quoad omnes (IL IL. q. 2 2.8
ad 1). Petrus erklart noch, dafl jene zwei als ,prima prin-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 293

cipia omnium articulorum et credendorum® notwendig seien
(3 d. 26 q. 4 a. 1 ad 1). Besonders geht Albert auf die
Schwierigkeit ein, indem er ihr einen eigenen Artikel widmet,
(3 d. 26 a. 2). Er sagt: jene beiden Lehren seien zwar ge-
niigend ,accedenti ad Deum®, aber nicht als durch die
blofle Vernunft erkennbare Wahrheiten, sondern insofern
sie durch die Offenbarung n#éher bestimmt seien; so auch
treibe die Erkenntnis zur Hoffnung und Liebe gegeniiber
Gott (3 d. 25 a. 2 ad 1—3): jene beiden Artikel wiren
also allen anderen Artikeln zugrunde liegende Grundartikel.
Bonaventura dagegen meint, der Apostel habe an jener
Stelle nicht alles zum Heile Notwendige bestimmen wollen
(3 d. 256 a. 1 q. 2 ad 1). — Weitere Einwiinde behaupten,
es geniige die blofle ,praeparatio animi“, also die fides
implicita im Sinne von Ritschl-Hoffmann-Harnack — die
Abfertigung dieser Objektion bei Thomas (II. II. q. 2 a. b
ad 2 und 3) haben wir bereits behandelt. Noch weiter
gehen Bedenken wie: es geniige der Glaube an Gottes Giite
(IT. II. q. 2 a. 8 obj. 3); es geniige ein Glaube ,in uni-
versali* (Albert, 3 d. 256 a. 4, obj. 6; Bonaventura, 3 d. 26
a. 1 q. 3, obj. 3) — die Antwort ist in der Lehre der bei-
den gegeben —; es geniige, der Vernunft zu folgen, worauf
Bonaventura antwortet: es geniige nur, wenn man der durch
die Gnade erleuchteten Vernunft folge (3 d. 26 a. 1 q. 2
ad 5); endlich, dafl auch die Engel (Albert 3 d. 25 a, 4,
obj. 1 und 2, Bonaventura, 3 d. 25 a. 1 q. 2 a. 4, Thomas,
de Verit. q. 14 a. 11 ad 4) nicht in allem expliziten Glauben
gehabt hitten, ebenso nicht Adam (Albert, 3 d. 26 a. 2,
obj. 4) oder dafl im Paradiese z. B. der Glaube an den Er-
16ser nicht noétig gewesen wire (Petrus a T., 3 d. 25 q. 4
a. 1 ad 3). Dazu kommen noch Fragen iiber den angeb-
lichen Unglauben des Téufers wegen der Ankunft Christi
(Thomas II. IL. q. 2 a. Tad 2, de Verit. q. 14 a. 11 ad 6),
iiber den Glauben des Cornelius usw., woriiber Hoffmann
sehr eingehend referiert. Wir bemerken zum Schlusse nur
noch, daft all diese Einwinde, bzw. Bedenken direkt gegen
die allgemeine oder eine bestimmte Forderung von fides
explicita gerichtet sind, also nicht ohne weiteres als Argu-
mente fiir die fides implicita bezeichnet werden diirfen,
Alle Scholastiker fordern eben ein bestimmtes Maf} von fides
explicita und dagegen richten sich die angefiihrten tradi-
tionellen Bedenken. Diesen stehen aber auch Einwiinde

Divus Thomas VI. (Jahrbuch fir Philosophie ete. XXXIII.) 20



994  Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

gegen das behauptete Geniigen der fides implicita gegen-
iiber. :

Gegen das Geniigen der fides implicita kehrt immer
wieder die Auslegung Gregors d. Gr. von Deut. 27, 8 (lapides)
und Lev. 14, 10 (sextarius olei), vgl. Bonaventura, 3 d. 26 q. 3
ad 1 und 2; Albert, 3 d. 25 a. 4 ad 4 und b, Petrus, 3 d.
26 q. 4 a. 1 obj. 2c., dariiber wiederum berichtet Hoffmann.
Wichtiger sind die aus der Natur des Glaubens geschopften
Einwinde. Vorerst aus der Heilsnotwendigkeit des Glaubens.
Aber eben auf diese Schwierigkeit antwortet die Unter-
scheidung von fides explicita und implicita, oder vom not-
wendigen, bzw. geniigenden, und vollkommenen Glaubens-
mafle (Petrus vonT., 3 d. 26 q. 4 a. 1 ad 2; Bonaventura,
3 d 256 a 1 q. 3). Bonaventura bemerkt (1. c. ad 6), dafd
zwar der Glaube in bezug auf alle Artikel gleich notwendig
sei ,quantum ad assentiendi promptitudinem, nicht aber
»quoad instructionem“. Albert sagt, die Verpflichtung zum
vollen Glauben werde aufler durch die fides implicita da-
durch erfiillt, dafl man keinen Artikel positiv leugne (ut
nullum discredat (3 d. 26 a. 4, ad 1 und 3). Thomas ant-
wortet einfach, die Verpflichtung zum Glauben betreffe nicht
alle in gleichem Mafle (IL. II. q. 2 a. 6 ad 1; vergleiche aber
das corpus art. b). Petrus von Tarantasia erkliart, daf} der
Glaubenshabitus zwar an sich alle in gleicher Weise er-
leuchte, das Subjekt aber nieht immer in gleicher Weise
zur Erkenntnis disponiert sei (3 d. 26 q. 4 a. 1 ad 1);
ahnlich Bonaventura, n#&mlich daf der Habitus zwar ein-
gegossen werde, die Explikation aber durch Belehrung er-
folge, und zwar nicht immer in gleicher Weise (3 d. 25
a. 1 q. 3 ad 6). Noch deutlicher erklirt Thomas, daf} die
Unterscheidung von fides explicita und implicita keinen
doppelten Habitus hesage, bzw. dafl die Einheit des Glau-
bens jener Unterscheidung nicht m Wege stehe — ,non
est propter differentiam ex habitu fidei“ (de Verit. q. 14
a. 11 ad 6c¢). Weiters wird die Analogie der Hoffnung und
Liebe mit dem Glauben als Einwand herbeigezogen, da
Hoffnung und Liebe explizite funktionieren miissen. Petrus
negiert die Analogie (non est simile), denn ,speranda
sunt pauciora et faciliora et sunt ipsi fini coniuncta, quam
ignorare mnon licet* (3 d. 25 q. 4 a. 1 ad 3). Auch
Bonaventura léfit die Analogie nicht oder nicht ganz gelten,
denn der Glaube sei KErkenntnis, die eine explizite oder



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 295

implizite sein konne, der Gehorsam aber gehe auf die Tat,
die sich immer auf Einzelnes beziehe: nur in gewissem
Sinne bestehe eine Ahnlichkeit zwischen Glauben und Ge-
horsam, bzw. Liebe, insofern bei allen die Bereitschaft er-
fordert sei, unter bestimmten Bedingungen in Funktion zu
treten (3 d. 25 a. 1 q. 3 ad 3 und 4). Alberts Antwort
lautet dhnlich wie die erste von Bonaventura (3 d. 26 a. 4
ad 9); ebenso die von Thomas in de Verit. q. 14 a. 11 ad
4 C. Diese Antworten sind insofern bedeutungsvoll, als nach
ihnen ein Glaube, der nur ,Vertrauen“ oder ,Erlebnis“ wire,
keine Unterscheidung in explizite oder implizite zuliefe,
aufler im Sinne von Thomas: ,diligere non distinguitur per
explicite et implicite nisi quatenus dilectio fidem sequitur*
{1 ©.)

Eine eigene Kategorie stellt ein praktischer Einwand
vor: auch die simplices haben, der Hiresie verdéchtigt
oder angeklagt, iiber ihren Einzelglauben Rechenschaft ab-
zulegen, Auch mufl jedermann jede Héresie vermeiden, All
dies ist aber bei fides implicita nicht méglich. Darauf ant-
wortet Petrus von Tarantasia: ,Errores vitari possunt sine
fide explicita, sc. non recipiendo statim audita, sed dissen-
tiendo vel interrogando circa ipsa. Ubi vero aliter non
possent vitari, dico quod tunc tenetur nosse articulum illi
errori oppositum fide explicita. Affirmativa quippe prae-
cepta obligant semper, sed non ad semper: negativa vero
utroque modo (q. 4 a. 1 ad 4, cf. ad 5). Etwas milder, d. h.
negativer driickt sich Thomas aus: ein der Héresie ange-
klagter simplex braucht nicht alle Artikel explizite zu
kennen, er darf nur nicht ,pertinaciter contrario alicuius
articulorum* zustimmen (de Verit. q. 14 a. 11 ad 5). In
diesem Kalle darf es ihm nicht als Schuld angerechnet wer-
den, wenn er auch in einigen feineren Fragen (substilitates)
aus Einfalt irren sollte (IL. II. q. 2 a. 6 ad 2). Bonaven-
tura erinnert daran, dsf man Irrtiimer gegen den Glauben
entweder durch eigenes oder fremdes Wissen vermeiden
konne, ,Unde aliquis simplex homo, vel vetula, cum audit
aliquid novum praedicari, non statim debet assentire, quo-
usque noverit, illud universaliter ad KEcclesia teneri.“ Bei
aller fides implicita stehen ihr die Mittel gottlicher Er-
leuchtung (Glaubenslicht), des Gebetes und menschlicher
Belehrung zu Gebote (q. 1 -a. 4 sol 2). Albert ist noch
unsicher dariiber, wie sich die vetula einem Irrtiimer pre-

20*



296 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

digenden Pfarrer gegeniiber verhalten solle (dubie in illo
casu respondent doctores): beten, bis Gott sie erleuchtet
(unsicher) oder mit der Zustimmung warten, bis sie erfihrt,
was die Kirche glaubt (a. 4 ad 8).

Fiir spatere Anschauung charakteristisch ist ein Ein-
wand bei Albert: ,auditus omnia explicat et similiter ver-
bum Dei nihil implicite proponit.* Antwort: ,Licet fides
distincte in auditu recipiatur, non intelligitur nisi sub in-
voluto et non distincte“ (a. 4 ad 6).

Charakteristik und Resultate der Genesis

Wir haben die Entwicklung von Hugo von St. Viktor
bis Scotus als die Genesis der fides implicita-Lehre be-
zeichnet. Unsere Darstellung wird uns gerechtfertigt haben.
Alle Hauptziige sind gegen Ende des 13. Jahrhunderts
gegeben, alle sich .spiter ergebenden Fragen bereits an-
geregt. Die Entwicklung ist allerdings eine ziemlich kompli-
zierte, wie dies iibrigens auch bei anderen Problemen der
Frith- und Hochscholastik der Fall ist. Den Ausgangspunkt
des Problems bildet die Frage, was denn eigentlich jeder-
mann glauben miisse, um zum Heile zu gelangen. Damit
verkniipft sich aber sofort die andere Frage, ob alle Menschen
zu allen Zeiten ein gleiches Glaubensmafl besitzen muf3ten,
bzw., ob dieser Glaubensinhalt im Verlaufe der Zeiten ge-
wachsen sei. Die Antwort Hugos von St. Viktor lautet:
Alle, im Alten wie im Neuen Testamente, maiores und
minores haben den gleichen Gtlauben, aber in verschiedener
Weise, mit verschiedener Erkenntnis seines Inhaltes, indem
die minores fide velata in mysterio und im Anschlufl an
die fides maiorum glaubten, was diese glaubten. Notwendiges
Glaubensmafl war aber der Gtlaube an Gott und die Er-
16sung. Diese letztere Forderung bleibt eine Grundforderung
der ganzen Frith- und Hochscholastik ohne Ausnahme.
Petrus Lombardus iibertragt die Frage aut die Artikel
des Symbols, ob ndamlich jedermann alle Artikel des Symbols
glauben miisse — eine Fragestellung, die im wesentlichen
bis heute geblieben ist. Er antwortet: Alle sind zum Glauben
an alle Artikel verpflichtet, aber die maiores zur fides
aperta und distincta, die minores zur fides velata oder in
mysterio im Anschlufl an die maiores, nicht aber ist bei
allen Kenntnis des Sinnes und Inhaltes der Artikel er-
fordert. Innozenz Ill, setzt an Stelle des Anschlusses



e« Geschichte der fides implicita .in der kath. TEeologie 997

an die maiores den Anschiufy an den Glauben der Kirche,
welche Formulierung nun sofort allgemein wird und sich
mit dem terminus: fides implicita verbindet. Innozenz IV.
bestimmt das (Glaubensmafl der maiores und minores bereits
néher: die Prélaten sollen den ganzen Glaubensinhalt ex-
plicite et distincte kennen, die Laien die allgemeine kirch-
liche Erklarung der Artikel, die Kleriker wenigstens etwas
mehr, sofern sie sich nicht theologischen Studien widmen
koénnen, wie sie eigentlich sollten. Wilhelm von Auxerre
bringt die Gleichung: fides implicita = fides in universali;
implicite credere heif3t im Anschluf} an die Kirche glauben,
explizite glauben heif3t die kirchliche Lehre iiber die Artikel
kennen und glauben; in diesem Sinne miissen die simplices
nicht alle Artikel explizite glauben, sondern nur einige; die
iibrigen miissen aber implizite geglaubt werden. Wilhelm
von Auvergne fordert, daf alle eine bestimmte Anzahl
von Artikeln glauben, einige, allerdings nur wenige ex-
plizite, expresse, in particulari, aber alle wenigstens ,uni-
versali et generali credulitate®, d. h. im Anschlufl an Kirche,
Schrift, Propheten, Weise und Heilige. Alexander Ha-
lensis, Albertus Magnus, Bonaventura, Petrus
von Tarantasia, (Thomas), Richardus de Media-
villa und Scotus verlangen expliziten Glauben an jene
Artikel, welche in der Kirche durch Predigt und Festfeiern
allgemein verkiindigt und erklirt werden. Sie verstehen
aber unter fides explicita nicht nur die Kenntnis des blof3en
Wortlautes oder Wortsinnes der Artikel, sondern auch
Kenntnis von dessen allgemeiner kirchlichen Auslegung,
also fides distincta. T homas unterscheidet aber mit Petrus
von Tarantasia zwischen fides explicita und distincta und
fordert prinzipiell expliziten Glauben an alle Artikel im
Sinne einer blofien Kenntnis derselben. Zudem bestimmt
Thomas das Wesen der Implikation ndher, begriindet die
fides implicita eingehender aus den Bedingungen des
Glaubens und betont statt des Anschlusses an die glaubende
Kirche mehr den Anschlufl an die lehrende Kirche. Scotus
fuhrt die bereits von Alexander von Hales angeregte
Gleichung von habituellem und implizitem Glauben durch,
ebenso die Unterscheidung von fides aquisita und infusa.

Charakteristisch erscheint an der Losung der Hoch-
scholastik im Vergleich zu der folgenden Entwicklung der
Lehre Folgendes: 1. Der Glaubensinhalt wird mit dem



298 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie =

apostolischen Symbol gleichgesetzt; darum lautet die Frage
nach dem notwendigen Glaubensmafl konkret: Was mufl ein
jeder vom Symbol explizite wissen und glauben? 2. Als
alle verpflichtendes Mafl des expliziten Glaubens werden
nicht so sehr diese oder jene Artikel aufgestellt, sondern
die in der Kirche durch Predigt und Festfeier allgemein
verkiindigte und als gemeinhin bekannt vorausgesetzte Lehre,
besonders iiber Gott und Erlésung. Explizite zu glauben
ist also die allgemein bekannte Lehre der Kirche (iiber das
Symbol). Die Art und Weise, wie etwas implizite geglaubt
werden kann, wird verschieden erklirt: durch Vermittlung
typischer Vorbilder (Hugo), durch Anschluf3 an die maiores
(Hugo, Lombarde), an die glaubende Kirche (Wilhelm von
Auvergne, Innozenz, Hochscholastiker), an die lehrende
Kirche (Thomas), durch den habituellen Glauben (Scotus),
durch objektive Implikation des implizite Geglaubten im
explizite Geglaubten (Thomas). Wir haben hier bereits alle
Arten der Implikation, die wir auch spiter treffen werden.
Bereits jetzt tritt schon die Form des Anschlusses an die
Kirche in den Vordergrund. Kein Theologe der Friith- und
Hochscholastik ,berechtigt* irgendeinen Gléubigen zu
einem (Glauben im Sinne eines blof3 juristischen Gehorsams
gegen die Kirche. Vielmehr fordern alle fiir das explizite
und das implizite zu Glaubende iibernatiirlichen, auf die
Autoritit Gottes gestiitzten Glauben. Credo quod Kcclesia
credit besagt: ich glaube alles, was ich als Glauben der
Kirche kenne und glaube es in dem Sinne, wie es die
Kirche glaubt und auslegt. Hoffmann hat in seiner Sucht,
bei den Theologen méglichst geringe Forderungen von fides
explicita konstatieren zu konnen und in bestindiger Ver-
kennung des Sinnes von credere quod Kcclesia credit, die
ganze Entwicklung, deren Sinn und Tragweite iibersehen.
Irrig ist auch seine Behauptung von einer doppelten Rich-
tung, deren eine (Innozenz) die junbeschrinkte Geltung*
der fides implicita, die andere (Thomas) ein bestimmtes Mafl
von fides explicita vertreten hitte. Die erstere Richtung
hat nie existiert.

Die Unterscheidung von fides explicita und implicita
ist von der Frith- und Hochscholastik zur Losung des von
Hugo von St. Viktor aufgeworfenen Problems aufgestellt
worden;, wie ein jeder, auch ohne persénliche Kenntnis der
einzelnen Glaubenslehren, doch den ganzen Glaubensinhalt



Die Quellen des Schadenersatzes in der Moraltheologie 299

glauben konne, bzw. wie ein jeder auch ohne Kenntnis
aller oder bestimmter Glaubenslehren doch seiner Glaubens-
pflicht geniigen und zum Heile gelangen kénne, Durch die
gleiche Distinktion wurde auch das andere von Augustin
iibernommene Problem von der Einheit des alt- und neu-
testamentlichen Glaubens, bzw. des Glaubens der maiores
und minores geldst. Im Anschlufl daran diente die Unter-
scheidung auch zur Gewinnung einer dogmatischen Kr-
klarung der Entwicklung der Offenbarung und des Dogmas
— wir werden diese Partie in einer eigenen Studie be-
handeln. Bereits die F'rith- und Hochscholastik hat mit Hilfe
der Unterscheidung von explizite und implizite auf alle
jene Probleme eine prinzipiell geniigende Antwort gegeben
— die Lehre von der fides implicita ist in ihren Grund-
ziigen vollendet, vom Stadium der Genesis kann sie nun
in die Periode der Weiterentwicklung iibergehen.

DIE QUELLEN DES SCHADENERSATZES IN DER
MORALTHEOLOGIE

Eine logisch-moraltheologische Untersuchung
Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM O. 8. B.

Die Leistung einer Schuldigkeit iiberhaupt lif3t sich
als Restitution bezeichnen, wenn man dieses Wort im
weiteren Sinne gebraucht, wie es tatsiichlich eine Zeitlang
in Ubung war und dazu verwendet wurde, die spezifisch
verschiedenen Quellen des Schadenersatzes oder der pflicht-
méafiigen Leistung unter einen Genusbegriff zu bringen.
So hat Thomas zuerst die Sache systematisch geordnet.
Er schreibt: ,restituere nihil aliud esse videtur quam
1terato a.hquem statuere in possessionem vel dominium rei
suae, et ita in restitutione attenditur aequalitas iustitiae
secundum recompensationem rei ad rem, quod pertinet
ad iustitiam commutativam. Et ideo restitutio est actus
commutativae iustitiae, quando scilicet res unius ab alio
habetur vel per voluntatem eius sicut in mutuo vel depo-
sito vel contra voluntatem eius sicut in rapina vel furto“
(2. 2, q. 62 a. 1 ¢). Es ist sofort nach dem Wortlaut der
Stelle klar, dafl nach dieser Definition zwei Begriffe er-
scheinen: a) die innegehabte Sache (ipsa res accepta),
b) die Art der Besitznahme (ipsa acceptio). Was diese



	Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie [Fortsetzung]

