
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


216 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

Fribourg, le 5 mai 1919

Monsieur le Professeur
Je vous remercie de votre bonne lettre du 2 mai

et vous assure que je partage entièrement les sentiments
que vous exprimez à l'endroit du regretté Père Michel ;

je comprends toute l'étendue de la perte que vient de
faire l'Université. C'est un membre de la vieille garde
qui a disparu, un élément de force et de pondération
dans le collège de nos professeurs et pour moi, un ami des
bons et des mauvais jours. Agréez l'expression de ma
reconnaissance pour le souvenir ému que vous consacrez
au bon Père Michel et croyez-moi toujours, Monsieur
le Professeur, votre cordialement dévoué

Georges Python,
Conseiller d'Etat.

Auch unsere Zeitschrift verliert an Fr. Leo Michel
einen gewiegten Mitarbeiter1 und warmen Freund, dem wir
ein dankbares Andenken bewahren. Das Porträt,- das wir
mitteilen, stellt ihn nach einer Photographie vom Jahre
1913 als Rector magnificus dar. ^ „Jbrnst Commer

DIE ERKENNTNISTHEORIE DES ARISTOTELES
Von Dr. EUGEN ROLFES

Das Erscheinen einer eigenen Schrift über die
Erkenntnistheorie des Aristoteles2 verdient, auch wenn man
von dem Namen des Stagiriten absieht, billigerweise
Beachtung, da nun einmal die Frage von der Erkenntnis, die
seit den Tagen des Descartes im Vordergrunde steht, noch
immer die Geister bewegt und die Meinungen scheidet.
Der Verfasser dieser Schrift, Professor Geyser, redet aber
auch von seiner Arbeit in einer Weise, die die Erwartung
spannt. Er betont zuerst, und zwar mit Recht, daß die
Lehre des Aristoteles, nach der der menschliche Geist
imstande ist, den Wesenskern der Dinge zu erkennen, für die

1 Jahrbuch für Philosophie u. spekul. Theologie IV (1890), p. 485;
VII (1893), p. 121.

"Josef Geyser. Die Erkenntnistheorie des Aristoteles.
Münster, Schöningh 1917.



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 217

moderne Phänomenologie sehr beherzigenswert sei, indem
er schreibt : „Ist es doch, wenn irgendeine Theorie der
wissenschaftlichen voyait, so die aristotelische, in der die
Wesenserkenntnis im Mittelpunkt steht. Darum ergibt es
sich aus der Natur der Sache, daß für die moderne
Phänomenologie eine Untersuchung der aristotelischen Erkenntnistheorie

nicht ohne Interesse und ohne Nutzen sein kann"
(Vorwort V).

Dann aber fährt er fort: „In erster Linie ist es
jedoch naturgemäß die scholastische Philosophie, für welche
die Erkenntnistheorie des großen Stagiriten in methodischer
und inhaltlicher Hinsicht grundlegende Bedeutung besitzt.
Bedenken wir nun, daß sich diese Philosophie seit dem
Erscheinen der Enzyklika Aeterni Patris im Jahre 1879 unter
den Katholiken aller Länder der emsigsten Pflege erfreut,
so muß es uns wundernehmen, daß aus dieser neuscholastischen

Bewegung bis heute noch keine monographische
Untersuchung der Erkenntnistheorie des Aristoteles hervorgegangen
ist. Und doch kann nur eine solche Monographie, vorausgesetzt

daß sie eine streng wissenschaftliche Darstellung
des historischen Aristoteles ist, die modernen Jünger der
Scholastik vor der Gefahr behüten, daß sie das Haus bauen,
ohne seine Fundamente gründlich zu kennen" (ebenda).

Darauf werden wir in dem Vorwort noch ausdrücklich
auf die Wichtigkeit der Ergebnisse des Buches

hingewiesen: „Geleitet", so hören wir, „hat mich bei meiner
Untersuchung ein rein historisches, nicht ein systematisches,
am wenigsten ein apologetisches Interesse. Wenn trotzdem
das Ergebnis meiner Forschung auch für die Logik und
Erkenntnistheorie der Gegenwart von Wert ist, wenn es
ferner ungewollt die unsterbliche Bedeutung dartut, die der
aristotelischen Erkenntnistheorie für jede realistisch denkende
Philosophie und Wissenschaft zukommt, so liegt das an der
Sache selbst. Die Leistung des Aristoteles ist ebenso
durchgängig in der Sache begründet, daß sie immer wieder
verjüngt werden, niemals aber an Altersschwäche zugrunde
gehen kann. Uber seinen Schatten und seine Zeit hat freilich

auch ein Aristoteles nicht springen können" (p. Vif.).
Wir glauben ohne Voreingenommenheit von diesen

Wendungen sagen zu können, daß sie einmal den Gedanken
an das Vorhandensein einer empfindlichen Lücke in den
Leistungen der zeitgenössischen scholastisch, d. h. kirchlich



218 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

gerichteten Kreise nahelegen, die die vorliegende Schrift
auszufüllen verspricht, und daß sie sodann den Eindruck
machen, als oh die Bedeutung der Lehre des Aristoteles
von der menschlichen Erkenntnis durch das Buch ein neues
Licht erhalten sollte. Endlich wird selbst diese Lehre als
eine zeitgeschichtliche Erscheinung hingestellt und
angedeutet, daß die Untersuchungen des Verfassers die Richtung

ergeben werden, in der sie einer Weiterentwicklung
bedürftig ist.

Der Verfasser hat sich sein Thema, dessen Ausarbeitung

gleichwohl über 300 Seiten umfaßt, ziemlich enge
gestellt. Er will, so sagt er wiederum noch im Vorwort
p. VI, sich möglichst auf das beschränken, was wirklich
erkenntnistheoretischer Natur ist, und tadelt an der Schrift
von Ferdinand Kampe „Die Erkenntnistheorie des Aristoteles"

(Leipzig 1870, Fues), daß sie das Erkenntnistheoretische

vom Logischen, Physiologischen, Psychologischen
und Metaphysischen nicht scharf genug abhebt. Da er von
dieser Abgrenzung noch eigens im Verlauf seiner Darstellung

(p. 44 ff.) handelt, so wollen wir unsere Bemerkungen
hierzu bis dahin aufheben.

Wegen des engen geschichtlichen Zusammenhanges
und der teilweisen Übereinstimmung der Erkenntnislehre
des Aristoteles mit derjenigen Piatos eröffnet Geyser seine
Darstellung mit einem Überblick über diese letztere. Plato
lehrte, daß eine wissenschaftliche Erkenntnis der Dinge
nicht aus dei sinnlichen Wahrnehmung allein geschöpft
werden kann. Diese stellt uns immer nur Einzelnes vor,
die Wissenschaft aber geht auf das Allgemeine. Darum
führte er die allgemeinen Begriffe, in denen wir denkeü,
auf die Ideen zurück, die uns in dem Sinne angeboren sein
sollen, daß wir sie aus einem vorleiblichen Leben mitbringen
und durch die Erinnerung wieder in uns aufwecken.

Auf Grund dessen hält Geyser sich für berechtigt, die
Theorie Piatos als Rationalismus zu bezeichnen, sofern sie
die Wahrheit der Dinge nicht nach ihnen selbst, sondern
nach den Voraussetzungen unserer Vernunft beurteilt wissen
wolle. „Diese Methodenlehre," schreibt er p. 31, „trägt das

Gepräge des Rationalismus darin deutlich auf ihrer Stirn
geschrieben, daß es nach ihr das Denken ist, von dem durch
seine spontanen,Satzungen' das ,Sein' der erkannten Gegenstände

erzeugt wird."



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles '219

Freilich scheint diese Bezichtigung bald darauf wieder
wesentlich abgeschwächt werden zu sollen, indem ja die
platonischen Ideen, aus denen sich unsere Begriffe ableiten,
gleichzeitig die schöpferischen Urbilder der Dinge sind,
die durch die Begriffe gedacht werden, und so liest man
denn bei Geyser das Folgende: „Weil nach Piatos Ansicht
die vom Denken zur Erkenntnis der Gegenstände benützten
Grundbegriffe die Ideen, d. h. ein vom Denken unabhängiges
Sein abbilden, so bedarf unsere frühere Charakterisierung
des Rationalismus, als einer Lehre, nach welcher das
erkannte Sein vom Denken erzeugt wird, einer gewissen
Einschränkung. Dieses „Erzeugen" behält nämlich die
Bedeutung, daß die Begriffe, durch die wir erfassen, was die
Gegenstände sind, nicht aus der Erfahrung, sondern aus
der Vernunft selbst entspringen und von dieser in die
Erfahrung hineingelegt werden. Die Grundbegriffe der
Erkenntnis werden als angeboren betrachtet. Doch wird
von Plato zugleich angenommen, zwischen diesen Begriffen
und dem transzendenten Realen bestehe ein Verhältnis der
Abbildlichkeit, so daß wir durch sie ein von ihnen unab-
hängiges Sein erfassen. Demnach bleibt als der wesentliche
Charakter des platonischen Rationalismus die Lehre
bestehen, daß der Gegenstand der Erkenntnis das Seiende
bilde, und daß dieses durch die Setzung (ijzôffeaiç) und Analyse

gewisser apriorischer (angeborener) Grundsätze und
Begriffe des Verstandes wissenschaftlich erkannt werde"
(p. 38 f.).

Geyser sagt hier nicht, daß die Ideen schöpferische
Prinzipe sind, und er ist auch zu dieser Erkenntnis nicht
gelangt. Wäre er es, so würde er von einem Rationalismus
Piatos vielleicht nicht geredet haben. Aber es ist ihm nicht
entgangen, daß die Ideen mehr sein müssen als logische
Begriffe und rein gedankliche Setzungen, zu denen z. B.
Paul Natorp in seinem Werke „Piatos Ideenlehre, eine
Einführung in den Idealismus" (Leipzig, Dürr 1903) sie
herabsetzt. In der Art, wie Plato von dem Sein der Ideen
spricht, sieht Geyser mit Recht einen Beweis für ihre
Realität. „Mit dem Begriff des Seins", so schreibt er, „war
in der ganzen vorplatonischen Philosophie dasjenige Merkmal

verbunden, das auch heute noch jedermann
unwillkürlich damit verbinden muß, daß nämlich das Seiende ein Dasei

end es, ein real Existierendes, d. h. ein vom Vorstellen



220 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

und Denken Unabhängiges ist. Wenn also Plato bei seiner
Anwendung des Seinsbegriffes auf die Ideen und die Dinge,
sofern sie an den Ideen ,teilhaben', dieses Merkmal des
Daseins ausgeschlossen wissen, wenn er, mit anderen Worten,
einen Idealismus lehren wollte, so müßte er dies klar und
unzweideutig sagen, da er sonst unverstanden bleiben müßte.
Nach einer Stelle aber, wo er dies getan hätte, sehen wir
uns vergeblich um. Dafür fehlt es umgekehrt nicht an
zahlreichen Stellen, in denen von Plato deutlich die Existenz
der Ideen ausgesprochen wird" (p 34).

Auf der anderen Seite hat unser Autor auch darin
sehr richtig gesehen, daß die platonischen Ideen zwar
Realität haben — stehen sie doch unter den drei Klassen des
Seienden neben den veränderlichen Dingen und der Materie
an erster Stelle —, darum aber doch nicht nach Art von
Einzeldingen für sich bestehen, wie Aristoteles voraussetzte
(p. 37).

Wenn er aber nun sich und uns einigermaßen
begreiflich machen möchte, welche Art von Realität die
Ideen im Sinne Piatos haben, und die Vorstellung der
Pjthagoreer vom Dasein der Zahlen zu Hilfe ruft (p. 36),
so müht er sich fruchtlos ab und muß schließlich zu der
Vermutung flüchten, daß Plato sich über den Unterschied
beider Arten des Daseins, das der Ideen und das der
empirischen Einzeldinge, kaum völlig klar war (p. 37).

Von uns sei es fern, so etwas von dem großen Denker
anzunehmen. Die Verlegenheiten, in die unser Autor durch
seine Auffassung gebracht wird, können uns vielmehr nur in
unserem alten Urteil bestärken, daß die platonischen Ideen
die schöpferischen mit Gott selbst identischen Gedanken
Gottes oder was dasselbe ist, die verschiedenen Weisen
sind, nach denen die göttliche höchste und einzige
Vollkommenheit in den Geschöpfen einigermaßen abgebildet
werden kann gemäß den gefeierten Versen des Boethius:

Tu cuncta superno
Ducis ab exemplo, pulchrum pulcherrimus ipse
Mundum mente gerens similique ab imagine formans.

Im 2. Kapitel erklärt Geyser den Gesichtspunkt, nach
dem er sich seine Aufgabe gestellt hat: ihm ist es um
Wesen und Grund der wissenschaftlichen Erkenntnis nach
Aristoteles zu tun (p. 44). Er will zeigen, was die Erkenntnis



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 221

ist und welches ihre Bedingungen sind, nicht in
psychologischer, sondern in logischer und gegenständlicher
Hinsicht, jene Bedingungen also, die machen, daß sie ist, was
sie sein soll : wahrhafte Erkenntnis, getreue geistige
Erfassung und Wiedergabe objektiver Sachverhalte (p. 44f.).

Freilich gehört dazu unter anderem auch die
Untersuchung, inwiefern die Natur der Dinge ihre Erkennbarkeit
beeinflußt und so der Erkenntnis Grenzen zieht, und insofern

ist die Erkenntnistheorie auch Kritik. Sowohl im ersten
wie im zweiten Sinne soll sich bei Aristoteles die Wissenschaft

der Erkenntnistheorie vorfinden (p. 45).
Wir bemerken hierzu, daß es jedem freisteht, den

Umfang der Erkenntnistheorie enger und weiter zu fassen. Nur
meinen wir, daß, wenn der äußere Gegenstand der Erkenntnis

in die Lehre vom Erkennen gehört, so weit er die
Erkennbarkeit beeinflußt, dann auch dasselbe in derselben
Hinsicht von dem Träger der Erkenntnis gelten sollte. Wenn
man von der Beeinflussung der Erkennbarkeit durch die
Natur des Gegenstandes hört, denkt man doch wohl an die
Materie, die nach dem Verfasser bewirkt, daß wir nur die
allgemeine, nicht die individuelle Wesenheit der Dinge
erkennen. Aber nun ist doch auch anderseits wieder die
Erkenntnis um so unvollkommener, je näher der Erkennende
selbst in seinem Sein der Materialität steht, und darum
liegt es zum mindesten nahe, die Materie nicht bloß bei
dem Objekt, sondern auch bei dem Subjekt der Erkenntnis
als deren Schranke in Betracht zu nehmen. Alseine eigene
erkenntnistheoretische Abhandlung möchte Geyser die zweite
Analytik ansehen. Auch will er mit Karl Prantl „Geschichte
der Logik des Abendlandes", Leipzig 1855, und mit Heinrich

Maier „Syllogistik des Aristoteles", Tübingen 1896 und
1900, von einem formalen Charakter der aristotelischen Logik
und ihrer bloß propädeutischen Natur nichts wissen (p. 47 f.).
Er führt zustimmend Prantls Worte an : Bei Aristoteles
„macht die Logik neben der Mathematik und der Physik
und der rrpwryj tpduoowia, also innerhalb des Theoretischen
überhaupt, schlechthin auf eine gegenständliche Selbständigkeit

Anspruch und kann in ihrer rein wissenschaftlichen
Begründung und Durchführung nicht den Zweck haben,
bloße Geistesgymnastik zu sein und als vorbereitendes Werkzeug

dem übrigen Wissen zu dienen". Er berichtet ferner
im selben Sinne nach Prantl, daß im Sehulbetrieb allmäh-



222 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

lieh die tiefsten und eigentlich philosophischen Fundamente
der aristotelischen Logik abgestreift wurden, wobei freilich
nicht notwendig an die Scholastik zu denken ist, und schließt
mit den Worten Prantls : Gerade diese Fundamente sind jene,
„welche eine Berufung der formalen Logik auf Aristoteles
anmöglich machen" und die anderseits jene Punkte bilden,
„durch welche die aristotelische Logik mit Hecht
beanspruchen darf, den eminentesten Erscheinungen der menschlichen

Kulturgeschichte beigefügt zu werden" (p. 48).
Über diese Frage von dem sogenannten formalen

Charakter der aristotelischen Logik kann man wohl geteilter
Meinung sein. Sicher ist sie insofern nicht formal, als für
Aristoteles die Regeln des Denkens überall Bedingungen
objektiver Erkenntnis sind. Bei dem bedeutendsten
Aristoteleserklärer, dem hl. Thomas, kommt jedoch das
Erkenntnistheoretische im modernen Sinne keineswegs zum Vorschein,
und ich möchte der Auffassung Commers beipflichten, der
im Vorwort zu seiner „Logik als Lehrbuch," Paderborn
1897, von der konsequenten Entwicklung redend, die Albert
und Thomas der aristotelischen Logik gegeben haben,
erklärt, daß nach den Grundsätzen dieser Kommentatoren der
aristotelischen Schriften die psychologischen und
metaphysischen Fragen und somit auch die sogenannte
Erkenntnistheorie von der Logik ausgeschlossen sind (p. V).

Mit dem 3. Kapitel wird die eigentliche Erörterung
eröffnet und gezeigt, daß Aristoteles die Wahrheit objektiv,
nicht subjektiv auffaßt, wenn er auch sagt, daß sie, anders wie
die Güte, zuerst im Verstände und dann erst in den Dingen
ist. Gegen Maier wird wirksam dargetan, daß aus diesem
Satze nichts zugunsten eines psychologischen Begriffes der
Wahrheit folgen kann (p. 55ff.). Auf p. 53 scheint die
Übersetzung der Stelle Met. 4, 7, 10111), 28 f. einer Korrektur
zu bedürfen: nach Lasson „Aristoteles Metaph.", Jena, Diede-
richs 1907, p. 81, oder nach mir „Ar. M.", Leipzig, Dürr
1904, I, p. 98, Z. 38ff. Auf p. 52 würde die Übertragung
von Anal. post. 2, 17, 10061): ai ns[>i zrjv oiävoiav sfeiC
ah âXyjÏÏEÔniisv, statt „Zustände des Denkens, durch die wir
zur Wahrheit in Beziehung treten", besser und bestimmter
lauten: durch die wir wahr urteilen. Julius Pacius hat:
durch die wir oder die im Besitze der Wahrheit sind:
habituum qui veritatis sunt participes ; übrigens hat sich
Geyser selbst p. 141 verbessert: wo man liest: „durch die



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 223

wir Wahrheit erkennen"; p. 53, Z. 2ff. muß es statt: „(es)
unterscheidet sich jene Aussage, die entweder wahr oder
falsch ist, von anderen Aussagen, z. B. vom Gebet" heißen:
sie unterscheidet sich von der Bede, Ad?-oc, überhaupt, die
keine eigentliche Aussage, ânôipavoiç, zu sein braucht, wie
z. B. die Bitte keine Aussage ist (vgl. Peri Hermenias
4, 17«, 4 f.).

Das 4. Kapitel soll, wie es scheint, dem Anliegen
genugtun, die aristotelische Logik, genauer die zweite
Analytik, als Erkenntnistheorie, selbstverständlich im echt
realistischen Sinne, zu erhärten. Daraus erklärt sich z. B.,
abgesehen von der Uberschrift des Kapitels, die einigermaßen

an Kant und seine Prolegomena anklingende Fassung
der Sätze p. 63 : „So lautete (für Aristoteles) das Problem
des Bestimmens (eines Begriffes durch einen anderen) : Was
muß sein und vorausgesetzt werden, damit das Bestimmen
möglich sei?" Unter diesem Gesichtspunkte wird ausgeführt,

daß es nach Anal. post. 1, 19—21 ein erstes Subjekt
der Bestimmung und eine letzte bestimmende Eigenschaft
geben muß, damit die Aussage nicht nach der einen oder
nach der anderen Seite ins Endlose verläuft (p. 63 f.). Das
erste Subjekt ist nicht willkürlich, es ist vielmehr durch
die Natur der Dinge gegeben : man hat es in der Usia, der
Substanz oder Wesenheit, zu erblicken (p. 64 ff.). Rein formell
kann man alles zum Subjekt und alles zum Prädikat machen,
aber Aristoteles meint das ontologische Verhältnis (p. 67\ Die
Usia ist nicht der Urstoff, die erste Materie, obgleich auch
sie Subjekt genannt wird — Geyser sagt p. 70 von ihr
etwas ungenau: „die erste Materie ist an sich selbst nichts"
statt : nichts Bestimmtes, fällt aktuell unter keine Kategorie

— ; die Usia ist auch nicht die Substanz im Sinne
der allgemeinen, mit der Art gegebenen Wesenheit, sondern
im Sinne des letzten Subjekts der Aussage, das selbst von
keinem ausgesagt wird, ist sie die individuelle Substanz
oder das konkrete Einzelwesen.

Man sollte nun denken, eben dieses sei auch der letzte
und eigentliche Gegenstand unserer Erkenntnis, aber dem
ist nicht so : die konkrete Wesenheit können wir durch das
Denken des Verstandes nicht erkennen (p. 77).

Die Weise, wie das von dem Autor begründet wird,
hat ihre Schwierigkeit. Er schreibt: „Der individuellen
Usia fehlt, so urteilt er (Aristoteles), weil und insofern als sie



'224 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

individualisiert ist, die zum Erkennen erforderliche
Bestimmtheit. Denn die Individualisierung läßt Aristoteles aus
der Materie entspringen, also aus jenem Bestandteil der
Dinge, von dem wir schon hörten, daß er die Wurzel der
Potenzialität und darum an sich selbst wissenschaftlich
nicht erkennbar ist" (ebenda). Man sollte sagen, daß das
Individuelle gerade die Bestimmtheit gibt und daß anderseits

die Materie, so weit sie an sich potential und
bestimmungslos ist, sie nicht geben kann. Vielmehr erreicht
unser Denken überhaupt nichts Individuelles, weil es nicht
intuitiv ist, wie der Sinn, aüch nicht, wenn es die Wesenheiten

erfaßt, sondern seine Begriffe nur auf dem Umweg
der Abstraktion aus dem Sinnlichen mit Hilfe des wirkenden
Verstandes gewinnt, worauf wir noch zurückkommen werden.

Wenn Aristoteles das letzte Subjekt des Mathematischen

für keine Usia ansieht, so darf das nicht wundernehmen
— vgl. dagegen p. 19 ff. —, da die Substanz nur da letztes
Subjekt der Aussage ist, wo sie überhaupt auftritt und wenn
der Philosoph gleichwohl hin und wieder von einer Substanz
des Mathematischen spricht, so verschlägt das nichts (vgl.
p. 80, Anm. 31). In der Stelle Met. 7, 11, 1036 a, 33 mag
von der Substanz des Zirkels auch mit Bezug auf die Teile
der Definition darum verlauten, weil der eherne und der
steinerne Zirkel, die da genannt werden, wirkliche
Substanzen sind und Anal. post. 1, 27, 87 a, 36 kann auf Einheit

und Punkt der Ausdruck Substanz etwa im Sinne der
Quiddität oder Natur angewandt werden gemäß den
verschiedenen Bedeutungen von Usia nach Met. 5, 8.

Das 5. Kapitel verbreitet sich über die Kategorien,
nicht mit Unrecht. Denn die Kategorien der sinnlichen
Dinge nach Was und Wesen sind für unsere geistige
Erkenntnis der eigentliche und unmittelbare Gegenstand. Ferner
ist auch hier zu sagen, daß es keine Erkenntnis eines
Objektes gibt, dem die Grenzen fehlen. Es müssen mithin
die Gattungen der Dinge nicht bloß nach unten, sondern
auch nach oben begrenzt sein. Die obersten Gattungen aber
sind die Kategorien.

Das 6. Kapitel muß wieder dem Anliegen dienen, die
Denklehre des Aristoteles als Erkenntnislehre darzustellen
und ihn die Erwerbung neuer Erkenntnisse oder die
Erweiterung der Erkenntnis, und zwar auf Grund innerlich
notwendiger Schlüsse, in den Vordergrund rücken zu lassen,



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 225

mit anderen Worten, es soll in diesem Kapitel eine Art
Verwandtschaft zwischen dem aristotelischen Erkenntnisbegriff

und der Kantschen Theorie von den synthetischen
Urteilen a priori nachgewiesen werden, was schon Alb. Hörland

in „Aristoteles und Kant bezüglich der Idee der
theoretischen Erkenntnis", Gießen 1909, versucht hat (siehe bei
Geyser 136, Anm. 16). Aristoteles kennt nämlich auch Urteile
a priori, die insofern synthetisch sind, als das Prädikat
nicht zu dem Begriffe des Subjekts gehört. Wir gehen
hierauf erst weiter unten ein; denn auch Geiser begründet
seinen Standpunkt des Näheren erst in der Folge, nach
Erörterung der Arten der Erkenntnis ; es kommen ja bei den
gedachten Urteilen diese verschiedenen Arten in Betracht.

Hier stehe nur noch eine vereinzelte kritische
Bemerkung, die aber. nur unmaßgebend genommen sein will.

P. 134, Anm. 10 findet sich ein erstes Zitat aus Thomas

und nach diesem Zitat hätte auch er die Stelle Anal,
post 1, 3, 73«, 17—20 von der Vermehrung, nicht von
der Sicherstellung der Erkenntnis verstanden. Thomas' Worte
lauten lect. 8 (Vivès 7): „Et sie per demonstrationem non
acquiritur scientia, quod est contra definitionem
demonstrations." Der Sperrdruck ist von Geyser, aber der Ton
möchte auf scientia liegen, indem wir wissen, wenn wir die
Gründe kennen, was bei dem hier in Betracht kommenden
Zirkelschluß offenbar nicht der Fall ist. Nun hat ja freilich
Geyser am Ende nicht gewollt, daß das acquiritur an sich
betont werden soll, sondern er hat es nur seinerseits betont,
um aufmerksam zu machen, daß das Wissen bei Aristoteles
auch von Thomas als geistiger Erwerb gedeutet wird.

Die Erkenntnisarten bespricht das 7. Kapitel im
allgemeinen und unterscheidet die Zustände der erkennenden^
Vermögen als einfache Potenz, Habitus und Aktus, und die
Weisen, die sinnlichen und geistigen Vermögen theoretisch
und praktisch zu betätigen, wobei auch viel Onomatologi-
sches unterläuft. In bezug auf das dcavoeca&ac — vgl. p. 146 —
scheint mir eine wichtige Bedeutung nicht nach Gebühr
gewürdigt, ich meine jene Bedeutung, nach der es das
vergleichende Urteil über verwandte Einzelvorstellungen
bezeichnet, dessen Ergebnis die Gemeinvorstellungen als
Vorbereitung des eigentlichen allgemeinen Begriffes sind, mit
anderen Worten die Funktion der virtus cogitativa, von
der der hl. Thomas redet.



226 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles/ —
Das 8. Kapitel handelt von der Wahrnehmung

insbesondere. Aristoteles ist kein Idealist, obgleich er sagt,
daß die Wahrnehmung und ihr Objekt zugleich vergehen
und bestehen, de Anima 3, 2, 426 a, 17 ff. Denn das bedeutet
ihm nur, daß die Wirklichkeit oder Aktualität des Objektes
als solchen mit der des Wahrnehmenden als solchen in eins
zusammenfällt — Thomas sagt, daß so Wahrnehmendes und
Wahrgenommenes dem Subjekte nach eins sind. Geyser
führt das durchaus zutreffend aus. Nur wird das Wort.
èvépyeca im Sinne des wirklichen Erscheinens des Dinges,
wie es z. B. de An. 426a, 3f., 5 und 6f., und der wirklichen
Wahrnehmung, wie es ebenda Zeile 3 f. vorkommt, besser
statt mit Tätigkeit mit Wirklichkeit übersetzt (vgl. bei
Geyser 173 f.).

Die Meinung Franz Brentanos, daß zwischen Aristoteles

einerseits und Decartes und Locke anderseits in der
Auffassung der primären (gemeinsamen) und sekundären
(eigentümlichen) Wahrnehmungsinhalte (Qualitäten) eine
volle Übereinstimmung bestehe, wie er sie in „Aristoteles
und seine Weltanschauung", Leipzig 1911, p. 32, geäußert
hat, wird mit vollem Recht abgelehnt und zweifellos irrig
genannt (p. 175).

Etwas vag und unbestimmt erscheint die Charakterisierung
der aristotelischen Lehre von der Wahrnehmung als

kritischer Realismus (p. 180), für die sich Geyser p. 177, Anm. 40
auch auf Baeumker „Des Ar. Lehre v. d. Seinsvermögeu",
Leipzig 1877, p. 15£, beruft. Man kann den hier gemeinten
kritischen vielleicht aus seinem Gegenteil, dem naiven
Realismus verstehen, der die subjektive und intentionale
Vermittlung der Wahrnehmung ignoriert und uns die Dinge
so begegnen läßt, als wenn wir, wie einer einmal gesagt hat,
mit der Nase darauf zu liegen kämen. So spricht vielleicht
auch Baeumker von einem realen Umfassen wie mit Polypenarmen,

das der kritische Realismus ablehne, und so oder
ähnlich scheint auch Geyser das Kritische des aristotelischen
Realismus darin zu finden, daß der Philosoph von der
Sinnesempfindung und ihrem Inhalt das Urteil über ihre
Beziehung zum Objekt unterscheidet (vgl. p. 176—180).
Übrigens'kann der Sinn und folglich auch die Wahrnehmung,

wenn sie auch ein Urteilen ist, da sie ja das eine
von den anderen, was sie wahrnimmt, unterscheidet, keine
eigentlichen Beziehungen erkennen. Geyser hat also viel-



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 22-7

mehr die menschliche Wahrnehmung im Auge und redet
nicht von der tierischen, obgleich auch das Tier durch eine
Art Reflexion seine Wahrnehmung erkennt, d. h.
wahrnimmt. Er unterscheidet in der Theorie des Aristoteles drei
Wahrnehmungsakte, den schlicht konstatierenden, den
objektivierenden und den interpretierenden (p. 178 —180), erklärt
aber p. 172, daß dieses von ihm selbst klarer entwickelt
wird, als es anscheinend von Aristoteles durchschaut war.

Das 9. Kapitel handelt von der Doxa, der Meinung.
Bei Aristoteles ist der Gegensatz zwischen Doxa und Epi-
steme, Wissenschaft, in erkenntnistheoretischer Hinsicht
grundlegend wie bei Plato (p. 181). Die Episteme ist strenges,
apriorisches Wissen, die Doxa ist empirisches, dem Irrtum
und der Veränderung zugängliches Erkennen (p. 184). Was
ich in der Doxa jetzt als wahr erfasse, kann hernach falsch
sein, weil ihr Gegenstand nicht derselbe geblieben ist.

Das 10. Kapitel handelt von der Episteme. Sie ist die
Erkenntnis des Allgemeinen und Notwendigen aus seinen
Gründen. Sie ist darum auch, erhaben über Zeit und Raum,
immer und überall wahr, weil, wo die Voraussetzungen
bestehen, aus denen sie gewonnen wird, da auch die
Folgerungen gelten, die ihren Inhalt bilden. Wenn ein ebenes
Dreieck ist, ist es auch wahr, daß seine Winkelsumme zwei
Rechten gleich ist (p. 191—202).

Gegen den von Aristoteles der Episteme zugesprochenen
Charakter der Allgemeinheit erhebt sich eine Schwierigkeit

(p. 198f.): Wenn ihre Prinzipien allgemein sein müssen,
damit sie es selbst sein kann, so müssen es auch die
Substanzen sein, die den ersten Gegenstand der Erkenntnis
attsmachen. Folglich wären keine Einzelsubstanzen, was
ungereimt ist (vgl. Met. 13, 10, letzter Abschnitt). Demnach

könnte es also scheinen, daß die Episteme doch nicht
ausnahmslos allgemein ist. Dieser Aporie begegnet man
nach Aristoteles an dem angeführten Orte durch die
Unterscheidung von potenzieller und aktueller Wissenschaft: in
dem allgemeinen Satz, daß die Winkelsumme des Dreiecks
zwei Rechte beträgt, ist der partikuläre oder singuläre Satz,
daß das auch bei diesem bestimmten Dreieck der Fall ist,
potenziell enthalten. Somit bleibt der universale Charakter
wenigstens nach Seite ihrer Voraussetzungen der Episteme
gewahrt. Dies wird von Geyser, auch mit Berufung auf
Schwegler, gegen Zeller, der hier wieder einmal den Philo-



228 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

sophen mit sich selbst in Widerspruch bringen möchte, und
gegen Bonitz betont.

Man kann vielleicht auch sagen, daß jeder Schlußsatz
eines wirklich wissenschaftlichen Beweises sich zu den
Vordersâtzèn wie das Besondere zu dem Allgemeinen und
wie das Aktuelle zu dem Potenziellen verhält.

Bemerkt sei noch, daß die Stelle des Aristoteles bei
Geyser nicht ganz richtig wiedergegeben ist. Einmal heißt
es bei ihm: „Die Behauptung, daß jede wissenschaftliche
Erkenntnis allgemein ist, und daß darum notwendig die
Prinzipien des Seienden allgemein sind, daß aber anderseits
die Wesenheiten nicht für sich (getrennt von den
Einzelsubstanzen) bestehen, bietet die größte Schwierigkeit" (p. 192f.),
während der Sinn so zu geben ist: daß jede Wissenschaft
allgemein ist, so daß auch die Prinzipien des Seienden (der
Dinge, notwendig allgemein sind und keine getrennten
Substanzen bestehen, d. h. allgemein sein würden und keine
Einzelsubstanzen wären etc. Sodann heißt es p. 193: „Wenn
die Prinzipien allgemein sein müssen, muß auch das aus
ihnen Bestehende allgemein sein, wie es sich bei den
Beweisen zeigt; wenn aber dies zutrifft, so wird nichts
Allgemeines, auch nicht die Usia, vom einzelnen getrennt sein."
Nein, es muß heißen: Wären die Prinzipien allgemein, so
wäre notwendig auch das von ihnen Abgeleitete allgemein,
wie es bei den Beweisen der Eall ist. Wenn aber das, so
gäbe es kein Subsistierendes und keine Substanz (mit anderen
Worten, wären die platonischen subsistierenden Ideen die
Ursachen der Dinge, so müßten letztere allgemein sein, wie
sie, und es gäbe keine konkreten Einzeldinge).

Da die Episteme nach dem Gesagten eine abgeleitete
Erkenntnis ist, so handelt das 11. Kapitel von ihren
Prinzipien. Es gibt Prinzipien im Sinne von ersten und obersten
Grundsätzen aller Wissenschaften ohne Unterschied (p. 214)
und es gibt Prinzipien der einzelnen Wissenschaften als
solcher (p. 218—221) und diese richten sich nach dem Formalobjekt

der jeweiligen Disziplin oder sind selbst dieses
Objekt: es sind die Wesenheiten der Gegenstände, deren
Bestimmtheiten in den verschiedenen Disziplinen untersucht
werden, wie Einheit und Zahl in der Arithmetik,
Ausdehnung und Größe in der Geometrie usw. (p. 222). Beide
Arten von Prinzipien werden nicht durch Beweis ermittelt,
da sie selbst die Grundlage jeder Beweisführung sind. Da



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 229

nun Aristoteles als Prinzip der Episteme den Nus, den
Intellekt, im engeren Sinne bezeichnet (Analyt. post. 1, 33,
88b, 36), so werden wir uns über dessen Natur zu
unterrichten haben, um über den Anfang und die Grundlage aller
wissenschaftlichen Erkenntnis ins Klare zu kommen (p. 226 f.).

Das 12. Kapitel bringt denn mit den Aufschlüssen
über den Nus die Entscheidung über das ganze Anliegen
der Schrift. Wir haben schon gesagt, daß Geyser vor allem
die Frage verfolgt, wie nach Aristoteles die Erweiterung
des Wissens zustande kommt. Dahinter tritt die andere
Frage, die doch zweifellos in der Erkenntnis das Wichtigste
ist, wie überhaupt das Denken geschieht und woher es
seine wissenschaftliche Gewißheit hat, zurück. Dieser Standpunkt

bringt sich auch in diesem Kapitel zur Geltung.
Geyser hatte im vorigen Kapitel von zwei Aufgaben des
Nus gesprochen, der einen, die obersten Grundsätze des
Denkens zu gewinnen, und der anderen, die Wesenheiten
der jeweiligen formalen Gegenstände der Einzelwissenschaften

nebst den obersten aus den Wesenheiten
abzuleitenden Bestimmungen dieser Gegenstände herauszustellen,
und nun sehen wir ihn in dem gegenwärtigen Kapitel nur
mit dieser zweiten Leistung des Nus beschäftigt. Er schreibt:
„Den Inhalt der unter der Bezeichnung Nus zusammengefaßten

beweislosen Erkenntnisse bilden einmal die allen
Wissenschaften gemeinschaftlich zugrunde liegenden
logischen und metaphysischen Axiome und sodann — worauf
es in erkenntnistheoretischem Betracht besonders ankommt —

die sübstanzialen Wesenheiten der verschiedenen
Gegenstände, von denen je die einzelnen Wissenschaften zu
erkennen trachten, welche Bestimmtheiten ihnen allgemein
und notwendig zukommen. Der Nus bezeichnet also die
Denkakte, durch die das Wesen der Gegenstände und die
ihnen allgemein und notwendig zukommenden Bestimmtheiten

klar und deutlich erkannt werden" (p. 228).
Demgemäß sucht er an der Hand deä berühmten

Schlußkapitels der zweiten Analytik zu erklären, wie die Wesensbegriffe

zustande kommen (p. 242), die er unter den
allgemeinen Prinzipien, den ap/ai, von denen dort gehandelt
wird, verstanden wissen will, obgleich nach der überlieferten
scholastischen Auslegung, nicht Begriffe, sondern die obersten

Grundsätze des Denkens und damit aller Wissenschaft
gemeint sind.

Divus Thomas VI. (Jahrbuch fllr Philosophie etc. XXXIII.) 16



230 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

Ich kann mir auch nicht vorstellen, wie überhaupt
die fraglichen Wesenheiten der Wissenschaftsobjekte ein
fundamentales erkenntnistheoretisches Problem sein sollen.
Nehmen wir in der Mathematik die Einheit, die Zahl, den
Punkt, die Linie, die Fläche, den Körper, das Dreieck, den
Kreis, welches wären denn die eigentümlichen und prinzipiellen

Schwierigkeiten, die hier dem Denken begegnen,
und wo hätte Aristoteles eigens und im Zusammenhang
davon gehandelt? Die Linie ist die Ausdehnung in einer
Richtung, der Punkt ihr Ende, das Dreieck eine von drei
geraden Linien eingeschlossene Figur, der Kreis eine krumme
in sich zurückkehrende Linie mit überall gleichem Abstand
vom Mittelpunkt: was wären da für große Aporien? (vgl.
p. 264). Wir hören ja Geyser selbst sich dahin aussprechen,,
daß die mathematischen Begriffe auf einem einfachen
abstrahierenden Erschauen der an ihren sinnfälligen
Verkörperungen beruhen! (p. 280f.).

Die Denkakte, die den Nus bezeichnen und durch die
das Wesen der Gegenstände der Wissenschaften und ihre
aus ihm notwendig fliehenden Bestimmungen erkannt werden,

sollen nach Aristoteles die Akte des Vergleichens, des
Unterscheidens und des Abstrahierens sein (p. 267). Aber das
Abstrahieren ist als Verrichtung des Nus, und zwar des
Nus im Sinne des intellectus ägens, kein Denkakt, da dieser
Nus nicht denkt, sondern nur Denken macht.

Daß Geyser den intellectus agens falsch auffaßt,
ergibt sich auch aus folgenden Sätzen, die wir einfach wiedergeben:

„Die geistigen Funktionen, mittels deren der Nus
aus dem empirischen Material die diesem immanenten
allgemeinen Formen heraushebt, werden von Aristoteles unter
dem Bilde der Beleuchtung und Erhellung zusammengefaßt.
Mit dieser Angabe wäre der Erkenntnistheorie wenig
genützt, wenn damit alles gesagt sein sollte, was sich über
die Funktionen des Nus sagen ließe; denn sie würde die
Grundlage der Erkenntnis einfach auf einen
metaphysischpsychologischen Ursprung zurückführen, im übrigen aber
sie logisch und erkenntnistheoretisch völlig unaufgeklärt
lassen. Es könnte sogar jemand versucht sein, dieser
aristotelischen Erklärung das vorzuwerfen, was Aristoteles
selbst in so scharfer Kritik Plato vorwirft : es heiße dies
xevo/.oyeêv xai juezaipofjàç Xéyeiv noiirjTtxdz, Met. 1, 9, 991« 22.
Jedenfalls wäre dieser Weg nicht so wesentlich besser als-



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 231

der platonische Versuch, die Prinzipien in einem vorweltlichen

Schauen der Ideen entspringen zu lassen. In Wahrheit

steht es aber um die Sache der aristotelischen
Erkenntnistheorie weit günstiger, und dürfte der Wert unserer
Ausführungen nicht zum wenigsten darin liegen, dies klar
gemacht zu haben. Es sind bestimmte Denkakte verschiedener
Art, durch die auf der Grundlage der Erfahrungsgegebenheiten

die Definitionen und Wesensverhalte erkannt und
den Wissenschaften als ihre Prinzipien zur Verfügung
gestellt werden, — Die Erkenntnis der Wesenheiten durch
den Nus erscheint bei Aristoteles als Wesensschau
Namentlich an den mathematischen Gegenständen ist dies
(diese Wesensschau) erlebbar" (p. 273 f.).

Geyser übersieht auch, daß der Nus, in dem die obersten

Grundsätze erkannt werden und von dem im Schlußkapitel

der zweiten Analytik die Rede ist, der sogenannte
habitus principiorum, von dem Nus poietikos verschieden ist,
obschon auch dieser de An. 3, 5 als Habitus bezeichnet wird.

Hier merken wir auch an, daß Geyser irrtümlich als
psychologisches Substrat der species intelligibilis den leidenden

Verstand, voîiç na^TjTixôç, ansieht (p. 252). Das ist die
bekannte Verwechslung mit dem voüç ouvä[iec, dem aufnehmenden

Verstände oder dem Verstände in Möglichkeit. Der
leidende Verstand ist vielmehr der Sitz der Allgemeinbilder,
der Schemen der Einbildungskraft, von denen als Vorstufen
und Vorbedingungen der formellen allgemeinen Begriffe
Geyser sehr zutreffend und belehrend redet (p. 248ff,, 252ff.,
2G3, 265) — so war mir z. B. die Bemerkung, daß zweifüßiges
gehendes Sinnenwesen oder zahmes zweifüßiges Sinnenwesen

als Definition für Mensch lediglich ein Inbegriff
empirischer Kennzeichen ist (p. 253), interessant. Der leidende
Verstand ist das Subjekt des diavoeîaiïac, die vis cogitativa
der Scholastiker, die sich in bewußter und absichtlicher
Vergleichung und Unterscheidung der Einzelvorstellungen
im Gegensatz zu den allgemeinen Begriffen betätigt und
diese letzteren so vorbereitet.

In dem letzten Paragraphen dieses Kapitels finden
wir zunächst noch einmal betont, daß es sich bei der Frage
um die Prinzipien der wissenschaftlichen Beweise weniger
um die Axiome als um die Wesenheiten der Objekte der
Einzelwissenschaften und die mit diesen Wesenheiten an
sich verknüpften Sachverhalte, von Geyser Wesensverhalte

16*



232 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

genannt, handelt (p. 272 f.). Solche Wesensverhalte sind z. B.
die Sätze, daß die Winkelsumme des Dreiecks zwei Rechte
beträgt (p. 275) oder daß die Grade vom Zentrum nach dem
Halbierungspunkt der Sehne auf ihr senkrecht steht : sie
folgen aus dem Wesen des Dreiecks und des Kreises,
gehören aber nicht zum Wesen und zur Definition, sondern
kommen synthetisch hinzu. An diesen Sachverhalt werden
nun folgende bezeichnende Ausfährungen geknüpft:

„Klar ist nunmehr, was nach der Ansicht des Aristo
teles gewissermaßen Hirn und Herz der wissenschaftlichen
Erkenntnis zu sein hat. Es sind synthetische
Notwendigkeitsurteile, welche bestimmte Wesensverhalte der Gegenstände

zum Inhalt haben und ihre Begründung in einem
geistigen Erschauen dieser Wesensverhalte finden Sollte
jemand, der diese Ausführungen gelesen, über sie den Kopf
schütteln, weil sie ihm durch ihre Lehre v m den synthetischen

Notwendigkeitsurteilen die aristotelische
Erkenntnistheorie der kantischen „bedenklich" nahe zu bringen
scheinen, so erwidere ich einem solchen, daß stärker als
alle „Bedenklichkeiten" für mich die schlichten historischen
Tatsächlichkeiten sind Die Kluft zwischen beiden großen
Denkern klaffender zu machen, als sie in Wirklichkeit ist,
dazu besteht nicht der geringste Anlaß Übrigens möchte
ich nicht unterlassen anzumerken, daß der Sinn der „synthetischen

Urteile a priori" bei Kant mit dem Sinn der
synthetischen Grundurteile bei Aristoteles nicht identisch
ist" (d. 276 f.).

Mit dieser Anmerkung scheint doch im Grunde wieder
alles zurückgenommen, was vorher von dem Einklang zwischen
Aristoteles und Kant behauptet wird, denn es ist offenbar
daran gedacht, daß die als synthetisch bezeichneten Grundurteile

bei Aristoteles in Wirklichkeit analytisch, d. h. aus
dem Wesen des Subjekts abgeleitet sind. Wir möchten auch
betonen, daß die sogenannten Wesens verhalte bei Aristoteles

nicht die grundlegende Bedeutung haben wie die
synthetischen Urteile a priori bei Kant, vor allem aber, daß
die gedachten Notwendigkeitsurteile bei Aristoteles, wie es
bei einem wirklich großen Denker zu erwarten ist, keinem
Anstand unterliegen, während die synthetischen Urteile bei
Kant eine greifbare Fiktion sind : sie sind nicht synthetisch,
sondern analytisch, da in ihnen das Prädikat logisch, d. h.
begrifflich aus dem Subjekt folgt.



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 233

Da das 12. Kapitel die Erwerbung der höchsten
Begriffe und Grundsätze weniger berücksichtigt, so will ich
es nicht verabschieden, ohne hierüber das Nötige vorzutragen
und dadurch die vorliegende Besprechung desto fruchtbarer
zu machen.

Vor den Begriffen und Prinzipien geht naturgemäß
die Wahrnehmung, die Phantasie, das Gedächtnis, die
Induktion, die Erfahrung, mit einem Wort die sinnliche
Erkenntnis des einzelnen her, das ist die Voraussetzung aller
drei hier vorzüglich in Betracht kommenden Texte bei
Aristoteles: des Schlußkapitels der zweiten Analytik, des

Anfangskapitels der Metaphysik und des 5. Kapitels im
3. Buche de Anima; in den beiden ersten Stellen zeigt das

sogar der Wortlaut.
Aber die Begriffe, um zunächst nur von ihnen zu

reden und die Urteile einstweilen außer acht zu lassen, sind
allgemein, die sinnlichen Vorstellungen sind singulär ; der
Begriff des Baum,es oder der Pflanze umfaßt z. B. alle Bäume
oder Pflanzen, dagegen geht die sinnliche Vorstellung von
diesem Baume vor mir, die er durch seinen Anblick in mir
hervorruft, nur auf dieses Einzelding, das, so wie es mit
seinen Besonderheiten da ist, auch von dem Tiere
erkannt wird.

Die sinnlichen Vorstellungen können mithin die
Begriffe nicht erklären und es fragt sich also, woher diese
stammen.

Sie müssen sich aus einem Prinzip ableiten, das drei
Eigenschaften aufweist ; es muß geistig, wirkungskräftig
oder aktiv und der denkenden Seele selbst als ein
Vermögen von ihr angehörig sein. Wohlverstanden, wir sagen
nicht, daß ein solches Prinzip allein die Begriffe erklärt;
wir setzen voraus, daß die sinnliche Wahrnehmung ihnen
den Inhalt gibt und daß die denkende Seele auch ein
passives Vermögen haben muß, um die Begriffe aufzunehmen,
wir fragen nur hitch dem weiteren Faktor, der noch
dazukommen muß, um die Entstehung verständlich zu machen.

Wir sagen also, daß dieser Faktor erstens geistig oder
stofflos sein muß. Denn die Seele, die der Ort oder Sitz der
Begriffe ist, ist geistig und nur Geistiges kann auf den Geist
wirken. Die Außendinge und ihre seelischen Kepräsentanten,
die Sinnenbilder, sind aber körperlich und sinnlich. Sie tun
mithin der gestellten Forderung kein Genüge.



234 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles I

Der gedachte Faktor muß aber zweitens auch aktiv
sein. Die Denkseele als aufnehmendes Vermögen ist passiv;
denn sie geht, wenn sie denkt, von der Fähigkeit zur
Tätigkeit über, ist also der Veränderung und Bewegung
unterworfen und in diesem Sinne leidend. Jedes PassiVe
setzt aber ein Aktives voraus, das es von der Fähigkeit
zur Tätigkeit führt.

Endlich drittens muß jener Faktor in der Seele ihr
Vermögen sein. Wäre es kein Vermögen der Seele selbst,
das aktiv in uns die Gedanken hervorbringt, so ermangelte
der Mensch, um seine eigentümliche Verrichtung
wahrzunehmen, der natürlichen Ausstattung, was ungereimt ist.

Dieser so geartete, mit den angezeigten drei
Eigenschaften versehene Faktor ist nun der Eus poietikos, der
intellectus agens, der wirkende Verstand, von dem Aristoteles
de Anima 3, 5, 430«, 10—19 teils wörtlich, teils dem Sinne
nach folgendes sagt.

Jedes Wesen, bei dem es einen Übergang von der
Anlage zur Betätigung gibt, weist auf zwei entgegengesetzte
Momente hin, auf der einen Seite das Stoffliche und
Potenzielle, auf der anderen Seite das Wirkende, das sich zu
dem ersteren verhält, wie die gestaltende und formgebende
Kunst zu ihrem Stoffe. Es müssen diese Gegensätze demnach

auch in der denkenden Seele vorhanden sein. Und der
eine betreffende Nus zeigt seine Eigenart darih, daß er
alles wird, indem er die Dinge denkend, sie in sich nachbildet
und sich selbst zu ihrem lebendigen Bilde macht ; für den
anderen Nus aber liegt sie darin, daß er alles macht, wie
es etwa ein Habitus nach Art des Lichtes tut. Denn in
gewisser Weise macht auch das Licht die potenziellen Farben
zu aktuellen Farben, in gewisser Weise, weil die Farben
(nach Aristoteles) schon ohne das Licht wirklich da sind,
und durch das Licht, das das Medium, die Luft etwa, hell
und durchsichtig macht, nur sichtbar werden, während
das aktuell Intelligible als solches erst durch den aktiven
Nus hergestellt wird, der das in den Phantasmen enthaltene
potenziell Intelligible aktuell intelligibel macht. Und dieser
Nus ist erst recht eigentlich in seinem Sein getrennt und
selbständig, ohne Leiden und unstofflich, da er wesentlich
Aktualität ist. Denn wenn nach dem, was wir vorhin im
4. Kapitel gezeigt haben, schon der aufnehmende Nus diese
Eigenschaften hat, so muß um so mehr der, wirkende Nus



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 235

sie haben. Denn immer muß das Wirkende das Leidende
und das formende und schaffende Prinzip die Hyle, den
bildsamen Stoff, an Würde übertreffen.

Mit diesem Text läßt sich auch passend die Erklärung der
Weise verbinden, in der der wirkende Verstand die
Phantasmen aktuell intelligibel macht und so in der Seele die
Begriffe erzeugt.

Im vorausgehenden 4. Kapitel, auf das der gedachte
Text stillschweigend Bezug nimmt, hat die Allgemeinheit
der Begriffe, in denen wir denken und denkend die Dinge
nach ihrer Wesenheit erkennen, eine wichtige Rolle gespielt.
Auf diese ihre Allgemeinheit wurde dort der Beweis
gestützt, daß die denkende Seele als ihr aufnehmendes Subjekt

unstofiflich ist und dem Leibe gegenüber,, sofern sie
denkendes Prinzip ist, ein getrenntes oder selbständiges
Sein hat.

Diesen Charakter der Allgemeinheit nun erhalten die
Begriffe durch den wirkenden Verstand: er hebt aus den
sinnlichen Vorstellungen, den Phantasmen, die Besonderheiten

der vorgestellten Dinge abstreifend, ihr Gemeinsames
aus und stellt eben damit für den aufnehmenden Verstand
ihre Wesenheit ins Licht, mögen sie nun Substanzen oder
Akzidentien sein (vgl, St. Thomas in Anal. post. 2, 19,
100«, 14 ff.).

Der wirkende Verstand könnte dieser Aufgabe nicht
gerecht werden, wenn nicht die allgemeine Wesenheit der
Dinge, die Natur ihrer Art, in jedem einzelnen von ihnen
vorhanden wäre und auch in irgendeiner Weise durch die
dem Begriffe vorhergehende Wahrnehmung aufgefaßt würde.
In diesem Sinne sagt Aristoteles: „Man nimmt zwar (im
einzelnen Falle) das Einzelne wahr, aber die Wahrnehmung
(als fortgesetzt betätigtes Vermögen) geht auf das
Allgemeine, den Menschen z. B., nicht auf den Menschen Kal-
lias" (Anal. post. 2, 19, 100«, 17f.), wozu St. Thomas
erläutert: „Das Einzelne wird zwar eigentlich und an und
für sich wahrgenommen, aber die Wahrnehmung geht trotzdem

in gewisser Weise auch auf das Allgemeine selbst.
Denn sie erkennt den Kallias nicht nur, insofern er Rallias

ist, sondern auch, insofern er dieser Mensch ist, und
ebenso erkennt sie den Sokrates, sofern er dieser bestimmte
Mensch ist. Und daher kommt es, daß die denkende Seele



236

auf Grund solch vorgängiger Sinneswahrnehmung in beiden,
Kallias und Sokrates, den Menschen betrachten kann. Wäre
es aber so, daß der Sinn nur dasjenige erfaßte, was zur
Besonderheit gehört, und daß er auf keine Weise mit dem
Besonderen das Allgemeine in ihm erfaßte, so wäre es
nicht möglich, daß in uns durch die sinnliche Wahrnehmung
die Erkenntnis des Allgemeinen bewirkt würde" (vgl. Geyser
p. 246). Ebenso heißt es Met. 13, 10, 1087 u, 19, wenn auch in
einem anderen Zusammenhang: „Das Gesicht sieht die
allgemeine Earbe mitfolgend, weil diese bestimmte von ihm
gesehene Farbe (das Blau etwa) Farbe ist."

Es ist aber wohl ?u beachten, daß die Tätigkeit des
wirkenden Verstandes, durch die er das Besondere und
Zufällige der Erscheinungen von ihnen abstreift und das
Gemeinsame als den ihnen zugrunde liegenden Wesenskern
der Dinge heraushebt, die Abstraktion, wie sie mit dem
Kunstausdruck heißt, eine ganz eigenartige Leistung ist,
die man mehr denken, als mit Worten aussprechen kann,
eine res sui generis. Das Allgemeine und das Besondere
liegen in den Dingen nicht nebeneinander; das eine liegt
auch dem anderen nicht zugrunde, nicht einmal schlechthin

logisch, wie die Einzelsubstanz ihren Eigenschaften;
handelt es sich hier doch beiderseits um Singuläres ;

sondern das Allgemeine ist in der Form der Allgemeinheit ein
Gedachtes, das zwar in den Einzeldingen wiederkehrt,
jedoch nicht als Allgemeines, da alles Wirkliche individuell
ist, sondern als Besonderes. Darum erfordert die Abstraktion
ein besonderes geistiges Vermögen, und dieses drückt
Aristoteles mit den Worten aus: „Die Seele (des Menschen)
ist so beschaffen, daß sie das erleiden kann" (Anal. post.
2, 19, 100a, 13f.), wozu St. Thomas erläuternd bemerkt:
„Man könnte meinen, daß die auf das Einzelne gehende
Wahrnehmung und Erinnerung schon zur Hervorbringung
einer geistigen Erkenntnis der Prinzipien genügte, und
deshalb sagt der Philosoph, um dieses auszuschließen, daß man
zugleich mit dem Sinn eine solche Natur der Seele voraussetzen

muß, die solches erleiden kann, d. h. der allgemeinen
Erkenntnis fähig ist, was mit dem intellectus possibilis
geschieht, und wiederum, daß sie solches durch den intellectus

agens bewirken kann, der durch Abstraktion des
Allgemeinen aus dem Einzelnen das actu Intelligible macht"-
im Kommentar zu dieser Stelle.



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 237

Der intellectus agens muß .also das Vermögen sein,
jenen den Dingen inwohnenden Gedanken ins Licht zu stellen,
der sie unter Arten, Gattungen und immer höhere
Einheiten bringt, und dadurch zu machen, daß der intellectus
possibilis sie in allgemeinen Begriffen denken kann. Diese
empfangen von ihm ihre gemeinsame Form, dagegen von
der Erfahrung ihren wechselnden Inhalt.

Dasselbe Vermögen aber, das die Begriffe denkt, fällt
auch im Lichte des intellectus agens die Urteile über die
Dinge. Die allerobersten Urteile gehen aus den höchsten
und allgemeinsten Begriffen hervor, deren Verhältnis das
denkende Vermögen mit Hilfe des wirkenden Verstandes
als der eigentlichen Verniinftigkeit der Seele erkennt. So
kann ich z. B. den Begriff des Seins nicht denken, ohne
zu urteilen, daß das, was ist, nicht ist, und daß alles
entweder ist oder nicht ist — das Prinzip des Widerspruches und
des ausgeschlossenen Dritten.

Von nichts anderem als dem Begriff, um auch dieses
hier zu erwähnen, kommt auch dem Inhalt der Episteme
seine Notwendigkeit. Weil das Dreieok oder weil der Kreis
ist, was er ist, das eine eine von drei Graden umschlossene
Figur, der andere eine krumme, in sich zurückkehrende
Linie mit überall gleichem Abstand von der Mitte, so gelten
vom einen und anderen die verschiedenen Sätze, daß z. B.
das ebene Dreieck eine Winkelsumme von zwei Rechten
hat, und daß die Linie vom Zentrum nach der Mitte der
Sehne senkrecht auf ihr steht.

Manche sehr allgemeine Sätze und unter ihnen auch
der höchste Grundsatz des Werdens, daß nichts ohne Ursache
wird oder geschieht, werden von uns freilich auch durch
die Erfahrung gewonnen, jedoch finden wir den eigentlichen
Grund ihrer Allgemeinheit und Notwendigkeit in den
Begriffen. Die Erfahrung hilft uns aber, daß wir des Grundes
leichter inne werden. Demgemäß gibt Aristoteles z. B. zu
verstehen, daß die Erkenntnis, nach der das Ganze größer
ist als sein Teil, durch die Erfahrung und Anschauung
vorbereitet wird (Anal. post. 1, 18, 816, 2—5), wozu man
vergleiche Thomas lect. 30 (nach Vives, Paris 29 und Geyser
p. 289f.). Auch darauf, daß nichts ohne Ursache geschieht,
kommen wir durch Erfahrung, wenn wir z. B. sehen, daß der
Stein durch die Sonne warm und durch den Regen naß wird,
aber den Grund der Notwendigkeit dieses Prinzips lehren



238 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

uns erst die Begriffe: wo nichts ist, wird nichts, weder
wie am Stoff, woran oder woraus, noch wie aus der Kraft,
wodurch etwas wird. Die umfassendste Erfahrung fundiert
hier keine Notwendigkeit. Darum sagt z. B. auch Aristoteles
im Anfange der Metaphysik zwar, daß die Menschen durch
die Erfahrung zu "Wissenschaft und Kunst gelangen (p. 981«
2f.), aber er gebraucht hier offenbar das Wort Wissenschaftim
weiteren Sinne ; in bezug auf die Wissenschaft führt er für den
aufgestellten Satz keine Beispiele an, sondern nur in bezug
auf die Kunst und läßt die so gefundenen Sätze unter die
i-iXrjifnç fallen (Zeile 7), welches Wort ungefähr mit Doxa
gleichbedeutend ist oder allgemein Annahme bedeutet.
Wissenschaft im strengen Sinne ist ihm nur da gegeben,
wo die Einsicht in den Sachgrund vorhanden ist, aus dem
sich die Folge notwendig ergibt.

Kehren wir nach diesen kurzen selbständigen
Ausführungen noch einmal zu unserer Schrift zurück, um ihr
letztes Kapitel und die beigefügte Schlußbetrachtung zu
erledigen.

Das Schlußkapitel handelt von der wissenschaftlichen
Erkenntnis der Natur nach Aristoteles.

Man hat dem Philosophen den Vorwurf gemacht, daß
er die Naturlehre nicht als Wissenschaft zu begründen
gewußt habe. Er finde die Naturgesetze durch Induktion, wie
man aber durch dieses Verfahren, das doch nie alle Fälle
erschöpfen könne, zu allgemeinen und notwendigen Sätzen
gelange, habe er sich entweder nicht mit Bestimmtheit
gefragt, oder er habe diese Frage doch nicht genügend
beantwortet. Dazu weise die aristotelische Naturkunde manche
Schwächen im Tatsächlichen auf.

Wider diese Vorwürfe wird Aristoteles mit Recht von
dem Verfasser in Schutz genommen.

Der Philosoph hat die Notwendigkeit, über die Induktion

eine Regel des Nus zu stellen, die die Fälle der Erscheinungen

einem einheitlichen Gesetz unterwirft, wohl
durchschaut (p. 296). Er hat auch eine entsprechende Regel
angegeben (p. 294). Selbst die Bedeutung" der Mathematik als
Wissenschaft, oder wie Geyser sagt, für die Erhebung der
Naturerkenntnisse zum Range einer streng wissenschaftlichen
Erkenntnis der Naturerscheinungen, ist ihm nicht verborgen
geblieben, was sich darin zum Ausdruck bringt, daß er die



Die Erkenntnistheorie des Aristoteles 239

konkret empirischen Wissenschaften den abstrakt mathematischen,

wie die Astronomie der Geometrie und die Harmonik
der Arithmetik, unterordnet (p. 292). Die Mangelhaftigkeit
der Induktion aber und die vielen tatsächlichen Irrtümer
erklären sich aus dem Zustande der damals möglichen
Naturforschung (p, 296).

Richtig wird auch von Geyser erklärt, daß nach
Aristoteles die Regel, die die Gesetzlichkeit der Naturvorgänge
und damit die Möglichkeit ihrer wissenschaftlichen
Erkenntnis verbürgt, in dem Satze liegt : in der Natur
geschieht keine Veränderung grundlos. Dieses sei, sagt er,
der Sinn der Aussprüche : Gott und die Natur tun nichts
grundlos, die Natur flieht das Unbestimmte, die Natur sieht
nicht so aus, als ob sie aus ihren Erscheinungen episodisch
zusammengeflickt sei gleich einer schlechten Tragödie, wo
das èx rù)v waiviifisvcuv freilich besser zu seinem Recht käme,
wenn man so übertrüge: nach allem, was man sieht, hat
die Natur keinen episodischen Charakter (p. 29iff.).

Dagegen kann man nicht beipflichten, wenn trotzdem
in der aristotelischen Auffassung der wissenschaftlichen
Naturerkenntnis prinzipielle Lücken vorhanden sein sollen
(p. 297ff.). Weil nach Aristoteles die Natur vor allem unter
der Herrschaft des Zweckes stehe, der oft vereitelt werde,
so bescheide er sich in bezug auf sie mit einer wahrscheinlichen

Erkenntnis; ja, er lasse selbst dem Zufall in ihr
Raum, der sich der wissenschaftlichen Erkenntnis ganz
entzieht. Der modernen Forschung gelte es vielmehr mit Recht
als Aufgabe, auch hinter der scheinbaren Regellosigkeit die
Regel, hinter der Ausnahme das strenge Gesetz zu
entdecken (p. 301). Dafür aber gebe es ein anderes Moment in
der Naturwirklichkeit, dessen wissenschaftliche Erkenntnis
in der Tat ein wichtiges erkenntnistheoretisches Problem
bilde, das jedoch von Aristoteles nicht gesehen worden sei,
das sei das individuelle Moment in der Natur. Die
allgemeinen Wesenheiten und Gesetze der Natur seien an
konkreten Individualitäten verwirklicht, von denen die
gegenwärtigen die zukünftigen bestimmten und ihrerseits wieder
durch die vorausgegangenen bestimmt seien, und so erhebe
sich das Problem der Bestimmung des Individuellen, das
wir das Problem der Geschichtswissenschaft nennen
können, wenn wir das Wort Geschichte im weitesten Sinne
nehmen (p. 301 f.).



240 Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

Es möchte nicht schwer fallen, diese Bedenken zn
zerstreuen.

Wenn die Absicht der Natur hin und wieder
vereitelt wird, so geschieht das Aristoteles zufolge nur innerhalb

der Natur im engeren Sinne, im sublutiarischen
Bereich, während in der Region der Himmelssphären
unverbrüchliche Regelmäßigkeit und Ordnung herrscht. Es
geschieht aber auch innerhalb der veränderlichen und
hinfalligen Natur unbeschadet der allgemeinen Gesetze und
nur in einer Minderheit der Fälle, bei der Entstehung der
Organismen z. B., wenn einmal ein Keim verdirbt und eine
Mißbildung auftritt. Es gibt auch in der Natur keinen
Zufall in dem Sinne, daß etwas ohne Ursache geschähe, aber
diese Ursache ist oft nicht zu erkennen, oder sie ist nicht
eindeutig zu bestimmen: sie kann bald diese, bald jene
sein. Endlich möchte ich nicht glauben, daß Aristoteles das
Problem der Individualität nicht beachtet hat. Dagegen
sprechen schon seine Bücher der Politik, die von den
verschiedensten Staatsformen, Personen, Dingen und Begebenheiten

berichten, seine Tiergeschichte und die Probleme.
Er wird auch nicht gemeint haben, daß es von dem
Individuellen nur eine sinnliche Erkenntnis gibt, sind doch
unsere intellektuellen Urteile oft singulär, während der
Sinn das Individuelle eigentlich nur im negativen Betracht
auffaßt, insofern er nichts Allgemeines erreicht, dagegen
so wenig und noch weniger als der Verstand das Individuelle

nach seinem eigentlichen Wesen erkennt. Aber ihm
war mit Recht das Allgemeine die Signatur der Wissenschaft,

so fern wir auch das Singulare, Gott z. B. oder die
Sonne, unter eigentlich allgemeine Merkmale bringen,
obgleich wir sie auf ein Einzelnes beziehen.

In der Schlußbetrachtung widmet Geyser mit
Anführung von Eucken „Die Methode der aristotelischen
Forschung'', Berlin 1872, Aristoteles warme Worte der
Anerkennung. Wenn er freilich seiner Theorie die platonische
Auffassung schlechthin als Idealismus gegenüberstellt, (p. 307),
so könnte man dagegen vielleicht sagen, daß er auf die
mythische Einkleidung der Erkenntnislehre Piatos ein zu
großes Gewicht legt. Ich möchte mich fast anheischig
machen, die platonische Darstellung von den Begriffen und
ihrer Entstehung in der Seele, abgesehen von dem
Mythologischen, so zu rechtfertigen, daß sie die aristotelische



Da« ethische Problem in der modernen Philosophie 241

nahe berührt. Dabei soll das Verdienst des Aristoteles, das
aktive und passive Moment in der erkennenden Seele, die
beiden Intellekte, unterschieden und schulgerecht nachgewiesen

zu haben, ungeschmälert bleiben.
Köln—Lindenthal, 28. Juni 1919.

DAS ETHISCHE PROBLEM IN DER MODERNEN
PHILOSOPHIE

Von Fr. Mag. Theol. LEO MICHEL O. P.

Die Menschen unterscheiden rein physisch-mechanische
und sittliche Handlungen; sie unterscheiden eine physische
und eine sittliche Weltordnung; sie unterscheiden sittlich
gute, erlaubte und sittlich schlechte, verbotene Handlungen.
Das ist eine Tatsache des Bewußtseins und der äußeren
Erfahrung.

Das physisch Gute und das sittlich Gute, das physisch
Schlechte und das sittlich Schlechte sind nicht identische
Begriffe. Es kann etwas physisch gut sein, weil es Lust oder
Nutzen verursacht und dennoch sittlich schlecht sein.

Im Bewußtsein des Menschen liegt der kategorische
Imperativ des Sollens: du sollst das sittlich Gute tun und
das sittlich Schlechte meiden, auch dann, wenn das sittlich
Gute Schmerz oder das sittlich Schlechte Lust verursacht.
Mit diesem kategorischen Imperativ hängen zusammen die
sittlichen Phänomene als Konsequenzen, wie die Zurechnung,
Verantwortlichkeit, das Gewissen, Lohn• und Strafe. Der
kategorische Imperativ und die sittlichen Phänomene können
nicht zurückgeführt werden auf die physischen Gesetze der
Natur, auf die physische Weltordnung; sie setzen ein
Sittengesetz, eine sittliche Weltordnung voraus. Soweit die
Handlungen der Menschen der äußeren Erfahrung unterworfen
sind, bestätigen sie diese Unterscheidung.

Der Zweck und die Aufgabe der Philosophie ist es,
die Tatsachen und Phänomene der Empirie, somit den Inhalt
des Bewußtseins und der äußeren Erfahrung zu erklären
und zu begründen. Die wissenschaftliche Forschung
beginnt damit, daß das, was bisher selbstverständlich war,
zum Problem wird. Ist nun der Unterschied zwischen der
physischen und der sittlichen Ordnung begründet? Liegt
der Grund in der Natur des Menschen oder ist er nur ein


	Die Erkenntnistheorie des Aristoteles

