
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen '205

Prof. E. Hartmann leugnet zwar, daß die absolute Welt
unräumlich und unzeitlich sei, scheint aber doch zuzugeben,
daß wir die absolute Welt wie nach ihren Sinnesqualitäten
so auch nach ihrer Zeit- und Raumbeschaffenheit nicht
erkennen, wie sie an sich ist. Dazu ist zu bemerken,
daß erstens die Voraussetzung nicht zutrifft. Wie J. Gredt
in mehreren Artikeln dieser Zeitschrift sowie in einer eigenen
Schrift „De cognitione sensuum externorum" dargetan hat,
sind die sekundären Sinnesqualitäten formell auch in der
Außenwelt so, wie sie erkannt werden. Dann ist zu sagen,
daß, wollte man die Analogie mit den sekundären
Sinnesqualitäten folgerichtig durchführen, man sagen müßte, die
Welt sei gerade so wenig räumlich und zeitlich ausgedehnt,
wie sie nach den Leugnern der Objektivität der sekundären
Sinnesqualitäten warm oder gefärbt ist, eine Behauptung,
die den Semiidealismus enthält und folgerichtig zum
Phänomenalismus und zum vollständigen Idealismus führt.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Joseî Fröbes S. J. : Lehrbuch der experimentellen Psychologie.
Freiburg, Herder. I. Bd. 1917. XXVI, 605 p.
Laut Vorwort will das „Lehrbuch" die Fragen und Ergebnisse

der experimentellen Psychologie nach ihrem augenblicklichen Stand
in einer Jeicht verständlichen, schulgemäßen Weise zur Darstellung
bringen. Der vorliegende erste Band enthält die Behandlung der
elementareren psychischen Prozesse, die sinnlichen Elemente, besonders
die Empfindungen, die Vorstellungen und Wahrnehmungen, die
psychologische Methodik im allgemeinen, die Assoziationsgesetze. Der zweite
Band soll die Pathologie der Assoziationen, die höheren Erkenntnisvorgänge,

die Gemütsbewegungen, Willensvorgänge, endlich die
psychischen Abnormitäten zur Darstellung bringen.

Der Verfasser ^unterscheidet die experimentelle Psychologie, die
beschreibend und induktiv vorgeht, von der mehr deduktiven,
philosophischen Psychologie. Durch diese Benennungen wird
zugegeben, daß die experimentelle Psychologie eigentlich nicht zur
Philosophie gehört. Wohl mit Recht. Nach der heutigen engeren Bedeutung

des Wortes ist die Philosophie die vollkommene Wissenschaft,

die nach den Seinsgründen sucht (scientia proprer quid — 3:on),
von der sich die beschreibenden und induktiven Wissenschaften, die
nur den Tatbestand feststellen (scientiae quia — ort), im Laufe der
Zeiten abgetrennt haben. Dabei bleibt natürlich bestehen, daß die
experimentelle Psychologie ebenso wie die Experimentalphysik und
überhaupt die Naturwissenschaften (im neueren Sinne des Wortes)
von großer Bedeutung für die Philosophie sind und deren
wissenschaftlichen Unterbau bilden sollen. Der gestellten Aufgabe ent-



206 Literarische Besprechungen

sprechend geht das Lehrbuch rein erfahrungsmäßig vor. Es legt die
Bewußtseinstatsachen dar, ordnet dieselben nach bestimmten Gesichtspunkten

und stellt, den Tatsachen entsprechend, die Gesetze des
Seelenlebens fest. Zum Schluß wird auch die Ursache des Gesetzen
anzugeben gesucht. Hier herührt sich die experimentelle mit der
philosophischen Psychologie.

Nach dem vorliegenden ersten Bande zu urteilen, ist Probes in
hohem Maße seiner Aufgabe gerecht geworden. Sein Lehrbuch ist das
Ergebnis einer langen, fleißigen Arbeit. Fröbes beherrscht die
psychologische Literatur vorzüglich. Er läßt in den verschiedenen Fragen
die einzelnen Forscher in kurzer inhaltsvoller Weise zu Worte kommen
und führt so dem Leser ein klares Bild der verschiedenen Ansichten
vor. Eine umsichtige, nüchterne Beurteilung gibt jedem das Seine
und anerkennt auch in den Ansichten, die abgelehnt werden, den Teil
der Wahrheit, der ihnen zukommt. So wird die Assoziationspsychologie

trefflich gewertet: „Die assoziativen Reproduktionstendenzen
und die damit verbundenen Faktoren sind ein Mittel, und zwar ein
absolut unentbehrliches Mittel, um zu den gewünschten Vorstellungen,
Gedanken usw. zu kommen. Die Notwendigkeit dieses Mittels kann
kaum überschätzt werden. Wie der Wille ohne Nerven und Muskeln
keine Bewegung der Glieder leisten kann, wie die Vegetation ohne
chemische Affinitäten der Teile nichts ausrichtet, so ist auch unser
ganzes geistiges Bewußtseinsleben an das mächtige und alles
durchdringende Agens der Assoziationen gebunden. Aber die Assoziation
bleibt das Instrument eines höheren Einflusses, des Willens. Dieser
ist es, der die von selbst nach ihren eigenen Gesetzen auftauchenden
Vorstellungen entweder zuläßt oder verwirft, der den Nachdruck auf
gewisse Vorstellungen legt, sie durch Gefühle, Motive usw. verstärkt
und immer wieder darauf zurückkommt; durch diesen indirekten, aber
dirigierenden Einfluß wird der normale Gedankenverlaut' des wachen
Lebens hervorgebracht, im Gegensatz zu dem von Assoziationen und
Perseverationen weit mehr beherrschten Gedankenverlauf des Traumes
oder der Träumerei", p. 605. Obwohl Fröbes für die Müllersche Lehre
der spezifischen Sinnesenergien eintritt, schreibt er dennoch: „Die
Bedeutung des Satzes ist sicher vielfach übertrieben worden, so schon
von Müller selbst, der die ,Gleichgültigkeit des Reizes' so betont, daß
daraus ein absoluter Subjektivismus folgen würde", p. 85. Es ist gut,
dies noch nachträglich hervorzuheben gegenüber dem Versuche N.Brühls,
Müller vom Idealismus rein zu waschen. Auch der Lehrer der
philosophischen Psychologie wird dem Verfasser dankbar sein, daß er
ihm ein Lehrbuch darbietet, mittels dessen man sich von den Ergehnissen

der experimentellen Psychologie in leichter Weise Kenntnis
verschaffen kann. Sehr anregend für den philosophischen Psychologen
ist die experimentelle Beweisführung des Denkens aus dem Wortverständnis.

Prüfende Bemerkungen über einige Punkte mögen hier folgen :

Nach Ablehnung der Ansicht Ribots und anderer, die den Schmerz
als Unlustgefühl betrachten, das sich an übergroße Empfindungen
beliebiger Art anschließt,.tritt Fröbes, p. 144 ff., für einen eigenen Schmerzsinn

ein, d. h. er hält diese Ansicht mancher neuerer Psychologen für
wahrscheinlicher. Allein es gibt eine dritte Möglichkeit, die sich nahelegt,
nämlich daß der Schmerz eine nicht naturentsprechende Tast- (Druck-



Literarische Besprechungen 207

oder Widerstands-) Empfindung sei, eine Unlust empfindung (nicht
Unlustgefühl des Tastsinnes. Die Aufstellung eines besonderen
Schmerzsinnes ist gewiß nicht begründet, wie ich gegen N. Brühl im
Divus Thomas IV, p. 36f.; V, p. 279fi., nachgewiesen habe.

Der neueren Psychologie entsprechend, behandelt Probes, p. 72 ff.?
die Gefühle unabhängig vom Streben und stellt sie dar als etwas
sowohl vom Empfinden als auch vom Streben Verschiedenes. Allein aus
seiner eigenen Darstellung ergibt sich, daß das Gefühl etwas zum
Streben Gehörendes ist, wenn auch nicht ein Erstreben schlechthin..
Es gibt eben nicht nur ein wirksames Erstreben, das eine Tat
verwirklicht, sondern auch ein solches, das diesem vorhergeht und ihm
nachfolgt, das Hinneigen zum Guten und das Ruhen in dessen Besitz :

das Wohlgefallen, und dessen Gegenteil, das Mißfallen. Hierin besteht
wesentlich das Gefühl. Als Streben hat es auch yimmer einen Gegenstand,

ein erkanntes Gut, zu dem es hinneigt, in dem es ruht oder
ein Übel, vor dem es Abneigung, Mißfallen empfindet. Nicht richtig
ist es somit, wenn p. 178 gesagt wird: „Erkanntnis und Streben haben
wesentlich ein Objekt, das Gefühl nicht." Ereilich braucht dieser Gegenstand

nicht klar und ausdrücklich erkannt zu sein. Es genügt eine
dunkle, einschlußweise Erkenntnis. Wem hintereinander verschiedene
kleine Mißgeschicke widerfahren, der gerät in eine üble Laune, er
hat das „Gefühl" des Mißbehagens, auch wenn er sich an das ihm
Zugestoßene nicht mehr erinnert. Um dieses Gefühl zu wecken, genügt
die Vorstellung, daß es um einen nicht so stehe, wie man es wünschte.
Es ist ebenfalls nicht richtig, wenn p, 174 zugegeben wird, der Gegenstand

sei nicht der logisch verständliche Grund für das Gefühl. Der
logisch verständliche Grund für das Gefühl ist wohl der Gegenstand,
aber zugleich mit der subjektiven Anlage ; es ist der Gegenstand im
Lichte der subjektiven Anlage. 'Onoîoç nod' sxaaxàç loxi, xoiovxo xaî xo
xéXos (paîvsxai avxcô. Qualis unusquisque est, talis finis videtur ei. Aristot.
Ethic. Nicom. 1. 3, c. 7. 1114 a 32. Ein Haufen Heu erweckt in einem
Ochsen ein starkes Gelüsten, den Menschen hingegen läßt er kalt. Daß
Affekte suggestiv oder willkürlich erregt werden können, ohne irgendwelche

Vorstellung eines Gegenstandes, eines Gutes oder eines Übels,
wie p. 173 behauptet wird, ist nicht wahr. Allein es genügt jede
unvollkommene, unbestimmte Vorstellung.

Eine Unklarheit liegt im dritten Abschnitte über den
Unterscheidungen zwischen Empfindung, Vorstellung, Wahrnehmung,
Trugempfindung und Trugwahrnehmung (Halluzination). Vom Unterschied
zwischen Empfindung und Vorstellung heißt es p. 204: »Ein klarer
Unterschied ist der der Aktivität. Bei den Vorstellungen haben wir
das Bewußtsein, selbsttätig zu sein ; bei den Empfindungen eher, uns
rein passiv zu verhalten." Später wird jedoch gesagt: „Selbst dieser
Unterschied kann wegfallen, wie wir bei den Trugwahrnehmungen
Sehen werden", p. 207. Aber worin besteht denn dann der Unterschied
zwischen Empfindung und Vorstellung? Es muß doch nun einmal einen
festen, notwendigen Ünterschied geben, durch den sife sich wesentlich
unterscheiden. Dieser Unterschied besteht wohl in der Aktivität und
Passivität. Jedoch ist die Aktivität und Passivität rein gegenständlich
zu erfassen, einzig auf den Gegenstand zu beziehen. Bei der
Vorstellung ist der Gegenstand hervorgebracht, insofern eignet der
Vorstellung Aktivität; bei der Empfindung ist er gänzlich gegeben, nicht



208 Literarische Besprechungen

hervorgebracht. Insofern und nur insofern ist die Empfindung passiv.
Im übrigen ist auch sie aktiv, denn sie ist nicht ein Leiden, sondern
eine Tätigkeit, wie das Vorstellen. Freilich kann die Vorstellung die
Empfindung nachahmen, so daß auch der hervorgebrachte Gegenstand
scheinbar als gegeben, als empfunden erscheint. In diesem Sinne ist
es wahr, wenn Fröbes schreibt: „Aber selbst dieser Unterschied kann
wegfallen, wie wir bei der Trugwahrnehmung sehen werden."
Tatsächlich ist die Trugwahrnehmung keine wirkliche Wahrnehmung
und die Trugempfindung keine wirkliche Empfindung. Aber Fröbes
versteht eben die Passivität nicht gegenständlich vom Gegebensein
Oes Gegenstandes, sonst würde er sie nicht im „Schweitenlassen der
Gedanken" erblicken. „Sicher ist", heißt es p. 22ii, „der Passivitätscharakter

ein wichtiges Merkmal der normalen Wahrnehmung wie
auch der Halluzination. Trotzdem scheint es übertrieben, darin allein
das Wesentliche sehen zu wollen. Sonst müßte jedes Schweifenlassen
der Gedanken ohne Kontrolle, wie es bei der Träumerei vorkommt,
jede zwangsmäßig auftretende Melodie als Halluzination bezeichnet
werden." Hierzu ist zu bemerken, 1. daß die Träumerei keineswegs
Passivität ist in bezug auf den Gegenstand, sondern ihn hervorbringt;
2, daß die Wahrnehmung in bezug auf den Gegenstand nicht rein
passiv ist wie die Empfindung, sondern auch Nichtempfundenes, d. h.
vorgestellte, hervorgebrachte Elemente in sich einschließt.

Dz. Seckau. Josef Gredt 0. S. B.

2. Friedrich Wagner: Das natürliche Sittengesetz nach der Lehre
des hl. Thomas ven Aqiiin. Freiburg i. B., Herder 1911. 120 p.
Gegenüber neueren Ethikern, deren Doktrinen darnach angetan

sind, die unbedingte Geltung eines alle Menschen in gleicher Weise
verpflichtenden Sittengesetzes zu erschüttern und infolgedessen auch
seine Heiligkeit und Unverletzlichkeit zu untergraben und dadurch
die moralische Lebensführung selbst zu gefährden, unternimmt es der
Autor, „die alte Lehre von dem ewigen, unwandelbaren Sittengesetz,
das in jedes Menschen Brust geschrieben ist, das nicht menschlichen,
sondern göttlichen Ursprungs und das, weil es in und mit der Natur
des Menschen gegeben ist, in der katholischen Theologie als lex
naturalis, als natürliches Sittengesetz bezeichnet wird, ausführlich
darzulegen und zu begründen" (p. Cf.). Bei der Lösung dieser Aufgabe
stützt sich der Verfasser ganz und gar auf die Darlegungen des hl. Thomas

von Aquin, die ja selbst wieder zumeist uraltes katholisches Erbgut

darstellen und normgebend auf die spätere theologische
Lehrentwicklung gewirkt haben. Das in verschiedenen Schriften des Aqui-
naten sich findende reiche Material über die lex naturalis wird sorgsam

verwertet, um Begriff und Existenz, den Inhalt und die
Eigenschaften und schließlich die Sanktion des natürlichen Sittengesetzes
darzutun. Damit sind auch die Hauptabschnitte des Werkes namhaft
gemacht. Die Ausführungen über den Begriff des Naturgesetzes
erfordern auch ein Eingehen auf den Begriff des Gesetzes überhaupt
und den des ewigen Gesetzes, von dem nach Thomas die Definition
gegeben wird: Plan der göttlichen Weisheit als der Regentin des
Universums. Im zweiten Abschnitt wirdi vom obersten Prinzip des
Naturgesetzes (bonum est faciendum et malum vitandum) gehandelt,
wobei die Begriffe bonum und malum erklärt werden, dann von der



Literarische Besprechungen 209

thomistischen Tugendlehre und vom Dekalog und endlich vom
Verhältnisse des Naturgesetzes zum positiven (göttlichen sowie menschlichen)

Gesetz. Im dritten Abschnitte (Eigenschaften der natürlichen
Sittengesetze) wird unter anderem in treffender Weise gezeigt, wie
Thomas die Allgemeingültigkeit der lex naturalis gegenüber der
Betonung e'er Verschiedenheit der sittlichen Grundsätze und Anschauungen
bei einzelnen Völkern und Individuen verficht. Wohldurchdacht und
sehr wirksam sind endlich auch die Erwägungen über die Sanktion
des Naturgesetzes. Am Schlüsse dieser kurzen Inhaltsübersicht möchte
ich bemerken, daß die auf die Sammlung und Erklärung der Gedanken
des hl. Thomas über das Naturgesetz und die damit zusammenhängenden
Fragen verwendete Mühe und die auf die planmäßige Zusammenstellung
dieser Gedanken aufgewandte Geistesarbeit, gewiß reichlich belohnt
wird: wir gewinnen so nicht nur ein klares Bild von den Anschauungen
des Heiligen über unseren Gegenstand, sondern auch zugleich wertvolle
Richtlinien, wie wir heute noch die bedeutsame Lehre vom natürlichen

Sittengesetz gegenüber unberechtigten Angriffen erfolgreich
festhalten können.

In sprachlicher Beziehung wäre vielleicht zu bemerken, daß es

p. 117 wohl heißen soll: daher er bestraft werden müsse, wie wenn er
ewig gesündigt hätte. Einige Versehen im Druck: p. 15, Anm. 4:
irrationales creaturae; p. 17, Anm. 2: aliqua lex; p. 19, Anm. 2 ist
accidit Präsens, daher im Text werden, nicht wurden zu lesen.

Wien. Dr. C. J. Jellouschck 0. S. Ii.

3. Dr. P Gallus M. Eläfele 0, Pr.: Franz von Ketz. Ein Beitrag zur
Gelehrtengeschichte des Dominikanerordens und der Wiener
Universität am Ausgange des Mittelalters. Mit 6 Tafeln. Tyrolia,
Innsbruck-Wien-Miinchen 1918. XXIV., 422 p.
Der Verfasser wollte einen „bescheidenen Beitrag zur Geschichte

der Spätscholastik" liefern, als er sich den Theologen des Prediger-
ordeus und Universitätsprofessor Franz von Retz zum Gegenstand
seiner archivalischen Forschungen erkor. Die geradezu minutiöse Kleinarbeit

mit ihrer philologischen Akribie und dem weiten geschichtlichen
Dmblick setzt die wenigen überlieferten Daten über den Retzer in
ein helles Licht und bietet ein übersichtliches Bild von dem
wissenschaftlichen Leben zurZeit des ausgehenden Mittelalters an der jungen
Wiener Universität und in der Dominikanerwelt, das alle bisherigen
Einzelforschungen zusammenfaßt, wie wir es vorher noch nicht besaßen.
Vom Standpunkte des Historikers könnte man es fast bedauern, daß
eine so große Arbeitssumme an einem Spätscholastiker verwendet, um
nicht zu sagen verschwendet wurde, der für die Geschichte der Theologie

als ein sekundärer Zeuge der thomistischen Lehrüberlieferung
in Betracht kommt, während andere Theologen derselben Zeit, die von
viel größere! Bedeutung sind, noch ihres Biographen und Kritikers
entbehren. Aber die ganz eigenartige Behandlung des Stoffes läßt
dieses Bedauern schwinden; denn sie entschädigt reichlich durch eine
Reihe von Spezialuntersuchungen, die auf viele Fragen neues Licht
Herfen und das Gesamtbild jener für die Kirche so traurigen Zeit
schärfer erscheinen lassen. Die ideale Gestalt des Retzers tritt in den
großen Wirren des abendländischen Schismas klar heraus; er wird
mit seiner tiefen Frömmigkeit, mit seiner für jene Zeiten großartigen

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 14



210 Literarische Besprechungen

Erudition und nicht zuletzt durch seine rastlose reformatische
Wirksamkeit einen versöhnenden und nachhaltigen Eindruck hinterlassen.

Der Verfasser bewältigt die Fülle seines Stoffes in sechs
Kapiteln, die uns die Kunst des Historikers in ihrer Gliederung und
Ausführung offenbaren, die mit großer Liebe gestaltet, aber Licht und
Schatten gerecht verteilt und die objektive Wahrheit als Zweck stets
ins Auge faßt.

1. Er beginnt mit dem Entwicklungsgang. Frater Franciscus de
Betza, geboren in der kleinen und weinreichen landesfürstlichen Stadt
Retz in Niederösterreich, die nicht weit von der mährischen Grenze
gelegen ist, trat jung in den dortigen Konvent der Predigerbrüder ad S.
Mariam Assumptam ein, der noch heute besteht. Hier empfing er seine
Ausbildung für den großen Orden, der das kontemplative Leben mit der
aktiven Caritas im apostolischen Geiste vereinigt und durch seine
Bestimmung zum Lernen und Lehren in ganz besonderer Weise dem
universalen Lehramt der Kirche durch die Predigt und die theologische
Wissenschaft zu dienen berufen ist. In der Abgeschlossenheit und Ruhe
des Retzer Konvents wurde Franz zum Prediger und Lehrer vorgebildet
und schöpfte seine Neigung zur marianischen Theologie aus der
Tradition dieses Hauses, das der Himmelfahrt Marias geweiht war.
Damals stand der Orden unter der Leitung von Simon de Langres, dem
man den Beinamen Piscator hominum gab und der die beginnende
Erschlaffung und Lauigkeit, die Folgen der Europa verheerenden Pest
des Jahres 13 t7, zu heben trachtete. Hier knüpft der Verfasser einen
genauen Bericht über den Zustand des Ordens zur Zeit jener
Katastrophe und eine urkundliche Schilderung des Studienganges im Oiden
an, die höchst wertvoll ist.

2. Es folgt die Wirksamkeit an der Wiener Universität. Im
Stiftungsbrief vom Jahre 1365 war die theologische Fakultät noch
nicht eingeschlossen, sondern wurde erst im Jahre 1384 von Urban VI.
bewilligt, empfing aber von Paris die stärksten Impulse, die ihre
Richtung in der Geschichte der Theologie erklären. Infolge des
kirchlichen Schismas vom Jahre 1378 waren die Pariser Theologen Heinrich
von Langenstein, Heinrich von Oyta und Gerhard von Kalkar schon
1383 nach Wien ausgewandert, wo sie nun ihren Einfluß in einer Weise
ausübten, die der streng kirchlichen Schule des hl, Thomas abträglich
sein mußte Durch dieses Milieu war der Retzer Theologe, der hier
Sententiarius wurde und dann das Lizentiat und Magisterium erwarb,
sehr gebunden, da er jeden Zusammenstoß mit den führenden Geistern
im sachlichen Interesse seines Lehramtes vermeiden mußte, ebenso
wie es manchem von seinen Nachfolgern in derselben Fakultät
ergangen ist. Der Verfasser schildert nun in diesem interessanten Kapitel
die Tätigkeit des Retzers als Magister actu regens und seine Werke,
ferner den Lehrstuhl, den die Dominikaner einnahmen, sein Wirken
als Dekan und endlich seine Rolle als Gesandter auf dem Konzil zu Pisa.

3. Da- nächste Kapitel bietet eine musterhafte magistrale
Untersuchung über die Methode in den Werken des Retzers. Seine
Quellenkenntnis und Quellenverwertung, die äußere Form und der Grundton
der Vorlesungen mit ihrem moralisch-aszetischen Zuge, der Aufbau
der Lectio, die Benützung der Heiligen Schrift als Beweisquelle sowie
der Väter und Theologen werden dargelegt. „Unter den Theologen der
Scholastik räumt jedoch Franz dem hl. Thomas von Aquin un-



Literarische Besprechungen 211

bedingt den ersten Platz ein das letzte entscheidende Wort
gehört durchweg ihm" (p. 190). Dazu führt der Verfasser aus den
Handschriften noch die Worte über Thomas an : „cuius doctrina est appro-
bata ab ecclesia sicut doctrina sancti Augustini"; „cuius doctrina inter
omnes doctrinas est sal terrae, per quam omnes alie doctrine redduntur
sapide et doctrina ista ablata parum remanet de sapore in doctrina
aliorum." Weiter werden die philosophischen Werke, die heidnischen
Klassiker, die Autoren über Naturgeschichte, Geschichte und Mythologie

angegeben, die von Franz benützt wurden. Sehr interessant ist
die Behandlung der Quaestio (p. 2(>4ff.). Wir erfahren, daß er auch
die yisio beatifica nach ihrem Prinzip, ihrem Objekt und Medium
untersucht hat. In einem schließlichen Überblick, der die
wissenschaftliche Arbeit des Retzers in Rücksicht auf die Zeitumstände mit
vollem Reckte hoch bewertet, erfahren wir auch, daß er „unter dem
Einflüsse der humanistischen Bewegung" stand, „insofern sie ihm die
Werke der alten Klassiker vorzüglich für seine moralisch-aszetischen
bzw. homiletischen Zwecke zugänglich machte" (p. 281); daß er diese
Quellen ganz selbständig verwertete, ein großes spekulatives Talent
besaß, die Väter studierte und in seiner Auktoritätsliebe dem Einfluß
des Ockhamismus, der damals an der Wiener Universität die
Herrschaft hatte, mit Geschick entgegenwirkte und die Schultradition
seines Ordens entschieden festhielt. Daß seine Lehrtätigkeit eminent
praktisch war, dafür möchte ich noch besonders in dem Milieu der
Universität und in der einseitigen Bibelforschung, die der theologischen
Fakultät dort von Anfang an die Richtung gab, eine Erklärung finden.
Deshalb dehnte er seine Vorlesungen über die Proverbien so lange
aus, weil ihm dieses Thema gerade eine größere Freiheit in der
Auswahl der Quästionen ermöglichte, als er sie sonst bekommen konnte.

4. Ein weiteres Kapitel behandelt die rastlose Reformtätigkeit,
die er als Universitätsprofessor und Sittenprediger im Geiste des
hl. Dominikus entfaltete, wobei der Reformplan des seligen Raymund
von Capua entwickelt wird, und schildert Franz als Mitbegründer der
Ordensreform neben Konrad von Preußen, seine Bemühungen um die
Wiederherstellung der vita communis, aber auch die Enttäuschungen,
die ihm nicht erspart blieben, und endlich das neue Leben, das mit
Johannes Nider aus den Ruinen hervorsproß.

5 Ein wichtiges Kapitel führt uns die Mariologie vor, die
Franz zu einem Doctor Marianus macht. Seine berühmte Salve-
Erklärung in drei Folianten wird ausführlich besprochen und ebenso
sein populäres Defensorium inviolatae virginitatis B. Mariae mit seinen
Bildern kunstgeschichtlich beschrieben.

6. Das Schlußkapitel zeichnet die Persönlichkeit des Retzers
und seinen heiligmäßigen Tod. So gleicht das warm empfundene und
künstlerisch gestaltete Werk dem mitgeteilten feinen und farbenreichen
Miniaturgemälde, das als Initiale der Klosterneuburger Handschrift
Franz von Retz vor der Madonna mit dem Kinde betent darstellt.

Graz Ernst Commer

14*


	Literarische Besprechungen

