Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 6 (1919)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziterarische Besprechungen 200

Prof. E. Hartmann leugnet zwar, dafl die absolute Welt
unrdumlich und unzeitlich sei, scheint aber doch zuzugeben,
dafl wir die absolute Welt wie nach ihren Sinnesqualitéiten
so auch nach ihrer Zeit- und Raumbeschaffenheit nicht
erkennen, wie sie an sich ist. Dazu ist zu bemerken,
daf} erstens die Voraussetzung nicht zutrifft. Wie J. Gredt
in mehreren Artikeln dieser Zeitschrift sowie in einer eigenen
Schrift ,De cognitione sensuum externorum“ dargetan hat,
sind die sekundédren Sinnesqualitéiten formell auch in der
Auflenwelt so, wie sie erkannt werden. Dann ist zu sagen,
daB, wollte man die Analogie mit den sekundiren Sinnes-
qualititen folgerichtig durchfithren, man sagen miifite, die
‘Welt sei gerade so wenig raumlich und zeitlich ausgedehnt,
wie sie nach den Leugnern der Objektivitat der sekundiren
Sinnesqualititen warm: oder gefarbt ist, eine Behauptung,
die den Semiidealismus enthélt und folgerichtig zum Phi-
nomenalismus und zum vollstdndigen Idealismus fiihrt.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Josef Frobes S. J.: Lehrbuch der experimentellen Psychologie.
Freiburg, Herder. I. Bd. 1917. XXVI, 605 p.

Laut Vorwort will das ,Lehrbuch® die Fragen und Ergebnisse
der experimentellen Psychologie nach ihrem augenblicklichen Stand
in einer Jeicht verstindlichen, schulgemifien Weise zur Darstellung
bringen. Der vorliegende erste Band enthilt die Behandlung der ele-
mentareren psychischen Prozesse, die sinnlichen Elemente, besonders
die Empfindungen, die Vorstellungen und Wahrnehmungen, die psycho-
logische Methodik im allgemeinen, die Assoziationsgesetze. Der zweite
Band soll die Pathologie der Assoziationen, die hoheren Erkenntnis-
vorginge, die Gemiitsbewegungen, Willensvorginge, endlich die psy-
chischen Abnormititen zur Darstellung bringen.

Der Verfasser unterscheidet die experimentelle Psychologie, die
beschreibend und induktiv vorgeht, von der mehr deduktiven, phi-
losophischen Psychologie. Durch diese Benennungen wird zu-
gegeben, dafd die experimentelle Psychologie eigentlich nicht zur Phi-
losophie gehort. Wohl mit Recht. Nach der heutigen engeren Bedeu-
tung des Wortes ist die Philosophie die vollkom mene Wissen-
schaft, die nach den Seinsgriinden sucht (scientia propter quid — d:6u.),
von der sich die beschreibenden und induktiven Wissenschaften, die
nur den Tatbestand feststellen (scientiae quia — d7¢), im Laufe der
Zeiten abgetrennt haben. Dabei bleibt natiirlich bestehen, daf} die
experimentelle Psychologie ebenso wie die Experimentalphysik und
liberhaupt die Naturwissenschaften (im neueren Sinne des Wortes)
von grofier Bedeutung fiir die Philosophie sind und deren wissen-
Schaftlichen Unterbau bilden sollen. Der gestellten Aufgabe ent-



206 Literarische Besprechungen

sprechend geht das Lehrbuch rein erfahrungsmiflig vor. Es legt die
BewuSBtseinstatsachen dar, ordnet dieselben nach bestimmten Gesichts-
punkten und stellt, den Tatsachen entsprechend, die Gesetze des
Seelenlebens fest. Zum Schlufd wird auch die Ursache des Gesetzes
anzugeber gesucht. Hier heriihrt sich die experimentelle mit der phi-
losophischen Psychologie.

Nach dem vorliegenden ersten Bande zu urteilen, ist Frébes in
hohem Mafle seiner Aufgabe gerecht geworden. Sein Lehrbuch ist das
Ergebnis einer langen, fleifigen Arbeit. Fribes beherrscht die psycho-
logische Literatur vorziiglich. Er lifit in den verschiedenen Fragen
die einzelnen Forscher in kurzer inhaltsvoller Weise zu Worte kommen
und fithrt so dem Leser ein klares Bild der verschiedenen Ansichten
vor. Eine umsichtige, niichterne Beurteilung gibt jedem das Seine
und anerkennt auch in den Ansichten, die abgelehnt werden, den Teil
der Wahrheit, der ihnen zukommt. So wird die Assoziationspsycho-
logie trefflich gewertet: ,Die assoziativen Reproduktionstendenzen
und die damit verbundenen Faktoren sind ein Mittel, und zwar ein
absolut unentbehrliches Mittel, um zu den gewiinschten Vorstellungen,
Gedanken usw. zu kommen. Die Notwendigkeit dieses Mittels kann
kaum iiberschitzt werden. Wie der Wille ohne Nerven und Muskeln
keine Bewegung der Glieder leisten kann, wie die Vegetation ohne
chemische Affinititen der Teile nichts ausrichtet, so ist auch unser
ganzes geistiges Bewufltseinsleben an das miichtige und alles durch-
dringende Agens der Assoziationen gebunden. Aber die Assoziation
bleibt das Instrument eines hoheren Einflusses, des Willens. Dieser
ist es, der die von selbst nach ihren eigenen Gesetzen auftauchenden
Vorstellungen entweder zuldBt oder verwirft, der den Nachdruck auf
gewisse Vorstellungen legt, sie durch Getiihle, Motive usw. verstirks
und immer wieder daraut zuriickkommt; durch diesen indirekten, aber
dirigierenden Einflufl wird der normale Gedankenverlaut des wachen
Lebens hervorgebracht, im Gegensatz zu dem von :Assoziationen und
Perseverationen weit mehr beherrschten Gedankenverlauf des Traumes
oder der Tridumerei%, p. 605, Obwohl Frébes fiir die Miillersche Lehre
der spezifischen Sinnesenergien eintritt, schreibt er dennoch: ,Die Be-
deutung des Satzes ist sicher vielfach {iibertrieben worden, so schon
von Miiller selbst, der die ,Gleichgiiltigkeit des Reizes' so betont, daf
daraus ein absoluter Subjektivismus folgen witrde“, p. 85. Es ist gut,
dies noch nachtriiglichhervorzuheben gegentiterdem Versuche N. Briihls,
Miiller vom ldealismus rein zu waschen. Auch der Lehrer der philo-
sophischen Psychologie wird dem Verfasser dankbar sein, daf} er
ihm ein Lehrbuch darbietet, mittels dessen man sich von den Ergeb-
nissen der experimentellen Psychologie in leichter Weise Kenntnis
verschaffen kann. Sehr anregend fiir den philosophischen Psychologen
ist die experimentelle Beweistlihrung des Denkens aus dem Wortver-
standnis.

Priifende Bemerkungen iiber einige Punkte mé&gen hier folgen:

Nach Ablehnung der Ansicht Ribots und anderer, die den Schmerz
als Unlustgefiih]l betrachten, das sich an {ibergrofie Empfindungen be-
liebiger Art anschlieft, tritt Frébes, p. 144 ff,, fiir einen eigenen Schmerz-
sinn ein, d. h. er hiilt diese Ansicht mancher neuerer Psychologen fiir
wahrscheinlicher, Allein es gibt eine dritte Moglichkeit, die sich nahelegt,
nidmlich da der Schmerz eine nicht naturentsprechende Tast- (Druck-



Literarische Besprechungen 207

oder Widerstands-) Empfindung sei, eine Unlustempfindung (nicht
Unlustgefiihl des Tastsinnes. Die Autstellung eines besonderen
Schmerzsinnes ist gewifl nicht begriindet, wie ich gegen N. Briihl im
Divus Thomas IV, p. 36f.; V, p. 2794, nachgewiesen habe.

Der neueren Psychologie entsprechend, behandelt Fribes, p. 721F,
die Gefiithle unabhingig vom Streben und stellt sie dar als etwas so-
wohl vom Empfinden als auch vom Streben Verschiedenes. Allein aus
seiner eigenen Darstellung ergibt sich, daf das Gefiihl etwas zum
Streben Gehorendes ist, wenn auch nicht ein Erstreben schlechthin.
Es gibt eben nicht nur ein wirksames Erstreben, das eine Tat ver-
wirklicht, sondern auch ein solches, das diesem vorhergeht und ihm
nachfolgt, das Hinneigen zum Guten und das Ruhen in dessen Besitz:
das ‘Wohlgefallen, und dessen Gegenteil, das Mi3fallen. Hierin besteht.
wesentlich das Gefiihl. Als Streben hat es auch immer einen Gegen-
stand, ein erkanntes Gut, zu dem es hinneigt, in dem es ruht oder
ein Ubel, vor dem es Abneigung, Mififallen empfindet. Nicht richtig
ist es somit, wenn p. 178 gesagt wird: ,Erkenntnis und Streben haben
wesentlich ein Oljekt, das Gefiihl nicht.% Freilich braucht dieser Gegen-
stand nicht klar und ausdriicklich erkannt zu sein. Es geniigt eine
dunkle, einschlufweise Erkenntnis. Wem hintereinander verschiedene
kleine Mifigeschicke widerfahren, der gerdt in eine iible Laune, er
hat das ,,Gefiihl“ des MiGbehagens, auch wenn er sich an das ihm Zu-
gestoflene nicht mehr erinnert. Um dieses Gefiithl zu wecken, gentigt
die Vorstellung, daf3 es um einen nicht so stehe, wie man es wiinschte.
Es ist ebenfalls nicht richtig, wenn p. 174 zugegeben wird, der Gegen-
stand sei nicht der logisch verstindliche Grund fiir das Gefiihl. Der
logisch verstdndliche Grund fiir das Gefiihl ist wohl der Gegenstand,
aber zugleich mit der subjektiven Anlage; es ist der Gegenstand im
Lichte der subjektiven Anlage. ‘Oxnoids w0l éxacros Eote, torodro xai 6
télos palverar avr. Qualis unusquisque est, talis finis videtur ei. Aristot.
Ethic. Nicom. 1. 3, ¢. 7. 1114 a 32. Ein Haufen Heu erweckt in einem
Ochsen ein starkes Geliisten, den Menschen hingegen lifit er kalt. Daf}.
Affekte suggestiv oder willkiirlich erregt werden kinnen, ohne irgend-
welche Vorstellung eines Gegenstandes, eines Gutes oder eines Ubels,
wie p, 173 behauptet wird, ist nicht wahr. Allein es geniigt jede un-
vollkommene, unbestimmte Vorstellung.

Eine Unklarheit liegt im dritten Abschnitte {iber den Unter-
scheidungen zwischen Empfindung, Vorstellung, Wahrnehmung, Trug-
empfindung und Trugwahrnehmung (Halluzination). Vom Unterschied
zwischen Empfindung und Vorstellung heifit es p. 204: ,Ein klarer
Unterschied ist der der Aktivitit, Bei den Vorstellungen haben wir
das BewuBtsein, selbsttitig zu sein; bei den Empfindungen eher, uns
rein passiv zu verhalten.* Spiter wird jedoch gesagt: ,Selbst dieser
Unterschied kann wegfallen, wie wir bei den Trugwahrnehmungen
Sehen werden*, p, 207. Aber worin bestebt denn dann der Unterschied
zwischen Empfindung und Vorstellung? Es mu# doch nun einmal einen
festen, notwendigen Unterschied geben, durch den sie sich wesentlich
unterscheiden. Dieser Unterschied besteht wohl in der Aktivitit und
Passivitiit. Jedoch ist die Aktivitit und Passivitit rein gegenstindlich
Zu erfassen, einzig auf den Gegenstand zu beziehen. Bei der Vor-
Stellung ist der Gegenstand hervorgebracht, insofern eignet der Vor-
Stellung Aktivitit; bei der Empfindung ist er ginzlich gegeben, nicht



208 Literarische Besprechungen

hervorgebracht. Insofern und nur insofern ist die Empfindung passiv.
Im tibrigen ist auch sie aktiv, denn sie ist nicht ein Leiden, sondern
eine Titigkeit, wie das Vorstellen. Freilich kann die Vorstellung die
Empfindung nachahmen, so dafl auch der hervorgebrachte Gegenstand
scheinbar als gegeben, als empfunden erscheint. In diesem Sinne ist
es wahr, wenn Friobes schreibt: ,Aber selbst dieser Unterschied kann
wegfallen, wie wir bei der Trugwahrnehmung sehen werden.* Tat-
siichlich ist die Trugwahrnehmung keine wirkliche Wahrnehmung
und die Trugempfindung keine wirkliche Empfindung. Aber Frébes
versteht eben die Passivitit nicht gegenstindlich vom Gegebensein
des Gegenstandes, sonst wiirde er sie nicht im ,Schweifenlassen der
Gedauken* erblicken. ,Sicher ist%, heilit es p. 223, ,der Passivitits-
charakter ein wichtizes Merkmal der normalen Wahrnehmung ‘wie
auch der Halluzination. Trotzdem scheint es iibertrieben, darin allein
das Wesentliche sehen zu wollen. Sonst mifite jedes Schweifenlassen
der Gedanken ohne Kontrolle, wie es bei der Tridumerei vorkommt,
jede zwangsmiflig auftretende Melodie als Halluzination bezeichnet
werden.* Hierzu ist zu bemerken, 1. dafl die Triaumerei keineswegs
Passivitit ist in bezug auf den Gegenstand, sondern ihn hervorbringt;
2, dafl die Wahrnehmung in bezug auf den Gegenstand nicht rein
passiv ist wie die Empfindung, sondern auch Nichtempfundenes, d. h.
vorgestellte, hervorgebrachte Elemente in sich einschliefdt.

Dz. Seckan, Josef Gredt O. S. B.

2. Friedrich Wagner: Das natiirliche Sittengesetz nach der Lehre
des hl. Thomas ven Aquin. Freiburg i. B., Herder 1911. 120 p.

Gegeniiber neueren Ethikern, deren Doktrinen darnach angetan
sind, die unbedingte Geltung eines alle Menschen in gleicher Weise
verpflichtenden Sittengesetzes zu erschiittern und infolgedessen auch
seine Heiligkeit und Unverletzlichkeit zu untergraben und dadurch
die moralische Lebensfiihrung selbst zu gefihrden, unternimmt es der
Autor, ydie alte Lehre von dem ewigen, unwandelbaren Sittengesetz,
das in jedes Menschen Brust geschrieben ist, das nicht menschlichen,
sondern gottlichen Ursprungs und das, weil es in und mit der Natur
des Menschen gegeben ist, in der katholischen Theologie als lex na-
turalis, als natiirliches Sittengesetz bezeichnet wird, ausfihrlich dar-
zulegen und zu begriinden* (p. 6f.). Bei der Losung dieser Aufgabe
stiitzt sich der Verfasser ganz und gar auf die Darlegungen des hl. Tho-
mas von Aquin, die ja selbst wieder zumeist uraltes katholisches Erb-
gut darstellen und normgebend auf die spiitere theologische Lehrent-
wicklung gewirkt haben. Das in verschiedenen Schriften des Aqui-
naten sich findende reiche Material tiber die lex naturalis wird sorg-
sam verwertet, um Begriff und Existenz, den Inhalt und die Eigen-
schaften und schliefilich die Sanktion des natiirlichen Sittengesetzes
darzutun. Damit sind auch die Hauptabschnitte des Werkes namhaft
gemacht. Die Ausfithrungen iiber den Begrift des Naturgesetzes er-
fordern auch ein Eingehen auf den Begrift des Gesetzes iiberhaupt
und den des ewigen Gesetzes, von dem nach Thomas die Definition
gegeben wird: Plan der gottlichen Weisheit als der Regentin des
Universums. Im zweiten Abschnitt wird: vomn obersten Prinzip des
Naturgesetzes (bonum est faciendum et malum vitandum) gehandelt,
wobei die Begriffe bonum und malum erklirt werden, dann von der



Literarische Besprechungen 209

thomistischen Tugendlehre und vom Dekalog und endlich vom Ver-
hiiltnisse des Naturgesetzes zum positiven (gottlichen sowie mensch-
lichen) Gesetz. Im dritten Abschnitte (Eigenschatten der natiirlichen
Sittengesetze) wird unter anderem in treffender Weise gezeigt, wie
Thomas die Allgemeingiiltigkeit der lex naturalis gegeniiber der Be-
tonung Cer Verschiedenheit der sittlichen Grundsitze und Anschauungen
bei einzelnen Vo6lkern und Individuen verficht. Wohldurchdacht und
sehr wirksam sind endlich auch die Erwigungen iiber die Sanktion
des Naturgesetzes. Am Schlusse dieser kurzen Inhaltsiibersicht méchte
ich bemerken, dafy die auf die Sammlung und Erklirung der Gedanken
des hl. Thomas tiber das Naturgesetz und die damit zusammenhiingenden
Fragen verwendete Miihe und die aut die planmiifiige Zusammenstellung
dieser Gedanken aufgewandte Geistesarbeit, gewifl reichlich belohnt
wird: wir gewinnen so nicht nur ein klares Bild von den Anschauungen
des Heiligen iiber unseren Gegenstand, sondern auch zugleich wertvolle
Richtlinien, wie wir heute noch die bedeutsame Lehre vom natiir-
lichen Sittengesetz gegeniiber unberechtigten Angriffen erfolgreich fest-
halten kénnen.

In sprachlicher Beziehung wire vielleicht zu bemerken, daf} es
p. 117 wohl heiflen soll: daher er bestraft werden miisse, wie wenn er
ewig gestindigt hiitte. Einige Versehen im Druck: p. 15, Anm. 4:
irrationales ‘creaturae; p. 17, Anm, 2: aliqua lex; p. 19, Anm. 2 ist
accidit Prisens, daher im Text werden, nicht wurden zu lesen.

Wien. Dr. C. J. Jellouschek: O. S. B.

3. Dr. P.Gallus M. Hiifele O. Pr.: Franz von Retz. Ein Beitrag zur
Gelehrtengeschichte des Dominikanerordens und der Wiener
Universitit am Ausgange des Mittelalters, Mit 6 Tafeln. Tyrolia,
Innsbruck-Wien-Miinchen 1918. XXIV,, 422 p.

Der Verfasser wollte einen ,bescheidenen Beitrag zur Geschichte
der Spitscholastik® liefern, als er sich den Theologen des Prediger-
ordens und Universititsprofessor Franz von Retz zum Gegenstand
seiner archivalischen Forschungen erkor. Die geradezu minutitse Klein-
arbeit mit ihrer philologischen Akribie und dem weiten geschichtlichen
Umblick setzt die wenigen iiberlieferten Daten iiber den Retzer in
ein helles Licht und bietet ein {ibersichtliches Bild von dem wissen-
schaftlichen Leben zur Zeit des ausgehenden Mittelalters an der jungen
Wiener Universitit und in der Dominikanerwelt, das alle bisherigen
Einzelforschungen zusammenfaBt, wie wir es vorher noch nicht besafien.
V_om Standpunkte des Historikers kénnte man es fast bedauern, daf3
€lne so grofle Arbeitssumme an einem Spitscholastiker verwendet, um
nicht zu sagen verschwendet wurde, der fiir die Geschichte der Theo-
logie als ein sekundérer Zeuge der thomistischen Lehriiberlieferung
In Betracht kommt, wiihrend andere Theclogen derselben Zeit, die von
viel groéferet Bedeutung sind, noch ihres Biographen und Kritikers
entbehren. Aber die ganz eigenartige Behandlung des Stoffes lif3t
dieses Bedauern schwinden; denn sie entschiidigt reichlich durch eine

eihe von Spezialuntersuchungen, die auf viele Fragen neues Licht
Werfen und das Gesamtbild jener fiur die Kirche so traurigen Zeit
Schiérfer erscheinen lassen. Die ideale Gestalt des Retzers tritt in den
8roflen Wirren des abendlindischen Schismas klar heraus; er wird
mit seiner tiefen Frémmigkeit, mit seiner fiir jene Zeiten grofartigen

Divus Thomas VI. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIIL.) 14



210 Literarische Besprechungen

Erudition und nicht zuletzt durch seine rastlose reformatische Wirk-
samkeit einen verschnenden und nachhaltigen Eindrack hinterlassen.

Der Verfasser bewiltigt die I'iille seines Stoffes in sechs Ka-
piteln, die uns die Kunst des Historikers in ihrer Gliederung und
Ausfiihrung offenbaren, die mit grofler Liebe gestaltet, aber Licht und
Schatten gerecht verteilt und die objektive Wahrheit als Zweck stets
ius Auge tafdt,

1. Er beginnt mit dem Entwicklungsgang. Frater Franciscus de
Retza, geboren in der kleinen und weinreichen landesfiirstlichen Stadt
Retz in Niederdsterreich, die nicht weit von der méhrischen Grenze ge-
legen ist, trat jung in den dortigen Konvent der Predigerbriider ad S.
Mariam Assumptam ein, der noch heute besteht. Hier empfing er seine
Ausbildung fur den grofien Orden, der das kontemplative Lieben mit der
aktiven Caritas im apostolischea Geiste vereinigt und durch seine Be-
stimmung zum ILernen und Lehren in ganz besonderer Weise dem
universalen Lehramt der Kirche durch die Predigt und die theologische
Wissenschaft zu dienen berufewn ist. In der Abgeschlossenheit und Ruhe
des Retzer Konvents wurde Franz zum Prediger und Lehrer vorgebildet
und schoptte seine Neigung zur marianischen Theologie aus der Tra-
dition dieses Hauses, das der Himmelfahrt Marias geweiht war. Da-
mals stand der Orden unter der Leitung von Simon de Langres, dem
man den Beinamen Piscator hominum gab und der die beginnende Er-
schlaffung und Lauigkeit, die Folgen der Europa verheerenden Pest
des Jahres 1317, zu heben trachtete. Hier kniipft der Verfasser einen
genauen Bericht tiber den Zustand des Ordens zur Zeit jener Kata-
strophe und eimne urkundliche Schilderung des Studienganges im O:den
an, die hochst wertvoll ist.

2. Es folgt die Wirksamkeit an der Wiener Universitit. Im
Stiftungsbrief vom Jahre 1865 war die theologische Fakultit noch
nicht eingeschlossen, sondern wurde erst im Jahre 1884 von Urban VI.
bewilligt, empfing aber von Paris die stidrksten Impulse, die ihre
Richtung in der Geschichte der Theologie erkliren. Infolge des kirch-
lichen Schismas vom Jahre 1378 waren die Pariser Theologen Heinrich
von Langenstein, Heinrich von Oyta und Gerhard von Kalkar schon
1383 nach Wien ausgewandert, wo sie nun ihren Einfluf} in einer Weise
ausiibten, die der streng kirchlichen Schule des hl. Thomas abtrigtch
sein mufite Durch dieses Milieu war der Retzer Theologe, der hier
Sententiarius wurde und dann das Lizentiat und Magisterium erwarb,
sehr gebunden, da er jeden Zusammenstofl mit den fithrenden Geistern
im sachlichen Interesse seines Lehramtes vermeiden mufite, ebenso
wie es manchem von seinen Nachfolgern in derselben Fakultit er-
gangen ist. Der Verfasser schildert nun in diesem interessanten Kapitel
die Titigkeit des Retzers als Magister actu regens und seine Werke,
ferner den Lehrstuhl, den die Dominikaner einnahraen, sein Wirken
als Dekan und endlich seine Rolle als Gesandter auf dem Konzil zu Pisa.

8. Da- niichste Kapitel bietet eine musterhafte magistrale Unter-
suchung tiber die Methode in den Werken des Retzers. Seine Quellen-
kenntnis und Quellenverwertung, die duflere Form und der Grundton
der Vorlesungen mit ihrem moralisch-aszetischen Zuge, der Autbau
der Lectio, die Beniitzung der Heiligen Schrift als Beweisquelle sow1e
der Viiter und Theologen werden dargelegt. , Unter den Theologen der
Scholastik rdumt jedoch Franz dem hl. Thomas von Aquin un-



Literarische Besprechungen 211

bedingt den ersten Platz ein... das letzte entscheidende Wort ge-
hort durchweg ihm“ (p. 190). Dazu fiihrt der Verfasser aus den Hand-
schriften noch die Worte iiber Thomas an: ,cuius doctrina est appro-
bata ab ecrclesia sicut doctrina sancti Augustini¥%; ,cuius doctrina inter
omues doctrinas est sal terrae, per quam omnes alie doctrine redduntur
sapide et doctrina ista ablata parum remanet de sapore in doctrina
aliorum.“ Weiter werden die philosophischen Werke, die heidnischen
Klassiker, die Autoren iiber Naturgeschichte, Geschichte und Mytho-
logie angegeben, die von Franz beniitzt wurden. Sehr interessant ist
die Behandlung der Quaestio (p. 264ff.). Wir erfahren, dafl er auch
die visio beatifica nach ihrem Prinzip, ihrem Objekt und Medium
untersucht hat. In einem schliefilichen Uberblick, der die wissen-
schaftliche Arbeit des Retzers in Riicksicht auf die Zeitumstinde mit
vollem Rechte hoch bewertet, erfahren wir auch, dal er ,unter dem
Einflusse der humanistischen Bewegung®“ stand, ,insofern sie ihm die
Werke der alten Klassiker vorziiglich fiir seine moralisch-aszetischen
bzw. homiletischen Zwecke zugiinglich machte* (p. 281); dafl er diese
Quellen ganz selbstindig verwertete, ein grofes spekulatives Talent
besaf}, die Viiter studierte und in seiner Auktoritiitsliebe dem Einflufl
des Ockhamismus, der damals an der Wiener Universitit die Herr-
schaft hatte, mit Geschick entgegenwirkte und die Schultradition
seines Ordeus entschieden festhielt. Daf} seine Lehrtitigkeit eminent
praktisch war, dafiir méchte ich noch besonders in dem Milieu der Uni-
versitit und in der einseitigen Bibelforschung, die der theologischen
Fakultit dort von Anfang an die Richtung gab, eine Erklarung finden,
Deshalb dehnte er seine Vorlesungen iiber die Proverbien so lange
aus, weil ihm dieses Thema gerade eine gréfiere Freiheit in der Aus-
wahl der Quiistionen ermoglichte, als er sie sonst bekommen konnte.

4. Ein weiteres Kapitel behandelt die rastlose Reformtitigkeit,
die er als Universitidtsprofessor und Sittenprediger im Geiste des
hl, Dominikus entfaltete, wobei der Reformplan des seligen Raymund
von Capua entwickelt wird, und schildert Franz als Mitbegriinder der
Ordensreform neben Konrad von Preufien, seine Bemiihungen um die
Wiederherstellung der vita communis, aber auch die Enttduschungen,
die ihm nicht erspart blieben, und endlich das neue Leben, das mit
Jobannes Nider aus den Ruinen hervorsprof.

5 Ein wichtiges Kapitel fithrt uns die Mariologie vor, die
Franz zu einem Doctor Marianus macht. Seine berithmte Salve-
Erklirung in drei Folianten wird austiihrlich besprochen und ebenso
sein populiéres Defensorium inviolatae virginitatis B. Mariae mit seinen
Bildern kunstgeschichtlich beschriében.

6. Das SchluBkapitel zeichnet die Personlichkeit des Retzers
und seinen heiligméfigen Tod. So gleicht das warm empfundenq und
kiinstlerisch gestaltete Werk dem mitgeteilten feinen und farbenreichen
Miniaturgemilde, das als Initiale der Klosterneuburger Handschrift
Franz von Retz vor der Madonna mit dem Kinde betent darstellt.

© Graz FErnst Commer

ARG

14%



	Literarische Besprechungen

