
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Das Leben der Kirche : Grundlegung

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Leben der Kirche -— Grundlegung 167

pliziten Glauben an die Heilige Schrift oder die Kirche
voraus und ist in diesem eingeschlossen (q. 2 a. 5 ; cj. 5
a. 3 ; de Yerit. q. 14 a. 11). Noch bemerken wollen wir
den Ausdruck fides verborum in verborum aenigmate
(3 d. 25 q. 2 a. 1 sol. 1 ad 4).

(Fortsetzung folgt)

DAS LEBEN DER KIRCHE — GRUNDLEGUNG
Von Dr. ERNST COMMER

I
Das Leben der Kirche ist immanente Selbst¬

tätigkeit
1. Wie man vom Leben der Familie, des Volkes und

Staates spricht, indem man die Funktionen solcher
Gesellschaften mit Rücksicht auf die soziale Tätigkeit ihrer
Mitglieder mit den Lebensfunktionen organischer Wesen
vergleicht, so spricht man auch vom geschichtlichen Leben
der kirchlichen Gesellschaft. Die. in der Heiligen Schrift
niedergelegte göttliche Offenbarung vertieft diese
Auffassung durch Gleichnisse, in denen der einen, von Christus
gestifteten wahren Kirche ein eigentümliches Leben
zugesprochen wird. Um aber den richtigen Begriff vom
Leben der Kirche zu gewinnen, scheint es nötig, zuvor
den allgemeinen Begriff des Lebens genauer zu erklären,
wie ihn Thomas von Aquin nach dem Vorgang des großen
griechischen Philosophen1 mit aller Schärfe und Klarheit
entwickelt hat. Dadurch werden wir für unsere
Untersuchung eine sichere Grundlage schaffen, um bei dem
Gebrauche dieser Analogie vor Mißverständnissen und
folgenschweren Irrtümern geschützt zu sein. Denn obwohl die
menschliche Erkenntnis und ihr sprachlicher Airsdruck
auch in der Theologie auf den Gebrauch von Analogien
und übertragenen Worten angewiesen ist, so bereitet dabei
die Mitwirkung der Phantasie der strengwissenschaftlichen
Auffassung und Ausdrucksweise nur zu oft Schwierigkeiten,
die leicht zu irrtümlichen Ansichten Anlaß geben können.

1 Vgl. Franz Brentano: Die Psychologie des Aristoteles-
Mainz 1867, p. 41—46.



168 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Der hl. Thomas1 geht mit Aristoteles von der
Erfahrung aus. Von den Dingen, die nach allgemeiner
Uberzeugung ein Leben haben und die wir deswegen lebendig
nennen und von leblosen Dingen unterscheiden, können
wir uns den Begriff des Lebens induktiv bilden: das
ist der Fall bei den tierischen Wesen. Erst dann sagen
wir: „das Tier lebt", wenn es anfängt, von selbst eine
Bewegung zu machen,'und solange eine solche Bewegung,
die aus ihm selbst hervorgeht, in ihm erscheint, urteilen
wir, daß es noch lebt. Wenn es aber aus sich selbst keine
Bewegung mehr hat, sondern nur noch von außen, d. h.
von einer fremden Ursache bewegt wird, sagen wir, das
Tier ist tot, weil ihm das Leben abgeht. Daraus ist klar,
daß nur diejenigen Dinge im eigentlichen Sinne lebendig
sind, die sich auf irgendeine Art von Bewegung selbst
bewegen: mag mau nun die Bewegung im eigentlichen
Sinne verstehen als den Übergang vom unvollendeten
Zustand, nämlich von etwas, was noch in der Möglichkeit
oder Anlage zu etwas anderem sich befindet und diesen
anderen Zustand noch nicht ganz erlangt hat, sondern erst
auf dem Wege dazu befindlich ist, wie es der Fall ist,
wenn ein Körper von einem Ort zu einem anderen Ort
sich hinbewegt — oder mag man die Bewegung allgemein
fassen als einen Akt, eine Betätigung von etwas, was schon
vollkommen fertig da ist, wie man das Erkennen als
Erkenntnisvorgang und das Sinnesempfinden ein Bewegtwerden

nennt. So heißen lebendige Wesen alle diejenigen,
die sich zu irgendeiner Bewegung oder Selbsttätigkeit von
selbst in Bewegung setzen. Diejenigen Dinge dagegen, in
deren innersten Beschaffenheit oder Natur es nicht liegt,
daß sie sich zu einer Bewegung oder Selbsttätigkeit in
Tätigkeit setzen, können nur nach irgendeiner Ähnlichkeit
mit den ersteren lebendig genaunt werden.

Das abstrakte Wort „Leben" hat aber eine
zweifache Bedeutung2. Der Name „das Leben" ist zwar von
einer äußeren Erscheinung an dem Dinge hergenommen,
nämlich von der Selbstbewegung desselben; aber er ist
nicht dazu gegeben, um diese Selbstbewegung zu benennen,
sondern um eine Substanz zu bezeichnen, der es ihrer

1 S. Theol. I q. 18 a. 1.
' S. Theol. I q. 18 a. 2.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 1G9

Natur nach zukommt, sich selbst zu bewegen oder auf
irgendeine Weise in Selbsttätigkeit zu versetzen. Danach
besagt das Zeitwort „leben" nichts anderes als das Dasein
eines Dinges, das eine solche Natur hat, und dasselbe
bedeutet auch das Substantivum „das Leben" im abstrakten
Sinne. In einer weniger eigentlichen Bedeutung wird
jedoch das Wort „das Leben" auch gebraucht für diese

Verrichtungen oder Betätigungen selbst, von denen
das Wort „das Leben" hergenommen ist: diese sind in
erster Linie die Sinnesvorgänge und das geistige
Erkennen1.

In diesem durch Induktion aus der Erfahrung
gewonnenen Begriff von Leben sind also zwei Momente
enthalten. Erstens: das Wesentliche des lebendigen Geschöpfes
liegt darin, daß etwas seiner Natur nach imstande ist, sich
selbst zu bewegen vermöge eines ihm zuteil gewordenen
innerlichen Prinzips, so daß es aus einem Beweger und
einem Bewegten innerlich zusammengesetzt sein muß, wie
es die beseelten Wesen sind, denn unter dem Ausdruck
„Seele" versteht man nichts anderes als das erste innere
Lebensprinzip. Zweitens : die Lebenstätigkeit ist als solche
immanent im lebendigen Dinge, sie beginnt und verläuft
in ihm und vervollkommnet es2.

2. Auf eine Gesellschaft von Menschen, wie die
Familie, die wirtschaftliche Gemeinschaft und den Staat, läßt
sich daher das Wort „Leben" in der angegebenen zweifachen
Bedeutung nur analog anwenden. Denn eine solche konkrete
Gemeinschaft von Personen, die zur Erreichung eines
bestimmten Zweckes durch die darauf gerichtete Tätigkeit
der Mitglieder gebildet wird, kann wie ein von anderen
Gemeinschaften getrenntes Ganzes betrachtet werden. Sie
ist gleichsam ein Individuum, dessen Glieder die einzelnen
Personen sind und als dessen erstes belebendes oder
beseelendes Prinzip die soziale Autorität oder Regierungsgewalt

erscheint, von der die Mitglieder, die den
Gesellschaftskörper ausmachen, geeint und zu ihren für das ge-

1 S. Theol. 1. II q. 3 a. 2 ad 1; de Virtut. in communi q. 1
a. 2 ad 15. — Xantes Mariales: Bibliotheca Interpretum ad
Universam summam Diu. Thomae Aquinatis Ecclesiae Doctoris.
Tom. III. Venetiis 1638. Controversia X cap. 1 et 2. p. 204—210.

2Zigliara: Summa Philosophica. Romae 1876. Vol. II,
!>• 86 sq.



170 Das Leben der Kirche — Grundlegung

meinsame Wohl erforderlichen, zweckmäßigen Verrichtungen
ähnlich wie der Körper eines Menschen von seiner Seele
in Bewegung gesetzt werden. Diese Analogie ist keine
bloße Fiktion, sondern gründet sich auf die Ähnlichkeit
der tatsächlichen Verhältnisse im organisch gegliederten
menschlichen Leibe und in der geordneten menschlichen
Gesellschaft. Eine solche einheitliche Gemeinschaft von
Personen erscheint daher ähniich wie ein lebendiges Wesen.
Ihre Wesenheit richtet sich nach ihrem spezifischen Zwecke.
Ihr Dasein besteht darin, daß diese Personen gesellschaftlich

zusammengehalten werden. Sie hat also eine Art von
Leben für sich und die im Gesellschaftskörper von den
einzelnen Mitgliedern ausgeführten freien menschlichen
Handlungen sind gleichsam die Lebensverrichtungen dieser
Gesellschaft.

3. Ähnlich verhält es sich auch mit der katholischen
Kirche. Jedoch muß diese Ähnlichkeit genauer umgrenzt
werden, weil sich die Kirche grundwesentlich von den
übrigen menschlichen Gesellschaften unterscheidet, da sie

%

nicht unter dieselbe Gattung fällt, der die verschiedenen.
Arten der aus dem natürlichen Bedürfnisse entstandenen
menschlichen Gesellschaftsbildungen angehören. Der ganze
Unterschied wird sich erst im Laufe der Untersuchung
ergeben, wir brauchen jetzt nur einige Züge hervorzuheben.

Die Kirche ist eine von Gott wie ein Kunstwerk
zusammengesetzte Vereinigung von Personen, der wir ein
soziales Leben zusprechen müssen, indem wir einen
bewegenden und einen bewegten Bestandteil in ihr
unterscheiden. Da sie aber sichtbare und unsichtbare Elemente
enthält, so ist es in der neueren Theologie Mode geworden,
die sichtbaren Bestandteile, nämlich die menschlichen
Mitglieder, den Gesellschaftskörper, die unsichtbaren Teile
dagegen die Seele der Kirche zu nennen. Das ist jedoch eine
einseitige Auffassung, die leicht zu irrtümlichen Ansichten
führen kann und schon deshalb abgewiesen werden muß,
weil sie ungenügend ist. Denn sie betrachtet die Kirche
nur in ihrem irdischen Zustand, schließt die guten Engel
und die heiligen Seelen der Verstorbenen aus und
beeinträchtigt auch die Stellung des Gottmenschen Christus in
seiner Kirche, da sein Leib nach der Himmelfahrt an sieb
noch sichtbar bleibt, obwohl wir ihn jetzt nicht mehr
erblicken. Auch in der irdischen Kirche ist das erste'



Das Leben der Kirche — Grundlegung 171

innere Lebensprinzip, das als solches allein dem
Begriff der Seele in einem lebendigen Körper entspricht, nur
die oberste kirchliche Autorität oder Regierungsgewalt,
von der die Mitglieder zu den freien Verrichtungen, die
zum allgemeinen Wohl der Kirche dienen, in Bewegung
gesetzt werden : diese Macht muß daher analog die Seele
der irdischen Kirche genannt werden. Wenn der hl. Thomas
an ein paar Stellen auch den Heiligen Geist metaphorisch
die Seele der Kirche nennt1, so tut er es in einem ganz
anderen Sinne, insofern der Heilige Geist das Gnadenleben
in der Kirche bewirkt, aber nicht selbst die innere Wesensform

der Kirche ist, weshalb der hl. Thomas ihn im
Vergleich zu Christus, dem Haupte, nur das Herz der Kirche
nennt2.

Ubertragen wir nun den Begriff der Lebenstätigkeit
auf die Kirche, so gelangen wir zu dem besonderen

Gegenstand, dem wir unsere Untersuchung widmen und
der die Selbstbetätigung der Mitglieder der Kirche für das

allgemeine Wohl dieser Gesellschaft umfaßt. Die Weise der
Selbstbetätigung folgt immer der Natur des tätigen Prinzips.
Ebenso wie die Wesenheit der lebendigen Kirche Christi
nach ihrer ganzen Einrichtung übernatürlich und göttlich
ist, muß daher auch die Selbstbetätigung ihrer organischen
Glieder übernatürlich und göttlich sein, was sich auch in
der Geschichte der Kirche offenbart, denn ihre vitalen
Vorgänge unterscheiden sich wesentlich von den rein
natürlich-menschlichen Vorgängen der Geschichte, da das
kirchliche Leben jene an Wirksamkeit übertrifft, durch
göttliche Ziele und Kräfte die natürliche Entwicklung
veredelt und wesentlich erhöht, die Schwierigkeiten
überwindet und den Widerstand besiegt.

Das übernatürliche Moment steht aber dem Begriff
des Lebens nicht feindlich gegenüber. Beide Begriffe
schließen sich nicht gegenseitig von einander aus. Denn
das, was im streng theologischen Sinne übernatürlich ge-

1 3. Sent. dist. 13 q. 2 a. 2 sol. 2: Spiritus Sanctus qui est
ultima perfectio et principalis totius corporis mystici quasi anima
in corpore naturali. Op. in Symbol. Ap. a. 9 : Anima autem, quae
hoc corpus vivificat, est Spiritus Sanctus.

2 S. Theol. III q. 8 a 1 ad 3. Vgl. Grabmann: Die Lehre
des hl. Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk. Regensburg

1903, p. 184 ff.



172 Das Leben der Kirche — Grundlegung

nannt wird, ist immer etwas, was bei den vernunftbegabten
Geschöpfen aus dem Innern derselben hervorgeht, weil es

an sich nur in dem geistigen und unsterblichen Bestandteil

der menschlichen Natur mit den entsprechenden Kräften
des Verstandes und Willens aufgenommen werden kann.
Darum muß auch das Übernatürliche im Menschen formal
etwas Voluntäres, vom Willen Ausgehendes und deshalb
ein vitaler Vorgang im Menschen sein1. Damit ist aber
nicht gesagt, daß alles Übernatürliche als solches im
Menschen immer vom freien Willen als etwas Freiwilliges
hervorgehen muß. Denn die heiligmachende Gnade ist
etwas, was Gott in der Substanz der Seele hervorbringt ;

aber sie befähigt den Willen zu seinen freiwilligen
Handlungen und ist das Prinzip aller seiner vitalen Tätigkeiten
in der übernatürlichen Ordnung. Das allererste Prinzip des
übernatürlichen Lebens muß ebenso von Gott den lebendigen

Wesen eingesenkt werden, wie in der natürlichen
Ordnung das allererste Lebensprinzip, die allererste
Bewegung des lebendigen Körpers durch die Zeugung2 vom
Vater herkommt.

II
Das Leben der Kirche ist ein Glaubens¬

geheimnis
1. Das Dasein der Kirche ist dem natürlichen

Verstände des Menschen sowohl aus persönlicher Erfahrung
wie aus den Tatsachen der Geschichte erkennbar. Dennoch
bleibt das innerste Wesen der Kirche ein wahres M y-
sterium oder Glaubensgeheimnis. Unser natürlicher
Verstand kann es nur durch den Glauben an die von Gott
gegebene übernatürliche Offenbarung erfassen und für wahr
halten, weil er durch die geschichtliche Evidenz der
wunderbaren Tatsachen dazu logisch bewegt werden kann :

denn diese machen das Geheimnis nur glaubwürdig, so daß
die Anerkennung desselben vom freien Willen des Menschen

1 Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici. Parmae
172B. Tom. I p. 139 nr. 63: supernaturalitas provenit
formaliter ab intrinseco: ergo ipsa formalitas seu conceptus super-naturalitatis est intransitive Vitalis seu voluntarius.

2 Vgl. Didacus Nu gnus (Nunez) Cabezudo: Commentarii
ac Disputationes in Tertiam Partem Summae Theologiae D. Thomae
Aquinatis. Venetiis 1612. Tom. II, q. 86 a. 6, p. 866.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 173

erfolgen kann. Dazu wird die hinreichende Gnade nach der
Ordnung der göttlichen Vorsehung jedem gewährt, der
ernstlich nach der Wahrheit suchen will. Könnten wir aber
die geheimnisvolle Wesenheit der Kirche vollkommen
erkennen, so müßten wir imstande sein, streng wissenschaftlich

zu definieren, was die Kirche ist. Dann müßten wir
sie durch einen formalen Begriff erfassen, der ihr in allen
ihren Eigenschaften genau entspräche1. Aber in der
Geschichte der Theologie findet sich keine einzige solche
Definition, die den Forderungen der Logik an eine
Wesensdefinition genügt und deshalb keine Metapher enthalten
darf2, sondern alle Versuche sind mehr oder weniger
beschreibende Definitionen3, die für die Apologetik oder das
Kirchenrecht praktischen Wert haben mögen, aber niemals
einer strengen Wesensdefinition gleichkommen. Das gilt
nicht nur von der Bellarminischen Definition, sondern auch
von den neueren Versuchen, die durch die Einführung des
Begriffes der Sakramentalität1 die Erkenntnis von der
Kirche zwar vertiefen, aber dennoch nur analoge Beschreibungen

bleiben und dadurch den Charakter des Mysteriums
nur bestätigen.

Es ist daher selbstverständlich, daß auch das Leben
der Kirche keine streng wesentliche Definition gefunden
hat und keine finden kann. Darum ist es als übernatürlicher

Lebensvorgang ein wahres Glaubensgeheimnis
und bleibt ein Mysterium, ebenso wie die Trinität, die
Inkarnation und die Eucharistie, voir denen es sich als
Geheimnis nur dem Grade nach unterscheidet, das also selbst
der Gläubige trotz des inneren Erlebens niemals vollständig
und klar einsehen, sondern nur annähernd und analog zu
verstehen vermag. Die Möglichkeit einer solchen analogen
Erkenntnis ist aber ausdrückliche Lehre der Heiligen
Schrift6 und des vatikanischen Konzils6.

1 S. Thomas: S. c. gent. III c. 49. De Verit. q. 3 a. 2 ad 4.
De Potent, q. 7 a. 5.

1 S. Thomas: 2. Anal, post., Lect. 16.
3 Vgl. Grabmann a. a. O,, p. 81 f.
4 Scheeben: Mysterien des Christentums2, p. 497. Oswald:

Die Erlösung in Christo Jesu. II p. 236.
5 Sap. 13, 5.
6 C a t h a 1 a : La vie de l'Eglise (Revue Thomiste 1912, Nr. 6,

142 ss.).



174 Das Leben der Kirche — Grundlegung

2. Die erste Quelle der Theologie ist das geschriebene
"Wort Gottes. Die Heilige Schrift vermittelt uns aber die
göttliche Offenbarung in einer dem menschlichen Verstände
angemessenen Redeweise und macht deshalb Gebrauch von
metaphorischen Ausdrücken im weitesten Sinne. Eine
Metapher heißt die Übertragung eines Wortes, das
eigentlich ein bestimmtes Ding bezeichnet, zur Bezeichnung
eines anderen Dinges, wegen einer zwischen diesen beiden
Dingen erfindlichen Ähnlichkeit, auf Grund deren ein Irrtum
für das Verständnis des übertragenen Ausdruckes
ausgeschlossen und die Wahrheit der Aussage gewahrt ist. Dieser
Gebrauch der Worte war für Gott, den unmittelbaren
Urheber der von ihm inspirierten Offenbarung nicht absolut
notwendig, da er seine Willensmeinung dem menschlichen
Verstände auch ohne Metaphern deutlich mitteilen konnte;
wohl aber war es bedingt notwendig wegen der Natur des
menschlichen Verstandes, der die Erkenntnis der geistigen
Dinge erst aus den sinnfälligen gewinnt1. Daher kann auch
die wissenschaftliche Theologie der metaphorischen
Ausdrucksweise nicht entraten, sondern muß dem biblischen
Sprachgebrauche folgen. Ähnlichkeit heißt die
Übereinstimmung mehrerer Dinge in ein und derselben begrifflich

erfaßbaren Form oder Vollkommenheit. Dadurch, daß
ein Ding eine Ähnlichkeit mit einem anderen Dinge
enthält, ist es imstande, uns dieses zweite zu repräsentieren2.
Die schwächste Gattung der Ähnlichkeit ist die
Analogie3: dieselbe bezeichnet mit einem und demselben
Worte mehrere Dinge, die an der eigentlichen Bedeutung
jenes Wortes nur verhältnismäßig teilnehmen*. Die
Analogie der Proportion gibt mehreren Dingen einen
gemeinsamen Namen, während der damit ausgedrückte Begriff

1 S. Thomas: S. Theol. I q. 1 a. 9 ad 1; 1. Seilt, q. 1 a 5
ad 3. H. Buonpensiere: Commentaria in I. P, Summae Theolo-
gicae S. Thomae Aquinatis. Romae 1902, p 76—82.

2 S. Thomas: De Verit. q. 7 a. 1; S. Th. I q. 42 a. 1 ad 2.
3 Joannes a S. Thorn a: Cursus Philosophions Thomisticus.

Ed. Parisiis 1883. Logica II. P. q. 18 a. 8 et 4 (Tom. II p. 407—425).
Vgl. Franciscus Satolli: In Summam Theologicam Divi Thomae

Aquinatis Praelectiones. Romae 1884, p. 518—586. AloisRitt 1er: Synopsis der Philosophie I. Regensburg 1889, p. 53—60.
Buonpensiere 1. c., p. 210—214, 510—514,

4 S. Thomas: 2. Metaph. lect. 3.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 175

nur das Ziel oder den Terminus bezeichnet1. Die Gleichheit

unter den Proportionen heißt Proportionalität. Daher
ist die Analogie der Proportionalität diejenige
Analogie, die mehreren Dingen einen gemeinsamen Namen
gibt, während der damit ausgedrückte Begriff nur die
Ähnlichkeit oder Übereinstimmung der Proportionen unter jenen
Dingen bezeichnet2. So nennt man z. B. „König" sowohl
den Löwen wie das Oberhaupt eines Staates, weil die
Stärke des Löwen gegenüber den übrigen Tieren ihm den
Vorrang über dieselben ebenso verleiht wie dem sozialen
Herrscher über seine Untertanen. Die Analogie der
Proportionalität ist wieder zweilach: die eigentliche und die
unvollkommene oder metaphorische. Bei der eigentlichen
findet sich der durch das Analogon ausgedrückte Begriff
in jedem von beiden Analogaten formal und wahrhaft vor;
in der metaphorischen dagegen nur in dem einen Gliede,
in den übrigen aber nur ähnlich und in übertragener
Bedeutung.

3. Eine solche analoge Erkenntnis von der
Kirche können wir aus dem Glauben an die Offenbarung
mit Hilfe der biblischen Bilder und Symbole8 herleiten,
unter denen uns das Geheimnis vorgestellt wird. Nach dem
Zeugnis der Heiligen Schrift ist die Kirche das Haus, in
dem Gott wohnt, und deshalb der Tempel des dreieinigen
Gottes. Dieses Haus wird durch beständige Anbauten zur
Stadt Gottes und zum theomonarchischen Weltreich
erweitert. Der feste Grundstein dieses Baues ist der vom
Himmel herabgekommene Gottmensch Christus selbst. Die
übrigen lebendigen Steine sind die Gläubigen, die vom
Heiligen Geist nach seinem ewigen Plane ausgewählt,
zusammengefügt und übernatürlich belebt sind ; denn die
göttliche Allmacht vermag aus harten Steinen, denen die
Menschen in ihrer natürlichen Verfassung ähnlich sind,
Kinder Abrahams, der der Vater unseres Glaubens ist, zu
machen. In diesem ersten Bilde, das noch mehrere
besondere Analogien enthält, ist die hauptsächliche eine
Analogie der Proportionalität, insofern das Verhältnis eines
Hauses zu den Steinen, aus denen es erbaut wird, dem

1 S. Thomas: 11. Metaph. lect. 3. Caietanus: Op. de
analogia c. 2 et 3.

' S. Thomas: 1. Ethic. lect. 7; de Verit. q. 2 a. 11.
3 E. Commer: Die Kirche I. Wien 1901, p. 1 — 49.



176 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Verhältnis der Kirche zu ihren Gläubigen ähnlich ist.
Daraus folgt weiter, daß die Proportion des Hausherrn zu
seinem Hause, das er sich selbst gebaut hat und das er
bewohnt, eine gewisse Ähnlichkeit mit der Proportion
besitzt, die zwischen Gott und seiner Kirche besteht. Weil
aber diese beiden Proportionen nicht vollkommen ähnlich
sind, da die ursächliche Abhängigkeit des Hauses von
seinem Erbauer der Abhängigkeit der Kirche von Gott
nicht gleichkommt, sondern unvergleichlich schwächer ist,
so kann die letztere Proportionalität auch nur
unvollkommen oder metaphorisch sein.

In diesem ersten biblischen Symbol der Kirche
erscheint das Leben, das die Mitglieder führen, nur in dem
passiven Verhalten derselben, insofern sie imstande sind,
sich vom göttlichen Architekten gebrauchen zu lassen,
ähnlich, wie sich die Materie gegenüber der Form und der
formierenden Wirkursache verhält. Darum müssen noch diu
anderen hauptsächlichen Bilder der Heiligen Schrift
betrachtet werden, um daraus die Aktivität der Gläubigen
zu erkennen. Das zweite Symbol stellt die Kirche dar als
den geheimnisvollen Leib Christi, der durch die
organische Angliederung der Gläubigen beständig wächst. Die
übernatürlichen Lebensfunktionen der Kirche ergeben sich
aus dem vitalen Einfluß Christi auf seine Gläubigen und
zeigen sich in den von ihnen ausgeübten Tugendakten,
besonders in den Werken der göttlichen Tugenden des
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. In diesem
vielseitigen Bilde tritt die Analogie der Proportionalität deutlich

hervor, denn es besagt die Ähnlichkeit der Proportion
des Hauptes zu den übrigen Gliedern des menschlichen
Leibes mit der Proportion des Gottmenschen Christus zu
den Mitgliedern seiner Kirche.

Weil aber dieses organische oder psychologische
Symbol zwar das spezifische Leben der Kirche erklärt, aber
die individuellen Züge, das gleichsam persönliche Moment
dieses Lebens, noch nicht ausdrückt, müssen wir diese
fehlenden Züge aus dem dritten Gleichnis der Offenbarung
ergänzen. Dieses letzte und erhabenste Symbol ist das von
Christus selbst in seiner Kirche eingesetzte Sakrament
der Ehe, das uns die Kirche gleichsam als übersakramentale

Gemeinschaft Christi mit den Gläubigen vorstellt,
mit denen er sich in heiliger Ehegemeinschaft unauflöslich



Das Leben der Kirche — Grundlegung 177

vermählt. Darnach ist das Leben der Kirche dem Leben
ähnlich, das sich in der ungeteilten geistigen Gemeinschaft
der christlichen Ehe vollzieht, und entspringt aus dem
unauflöslichen Bande der Liebe und des inneren Friedens
zwischen Christus und seinen Gläubigen und zwischen den
Gläubigen untereinander, die in dieser gnadenvollen
Gemeinschaft leben. In diesem Bilde offenbaren sich die Vaterschaft

und Mutterschaft der Kirche und dadurch auch die
persönlichen Akte der Mitglieder der übernatürlichen
Familie Gottes. Wiederum ist auch in diesem Symbol die
Analogie der Proportionalität maßgebend, denn in der
sakramentalen Ehe ist die Proportion zwischen Gatte und
Gattin ähnlich wie in der Kirche die Proportion zwischen
Christus und den Gläubigen.

Diese drei biblischen Offenbarungsbilder, die wegen
der Fülle ihrer besonderen Analogien scheinbar in einander
fließen, ergeben zusammen ein einheitliches und harmonisches
Gesamtbild der Kirche und ihres Lebens, weil jedem dieser
Symbole eine solche Analogie zugrunde liegt, die mit
denen der anderen Symbole einen inneren sachlichen
Zusammenhang hat, der das Gesamtbild einheitlich gestaltet.
Denn im ersten Symbol ist die Kirche unter dem Bilde
eines aus Naturkörpern gebauten Kunstwerkes dargestellt,
im zweiten unter dem eines lebendigen menschlichen
Körpers, im dritten unter dem Bilde des in der Ehe eins
gewordenen und gleichsam gemeinsamen Körpers der
Gatten : damit ist der sachliche Zusammenhang dieser
Analogien im Fortschritt der Offenbarung genügend
begründet. Im architektonischen Symbol des aus lebendigen
Steinen erbauten Gotteshauses ist aber der gegliederte
Organismus schon virtuell und implizite angezeigt. Im
organischen Symbol des mystischen Leibes Christi ist das
erste innere Lebensprinzip bereits mitenthalten und im
sakramentalen Symbol wird das Leben dieses aus der
Verbindung zwischen Christus und den Gläubigen
hervorgegangenen einen mystischen Leibes aktuell und
explizite geoffenbart. Daher kann die Kirche auch, wie es
der hl. Thomas1 auf Grund der tiefsinnigen Theologie
des hl. Paulus tut, hauptsächlich als mystischer Leib

i S. Th. III q. 8; 8. Sent. dist. 13; de Verit. q. 29 a. 4; Comp.
Theol. c. 215.

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 12



178 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Christi aufgefaßt werden, denn in diesem Symbol ist der
Inhalt des ersten bereits expliziert und der des dritten
potentiell impliziert, Das Leben der Kirche wird daher
nach seinem Prinzip im Symbol des Leibes Christi vorgestellt,

aber nach seinen Punktionen im Bilde der Ehe am
deutlichsten erklärt.

Die übrigen zahlreichen biblischen Gleichnisse von
der Kirche1 lassen sich leicht auf die drei großen Symbole
zurückführen und erklären diese noch weiter, wenn man
bedenkt, daß sie alle nur Analogien sind, deren Wahrheitsgehalt

je nach den besonderen Umständen durch
verschiedene Formen und Figuren der menschlichen Rede
ausgedrückt werden muß. So finden wir das erste Symbol, das
durch die Wohnstätte Gottes das wesenhafte Sein der
Kirche beschreibt, wieder in den Analogien von der Erde
(Ps. 99, 103), vom Himmelsthron, vom Acker, vom Weinberg,

vom verschlossenen Garten, von der versiegelten
Quelle, vom Brunnen, vom Zelt und von der Stiftshütte,
vom Lager der Heerschar, von der Säule der Wahrheit,
vom Fischnetze, vom Schiffe. Das zweite Symbol, in dem
das Lebendigsein der Kirche als Leib Christi geschildert
wird, kehrt wieder in den Analogien des Weibes, der
Tochter, Schwester, Freundin Gottes' und der Taube, des
Weinstockes, des Fischfanges sowie in den Typen des
Alten Testamentes uüd in den Gleichnissen vom
barmherzigen Samariter, vom Kaufmann, der die kostbare Perle
kauft usw. Zum dritten Symbol gehören die Analogien von
der Hochzeit, vom Hochzeitsmahle, von der Braut und
Gattin Christi, der Schwester, Tochter, Mutter, Jungfrau
und Königin. Alle diese Gleichnisse sind bei der
Darstellung des Lebens der Kirche näher zu erklären.

4. Hieraus ergibt sich sofort, daß die wohlgemeinten
Versuche, das Leben der Kirche bloß physiologisch
aufzufassen2, verfehlt bleiben, weil die vom lebendigen Körper
hergenommene Analogie für die übernatürliche Kirche nicht
genügen kann und das Leben derselben auf das Niveau der
rein natürlichen Gesetze des körperlichen Lebens erniedrigen

1 Card. Turrecremata: Summa de Ecclesia. Lib. I. (Ed.
Venetiis 1561.)

2 Friedrich Pilgram: Physiologie der Kirche. Forschungen
über die geistigen Gesetze, in denen die Kirche nach ihrer natürlichen
Seite besteht. Mainz 1860.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 179

müßte. Andere Versuche fassen die Kirche zwar unter dem
organischen Bilde des mystischen Leibes Christi auf,
beschränken sich aber auf die streitende Kirche. Auch Cathala1
beschränkt seine Betrachtung darauf und teilt das Leben
der Kirche in das organische oder vegetative, das sensitive
und das intellektuelle Leben ein. Man kann die Möglichkeit

dieser Vergleiche in einzelnen Anwendungen zugeben
und anerkennen, daß er die Sache sinnig auffaßt und sich
von phantastischen Übertreibungen fernhält. Trotzdem
genügt seine Erklärung nicht vollständig: einerseits deshalb,
weil er die Kraft seiner Vergleiche einseitig ausdeutet,
ohne den inneren Zusammenhang der biblischen Analogien
festzuhalten ; anderseits weil ihm der metaphysische Untergrund

für diese Analogien fehlt.
Diesen metaphysischen und darum echt

theologischen Unterbau finden wir aber in der Lehre des Aqui-
naten, die er von Aristoteles und von der Patristik
überkommen und zum soliden Fundament seiner ganzen
Metaphysik ausgebildet hat. Es ist der Lehrsatz, daß in allen
geschaffenen Dingen ihre Wesenheit nicht ein und dasselbe
mit ihrem Dasein, sondern daß die Wesenheit der Dinge
vom Dasein derselben sachlich verschieden ist2. Dasselbe
•Gesetz gilt analog auch für die menschlichen Gesellschaften
und muß folgerichtig auch auf die Kirche Anwendung
finden. Hiebei ist große Vorsicht geboten, weil die Worte,
mit denen wir die Seinsweise der Dinge bezeichnen, im
eigentlichen und strengen Sinne nur für die vollständigen
Naturdinge richtig sind; darum darf man sie auf künstlich
zusammengesetzte Dinge und ebenso auf die Gesellschaftsbildungen

der moralischen Ordnung nur in analoger
Bedeutung anwenden.

Dazu müssen wir diese Begriffe nach der klaren und
sicheren Lehre des hl. Thomas feststellen, um sie nachher
analog anzuwenden. An einem Naturdinge unterscheidet
man dreierlei. Erstlich die Substanz, die nach verschiedenen
Gesichtspunkten auch Wesenheit (essentia) oder Quid-
ditas oder Natur heißt'. Damit bezeichnet man alles das-

1 Cathala : La vie de l'Eglise, a. a. O.
2 Vgl. Divus Thomas VI (1919), p. 20—26. Zu der dort p. 24

angegebenen Literatur kommt noch die Abhandlung von F e 1 d n e r
(p. 26ff, 136ff) über die Quellen des hl. Thomas für diese Lehre hinzu.

3 S. Thomas: Op. de ente et essentia, c. 1.

12*



180 Das Leben der Kirche — Grundlegung

jenige, was zur streng eigentlichen Definition des Dinges
gehört und in demselben enthalten ist, also das, wodurch
das Ding wesentlich und innerlich in seiner spezifischen
Beschaffenheit konstituiert wird, wie z. B. der Mensch
durch die gedankliche Form der Menschheit. Zweitens die
Subsistenz1: damit bezeichnet man die Seinsweise einer
Substanz, insofern sie ein konkretes Einzelding ist, als
das Ganze, das der Besitzer jener bestimmten Wesenheit

ist, der außerdem noch eigentümliche Merkmale an
sich hat, die aber nicht mehr zu seiner Wesenheit selbst
gehören. Danach nennt man das subsistierende Ding ein
Individuum und Suppositum oder, wenn seine Wesenheit
geistig erkennend ist, eine Person. Die Subsistenz
bezeichnet daher keinen Grad oder kein konstitutives Prädikat
der Wesenheit oder Natur, da diese in sich schon ganz
vollständig ist: die Subsistenz gibt ihr nur die Befähigung
zum realen Dasein und damit auch die Befähigung zum
wirklichen Tätigwerden, so daß jenes einzelne Ding eben
dasjenige werden kann, was etwas tut. Im Begriff eines
solchen Suppositums liegt daher die Unmitteilbarkeit seiner
selbst an ein anderes Suppositum und unterscheidet sich
damit sachlich von der Wesenheit, die an sich an andere
Individuen und Supposita mitteilbar ist. Drittens : - das
Dasein oder die Existenz2 heißt das, wodurch ein Ding
tatsächlich aus allen Arten seiner Ursachen und dem
absoluten Nichts gleichsam herausgestellt wird oder formell
heraustritt und so aus dem Zustande nicht nur seiner
gedanklichen, sondern auch seiner wirklichen Möglichkeit erst
vollständig verwirklicht wird. Diese letzte Verwirklichung
kann aber nicht von dem Suppositum und seiner Wesenheit

selbst herkommen, denn beide Begriffe besagen nur
die Möglichkeit für die Aufnahme des realen Daseins,
verhalten sich also wie das Vermögen gegenüber der davon
real verschiedenen letzten Verwirklichung. Obwohl das
Dasein dem Dinge, das ein Dasein empfängt, tief innerlich
ist, so bleibt es daher doch sachlich von der Wesenheit
dieses Dinges ganz verschieden, weil keine Form als solche

1 Joannes a S. Thoma: Cursus Theol., 8. P. q. 2 disp. IV
a. 1 (ed. Colon. Agrip. 1711, ïom. VII, p. 63 sqq.). Paulus M.
Ca vin us: Cursus Philometaphysicus. Tom. II, Mediolani et Pia-
centiae 1692, Tract. 1. disp. 3 q. 1, p. 39 sqq.

2 B a n e z : Com. in I. P. q. 3 a. 4 dub. 1 et 2.



Das Leben der Kircbe — Grundlegung 181

tätig ist ; daher bedarf das Dasein nicht einer formalen,
sondern einer bewirkenden Ursache (causa efficiens), durch
deren Tätigkeit es in dem Dinge, das hernach real
existieren soll, erst hervorgebracht werden muß. Daher
unterscheiden sich in allen geschaffenen Dingen ihre Wesenheit,
ihre Subsistenz und ihr Dasein real von einander. Das ist
die klare Lehre des hl. Thomas, das sichere Lehrgut seiner
echten Schule und das unverrückbare Fundament ihrer
Metaphysik.

Versuchen wir nun, diese Lehre analog auf die Soziologie

anzuwenden.
Eine menschliche Gesellschaft, wie der Staat, ist

keine Substanz, sondern kann nur analog so genannt
werden, insofern sie die Vereinigung von Menschen ist,
um etwas gemeinsam zu tun, wodurch diese Vereinigung
von mehreren Personen eine moralische Einheit erlangt
und dadurch von anderen Gesellschaften sich unterscheidet.
Fassen wir die Kirche als ein einheitlich geschlossenes
Ganzes, wie eine Substanz der moralischen Ordnung auf,
so muß ihre Wesenheit in der Zusammensetzung aus dem
Gesellschaftsmaterial, den Mitgliedern, und aus ihrem
Formalprinzip, der kirchlichen Gewalt, bestehen. Nun ist
aber die Wesenheit einer bestimmten Gesellschaft, also
auch der Kirche, etwas, was begrifflich immer wahr und
unveränderlich ist, denn es ist ewig in der Idee Gottes
enthalten und kann auch ohne konkrete Verwirklichung im
Dasein von uns gedacht werden. Also unterscheidet sich
die Wesenheit der Kirche sachlich von ihrem Dasein in
der Wirklichkeit.

Fragen wir weiter, was wir unter Subsistenz und
Dasein der Kirche zu verstehen haben, so müssen wir auf
die Analogie mit künstlich zusammengesetzten Körpern
verweisen. Ein klassischer Tempel oder eine gotische
Kathedrale wird aus verschiedenen Steinen dadurch
zustande gebracht, daß sie in einer stereometrischen Gesamtform

vereinigt sind, die diese ganze Masse erst zu dem
macht, was gleichsam die Wesenheit dieses Kunstwerkes
ist und durch ihre letzte Begrenzung als Figur ihr die
Subsistenz verleiht, wodurch diese Masse, in sich ungeteilt
Und von allen anderen Bauwerken getrennt, zu existieren
befähigt wird. Das, was einer Linie gleichsam die
Subsistenz verleiht und ihr die Möglichkeit gibt, unabhängig



182 Das Leben der Kirche — Grundlegung

von anderen Linien für sich zu existieren, ist der reale
Endpunkt derselben; bei der Fläche ist es die umgrenzende-
Figur und beim Körper ist es die als stereometrische Figur
aufgefaßte letzte äußere Umhüllung. Das reale Dasein
dagegen muß dem ganzen Bauwerk erst durch die
wirkursächliche Anstrengung des Baumeisters und seiner
Gehilfen hinzugebraeht werden. Ahnlich verhält es sich mit
der Kirche. Sie ist als Gesellschaft ein von Gott aus
Personen künstlich zusammengesetztes Ganzes, dessen
Wesensform in der übernatürlichen Einheit der Mitglieder
mit ihrem Haupte Christus besteht und erst durch die
letzte Begrenzung der höchsten sozialen Autorität, der
obersten kirchlichen Gewalt, ihre reale Daseinsbefähigung
oder Subsistenz empfängt. Die Existenz der einzelnen
Personen ist nur die Voraussetzung für das Material der
kirchlichen Gesellschaft, daher kann die Summe dieser
vereinzelten Existenzen nicht das reale Dasein der Kirche
selbst sein. Das wirkliche Dasein der Kirche muß erst von
Gott hervorgebracht werden dadurch, daß er jene letzte
Begrenzung der obersten Gewalt verwirklicht, die dem
Ganzen der kirchlichen Gesellschaft erst das reale Dasein
mitteilt. Zwischen Wesenheit und Dasein besteht aber
dieselbe Proportion wie zwischen Potenz und Akt: sie müssen
einer und derselben Ordnung angehören. Nun ist die Wesenheit

der Kirche etwas durchaus Übernatürliches, also muß
auch ihr reales Dasein ebenso übernatürlich oder göttlich
sein. Das, was der Kirche ihre Subsistenz gibt, ist jener
Terminus der sozialen Autorität, die, metaphysisch
betrachtet, selbst nur die Relation des Gottmenschen Christus
zu seinen gläubigen Gliedern ist. Weil aber das Fundament
dieser Relation die göttliche Person Christi selbst ist, die
nur ein einziges Dasein und ein einziges Lebendigsein haben
kann, nämlich nur das persönliche göttliche1, das er seiner
angenommenen menschlichen Natur mitteilt, so ist es klar, daß das

formelle Dasein der Kirche als geschlossene einheitliche

Gesellschaft nichts anderes sein kann als das reale
Dasein jener Relation, das selbst eine gewisse Anteilnahme
an dem göttlichen Dasein Christi ist. Obwohl die Relation
in den geschaffenen Dingen an sich nur das schwächste

1 S. Thomas: S. Th. III q. 17 a. 2. Vgl. Konstantin
von Schaezler: Das Dogma von der Menschwerdung Gottes.
Freiburg i. Br. 1870, p. 117—138.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 183

Sein besagt, so wissen wir doch aus dem Dogma von der
Trinität, daß in Gott die realen Relationen gerade die
größte Seinsfülle haben. Daher kann kein "Widerspruch
darin liegen, daß jene wahrhaft göttliche Relation, deren
reales göttliches Dasein an dem göttlichen Dasein Christi
partizipiert, der Kirche formell ein übernatürliches
Dasein verleiht. Damit ist aber das Mysterium der Kirche
als wirkliches Glaubensgeheimnis innerlich begründet und
theologisch erwiesen. Zu dieser Auffassung nötigt uns die
Konsequenz der thomistischen Prinzipien : sie hat aber den
entscheidenden Vorzug vor allen anderen Erklärungsversuchen,

daß sie das Mysterium der Kirche metaphysisch
erfaßt, während man es sonst nur aus äußeren Gründen
der Offenbarung als wahres Mysterium annehmen kann.

Die thomistische Philosophie erweist sich auch fruchtbar

für die Erklärung des Mysteriums vom Leben der
Kirche. Nach der ausdrücklichen Lehre des hl. Thomas1
ist der Inhalt des Begriffes „Dasein" schon im Begriffe
„Leben" eingeschlossen und das „Leben" gründet sich auf
das „Dasein" : das „Leben" oder „Lebendigsein" ist enti-
tativ nichts anderes als das „Dasein" einer Substanz, in
deren Natur es liegt, sich selbst zum Tätigwerden in
Bewegung zu setzen. Deshalb sind beide natürlichen
Vollkommenheiten, die von Gott den geschaffenen Dingen
mitgeteilt werden, nicht auf verschiedene, sondern auf ein
einziges Prinzip zurückzuführen und das ist Gott selbst
als das bonum diffusivum sui. Darum schließt das Leben
der Kirche, ihr Lebendigsein, auch ihr Dasein in sich ein.
Weil aber das Dasein der Kirche etwas Übernatürliches
und Göttliches ist, so muß auch das Lebendigsein der
Kirche ebenso beschaffen sein und eine Anteilnahme am
göttlichen Leben selbst, das Christus besitzt. Daher muß
auch das Leben der Kirche ein wahres Glaubensgeheimnis
sein, was darum nicht durch eine strenge Wesensdefinition,
sondern nur durch Analogien von uns annähernd erkannt
werden kann.

Noch deutlicher wird der Charakter des Mysteriums
von der Kirche und ihrem Leben, wenn man die
Beziehungen der drei Hauptsymbole zur Trinität, dem Grund-
Mysterium des Glaubens, erwägt. Dieses höchste und tiefste

1 Sent. dist. 2 q. 1 a. 1 ad l.Xantes Mariales 1. c. cap. 2.



184 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Geheimnis umspannt alle übrigen und läßt sich in den
sogenannten theologischen Appropriationen1 an die drei
göttlichen Personen in etwa verdeutlichen. Nach der Regel des
hl. Thomas für den theologischen Sprachgebrauch darf man
für unser menschliches Verständnis die geschöpflichen
Wirkungen den einzelnen göttlichen Personen in besonderer
Weise zueignen oder zuschreiben, indem man die göttliche
Wirksamkeit nach dem Urheber, aus dem oder durch
den oder indem die Ursächlichkeit zu suchen ist,
unterscheiden kann. So läßt uns das Symbol der Kirche als
Haus Gottes in dem geschichtlichen Vorgang ihrer Gründung

und Entwicklung die Wirksamkeit der Person des
Vaters deutlicher erkennen. Das zweite Symbol des mystischen

Leibes Christi zeigt uns dagegen die Wirksamkeit
der Person des Sohnes, während das dritte Symbol der
sakramentalen Ehe das Leben der Kirche aus der Sendung
des Heiligen Geistes deutlicher erschließt. Mit Hilfe dieser
Appropriationen ergibt sich wiederum der Charakter des

Glaubensgeheimnisses.

III
Die sozialen Lebensfunktionen der Kirche

sind Gegenstand der Untersuchung
1. Aus der biblischen Offenbarung ergibt sich von

selbst, daß der Zweck der Kirche, der ihr ganzes Wesen
und ihr geschichtliches Leben gestaltet, ein sozialer ist,
der wohl den einzelnen Gläubigen einschließt, aber nicht
in ihm aufgeht, sondern sich auf die Gemeinschaft als
Ganzes erstreckt. Wenn wir diesen sozialen Zweck der
Kirche annehmen, so müssen wir aber ausdrücklich die
modernistischen Extreme2 einer anthroporoorphistischen und
einer mystischen Offenbarung, deren Quelle die Menschheit
sein soll, als grobe Irrtümer abweisen und die ganze
historische Offenbarung, die in der Kirche niedergelegt ist, als
eine Tat der göttlichen Vorsehung von sozialer Bestimmung
anerkennen. Das allein ist historisch berechtigt und wahrhaft

theologisch. Denn das allein entspricht dem Wesen
Gottes als Schöpfer des Weltalls, da sowohl die reinen

1 Vgl. Divus Thomas V (1918), p. 316—319.
* A. Gard eil: Le donné révélé de la Théologie. Paris 19l0i

p. 14—57.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 185

Geister wie die Menschen in ihrer Eigenpersönlichkeit
vom einen dreipersönlichen Gott zur innigsten Vereinigung
mit ihm selbst erschaffen sind und in dieser Einheit ihren
letzten Zweck und ihre vollkommene Beseligung finden
können.

Durch diesen sozialen Zweck unterscheidet sich die
Kirche grundwesentlich von allen anderen religiösen
Gesellschaften, die aus zeitlichen, lokalen und nationalen
Interessen hervorgegangen sind, und ebenso von den rein
menschlichen Gesellschaftsbildungen, die aus dem natürlichen

Bedürfnis der Ergänzung und des Zusammenlebens
entsprungen sind, wie die Familie, die wirtschaftliche
Gemeinde und der Staat, die alle eine zeitlich-räumliche
Beschränkung haben, während die Kirche allein für die ewige
und universale Gemeinschaft Gottes mit seinen vernunftbegabten

Geschöpfen bestimmt ist. "Wie die sozialistischen
Ideale nur das Wohl des Einzelnen vor Augen haben und
darum trotz aller Phrasen nur Zersplitterung und Auflösung
der natürlichen Gesellschaftsordnung mit sich bringen, so
führt auf religiösem Gebiete das protestantische
Individualitätsprinzip höchstens zu einer subjektiven Verbindung
des Einzelnen mit Gott, aber niemals zu einer geschlossenen
Gemeinschaft, in der das religiöse Wohl des Einzelnen
unter dem allgemeinen Wohl enthalten ist, wie es die
monotheistische Religion mit der allumfassenden Macht des
einen Schöpfers und universalen Erlösers notwendig fordert.

2. Je vollkommener ein Wesen aus sich selbst heraus
zur Tätigkeit kommt und dazu nicht erst von außen bewegt
wird, um so vollkommener ist auch sein Leben1. Der höchste
Grad des Lebens ist daher das geistige Leben, denn dabei
ist die Form oder das Prinzip, wodurch das lebendige
Wesen imstande ist, sich selbst zu bewegen, ihm ganz
innerlich zu eigen und ebenso ist der Zweck, den das
denkende Wesen erstrebt, von ihm selber vorgesetzt. Im
Leben der Kirche ist jenes formale Prinzip die übernatürliche

Gnade, die den lebendigen Gliedern der Kirche von
Gott eingegossen ist und sie zu allen kirchlichen
Lebenstätigkeiten befähigt, und der Zweck, für dessen Erreichung
sie gemeinsam tätig sind, ist die von ihnen frei gewollte
Heiligung zur Verherrlichung Gottes.

1 S. Thomas: S. Th I q. 18 a. 3.



186 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Darum müssen wir bei der Betrachtung des Lebens
der Kirche, das in den vitalen Funktionen ihrer Glieder
vor sich geht, als formalen Gegenstand der Untersuchung
nicht diejenigen Handlungen der Gläubigen betrachten, die sie
als Einzelpersonen für sich verrichten, sondern nur diejenigen,
die sie vollziehen als freie und verantwortliche Personen in
und für die religiöse Gemeinschaft, in der sie Organe des
großen Ganzen sind und für das Wohl des ganzen mystischen
Körpers sich gemeinsam betätigen. Daher kommen für das
Leben der Kirche, das geistig und übernatürlich ist, diejenigen
in der kirchlichen Gemeinschaft vollzogenen Handlungen
der Gläubigen hauptsächlich in Betracht, die vom
übernatürlich erleuchteten Verstände und von dem durch die
Gnade bewegten freien Willen hervorgehen und das
gemeinsame Wohl betreffen.

Bei dieser Untersuchung ist dasjenige, was die alten
Theologen das Subjekt nannten, dessen Eigenschaften
man zu erkennen sucht, die lebendige Kirche selbst. Der
Gegenstand der Untersuchung ist aber zweifach. Das
Materialobjekt, woraus die Erkenntnis gewonnen wird,
sind zunächst die Personen der kirchlichen Gemeinschaft.
Das formale Objekt dagegen ist das, was nicht wegen
etwas anderem erkannt werden soll, sondern um seiner
selbst willen, und das ist das Leben, das jene Personen
in der Kirche führen : es heißt das ohiectum formale quod
quaeritur. Der Gesichtspunkt oder der formale Grund, unter
dem dieses Leben der Mitglieder betrachtet wird, ist die
von Gott ausgehende geistige und übernatürliche
Gnadenbewegung in dem ganzen Körper der Kirche : es wird
obiectum formale quo quaeritur genannt. Das ganze
vollständige oder adäquate Objekt sind daher die gesamten
Lebensvorgänge in der Kirche.

3. Die synthetische Untersuchung über das Leben
der Kirche muß aus der Analyse der verschiedenartigen
Lebensfunktionen gewonnen werden und vom Allgemeinen,
was uns mehr bekannt ist, zum Besonderen, was weniger
bekannt ist, fortschreiten. Daher ist zuerst das Gnadenleben

zu erklären, das die Erlösung durch die Kirche, die
Gemeinschaft der Heiligen und das sakramentale Leben
umfaßt. Zweitens sind die intellektuellen Tätigkeiten und
die Willenshandlungen der Kirche sowie die sich daraus
ergebenden sozialen Wirkungen zu betrachten. Diese Fragen



Das Leben der Kirche — Grundlegung 187

lassen sich kurz als die katholische Wissenschaft, das
katholische Herz und die katholische Kultur zusammenfassen.
Drittens muß noch das hierarchische Leben in seiner
geschichtlichen Entwicklung verfolgt werden. Dabei muß man
Christus als den Mittelpunkt der Weltgeschichte betrachten,
der in seinem irdischen Statthalter fortlebt, und den Wert,
den das Leben der Kirche für die Gegenwart hat, durch
die Tat offenbar macht.

Eine solche Untersuchung, die das Mysterium vom
Leben der Kirche soweit zu ergründen strebt, als es der
theologischen Wissenschaft möglich ist, kann nur ein
Versuch sein. Ein solcher ist aber theologisch berechtigt, wenn
er sich auf sichere Prinzipien stützt, wie sie der Aquinate
begründet hat, und kann soweit auf Erfolg hoffen, als
richtige Folgerungen aus diesen Prinzipien gezogen werden.
Wenn wir für diesen Versuch den LI. Thomas zum
Führer wählen, gebührt ihm diese Rolle schon wegen seiner
von der Kirche anerkannten höchsten Autorität in der
Theologie1, denn er ist der offizielle Theologe der römischen
Kirche, die selbst die Lehrerin aller auderen partikulären
Kirchen ist. Es ist aber ein Irrtum, wenn man meint, daß
er die Lehre von der Kirche nicht systematisch darstelle,
weil er keinen besonderen Traktat darüber geschrieben
habe, weder in der theologischen Summa noch in seinen
übrigen Werken. Gerade deshalb, weil sich darin kein
eigener Traktat findet, nimmt diese Lehre ihre richtige
Stelle im thomistischen System oder, was dasselbe ist, in
der einheitlichen Theologie des Aquinaten ein. Denn weil
er die Kirche als den mystischen Leib Christi auffaßt,
durfte er ihre geheimnisvolle Einheit mit dem
Gottmenschen nicht durch eine getrennte Behandlung aufheben,
sondern er mußte sie in allen ihren Beziehungen zu ihrem
Haupte untersuchen, ebenso wie in Hinsicht auf Gott als
Herrn seines Hauses und auf ihr bräutliches Verhältnis in
der mystischen Ehe. Und darum mußte er das Leben der
Kirche im besonderen bei den übrigen Lehrstücken
mitbehandeln. Weil er aber die Kirche und ihr Leben als
Glaubensgeheimnis annahm, war eine strenge Definition
dieses Geheimnisses für ihn unmöglich, mit deren Hilfe

1 Sadoc Szabö in Divus Thomas III, p. 657—681 ; VI 8 —27,
158—185, 347-380; VI 00-112.



188 Worin besteht das Wesen des eucharistischen Opfers?

er formal ein besonderes Subjekt im System seiner Theologie

einstellen könnte ». Auch die reiche Entwicklung, die
er von den Rechten der Kirche gibt, konnte ihn nicht zu
einer besonderen metaphysischen Untersuchung über die
Kirche veranlassen ; denn die juridische und daher auch
die kanonistische Betrachtung setzt das Rechtssubjekt
voraus, dessen Wesen und Dasein aber nicht mehr unter
das Formalobjekt der Rechtswissenschaft fällt. Wohl aber
hat der hl. Thomas alle Prinzipien für die Lehre von der
Kirche und ihrem Leben in reicher Fülle vorgelegt, so
daß die spätere Traktatentheologie diese Capita doctrinae
nur auszuführen brauchte2 : und das ist der beste Beweis
dafür, daß er diese Lehre nicht übergangen, sondern ihre
Tiefe und ihren reichen Gehalt am meisten erkannt hat.

Was endlich die hier versuchte Grundlegung
anbetrifft, so macht dieselbe nur den Anspruch auf eine
Skizzierung der Umrisse. Eine erschöpfende Ausführung müßte
auch die dogmengeschichtliche Seite der Frage
berücksichtigen, wofür Grabmann sehr wertvolles Material
beigestellt hat, und würde auch zu gründlicher Polemik
nötigen. Hier sollten nur die Grundlinien, die der Aquinate
entworfen hat, angedeutet werden: denn es bleibt sein
unsterbliches Verdienst, das Modell der Kirche für die
spekulative Theologie geschaffen zu haben: unter diesem
Sjmbol hat ihn die Kunst über dem Portal von S. Maria
della Quercia verewigt3.

Graz, 7. März 1919
7 ;

WORIN BESTEHT DAS WESEN DES EUCHA¬
RISTISCHEN OPFERS?

Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM O. S. B.

Man hat sich vielfach bemüht, eine scharfe Bestimmung
des Opferbegriffes unabhängig von der Betrachtung des

Kreuzesopfers und des eucharistischen Opfers, wie letzteres
in organischer Verbindung zum Kreuzesopfer steht, zu
gewinnen. Die naturgemäße Folge war, daß man dem so ge-

.' Divus Thomas II (1915), p. 149.

Vgl. Grab mann a. a. O., p. 14 — 67.
s Divus Thomas II (1915), p. 148 f.


	Das Leben der Kirche : Grundlegung

