Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Das Leben der Kirche : Grundlegung
Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Leben der Kirche — Grundlegung 167

pliziten Glauben an die Heilige Schrift oder die Kirche
voraus und ist in diesem eingeschlossen (q. 2 a. 5; ¢. b
a. 3; de Verit. q. 14 a. 11). Noch bemerken wollen wir
den Ausdruck fides verborum = in verborum aenigmate
(3 d. 26 q. 2 a. 1 sol. 1 ad 4).

(Fortsetzung folgt)

DAS LEBEN DER KIRCHE — GRUNDLEGUNG
Von Dr. ERNST COMMER

I

Das Leben der Kirche ist immanente Selbst-
tatigkeit

1. Wie man vom Leben der Familie, des Volkes und
Staates spricht, indem man die Funktionen solcher Gesell-
schaften mit Riicksicht auf die soziale Tatigkeit ihrer Mit-
glieder mit den Lebensfunktionen organischer Wesen ver-
gleicht, so spricht man auch vom geschichtlichen Leben
der kirchlichen Gesellschaft. Die. in der Heiligen Schrift
niedergelegte gottliche Offenbarung vertieft diese Auf-
fassung durch Gleichnisse, in denen der einen, von Christus
gestifteten wahren Kirche ein eigentiimliches Leben zu-
gesprochen wird. Um aber den richtigen Begriff vom
Leben der Kirche zu gewinnen, scheint es nétig, zuvor
den allgemeinen Begriff des Lebens genauer zu erkldren,
wie ihn Thomas von Aquin nach dem Vorgang des grofien
griechischen Philosophen! mit aller Schiérfe und Klarheit
entwickelt hat. Dadurch werden wir fiir unsere Unter-
suchung eine sichere Grundlage schaffen, um bei dem Ge-
brauche dieser Analogie vor Mif3verstindnissen und folgen-
schweren Irrtiimern geschiitzt zu sein. Denn obwohl die
menschliche Erkenntnis und ihr sprachlicher Ausdruck
auch in der Theologie auf den Gebranch von Analogien
und iibertragenen Worten angewiesen ist, so bereitet dabei
die Mitwirkung der Phantasie der strengwissenschaftlichen
Auffassung und Ausdrucksweise nur zu oft Schwierigkeiten,
die leicht zu irrtiimlichen Ansichten Anlafl geben konnen.

'Vgl. Franz Brentano: Die Psydhologie des Aristoteles.
Mainz 1867, p. 41—46.



168 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Der hl. Thomas! geht mit Aristoteles von der Er-
fahrung aus. Von den Dingen, die nach allgemeiner Uber-
zeugung ein Leben haben und die wir deswegen lebendig
nennen und von leblosen Dingen unterscheiden, kénnen
wir uns den Begriff des Lebens induktiv bilden: das
ist der Fall bei den tierischen Wesen. KErst dann sagen
wir: ,das Tier lebt“, wenn es anfingt, von selbst eine
Bewegung zu machen,sund solange eine solche Bewegung,
die aus ihm selbst hervorgeht, in ihm erscheint, urteilen
wir, dafl es noch lebt. Wenn es aber aus sich selbst keine
Bewegung mehr hat, sondern nur noch von auflen, d. h.
von einer fremden Ursache bewegt wird, sagen wir, das
Tier ist tot, weil ihm das Leben abgeht. Daraus ist klar,
dafl nur diejenigen Dinge 1m eigentlichen Sinne lebendig
sind, die sich auf irgendeine Art von Bewegung selbst
bewegen: mag man nun die Bewegung im eigentlichen
Sinne verstehen als den Ubergang vom unvollendeten Zu-
stand, n#émlich von etwas, was noch in der Moglichkeit
oder Anlage zu etwas anderem sich befindet und diesen
anderen Zustand noch nicht ganz erlangt hat, sondern erst
auf dem Wege dazu befindlich ist, wie es der Fall ist,
wenn ein Korper von einem Ort zu einem anderen Ort
sich hinbewegt — oder mag man die Bewegung allgemein
fassen als einen Akt, eine Betitigung von etwas, was schon
vollkommen fertig da ist, wie man das Erkennen als Er-
kenntnisvorgang und das Sinnesempfinden ein Bewegt-
werden nennt. So heiflen lebendige Wesen alle diejenigen,
die sich zu irgendeiner Bewegung oder Selbsttiitigkeit von
selbst in Bewegung setzen. Diejenigen Dinge dagegen, in
deren 1nnersten Beschaffenheit oder Natur es nicht liegt,
dafy sie sich zu einer Bewegung oder Selbsttitigkeit in
Tatigkeit setzen, kénnen nur nach irgendeiner Ahnlichkeit
mit den ersteren lebendig genannt werden.

Das abstrakte Wort ,Leben“ hat aber eine zwei-
fache Bedeutung? Der Name ,das Leben“ ist zwar von
einer #ufleren Erscheinung an dem Dinge hergenommen,
nimlich von der Selbstbewegung desselben; aber er ist
nicht dazu gegeben, um diese Selbstbewegung zu benennen,
sondern um eine Substanz zu bezeichnen, der es ihrer

' S. Theol. I q. 18 a. 1.
* 8. Theol. I q. 18 a. 2.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 169

Natur nach zukommt, sich selbst zu bewegen oder auf
irgendeine Weise in Selbsttitigkeit zu versetzen. Danach
besagt das Zeitwort ,leben“ nichts anderes als das Dasein
eines Dinges, das eine solche Natur hat, und dasselbe be-
deutet auch das Substantivum ,das Leben“ im abstrakten
Sinne., In einer weniger ‘- eigentlichen Bedeutung wird
jedoch das Wort [ das Leben“ auch gebraucht fiir diese
Verr 1chtungen oder Betidtigungen selbst, von denen
das Wort ,das Leben“ hergenommen 1ist: diese sind in
erster L1n1e die Sinnesvorgiinge und das geistige KEr-
kennen?1,

In diesem durch Induktion aus der Erfahrung ge-
wonnenen Begriff von Leben sind also zwei Momente ent-
halten. Erstens: das Wesentliche des lebendigen Geschépfes
liegt darin, daf} etwas seiner Natur nach imstande ist, sich
selbst zu bewegen vermige eines ihm zuteil gewordenen
innerlichen Prinzips, so dafl es aus einem Beweger und
einem Bewegten innerlich zusammengesetzt sein mufl, wie
es die beseelten Wesen sind, denn unter dem Ausdruck
,Seele“ versteht man nichts anderes als das erste innere
Lebensprinzip. Zweitens: die Lebenstitigkeit ist als solche
immanent im lebendigen Dinge, sie beginnt und verliuft
in ihm und vervollkommnet es?2

2, Auf eine Gesellschaft von Menschen, wie die
Familie, die wirtschaftliche Gemeinschaft und den Staat, 13t
sich daher das Wort ,Lieben” in der angegebenen zweifachen
Bedeutung nur analog anwenden. Denn eine solche konkrete
Gemeinschaft von Personen, die zur Erreichung eines be-
stimmten Zweckes durch die darauf gerichtete Titigkeit
der Mitglieder gebildet wird, kann wie ein von anderen
Gemeinschaften getrenntes Ganzes betrachtet werden. Sie
1st gleichsam ein Individuum, dessen Glieder die einzelnen
Personen sind und als dessen erstes belebendes oder be-
seelendes Prinzip die soziale Autoritit oder Regierungs-
gewalt erscheint, von der die Mitglieder, die den Gesell-
schaftskérper ausmachen, geeint und zu ihren for das ge-

'S. Theol. 1. II q. 3 a, 2 ad 1; de Virtut. in communi q. 1
a, 2ad 16. — Xantes Marlales Bibliotheca Interpretum ad
niversam summam Diu. Thomae Aquinatis Ecclesiae Doctoris.
Tom, III. Venetiis 1688, Controversia X cap. 1 et 2. p. 204—210.
- *Zigliara: Summa Philosophica. Romae 1876. Vol. II,
P. sq.



170 Das Leben der Kirche — Grundlegung

meinsame Wohl erforderlichen, zweckmiigen Verrichtungen:
dhnlich wie der Korper eines Menschen von seiner Seele
in Bewegung gesetzt werden. Diese Analogie ist keine
blofle Fiktion, sondern griindet sich auf die Ahnlichkeit
der tatsichlichen Verhiltnisse im organisch gegliederten
menschlichen Leibe und in der geordneten menschlichen
Gesellschaft. Eine solche einheitliche Gemeinschaft von
Personen erscheint daher &hniich wie ein lebendiges Wesen.
IThre Wesenheit richtet sich nach ihrem spezifischen Zwecke,
lhr Dasein besteht darin, daf} diese Personen gesellschaft-
lich zusammengehalten werden. Sie hat also eine Art von
Leben fiir sich und die im Gesellschaftskérper von den
einzelnen Mitgliedern ausgefiihrten freien menschlichen
Handlungen sind gleichsam die Lebensverrichtungen dieser
Gesellschaft.

3. Ahnlich verhilt es sich auch mit der katholischen
Kirche. Jedoch mufy diese Ahnlichkeit genauer umgrenzt
werden, weil sich die Kirche grundwesentlich von den
iibrigen menschlichen Gesellschaften unterscheidet, da sie
nicht unter dieselbe Gattung fillt, der die verschiedenen
Arten der aus dem natiirlichen Bediirfnisse entstandenen
menschlichen Gesellschaftsbildungen angehdren. Der ganze
Unterschied wird sich erst im Laufe der Untersuchung er-
geben, wir brauchen jetzt nur einige Ziige hervorzuheben.

Die Kirche ist eine von Gott wie ein Kunstwerk zu-
sammengesetzte Vereinigung von Personen, der wir ein
soziales Leben zusprechen miissen, indem wir einen be-
wegenden und einen bewegten Bestandteil in ihr unter-
scheiden. Da sie aber sichtbare und unsichtbare Elemente
enthiilt, so ist es in der neueren Theologie Mode geworden,
die sichtbaren Bestandteile, nimlich die menschlichen Mit-
glieder, den Gesellschaftskérper, die unsichtbaren Teile da-
gegen die Seele der Kirche zu nennen. Das ist jedoch eine
einseitige Auffassung, die leicht zu irrtiimlichen Ansichten
fiilhren kann und schon deshalb abgewiesen werden muf3,
weil sie ungeniigend ist. Denn sie betrachtet die Kirche
nur in jhrem irdischen Zustand, schlieft die guten Engel
und die heiligen Seelen der Verstorbenen aus und beein-
trichtigt auch die Stellung des Gottmenschen Christus in
seiner Kirche, da sein Leib nach der Himmelfahrt an sich
noch sichtbar bleibt, obwohl wir ihn jetzt nicht mehr er-
blicken. Auch in der irdischen Kirche ist das erste



Das Leben der Kirche — Grundlegung 171

innere Lebensprinzip, das als solches allein dem Be-
griff der Seele in einem lebendigen Korper entspricht, nur
die oberste kirchliche Awutoritit oder Reglerungsgewalt,
von der die Mitglieder zu den freien Verrichtungen, die
zum allgemeinen Wohl der Kirche dienen, in Bewegung
gesetzt werden: diese Macht mufd daher analog die Seele
der irdischen Kirche genannt werden. Wenn der hl. Thomas
an ein paar Stellen auch den Heiligen Geist metaphorisch
die Seele der Kirche nennt!, so tut er es in einem ganz
anderen Sinne, insofern der Heilige Geist das Gnadenleben
in der Kirche bewirkt, aber nicht selbst die innere Wesens-
form der Kirche ist, weshalb der hl. Thomas ithn im Ver-
gleich zu Christus, dem Haupte, nur das Herz der Kirche
nennt 2,

Ubertragen wir nun den Begriff der Lebenstétig-
keit auf die Kirche, so gelangen wir zu dem besonderen
Gegenstand, dem wir unsere Untersuchung widmen und
der die Selbstbetitigung der Mitglieder der Kirche fiir das
allgemeine Wohl dieser Gesellschaft umfafit. Die Weise der
Selbstbetdtigung folgt immer der Natur des tdtigen Prinzips.
Ebenso wie die Wesenheit der lebendigen Kirche Christi
nach ihrer ganzen Einrichtung tibernatiirlich und géttlich
ist, mufl daher auch die Selbstbetédtigung ihrer organischen
Glieder iibernatiirlich und go6ttlich sein, was sich auch in
der Geschichte der Kirche offenbart, denn ihre vitalen
Vorgiénge unterscheiden sich wesentlich von den rein
natiirlich-menschlichen Vorgéngen der Geschichte, da das
kirchliche Leben jene an Wirksamkeit wbertrifft, durch
gottliche Ziele und Kréfte die natiirliche Entwicklung
veredelt und wesentlich erh6ht,  die Schwierigkeiten iiber-
windet und den Widerstand besiegt.

Das iibernatiirliche Moment steht aber dem Begriff
des Lebens mnicht feindlich gegeniiber. Beide Begriffe
schlieflen sich nicht gegenseitig von einander aus. Deun
das, was im streng theologischen Sinne iibernatiirlich ge-

' 8. Sent. dist. 18 q. 2 a, 2 sol. 2: Spiritus Sanctus qui est
ultima perfectio et principalis totius corporis mystici quasi anima
in corpore naturali. Op. in Symbol. Ap. a. 9: Anima autem, quae
hoc corpus vivificat, est Spiritus Sanctus.

* 8. Theol. III q. 8 a. 1 ad 8. Vgl. Grabmann: Die Lehre
des hl. Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk. Regens-
burg 1903, p. 184 ff,



172 Das Leben der Kirche — Grundlegung

nannt wird, ist immer etwas, was bei den vernunftbegabten
‘Geschopfen aus dem Innern derselben hervorgeht, weil es
an sich nur in dem geistigen und unsterblichen Bestand-
teil der menschlichen Natur mit den entsprechenden Kréften
des Verstandes und Willens aufgenommen werden kann.
Darum muf} auch das Ubernatiirliche im Menschen formal
etwas Voluntéres, vom Willen Ausgehendes und deshalb
ein vitaler Vorgang im Menschen sein!, Damit ist aber
nicht gesagt, dafl alles Ubernatiirliche als solches im
Menschen immer vom freien Willen als etwas Freiwilliges
hervorgehen mufl. Denn die heiligmachende Gnade ist
etwas, was Gott in der Substanz der Seele hervorbringt;
aber 'sie befahigt den Willen zu seinen freiwilligen Hand-
lungen und ist das Prinzip aller seiner vitalen Titigkeiten
in der tbernatiirlichen Ordnung. Das allererste Prinzip des
tibernatiirlichen Lebens mufd ebenso von Gott den leben-
digen Wesen eingesenkt werden, wie in der natiirlichen
Ordnung das allererste Lebensprinzip, die allererste Be-
wegung des lebendigen Korpers durch die Zeugung? vom
Vater herkommt.

11

Das Leben der Kirche ist ein Glaubens-
: geheimnis

1. Das Dasein der Kirche ist dem natiirlichen Ver:
stande des Menschen sowohl aus persénlicher Ertahrung
‘wie aus den Tatsachen der Geschichte erkennbar. Dennoch
bleibt das innerste Wesen der Kirche ein wahres M y-
sterium oder Glaubensgeheimnis. Unser natiirlicher Ver-
stand kann es nur durch den Glauben an die von Gott
gegebene iibernatiirliche Offenbarung erfassen und fiir wahr
halten, weil er durch die geschichtliche Evidenz der
wunderbaren Tatsachen dazu logisch bewegt werden kann :
denn diese machen das Geheimnis nur glaubwiirdig, so dafl
die Anerkennung desselben vom freien Willen des Menschen

'Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici. Parmae
1725. Tom. I p. 189 nr, 63: supernaturalitas provenit for-
maliter ab intrinseco: ergo ipsa formalitas seu conceptus super-
naturalitatis est intransitive vitalis seu voluntarius.

*Vgl. Didacus Nugnus (Nufiez) Cabezudo: Commentarii
ac Disputationes in Tertiam Partem Summae Theologiae D. Thomae
Aquinatis. Venetiis 1612. Tom. 1I, q. 86 a. 6, p. 86b.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 178

erfolgen kann. Dazu wird die hinreichende Gnade nach der
Ordnung der gottlichen Vorsehung jedem gewdhrt, der
ernstlich nach der Wahrheit suchen will. Kénnten wir aber
die geheimnisvolle Wesenheit der Kirche vollkommen er-
kennen, so miifiten wir imstande sein, streng wissenschaft-
lich zu definieren, was die Kirche ist. Dann miiiten wir
sie durch einen formalen Begriff erfassen, der ihr in allen
ihren Eigenschaften genau entspréichel. Aber in der Ge-
schichte der Theologie findet sich keine einzige solche
Definition, die den Forderungen der Logik an eine Wesens-
definition geniigt und deshalb keine Metapher enthalten
darf?, sondern alle Versuche sind mehr oder weniger be-
schreibende Definitionen?, die fiir die Apologetik oder das
Kirchenrecht praktischen Wert haben mdgen, aber niemals
einer strengen Wesensdefinition gleichkommen. Das gilt
nicht nur von der Bellarminischen Definition, sondern auch
von den neueren Versuchen, die durch die Einfithrung des.
Begriffes der Sakramentalitit+ die Erkenntnis von der
Kirche zwar vertiefen, aber dennoch nur analoge Beschrei-
bungen bleiben und dadurch den Charakter des Mysteriums.
nur bestatigen.

Es ist daher selbstverstindlich, dafl auch das Leben
der Kirche keine streng wesentliche Definition gefunden
hat und keine finden kann. Darum ist es als iibernatiir-
licher Lebensvorgang ein wahres Glaubensgeheimnis
und bleibt ein Mysterium, ebenso wie die Trinitét, die In-
karnation und die Eucharistie, von denen es sich als Ge-
heimnis nur dem Grade nach unterscheidet, das also selbst
der Gléaubige trotz des inneren Erlebens niemals vollstéindig
und klar einsehen, sondern nur annihernd und analog zu
verstehen vermag. Die Moglichkeit einer solchen analogen
Erkenntnis ist aber ausdriickliche Lehre der Heiligen
Schrift® und des vatikanischen Konzilsé, '

'S. Thomas: S. c. gent. III ¢, 49. De Verit. q. 8 a. 2 ad 4,
De Potent. q. 7 a. b.
- ?S.Thomas: 2, Anal. post., Lect. 16.
*Vgl.Grabmann a. a. O, p. 8Lf.
. _*Scheeben: Mysterien des Christentums? p. 497 Oswald:
Die Erlosung in Christo Jesu, II p. 236.
* Sap, 13, 5.
*Cathala: La vie de ’Eglise (Revue Thomiste 1912, Nr, 6,
P. 142ss.),



174 Das Leben der Kirche — Grundlegung

2. Die erste Quelle der Theologie ist das geschriebene
Wort Gottes. Die Heilige Schrift vermittelt uns aber die
gottliche Offenbarung in einer dem menschlichen Verstande
angemessenen Redeweise und macht deshalb Gebrauch von
metaphorischen Ausdriicken im weitesten Sinne, Eine
Metapher hei3t die Ubertragung eines Wortes, das
eigentlich ein bestimmtes Ding bezeichnet, zur Bezeichnung
eines anderen Dinges, wegen einer zwischen diesen beiden
Dingen erfindlichen Ahnlichkeit, auf Grund deren ein Irrtum
fiir das Verstindnis des iibertragenen Awusdruckes ausge-
schlossen und die Wahrheit der Aussage gewahrt ist. Dieser
‘Gebrauch der Worte war fir Gott, den unmittelbaren Ur-
heber der von ihm inspirierten Offenbarung nicht absolut
notwendig, da er seine Willensmeinung dem menschlichen
Verstande auch ohne Metaphern deutlich mitteilen konnte;
wohl aber war es bedingt notwendig wegen der Natur des
menschlichen Verstandes, der die Erkenntnis der geistigen
Dinge erst aus den sinnfilligen gewinnt!, Daher kann auch
die wissenschaftliche Theologie der metaphorischen Aus-
drucksweise nicht entraten, sondern mufi dem biblischen
Sprachgebrauche folgen. Ahnlichkeit heif3t die Uber-
einstimmung mehrerer Dinge in ein und derselben begrifi-
lich erfaflbaren Form oder Vollkommenheit. Dadurch, daf3
ein Ding eine Ahnlichkeit mit einem anderen Dinge ent-
hilt, ist es imstande, uns dieses zweite zu repriisentieren?,
Die schwichste Gattung der Ahnlichkeit ist die Ana-
logies: dieselbe bezeichnet mit einem und demselben
Worte mehrere Dinge, die an der eigentlichen Bedeutung
jenes Wortes nur verhiltnisméflig teilnehmen+ Die Ana-
logie der Proportion gibt mehreren Dingen einen ge-
meinsamen Namen, wihrend der damit ausgedriickte Begriff

'S. Thomas: S. Theol. I q. 1 a, 9 ad 1; 1. Sent. q. 1 a 5
ad 3. H Buonpensiere: Commentaria in I. P, Summae Theolo-
gicae S. Thomae Aquinatis, Romae 1902, p 76—82,

8. Thomas: De Verit. q. 7 a. 1; S, Th, I q. 42 a. 1 ad 2.

*Joannes a S, Thoma: Cursus Philosophicus Thomisticus.
Ld. Parisiis 1883. Logica 11. P. q. 18 a, 8 et 4 (Tom. II p. 407—425).
Vgl. Franciscus Satolli: In Summam Theologicam Divi Tho-
mae Aquinatis Praelectiones. Romae 1884, p, 518—586, Alois
Rittler: Synopsis der Philosophie I. Regensburg 1889, p. 63—¢0.
Buonpensiere L. ¢, p. 210—214, 5610—514.

*S. Thomas: 2. Metaph, lect. 3.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 7 175

nur das Ziel oder den Terminus bezeichnet!, Die Gleich-
heit unter den Proportionen heifdt Proportionalitéat. Daher
ist die Analogie der Proportionalitdt diejenige Ana-
logie, die mehreren Dingen einen gemeinsamen Namen
gibt, wiahrend der damit ausgedriickte Begriff nur die Ahn-
lichkeit oder Ubereinstimmung der Proportionen unter jenen
Dingen bezeichnet2 So nennt man z. B. ,Konig“ sowohl
den Lowen wie das Oberhaupt eines Staates, weil die
Stirke des Lowen gegeniiber den iibrigen Tieren 1hm den
Vorrang iiber dieselben ebenso verleiht wie dem sozialen
Herrscher iiber seine Untertanen, Die Analogie der Pro-
portionalitit ist wieder zweifach: die eigentliche und die
unvollkommene oder metaphorische. Bei der eigentlichen
findet sich der durch das Analogon ausgedriickte Begriff
in jedem von beiden Analogaten formal und wahrhaft vor;
in der metaphorischen dagegen nur in dem einen Gliede,
in den iibrigen aber nur éhnlich und in tbertragener Be-
deutung.

3. Eine solche analoge Erkenntnis von der
Kirche konnen wir aus dem Glauben an die Offenbarung
mit Hilfe der biblischen Bilder und Symbole? herleiten,
unter denen uns das Geheimnis vorgestellt wird, Nach dem
Zeugnis der Heiligen Schrift ist die Kirche das Haus, in
dem Gott wohnt, und deshalb der Tempel des dreieinigen
Gottes. Dieses Haus wird durch bestindige Anbauten zur
Stadt Gottes und zum theomonarchischen Weltreich er-
weitert. Der feste Grundstein dieses Baues ist der vom
Himmel herabgekommene Gottmensch Christus selbst. Die
librigen lebendigen Steine sind die Gléaubigen, die vom
Heiligen Geist nach seinem ewigen Plane ausgewihlt, zu-
sammengefiigt und iibernatiirlich belebt sind; denn die
gottliche Allmacht vermag aus harten Steinen, denen die
Menschen in ihrer natiirlichen Verfassung #hnlich sind,
Kinder Abrahams, der der Vater unseres Glaubens ist, zu
machen. In diesem ersten Bilde, das noch mehrere be-
Sondere Analogien enthélt, ist die hauptsiichliche eine Ana-
logie der Proportionalitdt, insofern das Verhaltnis eines
Hauses zu den Steinen, aus denen es erbaut wird, dem

'S. Thomas: 11. Metaph. lect. 3. Caietanus: Op. de
analogia ¢, 2 et 3.

*S. Thomas: 1, Ethic, lect. 7; de Verit. q. 2 a. 11.

*E.Commer: Die Kirche I, Wien 1904, p. 1—49.



176 Das Leben der Kirche — Grundlegung.

Verhiltnis der Kirche zu ihren Glaubigen #hnlich ist.
Daraus folgt weiter, dafl die Proportion des Hausherrn zu
seinem Hause, das er sich selbst gebaut hat und das er
bewohnt, eine gewisse Ahnlichkeit mit der Proportion be-
sitzt, die zwischen Gott und seiner Kirche besteht. Weil
aber diese beiden Proportionen nicht vollkommen &hnlich
sind, da die urséchliche Abh#éngigkeit des Hauses von
seinem Erbauer der Abhéngigkeit der Kirche von Gott
nicht gleichkommt, sondern unvergleichlich schwécher ist,
so kann die letztere Proportionalitét auch nur unvoll-
kommen oder metaphorisch sein.

In diesem ersten biblischen Symbol der Kirche er-
scheint das Leben, das die Mitglieder fithren, nur in dem
passiven Verhalten derselben, insofern sie imstande sind,
sich vom gottlichen Architekten gebrauchen zu lassen,
ahnlich, wie sich die Materie gegeniiber der Form und der
formierenden Wirkursache verhilt. Darum miissen noch die
anderen hauptséichlichen Bilder der Heiligen Schrift be-
trachtet werden, um daraus die Aktivitdt der Gldéubigen
zu erkennen. Das zweite Symbol stellt die Kirche dar als
den geheimnisvollen Leib Christi, der durch die or-
ganische Angliederung der Glaubigen bestéindig wichst, Die
ibernatiirlichen Lebensfunktionen der Kirche ergeben sich
aus dem vitalen Einfluf Christi auf seine Glaubigen und
zeigen sich in den von ihnen ausgeiibten Tugendakten,
besonders in den Werken der gottlichen Tugenden des
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. In diesem viel-
seitigen Bilde tritt die Analogie der Proportionalitit deut-
lich hervor, denn es besagt die Ahnlichkeit der Proportion
des Hauptes zu den iibrigen Gliedern des menschlichen
Leibes mit der Proportion des Gottmenschen Christus zu
den Mitgliedern seiner Kirche.

Weil aber dieses organische oder psychologische
Symbol zwar das spezifische Leben der Kirche erklart, aber
d?.e individuellen Ziige, das gleichsam persinliche Moment
dieses Lebens, noch nicht ausdriickt, miissen wir diese
fehlenden Ziige aus dem dritten Glelchms der Offenbarung
ergiinzen, Dieses letzte und erhabenste Symbol ist das von
Christus selbst in seiner Kirche eingesetzte Sakrament
der Ehe, 'das uns die Kirche gleichsam als iibersakra-
mentale Gemeinschaft Christi mit den Glaubigén vorstellt,
mit denen er sich in heiliger Ehegemeinschaft unaufloslich



Das Leben der Kirche — Grundlegung 177

vermihlt. Darnach ist das Leben der Kirche dem Leben
dhnlich, das sich in der ungeteilten geistigen Gemeinschaft
der christlichen Ehe vollzieht, und entspringt aus dem
unaufléslichen Bande der Liebe und des inneren Friedens
zwischen Christus und seinen Glaubigen und zwischen den
Glaubigen untereinander, die in dieser gnadenvollen Ge-
meinschaft leben. In diesem Bilde offenbaren sich die Vater-
schaft und Mutterschaft der Kirche und dadurch auch die
persénlichen Akte der Mitglieder der tbernatiirlichen Fa-
milie Gottes. Wiederum ist auch in diesem Symbol die
Analogie der Proportionalitdit mafigebend, denn in der
sakramentalen Ehe ist die Proportion zwischen Gatte und
Gattin édhnlich wie in der Kirche die Proportion zwischen
Christus und den Gldubigen.

Diese drei biblischen Offenbarungsbilder, die wegen
der Fiille ihrer besonderen Analogien scheinbar in einander
flieflen, ergeben zusammen ein einheitliches und harmonisches
Gesamtbild der Kirche und ihres Lebens, weil jedem dieser
Symbole eine solche Analogie zugrunde liegt, die mit
denen der anderen Symbole einen inneren sachlichen Zu-
sammenhang hat, der das Gresamtbild einheitlich gestaltet.
Denn im ersten Symbol ist die Kirche unter dem Bilde
eines aus Naturkorpern gebauten Kunstwerkes dargestellt,
im zweiten unter dem eines lebendigen menschlichen
Korpers, im dritten unter dem Bilde des in der Ehe eins
gewordenen und gleichsam gemeinsamen Korpers der
Gatten: damit 1st der sachliche Zusammenhang dieser
Analogien im Fortschritt der Offenbarung geniigend be-
griindet, Im architektonischen Symbol des aus lebendigen
Steinen erbauten Gotteshauses ist aber der gegliederte
Organismus schon virtuell und implizite angezeigt. Im or-
ganischen Symbol des mystischen Leibes Christi ist das
erste innere- Liebensprinzip bereits mitenthalten und im
sakramentalen Symbol wird das Leben dieses aus der Ver-
bindung zwischen Christus und den Gléubigen hervor-
gegangenen einen mystischen Leibes aktuell und ex-
plizite geoffenbart, Daher kann die Kirche auch, wie es
der hl. Thomas! auf Grund der tiefsinnigen Theo]ogle
des hl. Paulus tut, hauptsichlich als mystischer Leib

t S, Th. IIT q. 8; 3. Sent, dist. 13; de Verit, q. 29 a. 4; Comp.
Theol. ¢, 215.

Divus Thomas VI, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIII.) 12



178 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Christi aufgefallt werden, denn in diesem Symbol ist der
Inhalt des ersten bereits expliziert und der des dritten
potentiell impliziert. Das Leben der Kirche wird daher
nach seinem Prinzip im Symbol des Leibes Christi vorge-
stellt, aber nach seinen Funktionen im Bilde der Ehe am
deutlichsten erklért,

Die iibrigen zahlreichen biblischen Gleichnisse von
der Kirche! lassen sich leicht auf die drei grofien Symbole
zuriickfithren und erkliren diese noch weiter, wenn man
bedenkt, dafl sie alle nur Analogien sind, deren Wahrheits-
gehalt je nach den besonderen Umsténden durch ver-
schiedene Formen und Figuren der menschlichen Rede aus-
gedriickt werden mufl. So finden wir das erste Symbol, das
durch die Wohnstitte Gottes das wesenhafte Sein der
Kirche beschreibt, wieder in den Analogien von der Erde
(Ps. 99, 103), vom Himmelsthron, vom Acker, vom Wein-
berg, vom verschlossenen Garten, von der versiegelten
Quelle, vom Brunnen, vom Zelt und von der Stiftshiitte,
vom Lager der Heerschar, von der Sdule der Wahrheit,
vom Fischnetze, vom Schiffe. Das zweite Symbol, in dem
das Lebendigsein der Kirche als Leib Christi geschildert
wird, kehrt wieder in den Analogien des Weibes, der
Tochter, Schwester, Freundin Gottes’ und der Taube, des
Weinstockes, des Fischfanges sowie in den Typen des
Alten Testamentes uhd in den Gleichnissen vom barm-
herzigen Samariter, vom Kaufmann, der die kostbare Perle
kauft usw. Zum dritten Symbol gehoren die Analogien von
der Hochzeit, vom Hochzeitsmahle, von der Braut und
Gattin Christi, der Schwester, Tochter, Mutter, Jungfrau
und Konigin. Alle diese Gleichnisse sind bei der Dar-
stellung des Lebens der Kirche niaher zu erkliren.

4. Hieraus ergibt sich sofort, daf die wohlgemeinten
Versuche, das Leben der Kirche bloff physiologisch auf-
zufassen?, verfehlt bleiben, weil die vom lebendigen Kérper
hergenommene Analogie fiir die {ibernatiirliche Kirche nicht
geniigen kann und das Leben derselben auf das Niveau der
rein natiirlichen Gesetze des korperlichen Lebens erniedrigen

! Card. Turrecremata: Summa de Ecclesia. Lib. I. (Ed.
Venetiis 1561.) :

*FriedrichPilgram: Physiologie der Kirche. Forschungen
iiber die geistigen Gesetze, in denen die Kirche nach ihrer natiirlichen
Seite besteht. Mainz 1860.



Das Leben der Kirche -— Grundlegung 179

miifite. Andere Versuche fassen die Kirche zwar unter dem
organischen Bilde des mystischen Leibes Christi auf, be-
schrinken sich aber auf die streitende Kirche. Auch Cathala?
beschrinkt seine Betrachtung darauf und teilt das Leben
der Kirche in das organische oder vegetative, das sensitive
und das intellektuelle Leben ein. Man kann die Moglich-
keit dieser Vergleiche in einzelnen Anwendungen zugeben
und anerkennen, daff er die Sache sinnig auffafit und sich
von phantastischen Ubertreibungen fernhilt. Trotzdem ge-
niigt seine Erklirung nicht vollstindig: einerseits deshalb,
well er die Kraft seiner Vergleiche einseitig ausdeutet,
ohne den inneren Zusammenhang der biblischen Analogien
festzuhalten; anderseits weil ihm der metaphysische Unter-
grund fiir diese Analogien fehlt.

Diesen metaphysischen und darum echt theolo-
gischen Unterbau finden wir aber in der Lehre des Aqui-
naten, die er von Aristoteles und von der Patristik iber-
kommen und zum soliden Fundament seiner ganzen Meta-
physik ausgebildet hat. Es ist der Lehrsatz, dafl in allen
geschaffenen Dingen ihre Wesenheit nicht ein und dasselbe
mit ihrem Dasein, sondern dafl die Wesenheit der Dinge
vom Dasein derselben sachlich verschieden ist2 Dasselbe
Gesetz gilt analog auch fiir die menschlichen Gesellschaften
und mufl folgerichtig auch auf die Kirche Anwendung
finden. Hiebei ist grofle Vorsicht geboten, weil die Worte,
mit denen wir die Seinsweise der Dinge bezeichnen, im
eigentlichen und strengen Sinne nur fiir die vollstdndigen
Naturdinge richtig sind; darum darf man sie auf kiinstlich
zusammengesetzte Dinge und ebenso auf die Gesellschafts-
bildungen der moralischen Ordnung nur in analoger Be-
deutung anwenden,

Dazu miissen wir diese Begriffe nach der klaren und
sicheren Lehre des hl. Thomas feststellen, um sie nachher
analog anzuwenden. An einem Naturdinge unterscheidet
man dreierlei. Erstlich die Substanz, die nach verschiedenen
Gesichtspunkten auch Wesenheit (essentia) oder Quid-
ditas oder Natur heif3t3. Damit bezeichnet man alles das-

' Cathala: La vie de 'liglise, a. a. O,

? Vgl. Divus Thomas VI (1919), p. 20—26. Zu der dort p. 24
angegehbenen Literatnr kommt noch die Abhandlung von Feldner
(p. 26 ff, 136 ff) iiber die Quellen des hl. Thomas fiir diese Lehre hinzu.

*S. Thomas: Op. de ente et essentia, c. 1.

12%



180 Das Leben der Kirche — Grundlegung

jenige, was zur streng eigentlichen Definition des Dinges
gehort und in demselben enthalten ist, also das, wodurch
das Ding wesentlich und innerlich in seiner spezifischen
Beschaffenheit konstituiert wird, wie z. B. der Mensch
durch die gedankliche Form der Menschheit. Zweitens die
Subsistenz!: damit bezeichnet man die Seinsweise einer
Substanz, insofern sie ein konkretes Einzelding ist, als
das Ganze, das der Besitzer jener bestimmten Wesen-
heit ist, der auflerdem noch eigentiimliche Merkmale an
sich hat, die aber nicht mehr zu seiner Wesenheit selbst
gehoren. Danach nennt man das subsistierende Ding ein
Individuum und Suppositum oder, wenn seine Wesenheit
geistig erkennend -ist, eine Person. Die Subsistenz be-
zeichnet daher keinen Grad oder kein konstitutives Pridikat
der Wesenheit oder Natur, da diese in sich schon ganz
vollstindig ist: die Subsistenz gibt ihr nur die Befdhigung
zum realen Dasein und damit auch die Befihigung zum
wirklichen Tétigwerden, so dafd jenes einzelne Ding eben
dasjenige werden kann, was etwas tut. Im Begriff eines
solchen Suppositums liegt daher die Unmitteilbarkeit seiner
selbst an ein anderes Suppositum und unterscheidet sich
damit sachlich von der Wesenheit, die an sich an andere
Individuen und Supposita mitteilbar ist. Drittens: - das
Dasein oder die Existenz? heift das, wodurch ein Ding
tatsichlich aus allen Arten seiner Ursachen und dem ab-
soluten Nichts gleichsam herausgestellt wird oder formell
heraustritt und so aus dem Zustande nicht nur seiner ge-
danklichen, sondern auch seiner wirklichen Méglichkeit erst
vollstindig verwirklicht wird. Diese letzte Verwirklichung
kann aber nicht von dem Suppositum und seiner Wesen-
heit selbst herkommen, denn beide Begritfe besagen nur
die Moglichkeit fiir die Aufnahme des realen Daseins, ver-
halten sich also wie das Vermogen gegeniiber der davon
real verschiedenen letzten Verwirklichung. Obwohl das
Dasein dem Dinge, das ein Dasein empfingt, tief innerlich
ist, so bleibt es daher doch sachlich von der Wesenheit
dieses Dinges ganz verschieden, weil keine Form als solche

'Joannes a S, Thoma: Cursus Theol, 8. P, q. 2 disp. 1V
a. 1 (ed. Colon, Agrip. 1711, Tom. VII, p. 63 sqq.). Paulus M.
Cavinus: Cursus Philometaphysicus. Tom, II, Mediolani et Pla-
centiae 1692, Tract. 1. disp. 3 q. 1, p. 39sqq.

*Bainez: Com. in I. P. q. 3 a. 4 dub. 1 et 2.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 181

tatig ist; daher bedarf das Dasein nicht einer formalen,
sondern einer bewirkenden Ursache (causa efficiens), durch
deren Tatigkeit es in dem Dinge, das hernach real exi-
stieren soll, erst hervorgebracht werden mufi. Daher unter-
scheiden sich in allen geschaffenen Dingen ihre Wesenheit,
ihre Subsistenz und ihr Dasein real von einander. Das ist
die klare Lehre des hl. Thomas, das sichere Lehrgut seiner
echten Schule und das unverriickbare Fundament ihrer
Metaphysik. :

Versuchen wir nun, diese Liehre analog auf die Sozio-
logie anzuwenden.

Eine menschliche Gesellschaft, wie der Staat, ist
keine Substanz, sondern kann nur analog so genannt
werden, insofern sie die Vereinigung von Menschen ist,
um etwas gemeinsam zu tun, wodurch diese Vereinigung
von mehreren Personen eine moralische HEinheit erlangt
und dadurch von anderen Gresellschaften sich unterscheidet.
Fassen wir die Kirche als ein einheitlich geschlossenes
Ganzes, wie eine Substanz der moralischen Ordnung auf,
so mufd ihre Wesenheit in der Zusammensetzung aus dem
Gesellschaftsmaterial, den Mitgliedern, und aus ihrem
Formalprinzip, der kirchlichen Gewalt, bestehen. Nun ist
aber die Wesenheit einer bestimmten Gesellschaft, also
auch der Kirche, etwas, was begrifflich immer wahr und
unverinderlich ist, denn es 1st ewig in der Idee Gottes
enthalten und kann auch ohne konkrete Verwirklichung im
Dasein von uns gedacht werden. Also unterscheidet sich
die Wesenheit der Kirche sachlich von ihrem Dasein in
der Wirklichkeit.

Fragen wir weiter, was wir unter Subsistenz und
Dasein der Kirche zu verstehen haben, so miissen wir auf
die Analogie mit kiinstlich zusammengesetzten Korpern
verweisen. Kin klassischer Tempel oder eine gotische
Kathedrale wird aus verschiedenen Steinen dadurch zu-
stande gebracht, dafl sie in einer stereometrischen Gesamt-
form vereinigt sind, die diese ganze Masse erst zu dem
macht, was gleichsam die Wesenheit dieses Kunstwerkes
st und durch ihre letzte Begrenzung als Figur ihr die
Subsistenz verleiht, wodurch diese Masse, in sich ungeteilt
und von allen anderen Bauwerken getrennt, zu existieren
befihigt wird. Das, was einer Linie gleichsam die Sub-
Sistenz verleiht und ihr die Moglichkeit gibt, unabhingig



182 Das Leben der Kirche — Grundlegung

von anderen Linien fiir sich zu existieren, ist der reale
Endpunkt derselben; bei der Fliche ist es die umgrenzende
Figur und beim Kérper ist es die als stereometrische Figur
aufgefafite letzte duflere Umhiillung. Das reale Dasein da-
gegen mufl dem ganzen Bauwerk erst durch die wirk-
urséichliche Anstrengung des Baumeisters und seiner Ge-
hilfen hinzugebracht werden. Ahnlich verhilt es sich mit
der Kirche. Sie ist als Gesellschaft ein von Gott aus
Personen kiinstlich zusammengesetztes Ganzes, dessen
Wesensform in der iibernatiirlichen Einheit der Mitglieder
mit 1hrem Haupte Christus besteht und erst durch die
letzte Begrenzung der hdchsten sozialen Awutoritdt, der
obersten kirchlichen Gewalt, ihre reale Daseinsbefihigung
oder Subsistenz empfingt. Die Existenz der einzelnen
Personen ist nur die Voraussetzung fiir das Material der
kirchlichen Gesellschaft, daher kann die Summe dieser ver-
einzelten KExistenzen nicht das reale Dasein der Kirche
gelbst sein. Das wirkliche Dasein der Kirche mufl erst von
Gott hervorgebracht werden dadurch, dafd er jene letzte
Begrenzung der obersten Gewalt verwirklicht, die dem
Ganzen der kirchlichen Gesellschaft erst das reale Dasein
mitteilt. Zwischen Wesenheit und Dasein besteht aber die-
selbe Proportion wie zwischen Potenz und Akt: sie miissen
einer und derselben Ordnung angehdren. Nun ist die Wesen-
heit der Kirche etwas durchaus Ubernatiirliches, also muf
auch ihr reales Dasein ebenso iibernatiirlich oder géttlich
sein. Das, was der Kirche ihre Subsistenz gibt, ist jener
Terminus der sozialen Autoritit, die, metaphysisch be-
trachtet, selbst nur die Relation des Gottmenschen Christus
zu seinen gliaubigen Gliedern ist. Weil aber das Fundament
dieser Relation die gottliche Person Christi selbst ist, die
nur ein einziges Dasein und ein einziges Liebendigsein haben
kann, néimlich nurdas persdnliche géttliche!,das er seiner ange-
nommenen menschlichen Natur mitteilt, so ist es klar, dafl das
formelle Dasein der Kirche als geschlossene einheit-
liche Gesellschaft nichts anderes sein kann als das reale
Dasein jener Relation, das selbst eine gewisse Anteilnahme
an dem gottlichen Dasein Christi ist. Obwohl die Relation
in den geschaffenen Dingen an sich nur das schwiichste

'S. Thomas: S. Th, III q. 17 a. 2. Vgl. Konstantin
von Schaezler: Das Dogma von der Menschwerdung Gottes.
Freiburg i. Br. 1870, p. 117—138.




Das Leben der Kirche — Grundlegung 183

Sein besagt, so wissen wir doch aus dem Dogma von der
Trinitdt, daf’ in Gott die realen Relationen gerade die
arofite Seinsfiille haben. Daher kann kein Widerspruch
darin liegen, daf} jene wahrhaft gottliche Relation, deren
reales gottliches Dasein an dem gottlichen Dasein Christi
partizipiert, der Kirche formell ein tibernatiirliches
Dasein verleiht. Damit ist aber das Mysterium der Kirche
als wirkliches Glaubensgeheimnis innerlich begriindet und
theologisch erwiesen. Zu dieser Auffassung nétigt uns die
Konsequenz der thomistischen Prinzipien: sie hat aber den
entscheidenden Vorzug vor allen anderen Erklérungsver-
suchen, daf} sie das Mysterium der Kirche metaphysisch
erfat, wihrend man es sonst nur aus #&ufBeren Griinden
der Oﬁenbarung als wahres Mysterium annehmen kann.

Die thomistische Philosophie erweist sich auch frucht-
bar fiir die Erklirung des Mysteriums vom Leben der
Kirche. Nach der ausdriicklichen Lehre ‘des hl. Thomas?
ist der Inhalt des Begriffes ,Dasein“ schon im Begriffe
,Leben“ eingeschlossen und das ,Leben“ griindet sich auf
das ,Dasein“: das ,Leben“ oder ,Lebendigsein“ ist enti-
tativ nichts anderes als das ,Dasein“ einer Substanz, in
deren Natur es liegt, sich selbst zum Titigwerden in Be-
wegung zu setzen. Deshalb sind beide natiirlichen Voll-
kommenheiten, die von Gott den geschaffenen Dingen mit-
geteilt werden, nicht auf verschiedene, sondern auf ein
einziges Prmz1p zuriickzufihren und das ist Gott selbst
als das bonum diffusivum sui. Darum schliefit das Leben
der Kirche, ihr Lebendigsein, auch ihr Dasein in sich ein.
Weil aber das Dasein der Kirche etwas Ubernatiirliches
und Gottliches ist, so mufl auch das Lebendigsein der
Kirche ebenso beschaffen sein und eine Anteilnahme am
gottlichen Leben selbst, das Christus besitzt. Daher muf
auch das Leben der Kirche ein wahres Glaubensgeheimnis
sein, was darum nicht durch eine strenge Wesensdefinition,
sondern nur durch Analogien von uns anndhernd erkannt
werden kann.

Noch deutlicher wird der Charakter des Mysteriums
von der Kirche und ihrem Leben, wenn man die Bezie-
hungen der drei Hauptsymbole zur Trinitét, dem Grund-
mysterium des Glaubens, erwigt. Dieses hochste und tiefste

' Sent. dist.2 q.1 a.1 adl. Xantes Mariales 1, c. cap. 2.



184 Das Leben der Kirche — Grundlegung

Geheimnis umspannt alle iibrigen und lédfit sich in den so-
genannten theologischen Appropriationen! an die drer gott-
lichen Personen in etwa verdeutlichen. Nach der Regel des
hl. Thomas fiir den theologischen Sprachgebrauch darf man
fiir unser menschliches Verstdndnis die geschopflichen Wir-
kungen den einzelnen gottlichen Personen in besonderer
Weise zueignen oder zuschreiben, indem man die gottliche
Wirksamkeit nach dem Urheber, aus dem oder durch
den oder in dem die Ursidchlichkeit zu suchen ist, unter-
scheiden kann. So lifit uns das Symbol der Kirche als
Haus Gottes in dem geschichtlichen Vorgang ihrer Griin-
dung und Entwicklung die Wirksamkeit der Person des
Vaters deutlicher erkennen. Das zweite Symbol des mysti-
schen Leibes Christi zeigt uns dagegen die Wirksamkait
der Person des Sohnes, wihrend das dritte Symbol der
sakramentalen Ehe das Leben der Kirche aus der Sendung
des Heiligen Geistes deutlicher erschlief3t. Mit Hilfe dieser
Appropriationen ergibt sich wiederum der Charakter des
Glaubensgeheimnisses.

I1I

Die sozialen Lebensfunktionen der Kirche
sind Gegenstand der Untersuchung

| 1. Aus der biblischen Offenbarung ergibt sich von
selbst, dafl der Zweck der Kirche, der ihr ganzes Wesen
und 1hr geschichtliches Leben gestaltet, ein sozialer ist,
der wohl den einzelnen Gléubigen einschliefdt, aber nicht
in 1thm aufgeht, sondern sich auf die Gemeinschaft als
Ganzes erstreckt. Wenn wir diesen sozialen Zweck der
Kirche annehmen, so miissen wir aber ausdriicklich die
modernistischen Extreme? einer anthropomorphistischen und
einer mystischen Offenbarung, deren Quelle die Menschheit
sein soll, als grobe Irrtimer abweisen und die ganze histo-
rische Offenbarung, die in der Kirche niedergelegt ist, als
eine Tat der gottlichen Vorsehung von sozialer Bestimmung
anerkennen. Das allein ist historisch berechtigt und wahr-
hatt theologisch. Denn das allein entspricht dem Wesen
Gottes als Schopfer des Weltalls, da sowohl die reinen

! Vgl. Divus Thomas V (1918), p. 816—319.
* A, Gardeil: Le donné révélé de la Théologie. Paris 19.0,
p. 44—-57.



Das Leben der Kirche — Grundlegung 185

Geister wie die Menschen in ihrer Eigenpersénlichkeit
vom einen dreipersénlichen Gott zur innigsten Vereinigung
mit ihm selbst erschaffen sind und in dieser Einheit ihren
letzten Zweck und ihre vollkommene Beseligung finden
konnen.

Durch diesen sozialen Zweck unterscheidet sich die
Kirche grundwesentlich von allen anderen religitsen Ge-
sellschaften, die aus =zeitlichen, lokalen und nationalen
Interessen hervorgegangen sind, und ebenso von den rein
menschlichen Gesellschaftsbildungen, die aus dem natiir-
lichen Bediirfnis der Ergénzung und des Zusammenlebens
entsprungen sind, wie die Familie, die wirtschaftliche Ge-
meinde und der Staat, die alle eine zeitlich-rdumliche Be-
schrinkung haben, wihrend die Kirche allein fiir die ewige
und universale Gemeinschaft Gottes mit seinen vernunft-
begabten Geschopfen bestimmt ist. Wie die sozialistischen
Ideale nur das Wohl des Einzelnen vor Augen haben und
darum trotz aller Phrasen nur Zersplitterung und Auflosung
der natiirlichen Gesellschaftsordnung mit sich bringen, so
fithrt auf religiosem Gebiete das protestantische Indivi-
dualititsprinzip hochstens zu einer subjektiven Verbindung
des Einzelnen mit Gott, aber niemals zu einer geschlossenen
Gemeinschaft, in der das religicse Wohl des Einzelnen
unter dem allgemeinen Wohl enthalten ist, wie es die
monotheistische Religion mit der allumfassenden Macht des
einen Schopfers und universalen Erlosers notwendig fordert.

2. Je vollkommener ein Wesen aus sich selbst heraus
zur Téatigkeit kommt und dazu nicht erst von auflen bewegt
wird, um so vollkommener ist auch sein Leben1, Der hochste
Grad des Lebens ist daher das geistige Leben, denn dabei
ist die Form oder das Prinzip, wodurch das lebendige
Wesen imstande ist, sich selbst zu bewegen, ihm ganz
innerlich zu eigen und ebenso ist der Zweck, den das
denkende Wesen erstrebt, von ihm selber vorgesetzt. Im
Leben der Kirche ist jenes formale Prinzip die iibernatiir-
liche Gnade, die den lebendigen Gliedern der Kirche von
Gott eingegossen ist und sie zu allen kirchlichen Lebens-
titigkeiten befihigt. und der Zweck, fiir dessen Krreichung
Sle gemeinsam titig sind, ist die von ihnen frei gewollte
Heiligung zur Verherrlichung Gottes.

'S, Thomas: S. ThIq. 18 a. 3.



186 . Das Leben der Kirche — Grundlegung

Darum miissen wir bei der Betrachtung des Lebens
der Kirche, das in den vitalen Funktionen ihrer Glieder
vor sich geht, als formalen Gegenstand der Untersuchung
nicht diejenigen Handlungen der Gliubigen betrachten, die sie
als Einzelpersonen fiirsich verrichten, sondern nur dleJenlgen,
die sie vollziehen als freie und verantwortliche Personen in
und fir die religiose Gemeinschaft, in der sie Organe des
grofien Ganzen sind und fiir das Wohl des ganzen mystischen
Korpers sich gemeinsam betétigen. Daher kommen fiir das
Leben der Kirche, das geistig und iibernatiirlich ist, diejenigen
in der kirchlichen Gemeinschaft vollzogenen Handlungen
der Gldaubigen hauptsédchlich in Betracht, die vom iiber-
natiirlich erleuchteten Verstande und von dem durch die
Gnade bewegten freien Willen hervorgehen und das ge-
meinsame Wohl betreffen,

Bei dieser Untersuchung ist dasjenige, was die alten
Theologen das Subjekt nannten, dessen KEigenschaften
man zu erkennen sucht, die lebendige Kirche selbst. Der
Gegenstand der Untersuchung ist aber zweifach. Das Ma-
terialobjekt, woraus die Erkenntnis gewonnen wird,
sind zunéchst die Personen der kirchlichen Gemeinschaft.
Das formale Objekt dagegen ist das, was nicht wegen
etwas anderem erkannt werden soll, sondern um seiner
selbst willen, und das ist das Leben, das jene Personen
in der Xirche fithren: es heif3t das ohiectum formale quod
quaeritur. Der Gesichtspunkt oder der formale Grund, unter
dem dieses Leben der Mitglieder betrachtet wird, ist die
von Grott ausgehende geistige und iibernatiirliche Gmnaden-
bewegung 1n dem ganzen Korper der Kirche: es wird
obiectum formale quo quaeritur genannt. Das ganze voll-
stindige oder adédquate Objekt sind daher die gesamten
Lebensvorginge in der Kirche,

3. Die synthetische Untersuchung iiber das Leben
der Kirche mufi aus der Analyse der verschiedenartigen
Lebensfunktionen gewonnen werden und vom Allgemeinen,
was uns mehr bekannt ist, zum Besonderen, was weniger
bekannt ist, fortschreiten. Daher ist zuerst das Gnaden-
leben zu erkldren, das die Erlésung durch die Kirche, die
Gemeinschaft der Heiligen und das sakramentale Leben
vmfaft. Zweitens sind die intellektuellen Tatigkeiten und
die Willenshandlungen der Kirche sowie die sich daraus
ergebenden sozialen Wirkungen zu betrachten. Diese Fragen



Das Leben der Kirche — Grundlegung 187

Jassen sich kurz als die katholische Wissenschaft, das ka-
tholische Herz und die katholische Kultur zusammenfassen.
Drittens mufl noch das hierarchische Leben in seiner ge-
schichtlichen Entwicklung verfolgt werden. Dabei mufl man
Christus als den Mittelpunkt der Weltgeschichte betrachten,
der in seinem irdischen Statthalter fortlebt, und den Wert,
den das Leben der Kirche fir die Gegenwart hat, durch
die Tat offenbar macht,

Eine solche Untersuchung, die das Mysterium vom
Leben der Kirche soweit zu ergriinden strebt, als es der
theologischen Wissenschaft moglich ist, kann nur ein Ver-
such sein. KEin solcher 1st aber theologisch berechtigt, wenn
er sich auf sichere Prinzipien stiitzt, wie sie der Aquinate
begriindet hat, und kann soweit auf Erfolg hoffen, als
richtige Folgerungen aus diesen Prinzipien gezogen werden.
Wenn wir fiir diesen Versuch den LI, Thomas zum
Fihrer wiahlen, gebiihrt ihm diese Rolle schon wegen seiner
von der Kirche anerkannten hochsten Autoritdt in der Theo-
logiel, denn er ist der offizielle Theologe der romischen
Kirche, die selbst die Lenrerin aller anderen partikuldren
Kirchen ist. Es ist aber ein Irrtum, wenn man meint, dafd
er die Lehre von der Kirche nicht systematisch darstelle,
weil er keinen besonderen Traktat dariiber geschrieben
habe, weder in der theologischen Summa noch in seinen
librigen Werken. Gerade deshaib, weil sich darin kein
eigener Traktat findet, nimmt diese Lehre ihre richtige
Stelle im thomistischen System oder, was dasselbe ist, in
der einheitlichen Theologie des Aquinaten ein. Denn weil
er die Kirche als den mystischen Leib Christi auffaf’t,
durfte er ihre geheimnisvolle Einheit mit dem Gott-
menschen nicht durch eine getrennte Behandlung aufheben,
sondern er mufite sie in allen ihren Beziehungen zu ihrem
Haupte untersuchen, ebenso wie in Hinsicht auf Gott als
Herrn seines Hauses und auf ihr briutliches Verhiltnis in
der mystischen Ehe. Und darum mufSte er das Leben der
Kirche im besonderen bei den iibrigen Lehrstiicken mit-
behandeln. Weil er aber die Kirche und ihr Leben als
Glaubensgeheimnis annahm, war eine strenge Definition
dieses Geheimnisses fiir ihn unmdoglich, mit deren Hilfe

' Sadoc Szabd in Divas Thomas LI, p. 657—684; VI §—27,
1563— 185, 847—880; VI 60—112.



188 Worin besteht das Wesen des eucharistischen Opfers?

er formal ein besonderes Subjekt im System seiner Theo-
logie einstellen kénnte!. Auch die reiche Entwicklung, die
er von den Rechten der Kirche gibt, konnte ihn nicht zu
einer besonderen metaphysischen Untersuchung iiber die
Kirche veranlassen; denn die juridische und daher auch
die kanonistische Betrachtung setzt das Rechtssubjekt
voraus, dessen Wesen und Dasein aber nicht mehr unter
das Formalobjekt der Rechtswissenschaft fallt. Wohl aber
hat der hl. Thomas alle Prinzipien fiir die Lehre von der
Kirche und ihrem Leben in reicher Fiille vorgelegt, so
dafl die spitere Traktatentheologie diese Capita doctrinae
nur auszufithren brauchte?: und das ist der beste Beweis
dafiir, dafl er diese Lehre nicht iibergangen, sondern ihre
Tiefe und 1hren reichen Gehalt am meisten erkannt hat.

Was endlich die hier versuchte Grundlegung anbe-
trifft, so macht dieselbe nur den Anspruch auf eine Skiz-
zierung der Umrisse. Eine erschopfende Ausfithrung miifite
auch die dogmengeschichtliche Seite der Frage bertick-
sichtigen, wofiir Grabmann sehr wertvolles Material bei-
gestellt hat, und wiirde auch zu griindlicher Polemik
notigen. Hier sollten nur die Grundlinien, die der Aquinate
entworfen hat, angedeutet werden: denn es bleibt sein un-
sterbliches Verdienst, das Modell der Kirche fiir die spe-
kulative Theologie geschaffen zu haben: unter diesem
Symbol hat ihn die Kunst iiber dem Portal von S. Maria
della Quercia verewigts,

Graz, 7. Marz 1919

WORIN BESTEHT DAS WESEN DES EUCHA-
RISTISCHEN OPFERS?
Von P, Dr. GREGOR von HOLTUM O. S. B.

Man hat sich vielfach bemiiht, eine scharfe Bestimmung
des Opferbegriffes unabhiingig von der Betrachtung des
Kreuzesopfers und des eucharistischen Opfers, wie letzteres
in organischer Verbindung zum Kreuzesopfer steht, zu ge-
winnen, Die naturgemaﬁe Folge war, dafl man dem so ge-

! Divus Thomas IT (1915), p. 149.
*Vgl. Grabmann a. a. 0, p. 14-67,
* Divus Thomas II (1915), p. 148 f.



	Das Leben der Kirche : Grundlegung

