
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie
[Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der fides implieita in der kath. Theologie 153

quo receptum, per quod ipsum esse cuntrahitur. Et sie
in quolibet creato aliud est natura rei, quae participât
esse, et aliud ipsum esse partieipatum (De spirit, creat.
q uniea a. 1 ; vgl. De anima q. unie a, 6).

65. Übrigens beweist schon die damalige
Beweisführung, das „esse non est proprietas fluens ab essentia,
sed ab extra influxum", den realen Unterschied, denn sie
betrifft das esse, nicht die Wesenheit. Bei realer
Identität aber kann es kein „fluens ab essentia" geben.
Selbst wenn das esse eine proprietas fluens ab essentia
wäre, was es nicht ist, würde es sich real von der Wesenheit

unterscheiden. Das genügt für uns. Wer übrigens die
Frage, ob das esse ein fluens ab essettia sei, näher kennen
lernen will, der lese die Summa theol. q. 3 a. 4.

66. So hat St. Thomas von Aquin, auf der Grundlage

früherer Autoritäten weiterforschend, uns Aufschluß
gegeben über die erste und wichtigste Frage, betreffend
den Unterschied Gottes von der Welt und deren
Abhängigkeit in ihrem Dasein von Gott, der ersten aller
Ursachen. Der reale Unterschied in den Kreaturen von
Wesenheit und Dasein bildet dafür das einzig sichere,
allem standhaltende Fundament.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICIT! IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag Theol REGINALD MARIA SCHÜLTES O. P.

(Fortsetzung aus V, p. 39—74, 154 —181, 320—338.

Unterscheidimg von fides explicita und implieita
Außerordentlich bedeutungsvoll ist die Bestimmung

der Unterscheidung von fides explicita und implieita beim
Aquinaten. In der Summa gibt er keine eigentliche
Definition der fides explicita, setzt den Sinn also als bekannt
oder selbstverständlich voraus. Explizite glauben bedeutet
ihm einfach eine geoflfenbarte Lehre kennen und glauben,
darum identifiziert er Kenntnis der Glaubenslehre und
expliziten Glauben (q. 2 a 5). In de Verit. q. 14 a. 11 definiert
er das explicite credere als Zustimmung zu etwas
aktuell Gedachtem — „explicite credere dieimur aliqua
credere quando eis actu cogitatis adhaeremus". Die Kenntnis
der Glaubenslehren oder der Gedanke an sie kann aber



154 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

naturgemäß mehr oder weniger eingehend sein und darum
spricht Thomas von einem „magis oder minus explicite
credere-1 (q. 2 a. 7) So kennen die simplices die Glaubenslehren

in allgemeinen Umrissen, nicht aber in ihren Einzelheiten

oder Finessen — „ea quae sunt fidei non proponuntur
simplicibus ut particulatim exponenda sed in quadam genera

litate; sic enim ea explicite credere tenentur" (de Yerit.
q, 14 a. II)1. Thomas unterscheidet also das explicite credere
von distincte, particulatim credere oder scire bzw. nosse.
Explicite credere besagt bei Thomas nicht mehr
eingehende, bestimmte Kenntnis des betreffenden

Artikels, wie noch beim Magister, bei Albert
und Bonaventura, sondern wie schon bei seinem
Zeitgenossen und Kollegen Petrus von Tarantasia
einfach tatsächliche Kenntnis des betreffenden
Artikels und Zustimmung zu derselben — „actu cogitatis
assentire".

Implicite credere bedeutet Thomas nicht einfach
etwas nicht kennen oder nicht glauben, sonst wäre es eben
kein Glauben. Implizite glauben, heißt vielmehr
etwas in einem anderen explizite Geglaubten zu
glauben. In de Veiit. q. 14 a. 11 sagt Thomas: „Implicite
(dieimur aliqua credere), quando adharemus quibusdam, in
quibus sicut in prineipiis ista continentur; sicut qui credit
fidem Ecclesiae veram esse, in hoc quasi implicite credit
singula quae sub fide Ecclesiae continentur" — wenn ich
also ein (allgemeines) Prinzip explizite glaube, glaube ich
implizite, was darin enthalten ist, wenn ich dies auch nicht
erkenne; wer explizite an die Kirche glaubt, glaubt implizite
alle ihre Glaubenslehren, ohue sie im einzelnen kennen zu
müssen. Implicite credere heißt darum immer,
einen Artikel des Glaubens explizite glauben

1 Hoffmann meint, „in generalitate" sei hier gleich implizite,
wie ßitschl das minus explicite credere der fides implicita gleichsetzt.
Thomas sagt aber: die simplices kennen und glauben die Artikel explizite,
aber nur deren allgemeine Umrisse, nicht den näheren und tieferen
Sinn; soweit diese Erkenntnis reicht, ist ihr Glaube ein expliziter; nur
was sie nicht kennen oder insoweit sie etwas nicht kennen, haben sie
über den explizite geglaubten Gegenstand fides implicita. Insofern gilt
dann auch das Prinzip: „credunt quod ignorant", d. h. sie kennen und
glauben etwas nicht explizite — „sicut implicite creditur, ita et implicit^

cognoscitur. Diciturautem ignorari quod nescitur explicite" (3 Sent,
d. 25 q. 2 a 2.).



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 155

(actu —in se) und darin etwas a n d er es, nicht
tatsächlich (actu) oder in sich, also nur potenziell
oder virtuell Erkanntes glauben.

In diesem Sinne begründet Thomas auch den
Ausdruck „implicite credere". Er sagt: „Implicitum proprie
dicitur esse illud in quo quasi in uno multa continentur
(d. h. von einem Einschließen können wir dort im eigentlichen

Sinne sprechen, wo in einem mehreres enthalten ist),
explicitum autem in quo unumquodque ipsorum in se con-
sideratur (d. h. wir nennen etwas aufgeschlossen, aufgerollt,
aufgewickelt, wenn das, was in ihm enthalten ist, in seinen
Einzelheiten und für sich sichtbar oder erkennbar ist).
Thomas läßt aber diese allgemeine Bedeutung von explicite
und implicite nur als Ursprung und Quelle der theologischen
Bedeutung der Ausdrücke gelten — „transferurftur haee
nomina a corporalibus ad spiritualia". „Unde", so fährt er
weiter, „quando aliqua multa vir tu te continentur in
aliquo uno, dicuntur esse in illo implicite, sicut conclusiones
in principio. Explicite autem in aliquo contioetur quod in
«o actu existit: unde ille qui cognoscit aliqua principia
universalia, habet implicitam cognitionem de omnibus con-
elusionibus particularibus ; qui autem conclusiones actu
considérât, dicitur ea explicite cognoscere". Während wir,
will der Aquinate sagen, auf materiellem Gebiete von einem
Eingeschlossensein sprechen, wenn Verschiedenes in irgendeiner

Einheit (quasi in uno — man denke an ein Bündel)
enthalten ist, sprechen wir auf geistigem Gebiete von einer
eingeschlossenen Erkenntnis, wenn sie in einer anderen
virtuell enthalten ist, wie die Folgerungen in einem Prinzip:
während wir ein Bündel aufgerollt nennen, wenn der Inhalt
einzeln und für sich vorliegt, so sprechen wir von einer
expliziten Erkenntnis, wenn wir die betreffende Lehre,
z. B. eine Folgerung, tatsächlich und in sich erkennen.
In diesem Sinne wird nun nach Thomas von einem
expliziten und impliziten Glauben gesprochen, nämlich von
einem expliziten, wenn wir etwas tatsächlich (aktuell)
und in sich glauben, von einem impliziten, wenn wir
eine Lehre glauben, die wir nur virtuell erkennen. Die
beiden Ausdrücke explicite und implicite sind also zwar
der körperlichen Welt entnommen, wie alle anderen
theologischen Ausdrücke, aber sie sind in einem übertragenen,
•analogen Sinne zu verstehen, nämlich im Sinne einer



1 56 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

aktuellen und virtuellen Erkenntnis1. Als Folgerung erklärt
datum der Aquinate auch ausdrücklich, daß die fides explicita
und implicita nicht zwei verschiedene Glaubensarten oder
Glaubenshabitus seien, sondern ein und derselbe göttliche
Glaube. Der Unterschied besteht nur in der Art und Weise,
wie dieser Glaube eine Lehre erfaßt und ihr zustimmt: das
einemal nämlich erfaßt er sie als aktuell gedacht ünd darum
in sich selbst — explicite, das anderemal stimmt er einer
Lehre zu, die nur in einer anderen Lehre und nur virtuell
gedacht wird und darum als in einer anderen Lehre
enthalten 2.

Im Sinne dieser noch allgemeinen Definition erklärt
nun Thomas auch theologisch das Wesen der
Implikation, d. h. wie eine Glaubenslehre in einer anderen
enthalten^ impliziert sein könne, bzw. wie der Glaube an
eine Lehre im Glauben an eine andere enthalten sein könne.
Die Bestimmung des Verhältnisses von explicite zu implicite
als von aktuell zu virtuell Gedachtem ist nämlich nur eine
Analogie. Wie wir auf dem Gebiete der Wissenschaft
Folgerungen implizite und virtuell in den bereits erkannten
Prinzipien erkennen, so glauben wir in analoger Weise
noch nicht erkannte Lehren implizite in anderen explizite
geglaubten. Wie aber Folgerungen in verschiedener Weise
in einem Prinzip enthalten sein oder virtuell erkannt werden
können, so kann auch eine Glaubenslehre in verschiedener
Weise in einer anderen enthalten sein. Thomas hebt vor
allem eine Art der Implikation hervor.

In q. 1 a. 7 schreibt er: „ita se habent in doctrina
fidei articuli fidei sicut principia per se nota in doctrina,
quae per rationem naturalem habetur: in quibus principiis
ordo quidam invenitur, ut quaedain in aliis implicite con-
tineantur et simliter omnes articuli implicite continentur
in aliquibus primis credibilibus, sc. ut credatur Dens esse
er, providentiam habere circa hominum salutem'' ; wie alle

1 Aus diesem Grunde soll auch der lateinische Ausdruck
beibehalten werden, wie jeder nach langer Mühe erworbene Terminus
technicus, wir sagen ja auch nicht statt r2: r „im Viereck"! Auch
besitzen wir im Deutschen keinen das „explicite" und „implicite" gut
wiedergebenden Ausdruck, wenigstens keinen technischen — der von
Hoffmann gebrauchte Ausdruck „eingewickelter Glaube* ist nach dem
eben Gesagten nicht zutreffend.

2 De Verit. q. Ii a. 11 ad 6.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 157

Folgerungen implizite (potenziell) im Satze vom
"Widerspruche enthalten sind, so analog in den beiden Dogmen
von der Existenz Gottes alle weiteren Glaubenslehren. Hier
ist zu bemerken, daß die Analogie, das tertium compara-
tionis, nicht iu der Art besteht, wie Folgerungen in einem
Prinzip enthalten sind, sondern in der Tatsache, daß
sowohl auf dem Gebiete des natürlichen wie des übernatürlichen

Erkennens es einzelne Grundlehren gibt, in denen
alle weiteren implizite enthalten sind. Die Verschiedenheit
deutet Thomas schon dadurch an, daß beim natürlichen
Erkennen alles in einer, beim übernatürlichen alles in zwei
verschiedenen Grundwahrheiten enthalten ist. Es ist darum
für die weitere Erklärung des implicite belanglos, wie die
wissenschaftlichen Folgerungen implizite im Satze vom
Widerspruche enthalten seien ; die Implikation der
verschiedenen Glaubenslehren in einigen Grunddogmen ist
tatsächlich auch anderer Art. Thomas bestimmt denn auch
diese Art und Weise."

Er fährt an unserer Stelle fort : „In esse enim divino
includuntur omnia, quae credimus in Deo aeternaliter exi-
stere, in quibus nos'tra beatitudo consistit, in fide autem
providentiae includuntur omnia quae temporaliter a Deo
dispensantur ad hominum salutem, quae sunt via in beati-
tudinem. Et per hunc modum aliorum subsequentium
articulorum quaedam in aliis continentur, sicut in fide
redemptions humanae implicite continentur et incarnatio
Christi et ejus passio et omnia huiusmodi." Die Implikation
von Glaubenslehren beruht also darauf, daß alle Attribute
Gottes identisch sind mit Gottes Wesen und Sein, daß ebenso
alle Heilsratschlüsse und alles Gnadenwirken Gottes von
Seiten Gottes in seinem Heilswillen eingeschlossen ist. Ist
dieser Heilswille Gottes auch entitativ identisch mit Gottes
Sein, so ergibt er sich als Wille doch nicht aus dem Sein
Gottes, wie die Seinsvollkommenheiten Gottes — darum gibt
es zwei prima credibilia, eins in bezug auf das Sein, ein
anderes in bezug auf den freien Willen Gottes. Diese
Implikation ist offenbar ganz anderer Art als die der
Folgerungen des natürlichen Wissens. Daraus ergibt sich
aber auch eine andere Verschiedenheit. Die in den
allgemeinsten Axiomen implizite enthaltenen Folgerungen können
mit Hilfe der Erfahrung erkannt werden, das in jenen ersten
Glaubenslehren implizite Enthaltene aber nur durch die



158 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Offenbarung Gottes: „explicatio credendorum fit per reve-
lationem divinam ; credibilia enim naturalem rationem ex-
cedunt" (q. 2 a. 6). Daß Gottes Sein die Dreifaltigkeit der
Personen in sieb schließt, daß sein Heilswille durch die
Menschwerdung Gottes, durch Christi Leiden und Tod
verwirklicht werde, kann uns, wie allés strikt Übernatürliche,
nur die Offenbarung besagen: „explicatio credendorum fit
per revelationem divinam".

Mit der eben dargestellten Erklärung der Implikation
will Thomas offenbar die allgemeinste, alle verschiedenen
Unterarten einschließende Art der Implikation erklären,
einen Implikationsbegriff aufstellen, der für alle Arten von
Implikation verwendbar ist. Deshalb fügt er auch bei: „et
per hunc etiam modum aliorum subsequentium articulorum
quidam in aliis continentur" (q. 1 a. 7). Diese verschiedenen
Arten hat aber erst die spätere Scholastik genauer
unterschieden. Bei Thomas finden wir folgende konkrete Arten.

Vorerst kennt Thomas neben der explicatio per
revelationem auch eine explicatio durch menschliche Einsicht,
durch das Urteil der Kirche. So erklären die späteren
Symbole nur voller (plenius explicant), was das apostolische
Symbol enthält oder deklarieren dessen Inhalt1. Diese
Erklärung wird vom Aquinaten als implizite enthalten
bezeichnet. Wir haben also hier, d. h. bei allen kirchlichen
dogmatischen Definitionen eine besondere Art von
Implikation. Wie nämlich die obersten Axiome nur potenziell
die einzelnen wissenschaftlichen Lehren enthalten und erst
durch Vermittlung der Erfahrung zu bestimmten
Folgerungen führen, so enthalten für uns die zwei obersten
Glaubenslehren nur potenziell die weiteren Dogmen und
müssen ihrer Übernatürlichkeit entsprechend erst durch die
Offenbarung bestimmt werden; wie es aber auf dem
Gebiete des natürlichen Wissens auch Erkenntnisse bzw.
Erfahrungen gibt, in denen Folgerungen enthalten sind, die
ohne Zuhilfenahme von weiterer Erfahrung, bloß durch
intensiveres Denken von uns gewonnen werden können, so
sind in den uns geoffenbarten Glaubenslehren auch solche
Folgerungen implizite enthalten, die von uns durch eigenes
Denken, ohne weitere Offenbarungen, gewonnen werden
können.

1 Q. 1 a. 9. ad 2 und 6; a. 10 ad 1.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 159

Eine zweite Art zeigt die fides vela ta. Vor Christus
wurde sein Leiden durch typische Opfer vorgebildet, in
ihnen war implizite also sein Leiden ausgesprochen. Die
maiores, die die Offenbarung genauer kannten, verstanden
auch die typische Bedeutung der Opfer; die minores glaubten
wenigstens das eine, daß dièse Opfer den Messias versinn-
bildeten, ohne allerdings zu wissen, in welcher Hinsicht
(q. 2 a. 7). Hier haben wir also eine Implikation in einem
typischen Zeichen, dessen Bedeutung durch die
Offenbarung auch bereits kundgetan war, nur daß die minores
die Kenntnis der Bedeutung bei den maiores suchen mußten.
Im Glauben an die typische Bedeutung war also auch der
Glaube an diese Bedeutung eingeschlossen, wenn auch auf
eine eigene Art — fides velata oder obumbrata (a. 8).

Ahnlich ist die Implikation bei der fides minorum
in der fides maiorum (q. 2 a. 6). Die Offenbarung wurde
unmittelbar nur den maiores (Patriarchen, Propheten, Aposteln)
zuteil, aber mit der Bestimmung, daß sie auch den Gläubigen
(minores) mitgeteilt und von diesen geglaubt werde. Die
minores müssen sich also dem Glauben der maiores
anschließen, d. h. glauben, was diese ihnen als Offenbarung
verkünden und in dem Sinne, wie die besser unterrichteten
maiores sie glauben (explicatio fidei oportet qucd perveniat
ad inferiores per maiores). Der Glaube der minores wird
durch den Glauben der maiores bestimmt und geregelt, ist
im Glauben der maiores impliziert Diese Art der
Implikation besteht also darin, daß im Glauben der minores an
den Glauben der maiores, bzw. an ihre durch die
Offenbarung als Offenbarungsgesetz garantierte Funktion in der
Glaubensvermittlung auch der Glaube an den einzelnen
Inhalt des Glaubens der maiores eingeschlossen ist. Dies
zeigt sich darin, daß die minores auch explizite alles glauben,
was ihnen von den maiores als Ofifenbarungsinhalt mitgeteilt

wird. Wie wir im Glauben an die Vorsehung implizite
alles glauben, was diese nach dem Wissen Gottes enthält,
so glauben die minores im Glauben an den Glauben der
maiores alles implizite, was dieser Glaube irgendwie enthält.
Thomas bemerkt noch, daß eine Gefahr für die Reinheit des
Glaubens der minores dabei ausgeschlossen sei, weil der
Glaube der minores nicht in der menschlichen Autorität
der maiores impliziert ist, sondern im Glauben an ihren
Glauben oder an ihre Funktion in der Vermittlung der



1G0 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Offenbarung. Damit ist auch die fides minorum in letzter
Linie in der Wahrheit Gottes impliziert, die durch ihre
Offenbarung und das Gesetz der Vermittlung der
Offenbarung selbst die Gläubigen auf den Glauben der maiores
anweist. Selbst ein Irrtum der maiores kann darum den
Gläubigen nicht zur Last gelegt werden, wenn er nur nicht
gegen die offenkundige Lehre der Kirche ist1.

Eine vierte Art von Implikation ist die im Glauben
an die Heilige Schrift gegebene. Diese kommt nicht
nur bezüglich der primären, soudern besonders auch
bezüglich der sekundären oder akzidentellen Glaubenslehren
in Betracht (q. 2 a. 5). Hier ist die Implikation im Glauben
au die Inspiration der Heiligen Schrift bzw. an die Wahrheit

ihres Inhaltes gegeben. Wer glaubt, daß alles wahr
sei, was die Heilige Schrift lehrt, glaubt damit auch implizite

den ganzen Einzelinhalt derselben, auch wenn er iliu
nicht kennt. Wir haben darum eine neue Unterart von
Implikation. Wenn Thomas hier das implicite credere mit
„in praeparatione animi" oder mit „inquantum paratus est
credere quidquid divina scriptura continet" wiedergibt, so
ist damit nicht eine bloße Willensbereitsehaft zu
irgendwelcher Annahme des Inhaltes der Heiligen Schrift gemeint.
Die Willensbereitschaft bezieht sich auf die Setzung eines
eigentlichen Glaubensaktes an alles, was als Inhalt der
Heiligen Schrift erkannt wird. Aber auch diese
Willensbereitschaft ist noch nicht die eigentliche fides implicita,
sondern nur eine Folge und Erscheinung derselben. Die
Willensbereitschaft setzt nämlich den expliziten Glauben
an die Heilige Schrift voiaus, beruht auf diesem, ja besteht
in ihm -7- wenigstens ist mit dem Glauben an die Heilige
Schrift ipso facto auch schon der Wille zum Glauben an
alle Einzelheiten der Heiligen Schrift gegeben — die
Willensbereitschaft ist keine andere als die mit dem Glaubens-
habitus und der Glaubensgnade gegebene Glaubensbereit. -
schaft. Der Wille, alles zu glauben, was die Schrift enthält,
ist darum nur ein Teilmoment des Glaubens an die Schrift

1 „Minores non liabent fidem implicitam in fide maiorum nisi
quatenus maiores adbaerent doctrinae divinae; unde humana cognitio
non fit régula fidei, sed veritas divina; a qua si aliqui maiorum defi-
ciunt, non praeiudicat fidei simplicium, qui eos rectam fidem habere
credunt, nisi pertinaciter eorum erroribus in particulari adhaereant
contra universalis Ecclesiae fidem" q. 2 a. G ad 8.



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 161

selbst, wie der aktuelle und explizite Glaube an einen
Einzelinhalt der Heiligen Schrift nur ein Teilmoment des
Glaubens an die Schrift als Ganzes ist. Thomas sagt also,
daß es genüge, den Glauben an die Heilige Schrift in dieser
Erscheinungsform zu haben, daß es nicht notwendig sei,
den Glauben an die Heilige Schrift in jener Form zu haben,
daß man jeden Einzelinhalt aktuell und explizite kennt und
glaubt. Weil aber gegebenenfalls auch der explizite und
aktuelle Glaube an eine Einzellehre der Heiligen Schrift
notwendig ist, hebt Thomas in besonderer Weise die im
Glauben an die Schrift bereits gegebene Glaubensbereitschaft
zu jenem expliziten Glauben hervor. Man kann nun
allerdings bereits diese Glaubensbereitschaft ein implicite credere
nennen, genauer aber nur eine Folge und Erscheinung des

eigentlichen impliziten Glaubens. Denn eigentlich und genau
wird der ganze Inhalt der Heiligen Schrift implizite bereits
und ipso facto im Glauben an die Inspiration und Wahrheit

der Heiligen Schrift geglaubt. Wenn jemand total mit
der Lehre eines Buches einverstanden ist, approbiert er, auch
wenn ihm der Inhalt desselben nicht mehr gegenwärtig ist,
doch immer noch den ganzen Inhalt. Analog, wer ein Buch
als Wort Gottes anerkennt. Allerdings in ungleich höherem
Maße. Anders erfaßt eine von außen und nachträglich an
ein Buch hinzutretende menschliche Approbation den Inhalt
des Buches, anders der auf die Autorität Gottes gestützte
Glaube. Im expliziten Glauben an das Dogma der Heiligen
Schrift ist darum auch der eigentliche implizite Glaube an
den ganzen Inhalt der Heiligen Schrift gegeben, weil im
aktuellen Glauben an die Schrift virtuell auch jede einzelne
Lehre geglaubt wird, was sich in der Folge darin zeigt,
daß sie bei Kenntnisnahme auch ohne weiteres aktuell und
explizite geglaubt wird, welchem aktuellen Glauben
einstweilen die Glaubensbereitschaft entspricht, die praeparatio
animi.

Die letzte, aber hauptsächlich in den Vordergrund
tretende Implikationsform des Glaubens ist seine Implikation

im Glauben und der Autorität der Kirche.
Kitschl glaubt wiederum feststellen zu können, daß

«Thomas die Laien nicht dazu bevollmächtigt, zu glauben,
was die Kirche glaubt". „Diese Formel fehlt bei Thomas",
sagt er (S. 18). Allerdings bevollmächtigt Thomas niemand,
sich damit zu begnügen, zu sagen: ich glaube, was die

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 11



162 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Kirche glaubt; dies hat aber auch vor ihm kein Theologe
erlaubt. Auch fehlt tatsächlich bei Thomas die Formel :

credo quod Ecclesia credit. Aber was an dieser Formel
berechtigt ist, findet sich bei Thomas, und zwar in
verstärktem Maße. Thomas fordert einen doppelten Anschluß
an die Kirche, nämlich an die glaubende Kirche, an die
fides ecclesiae, und an die lehrende Kirche, die ihm im
Papst repräsentiert ist. Anschluß an den Glauben der
Kirche fordert Thomas in de Yerit. q. 14 a. 11, wo er
das implicite credere folgendermaßen illustriert: „Implicite

(dicimur aliqua credere), quando adhaeremus quibus-
dam, in quibus sicut in universalibus principiis ista con-
tinentur, sicut qui credit fidem Ecclesiae esse veram, in
hoc quasi implicite credit singula, quae sub fide Ecclesiae
continentur." Ein gleichwertiger Text findet sich im
resp. ad 7 in c. des eben zitierten Artikels: „minores
non habent fidem implicitam in fide aliquorum hominum
particularium, sed in fide Ecclesiae". Anschluß des Glaubens
an die Kirche als Lehrautorität fordert Thomas in dem
bereits zitierten a. 10 der q. 1, wo allen Gläubigen die
Pflicht auferlegt wird, „inconcussa fide" das zu glauben,
was der Papst als Glaubenslehre bestimmt hat. Ebenso
lehrt Thomas in q. 5 a. 3, daß der eigentliche Glaubensgrund

die Veritas prima sei, d. h. die Autorität des sich
offenbarenden Gottes, daß diese aber Glaubensgrund sei,
insofern sie in der aus ihr hervorgehenden Heiligen Schrift
und der Lehre der Kirche erscheine — „formale obiectum
fidei est veritas prima, secundum quod manifestatur in
Scripturis Sacris et doctrina Ecclesiae, quae procedit ex
veritate prima". Wer darum nicht der Lehre der Kirche,
die ihren Ursprung in der in der Heiligen Schrift
gegebenen Offenbarung Gottes hat, als unfehlbarer und
göttlicher Kegel sich anschließt, hat keinen Glauben — „unde
quicunque non inhaeret sicut infallibili et divinae regulae
doctrinae Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima in
Scripturis Sacris manifestata, ille non habet habitum fidei".
Und er fährt weiter fort : „Manifestum est autem, quod ille,
qui inhaeret doctrinae Ecclesiae tanquam infallibili
regulae, omnibus assentit quae Ecclesia docet." Beide
Standpunkte vereinigt Thomas in der resp. ad 8 in q, 2 a. 6,
wo er es als Häresie brandmarkt, einem Irrtum anzuhängen
„contra universalis Ecclesiae fidem quae non potest deficere,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 163

Domino dicente (Luc. 22, 32): Ego rogavi pro te, Petre,
ut non deficiat fides tua" — hier wird also die Unfehlbarkeit

des kirchlichen Glaubens auf die Unfehlbarkeit des
Glaubens Petri zurückgeführt. Schon Hoffmann hat darum
mit Recht den Irrtum Ritschis konstatiert (I, 99, 123) und
fügt noch ausdrücklich bei: „Es ist unleugbar, daß in
diesen Sätzen die Kirche als Lehrautorität gefaßt wird"
(I, 124).

Es kann also kein Zweifel darüber bestehen, daß Thomas
eine Implikation des Glaubens im Glauben und der
Lehrautorität der Kirche vertritt. Ein Zweifaches ist aber dabei
sowohl Hoffmann wie Ritsehl entgangen. Thomas lehrt erstens
nicht so sehr die Möglichkeit oder Erlaubtheit des
Anschlusses an die Kirche, sondern die Notwendigkeit
eines solchen — jeder wirkliche Glauben ist an der Kirche
orientiert, ist irgendwie im Glauben an die Kirche
impliziert. Zweitens betont Thomas in besonderer "Weise die
fides implicita im Anschluß an das Lehramt, die
Autorität der Kirche. Der Aquinate hat die ältere Formel :

„credo quod Ecclesia credit" in die theologisch genauere
umgesetzt : „inconcussa fide tenere quae Ecclesia (Summus
Pontifex) credenda determinavit" oder „inhaerere doctrinae
Ecclesiae tanquam infallibili et divinae regulae". Auch
hiemit ist Thomas einstweilen nicht durchgedrungen, die
Formel credo quod Ecclesia credit behielt noch lange
die Oberhand: erst die nachtridentinische Theologie hob
die schärfere Formel des englischen Lehrers auf den
Schild, bis sie auf dem Vatikanum ihre dogmatische
Sanktion erhielt: „Fide divina et catholica ea omnia
credenda sunt, quae in verbo Dei. continentur et ab
Ecclesia tanquam divinitus revelata credenda proponuntur"
(Sess. 3 c. 3).

Aus den angeführten Texten ergibt sich auch, wie
Thomas das credo quod Ecclesia credit oder docet versteht.
Offenbar kommt ihm die Kirche nicht als bloße collectio
fidelium, aber auch nicht als bloß menschliche Autorität,
als juristische Anstalt in Betracht1. Eine solche Auffassung

' Selbst Hoffmann (I, 124) gesteht den Irrtum Ritschis ein,
Wenn dieser sonderbarerweise behauptet, Thomas betrachte die Kirche
als „rein geschichtliche Größe" und rechne sie nicht zu den vierzehn
'Glaubensartikeln.

11*



164 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

der Kirche liegt ja überhaupt dem Aquinaten ferne1. Wo
Thomas den Glauben der Kirche als Maßstab aufstellt,
beruft er sich ausdrücklich auf dessen Unfehlbarkeit,
die er auf die Verheißung des Herrn zurückführt (q. 2
a. 6 ad 3). Wo er die Lehre der Kirche als Maßstab
aufstellt, betrachtet er diese ausdrücklich als „divina
régula" und als aus der Wahrheit Gottes herstammend, also
als einen von Gott selbst aufgestellten Maßstab, der uns
die in Gott wohnende und in der Heiligen Schrift geoffen-
barte Wahrheit vermittelt2. Wo endlich Thomas die Autorität

der Kirche oder des Papstes als Glaubensregel
aufstellt, beruft er sich ausdrücklich auf die Bestimmung des
Heilandes und die Verheißung seines Beistandes (q. 1 a. 10)s.
Die Kirche kommt also immer als Werkzeug und Organ
Gottes in Betracht — darum ist die Kirche göttliche Regel
und unfehlbar. Deswegen ist ein auf die Kirche gestützter
Glaube auch ein göttlicher Glaube. Der Anschluß an die
Kirche besagt allerdings eine Unterwerfung, aber keine
bloß menschlich-juristische, sondern die Unterwerfung unter
eine von Gott gesetzte und in seinem Namen vermittelnde
Autorität.

Das Resultat des Anschlusses an die Kirche ist nicht
eine irgendwie geartete Annahme der Kirchenlehre, sondern
ein wirklicher göttlicher Glaube an die durch die Kirche
vermittelte und vorgelegte OfFenbarungslehre. Mit anderen
Worten: nicht eine arbiträre Kirchenlehre wird zur Glaubens-

1 Siehe die prächtige Darstellung von M. Grabmann: Die
Lehre des hl. Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk
(Regensburg 1903).

' Thomas nennt die doctrina Ecclesiae eine „infallibilis et
divina régula, quae procedit ex veritate prima in Scripturis mani-
lestata" (q. 5 a. 3). Hoffmann wird dem Texte nicht gerecht, wenn
er die göttliche Autorität der Kirche dahin deutet, „daß ihre Lehre
mit der in den heiligen Schriften geoffenbarten Veritas prima sich,
deckt" (I, 125). Gewiß deckt sich die Lehre der Kirche mit der
Offenbarung, aber außerdem stammt sie aus derselben (procedit) und ist
sie von Gott als Regel unseres Glaubens aufgestellt.

' Hoffmann (I, 125') will beachtet sehen, daß Thomas dem Papste
die „nova editio symboli", nicht aber die „editio novi symboli'1
zuspricht (q. 1 a. 10). Selbstverständlich kann nach Thomas der Papst
kein „neues", vom Apostolikum verschiedenes oder abweichendes
Symbol aufstellen, wohl aber das alte Symbol näher bestimmen und
erklären und so festlegen, was Offenbarungs- und Glaubenslehre sei-
Vgl. q, 1 a. 10 ad 1, a. 9 ad 2.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 165

lehre erhoben, sondern die göttliche Offenbarungslehre wird
als Kirchenlehre im Glauben angenommen.

Die Implikation ist im Glauben an die Autorität und
Unfehlbarkeit der Kirche in Glaubenssachen gegeben, Aber
in zweifacher Weise. Wer glaubt, daß der Glaube, die
Lehre, die Autorität dèr Kirche unfehlbar sei, glaubt
deswegen jede von der Kirche vorgelegte und als solche
bekannte Lehre explizite (q. 5 a. 3). Wer an die Unfehlbarkeit

und Autorität der Kirche in Glaubenssachen glaubt,
glaubt eben damit virtuell, implizite auch bereits alles,
was die Kirche glaubt und lehrt, auch wenn er diese
Lehren noch nicht alle einzeln kennt; diesem impliziten
Glauben entspricht dann auch die Glaubensbereitschaft,
jede,einzelne Lehre explizite zu glauben, ähnlich, wie wir
es oben bezüglich der Heiligen Schrift gesehen haben. Das
ist der Sinn von credo quôd Ecclesia credit, nicht die
Harnacksche bloße juristische Unterwerfung oder
Willensbereitschaft.

Thomas von Aquin bietet uns so als erster eine
eingehende Bestimmung des implicite, und zwar sowohl vom
etymologischen wie theologischen Standpunkt aus. Gegenüber

der formellen Implikation, die im Anschluß an die
maiores oder an die Kirche gegeben ist, betont Thomas
die objektive Implikation. Diese besteht darin, daß
eine Glaubenslehre in einer anderen enthalten ist, daß
eine Lehre in einer anderen als enthalten mitgeglaubt
wird. Implizite etwas glauben, heißt eine Lehre
glauben, die in einer anderen explizite
geglaubten enthalten ist. Das ist die Eigenart der
thomistischen Implikation. Thomas ist aber nur den Spuren
Hugos von St. Viktor gefolgt. Erst mit der Idee der
objektiven Implikation wird auch eigentlich erklärt, wie eine
noch ungekannte Lehre geglaubt werde. Der Anschluß
an die sapientes, maiores und selbst an den Glauben der
Kirche, sofern er nur als Anschluß gedacht wird, besagt
eigentlich noch kein tatsächliches Glauben des Impliziten,
sondern mehr eine allgemeine und prinzipielle
Glaubensbereitschaft. Das ist es auch wohl, was Harnack usw. immer
betont. Aber der Anschluß an die Kirche ist eben nicht
bloß als subjektive Bereitwilligkeit zu verstehen, alles
glauben zu wollen, was die Kirche glaubt oder lehrt,
sondern als tatsächliche Glaubensannahme alles dessen,



166 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

was die Kirche glaubt oder lehrt, als Annahme all dessen
in dem objektiven Mittel des Glaubens oder der Lehre der
Kirche. Glauben, was die Kirche glaubt oder lehrt, heißt
jenes Objekt gruben, das den Glaubens- oder Lehrinhalt
der Kirche ausmacht — in diesem Objekt ist jede geoffenbarte

Lehre irgendwie eingeschlossen und wird darum auch
irgendwie mitgeglaubt.

Diese objektive Implikation verkennen Harnack,
Hoffmann u. a. so gründlich. Gerade die objektive Implikation
schließt es ja total aus, daß die fides implicita bloßer Wille
zum Glauben sei, bloße juristische Unterwerfung unter die
Kirche, ein Ersatz für eigentlichen Glauben. Nicht
Heilsglauben und juristischen Ersatzglauben als „fides implicita"

unterscheidet Thomas, sondern fides explicita und
implicita als zwei verschiedene Weisen, wie der
Heilsglaube sich aktuell betätigt. Den Unterschied der beiden
Funktionen des einen Heilsglaubens hat überdies Thomas
tiefer erklärt als alle seine Vorgänger, ja in einer für die
späteren Zeiten vorbildlichen und maßgebenden Weise.
Darum bedeutet die Lehre des Aquinaten einen Höhepunkt
in der Entwicklung der Lehre von der fides implicita —
das Auge des Adlers hat auch hier schärfer und weiter
gesehen als andere.

Thomas verwendet thetisch immer den Ausdruck fides
implicita oder implicite credere in seinen Ausführungen,
besonders aber in seinen responsa zieht er auch fast alle
bisher verwendeten Ausdrücke heran — ein Zeichen ihrer
gleichwertigen Bedeutung. So spricht er von einer fides
implicita in fide maiorum (q. 2 a. 6 ad 3), von einer fides
occulta in fide maiorum (q. 2 a. 8 ad 2), von einem implicite
credere in fide patriarcharum et prophetarum (de Verit.
q. 14 a. 11). Die alttestamentlichen minores hatten nach
ihm eine „velata cognitio" von der Bedeutung der Opfer
und glaubten so implizite an Christi Leiden und Tod —
„minores sub velamine illorum sacrificiorum credentes ea
esse divinitus disposita de Christo venturo (fides explicita)
quodammodo habebant velatam cognitionem" (q. 2 ad 7).
Das Geheimnis der Dreifaltigkeit wurde im Alten Bunde
von den minores „implicite et quasi obumbrate" geglaubt
(q. 2 a. 8). Allerdings findet sich auch der Ausdruck : in
praeparatione animi credere, aber auch diese
Glaubensbereitwilligkeit setzt, wie bereits oben bemerkt, den ex-



Das Leben der Kirche -— Grundlegung 167

pliziten Glauben an die Heilige Schrift oder die Kirche
voraus und ist in diesem eingeschlossen (q. 2 a. 5 ; cj. 5
a. 3 ; de Yerit. q. 14 a. 11). Noch bemerken wollen wir
den Ausdruck fides verborum in verborum aenigmate
(3 d. 25 q. 2 a. 1 sol. 1 ad 4).

(Fortsetzung folgt)

DAS LEBEN DER KIRCHE — GRUNDLEGUNG
Von Dr. ERNST COMMER

I
Das Leben der Kirche ist immanente Selbst¬

tätigkeit
1. Wie man vom Leben der Familie, des Volkes und

Staates spricht, indem man die Funktionen solcher
Gesellschaften mit Rücksicht auf die soziale Tätigkeit ihrer
Mitglieder mit den Lebensfunktionen organischer Wesen
vergleicht, so spricht man auch vom geschichtlichen Leben
der kirchlichen Gesellschaft. Die. in der Heiligen Schrift
niedergelegte göttliche Offenbarung vertieft diese
Auffassung durch Gleichnisse, in denen der einen, von Christus
gestifteten wahren Kirche ein eigentümliches Leben
zugesprochen wird. Um aber den richtigen Begriff vom
Leben der Kirche zu gewinnen, scheint es nötig, zuvor
den allgemeinen Begriff des Lebens genauer zu erklären,
wie ihn Thomas von Aquin nach dem Vorgang des großen
griechischen Philosophen1 mit aller Schärfe und Klarheit
entwickelt hat. Dadurch werden wir für unsere
Untersuchung eine sichere Grundlage schaffen, um bei dem
Gebrauche dieser Analogie vor Mißverständnissen und
folgenschweren Irrtümern geschützt zu sein. Denn obwohl die
menschliche Erkenntnis und ihr sprachlicher Airsdruck
auch in der Theologie auf den Gebrauch von Analogien
und übertragenen Worten angewiesen ist, so bereitet dabei
die Mitwirkung der Phantasie der strengwissenschaftlichen
Auffassung und Ausdrucksweise nur zu oft Schwierigkeiten,
die leicht zu irrtümlichen Ansichten Anlaß geben können.

1 Vgl. Franz Brentano: Die Psychologie des Aristoteles-
Mainz 1867, p. 41—46.


	Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie [Fortsetzung]

