Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie
[Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie - 153

quo receptum, per quod ipsum esse contrahitur. Et sic
in quolibet creato aliud est natura rei, quae participat
esse, et aliud ipsum esse participatum (De spirit. creat.
q. unica a. 1; vgl. De anima q. unic a. 6).

- 6D, Ubrlgens beweist schon die damalige Beweis-
fithrang, das ,esse non est proprietas fluens ab essentia,
sed ab extra inﬂuxum“, den realen Unterschied, denn sie
betrifft das esse, nicht die Wesenheit. Bei realer
Identitéat aber kann es kein ,fluens ab essentia“ geben,
Selbst wenn das esse eine preprietas fluens ab essentia
wiire, was es nicht ist, wiirde es sich real von der Wesen-
heit unterscheiden. Das geniigt fir uns. Wer iibrigens die
Frage, ob das esse ein fluens ab essevtia sel, ndher kennen
lernen will, der lese die Summa theol. q. 3 a. 4.

66. So hat St, Thomas von Aquin, auf der Grund-
lage fritherer Autorititen weiterforschend, uns Aufschluf’
gegeben ilber die erste und wichtigste Frage, betreffend
den Unterschied Gottes von der Welt und deren Ab-
hingigkeit in ihrem Dasein von Gott, der ersten aller
Ursachen. Der reale Unterschied in den Kreaturen voun
Wesenheit und Dasein bildet dafiir das einzig sichere,
allem standhaltende Fundament.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE
Von P. Mag Theol REGINALD MARIA SCHULTES O. P.
(Fortsetzung aus V, p. 39—74, 163181, 320—338,

Unterscheidung von fides explicita und 1mp11(,1ta

Auflerordentlich bedeutungsvoll ist die Bestimmung
der Unterscheidung von fides explicita und implicita beim
Aquinaten. In der Summa gibt er keine eigentliche Defi-
nition der fides explicita, setzt den Sinn also als bekannt
oder selbstverstindlich voraus. Explizite glanben bedeutet
ihm einfach eine geoffenbarte Lehre kennen und glauben,
darum identifiziert er Kenntnis der Glaubenslehre und ex-
pliziten Glauben (q. 2 a b). In de Verit. q. 14 a. 11 definiert
er das explicite credere als Zustimmung zu etwas
aktunell Gedachtem — ,explicite credere dicimur aliqua
credere quando eis actu cogitatis adhaeremus“. Die Kenntnis
der Glaubenslehren oder der Gedanke an sie kann aber



154 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

naturgem#fl mehr oder weniger eingehend sein und darum
spricht Thomas von einem ,magis oder minus explicite
credere“ (q. 2 a. 7) So kennen die simplices die Glaubens-
lehren in allgemeinen Umrissen, nicht aber in ihren Einzel-
heiten oder Finessen — ,ea quae sunt fidei non proponuntur
simplicibus ut particulatim exponenda sed in quadam gene-
ralitate; sic enim ea explicite credere tenentur“ (de Verit.
q. 14 a. 11) 1. Thomas unterscheidet also das explicite credere
von distincte, particulatim credere oder scire bzw. nosse.
Explicite credere besagt bei Thomas nicht mehr
eingehende, bestimmte Kenntnis des betreffen-
den Artikels, wie noch beim Magister, bei Albert
und Bonaventura, sondern wie schon bel seinem
Zeitgenossen und Kollegen Petrus von Tarantasia ein-
fach tatsdchliche Kenntnis des hetreffenden
Artikels und Zustimmurg zu derselben — ,actu cogitatis
assentire®,

Implicite credere bedeutet Thomas nicht einfach
etwas nicht kennen oder nicht glauben, sonst wire es eben
kein- Glauben. Implizite glauben, heifit vielmehr
etwas in einem anderen explizite Geglaubten zu
glauben. In de Veiit. q. 14 a. 11 sagt Thomas: ,Implicite
(dicimur aliqua credere), quando adharemus quibusdam, in
quibus sicut in principiis ista continentur; sicut qui credit
fidem Kcclesiae veram esse, in hoc quasi implicite credit
singula quae sub fide Ecclesiae continentur* — wenn ich
also ein (allgemeines) Prinzip explizite glaube, glaube ich
implizite, was darin enthalten ist, wenn ich dies auch nicht
erkenne; wer explizite an die Kirche glaubt, glaubt implizite
alle ihre Glaubenslehren, ohne sie im einzelnen kennen zu
miissen, Implicite credere beilt darum immer,
einen Artikel des Glaubens explizite glauben

! Hoffmann meint, ,in generalitate“ sei hier gleich implizite,
wie Ritschl das minus explicite credere der fides implicita gleichsetzt.
Thomas sagt aber: die simplices kennen und glauben die Artikel explizite,
aber nur deren allgemeine Umrisse, nicht den niheren und tieferen
Sinn; soweit diese Erkenntnis reicht, ist ihr Glaube ein expliziter; nur
was sie nicht kennen oder insoweit sie etwas nicht kennen, haben sie
tiber den explizite geglaubten Gegenstand fides implicita. Insofern gilt
dann auch das Prinzip: ,credunt quod ignorant®, d. h, sie kennen und
glauben etwas nicht explizite — ,sicut implicite creditur, ita et impli-
cite cognoscitur. Dicitur autem ignorari quod nescitur explicite* (3 Sent.
d. 26 q. 2 a 2.),




Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 155

(actu —in se) und darin etwasanderes, nicht tat-
sichlich (actu) oder in sich, also nur potenziell
oder virtuell Erkanntes glauben.

In diesem Sinne begriindet Thomas auch den Aus-
druck ,implicite credere“. Er sagt: »Implicitum proprie
dicitur esse illud in quo quasi in uno multa continentur
(d. h. von einem Einschliefen kénnen wir dort im eigent-
lichen Sinne sprechen, wo in einem mehreres enthalten ist),
explicitum autem in que unumquodque ipsorum 1n se coun-
sideratur (d. h. wir nennen etwas aufgeschlossen, aufgerollt,
aufgewickelt, wenn das, was in ihm enthalten ist, in seinen
Einzelheiten und fiir sich sichtbar oder erkennbar ist).
Thomas lafdt aber diese allgemeine Bedeutung von explicite
und implicite nur als Ursprung und Quelle der theologischen
Bedeutung der Ausdriicke gelten —  transferuntur haec
nomina a corporalibus ad spiritualia“. ,,Unde , so fihrt er
weiter, ,quando aliqua wmulta virtute continentur in
ahquo uno, dicuntur esse in illo implicite, sicut conclusiones
in principio. Explicite autem 1n aliquo continetur quod iu
eo actu existit: unde ille qui cognoscit aliqua principia
universalia, habet implicitam cognitionem de omnibus con-
clusionibus particularibus; qui autem conclusiones actu
considerat, dicitur ea explicite cognoscere“. Wéhrend wir,
will der Aquinate sagen, auf materiellem Gebiete von einem
Eingeschlossensein sprechen, wenn Verschiedenes in irgend-
einer Kinheit (quasi in uno — man denke an ein Biindel)
enthalten ist, sprechen wir auf geistigem Gebiete von einer
elngeschlosbenen Erkenntnis, wenn sie in einer anderen
virtuell enthaiten ist, wie die Fo]gerungen in einem Prinzip;
wihrend wir ein Biindel aufgerollt nennen, weun der Inhalt
einzeln und fiir sich vorliegt, so sprechen wir von einer
expliziten Krkenntnis, wenn wir die betreffende Lehre,
z. B. eine Folgerung, tatséichlich und in sich erkennen.
In diesem Sinne wird nun nach Thomas von einem
expliziten und impliziten Glauben gesprochen, nimlich von
einem expliziten, wenn wir etwas tatsdchlich (aktuell)
und in sich glauben, von einem impliziten, wenn wir
elne Lehre glauben, die wir nur virtuell erkennen. Die
beiden Ausdriicke explicite und implicite sind also zwar
der korperlichen Welt entnommen, wie alle anderen theo-
logischen Ausdriicke, aber sie sind in einem iibertragenen,
analogen Sinne zu verstehen, ndamlich im Sinne einer



156 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

aktuellen und virtuellen Erkenntnis!. Als Folgerung erklirt
darum der Aquinate auch ausdriicklich, dafl die fides explicita
und implicita nicht zwel verschiedene (flaubensarten oder
Glaubenshabitus selen, sondern ein und derselbe gdttliche
Glaube. Der Unterschied besteht nur in der Art und Weise,
wie dieser Glaube eine Lehre erfaf’t und ihr zustimmt: das
einemal namlich erfafit er sie als aktuell gedacht und darum
in sich selbst — explicite, das anderemal stimmt er einer
Lehre zu, die nur in einer anderen Lehre und nur virtuell
gedacht wird und darum als in einer anderen Lehre eut-
halten 2,

Im Sinne dieser noch allgemeinen Definition erklirt
nun Thomas auch theologisch das Wesen der Impli-
Latlon, d. h. wie eine Glaubenslehre in einer anderen
enthalten, impliziert sein konne, bzw. wie der Glaube an
eine Lehre im Glauben an eine andere enthalten sein koénue.
Die Bestimmung des Verhédltnisses von explicite zu implicite
als von aktuell zu virtuell Gedachtem ist némlich nur eine
Analogie. Wie wir auf dem Gebiete der Wissenschaft
Folgerungen implizite und virtuell in den bereits erkannten
Prinzipien erkennen, so glauben wir in analoger Weise
noch nicht erkannte Lehren implizite in anderen explizite
geglaubten. Wie aber Folgerungen in verschiedener Weise
1n einem Prinzip evthalten sein oder virtuell erkannt werden
konnen, so kann auch eine Glaubenslehre in verschiedener
Weise in einer anderen enthalten sein. Thomas hebt vor
allem eine Art der Implikation hervor,

In q. 1 a. 7 schreibt er: ,ita se habent in doctrina
fidei articuli fidei sicut principia per se nota in doctrina,
quae per rationem naturalem habetur: in quibus principiis
ordo quidam invenitur, ut quaedam in aliis implicite con-
tineantur ... et simliter omnes articuli implicite continentur
in ahqulbus primis credibilibus, sc. ut credatur Deus esse
et providentiam habere circa hominum salutem“; wie alle

' Aus diesem Grunde soll auch der lateinische Ausdruck bei-
behalten werden, wie jeder nach langer Muhe erworbene Terminus
technicus, wir sagen ja auch nicht statt r*: r im Viereck“! Auch
besitzen wir im Deutschen keinen das ,,exphc]te“ und ,implicite* gut
wiedergebenden Ausdruck, wenigstens keinen technischen — der von
Hoffmann gebrauchte Ausdruck ,eingewickelter Glaube* ist nach derm
ebeu Gesagten nicht zutreffend.

* De Verit. q. 14 a. 11 ad 6.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 167

Folgerungen implizite (potenziell) im Satze vom Wider-
spruche enthalten sind, so analog in den beiden Dogmen
von der Existenz Gottes alle weiteren Glaubenslehren. Hier
ist zu bemerken, daf}. die Analogie, das tertium compara-
tionis, nicht in der Art besteht, wie Folgerungen in einem
Prinzip enthalten sind, sondern in der Tatsache, dafl
sowohl auf dem Grebiete des natiirlichen wie des iibernatiir-
lichen Erkennens es einzelne Grundlehren gibt, in denen
alle weiteren implizite enthalten sind. Die Verschiedenheit
deutet Thomas schon -dadurch an, dafl beim natiirlichen
Erkennen alles in einer, beim iibernatiirlichen alles in zwei
verschiedenen Grundwahrheiten enthalten ist. Es ist darum
fiir die weitere Erkldrung des implicite belanglos, wie die
wissenschaftlichen Folgerungen implizite im Satze vom
Widerspruche enthalten seien; die Implikation der wver-
schiedenen Glaubenslehren in einigen Grunddogmen ist tat-
sichlich auch anderer Art. Thomas bestimmt denn auch
diese Art und Weise.

Er fahrt an unserer Stelle fort: ,In esse enim divino
includuntur omnia, quae credimus in Den aeternaliter exi-
stere, in quibus nostra beatitudo consistit, in fide autem
providentiae includuntur omnia quae temporaliter a Deo
dispensantur ad hominum salutem, quae sunt via in beati-
tudinem. Kt per hunc modum aliorum subsequentium
articulorum quaedam in aliis continentur, sicut in fide re-
demptionis humanae implicite continentur et incarnatio
Christi et ejus passio et omnia huiusmodi.4 Die Implikation
von Glaubenslehren beruht also darauf, dafl alle Attribute
Gottes identisch sind mit Gottes Wesen und Sein, daf’ ebenso
alle Heilsratschliisse und alles Gnadenwirken Gottes von
seiten (tottes in seinem Heilswillen eingeschlossen ist. Ist
dieser Heilswille Gottes auch entitativ identisch mit Gottes
Sein, so ergibt er sich als Wille doch nicht ans dem Sein
Gottes, wie die Seinsvollkommenheiten Gottes — darum gibt
es zwel prima credibilia, eins in bezug auf das Sein, ein
anderes in bezug auf den freien Willen Gottes. Diese
Implikation ist offenbar ganz anderer Art als die der
Folgerungen des natiirlichen Wissens. Daraus ergibt sich
aber auch eine andere Verschiedenheit. Die in den allge-
meinsten Axiomen implizite enthaltenen Folgerungen kénnen
mit Hilfe der Erfahrung erkannt werden, das in jenen ersten
Glaubenslehren implizite Enthaltene aber nur durch die



158 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Offenbarung Gottes: ,explicatio credendorum fit per reve-
lationem divinam; credibilia enim naturalem rationem ex-
cedunt“ (q. 2 a. 6). Daf} Gottes Sein die Dreifaltigkeit der
Personen in sich schliefft, dafl sein Heilswille durch die
Menschwerdung Gottes, durch Christi Leiden und Tod ver-
wirklicht werde, kann uns, wie alles strikt Ubernatiirliche,
nur die Offenba.rung besagen wexplicatio credendorum fit
per revelationem divinam*.

Mit der eben dargestellten Erklirung der Implikation
will Thomas offenbar die allgemeinste, alle verschiedenen
Unterarten einschliefende Art der Implikation erkléren,
einen Implikationsbegriff aufstellen, der fiir alle Arten von
Implikation verwendbar ist. Deshalb fiigt er auch bei: ,et
per hunc etiam modum aliorum subsequentium articulorum
quidam in aliis continentur“ (q.1 a. 7). Diese verschiedenen
Arten hat aber erst die spitere Scholastik genauer unter-
schieden. Bei Thomas finden wir folgende konkrete Arten.

Vorerst kennt Thomas neben der explicatio per reve-
lationem auch eine explicatio durch menschliche Einsicht,
durch das Urteil der Kirche. So erklédren die spiteren
Symbole nur voller (plenius explicant), was das apostolische
Symbol enthélt oder deklarieren dessen Inhaltl. Diese Er-
klirung wird vom Aquinaten als implizite enthalten be-
zeichnet. Wir haben also hier, d. h. bei allen kirchlichen
dogmatischen Definitionen eine besondere Art von Impli-
kation. Wie n#mlich die obersten Axiome nur potenziell
die einzelnen wissenschaftlichen Lehren enthalten und erst
durch Vermittlung der Erfahrung zu bestimmten Folge-
rungen fithren, so enthalten fiir uns die zwel obersten
(Glaubensl ehren nur. potenziell die weiteren Dogmen wund
wiissen ihrer Ubernatiirlichkeit entsp1echend erst durch die
Offenbarung bestimmt werden; wie es aber auf dem Ge-
biete des natiirlichen Wissens auch Erkenntnisse bzw. Er-
fahrungen gibt, in denen Folgerungen enthalten sind, die
ohne Zuhilfenahme von weiterer Erfahrung, blofi durch in-
tensiveres Denken von uns gewonnen werden kénnen, so
sind in den uns geoffenbarten Glaubenslehren auch solche
Folgerungen implizite enthalten, die von uns durch eigenes
Denken, ohne weitere Offenbarungen, gewonnen werden
kénnen.

'Q.1a, 9ad 2 und 6; a. 10 ad 1.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 169

Eine zweite Art zeigt die fides velata. Vor Christus
wurde sein Leiden darch typische Opfer vorgebildet, in.
ihnen war implizite also sein Leiden ausgesprochen. Die
maiores, die die Offenbarung genauer kannten, verstanden
auch die typische Bedeutung der Opfer; die minores glaubten
wenigstens das eine, daf} diese Opfer den Messias versinn-
bildeten, ohne allerdings zu wissen, in welcher Hinsicht.
(q. 2 a. 7). Hier haben wir also eine Implikation in einem
typischen Zeichen, dessen Bedeutung durch die Offen-
barung auch bereits kundgetan war, nur dafl die minores.
die Kenntnis der Bedeutung bei den maiores suchen mufiten,
Im Glauben an die typische Bedeutung war also auch der
Glaube an diese Bedeutung eingeschlossen, wenn auch auf
eine eigene Art — fides velata oder obumbrata (a. 8).

Ahnlich ist die Implikation bel der fides minorum
in der fides maiorum (q.2 a.6). Die Offenbarung wurde un-
mittelbar nur den maiores (Patriarchen, Propheten, Aposteln).
zuteil, aber mit der Bestimmung, dafl sie auch den Glaubigen
(minores) mitgeteilt und von diesen geglaubt werde. Die
minores miissen sich also dem Glauben der maiores an-
schlielsen, d. h. glauben, was diese ihnen als Offenbarung
verkiinden und in dem Sinne, wie die besser unterrichteten
maiores sie glauben (explicatio fidel oportet qucd perveniat
ad inferiores per maiores). Der Glaube der minores wird
durch den Glauben der maiores bestimmt und geregelt, ist.
im Glauben der maiores impliziert Diese: Art der Impli-
kation besteht also darin, dafl im Glauben der minores an
den Glauben der maiores, bzw. an ihre durch die Offen-
barung als Offenbarungsgesetz garantierte Funktion in der
Glaubensvermittlung auch der Glaube an den einzelnen
Inhalt des Glaubens der maiores eingeschlossen™ist, Dies
zeigt sich darin, dafl die minores auch explizite alles glauben,
was ihnen von den maiores als Offenbarungsinhalt mitge-
teilt wird, Wie wir im Glauben an die Vorsehung implizite
alles glauben, was diese nach dem Wissen Gottes enthilt,
so glauben die minores im Glauben an den Glauben der
maiores alles implizite, was dieser Glaube irgendwie enthiit.
Thomas bemerkt noch, daf} eine Gefahr fiir die Reinheit des
Glaubens der minores dabei ausgeschlossen sei, weil der
Glaube der minores nicht in der menschlichen Autoritit
der maijores impliziert ist, sondern im Glauben an ihren
Glauben oder an ihre Funktion in der Vermittlung der



160 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Offenbarung, Damit ist auch die fides minorum in letzter
Linie in der Wahrheit Gottes impliziert, die durch ihre
Offenbarung und das Gesetz der Vermittlung der Offen-
barung selbst die Gliubigen auf den Glauben der maiores
anweist. Selbst ein Irrtum der maiores kann darum den
Glaubigen nicht zur Last gelegt werden, wenn er nur nicht
gegen die offenkundige Lehre der Kirche ist!,

Eine vierte Art von Implikation ist die im Glauben
an die Heilige Schrift gegebene. Diese kommt nicht
nur beziiglich der priméren, sondern besonders auch be-
ziiglich der sekundéren oder akzidentellen Glaubenslehren
in Betracht (q. 2 a.b). Hier ist die Implikation im Glauben
an die Inspiration der Heiligen Schrift bzw. an die Wahr-
heit ihres Inhaltes gegeben. Wer glaubt, dafi alles wahr
sel, was die Heilige Schrift lehrt, glaubt damit auch impli-
zite den gaunzen Kinzelinhalt derselben, auch wenn er ihn
nicht kennt. Wir haben darum eine neue Unterart von Im-
plikation. Wenn Thomas hier das implicite credere mit
,1n praeparatione animi“ oder mit ,inquantum paratus est
credere quidquid divina scriptura continet* wiedergibt, so
ist damit nicht eine blofle Willensbereitschaft zu irgend-
welcher Annahme des Inhaltes der Heiligen Schrift gemeint,
Die Willensbereitschaft bezieht sich auf die Setzung eines
eigentlichen Glaubensaktes an alles, was als Inhalt der
Heiligen Schrift erkanut wird. Aber auch diese Willens-
bereitschaft ist noch nicht die eigentliche fides implicita,
sondern nur eine Folge und Erscheinung derselben. Die
Willensbereitschaft setzt namlich den expliziten Glauben
an die Heilige Schrift voraus, beruht auf diesem, ja besteht
in ihm - wenigstens ist mit dem Glauben an dle Heilige
Schrift ipso facto auch schon der Wille zum Glauben an
alle Einzelheiten der Heiligen Schrift gegeben — die Willens-
bereitschatt ist keine andere als die mit dem Glaubens-
habitus und der Glaubensgnade gegebene Glaubensbereit-
schaft. Der Wille, alles zu glauben, was die Schrift enthilt,
ist darum nur ein Teilmoment des Glaubens an die Schrif’t

' yMinores non habent fidem implicitam in fide maiorum visi
quatenus maiores adhaerent doctrinae divinae; unde humana cognitio
non fit regula fidei, sed veritas divina; a qua. si aliqui maiorum defi-
ciunt, non praeiudicat fidei slmpllcmm qui eos rectam fidem habere
credunt nisi pertinaciter eorum erroribus in particulari adhaereant
contra universalis Ecclesiae fidem* q. 2 a. 6 ad 3.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 161

selbst, -wie der aktuelle und explizite Glaube an einen
Einzelinhalt der Heiligen Schrift nur ein Teilmoment des
Glaubens an die Schrift als Ganzes ist. Thomas sagt also,
dafl es geniige, den Glauben an die Heilige Schrift in dieser
Erscheinungsform zu haben, dafl es nicht notwendig sei,
den Glauben an die Heilige Schrift in jener Form zu haben,
dafl man jeden Einzelinhalt aktuell und explizite kennt und
glaubt. Weil aber gegebenenfalls auch der explizite und
aktuelle Glaube an eine Einzellehre der Heiligen Schrift
notwendig ist, hebt Thomas in besonderer Weise die im
Glauben an die Schrift bereits gegebene Glaubensbereitschaft
zu jenem expliziten (tlauben hervor. Man kann nun aller-
dings bereits diese Glaubensbereitschaft ein implicite credere
nennen, genauer aber nur eine Folge und Erscheinung des
eigentlichen impliziten Glaubens. Denn eigentlich und genau
wird der ganze Inhalt der Heiligen Schrift implizite bereits
und ipso facto im Glauben an die Inspiration und Wahr-
heit der Heiligen Schrift geglaubt. Wenn jemand total mit
der Lehre eines Buches einverstanden ist, approbiert er, auch
wenn ihm der Inhalt desselben nicht mehr gegenwirtig ist,
doch immer noch den ganzen Inhalt. Analog, wer ein Buch
als Wort Gottes anerkennt. Allerdings in ungleich héherem
Mafle. Anders erfaf’t eine von auflen und nachtriglich an
ein Buch hinzutretende menschliche Approbation den Inhalt
des Buches, anders der auf die Autoritit Gottes gestiitzte
Glaube. Im expliziten Glauben an das Dogma der Heiligen
Schrift ist darum auch der eigentliche implizite Glaube an
den ganzen Inhalt der Heiligen Schrift gegeben, weil im
aktuellen Glauben an die Schrift virtuell auch jede einzelne
Lehre geglaubt wird, was sich in der Folge darin zeigt,
daf} sie bei Kenntnisnahme auch ohne weiteres aktuell und
explizite geglaubt wird, welchem aktuellen Glauben einst-
weilen die Glaubensbereitschaft entspricht, die praeparatio
animi. | .

Die letzte, aber hauptsiichlich in den Vordergrund
tretende Implikationsform des Glaubens ist seine Impli-
kation im Glauben und der Autoritit der Kirche.

Ritschl glaubt wiederum feststellen zu konnen, daf
» Thomas die Laien nicht dazu bevollmichtigt, zu glauben,
was die Kirche glaubt“. ,Diese Formel fehlt bei Thomas,
sagt er (8. 18). Allerdings bevollméichtigt Thomas niemand,
8ich damit zu begniigen, zu sagen: ich glaube, was die

Divus Thomas VI. (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXXIII.) 11



162 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Kirche glaubt; dies hat aber auch vor ihm kein Theologe
erlaubt. Auch fehlt tatsichlich bei Thomas die Formel:
credo quod Ecclesia credit. Aber was an dieser Formel
berechtigt ist, findet sich beli Thomas, und zwar in ver-
stirktem Mafle. Thomas fordert einen doppelten Anschluf}
an die Kirche, ndmlich an die glaubende Kirche, an die
fides ecclesiae, und an die lehrende Kirche, die 1hm 1m
Papst repriasentiert ist. Anschluf an den Glauben der
Kirche fordert Thomas in de Verit. q. 14 a. 11, wo er
das implicite credere folgendermafien illustriert: ,Impli-
cite (dicimur aliqua credere), quando adhaeremus quibus-
dam, in quibus sicut in universalibus principiis ista con-
tinentur, sicut qui credit fidem KEcclesiae esse veram, in
hoc quasi implicite credit singula, quae sub fide Ecclesiae
continentur.* KEin gleichwertiger Text findet sich im
resp. ad 7 in c¢. des eben zitierten Artikels: ,minores
non habent fidem implicitam in fide aliquorum hominum
particularium, sed in fide Kcclesiae“. Anschlufl des Glaubens
an die Kirche als Lehrautoritit fordert Thomas in dem
bereits zitierten a. 10 der q. 1, wo allen Glaubigen die
Pflicht auferlegt wird, ,inconcussa fide“ das zu glauben,
was der Papst als Glaubenslehre bestimmt hat. Ebenso
lehrt Thomas in q. b a. 3, dafl der eigentliche Glaubens-
grund die veritas prima sei, d. h. die Autoritdt des sich
offenbarenden Gottes, dafl diese aber Glaubensgrund sei,
insofern sie in der aus ihr hervorgehenden Heiligen Schrift
und der Lehre der Kirche erscheine — ,formale obiectum
fidel est veritas prima, secundum quod manifestatur in
Scripturis Sacris et doctrina Ecclesiae, quae procedit ex
veritate prima“. Wer darum nicht der Lehre der Kirche,
die ihren Ursprung in der in der Heiligen Schrift ge-
gebenen Offenbarung Gottes bat, als unfehlbarer und gott-
licher Regel sich anschliefit, hat keinen Glauben — , unde
quicunque non inhaeret sicut infallibili et divinae regulae
doctrinae Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima in
Scripturis Sacris manifestata, ille non habet habitum fidei,
Und er fihrt weiter fort: ,Manifestum est autem, quod ille,
qui inhaeret doctrinae Kcclesiae tanquam infallibili re-
gulae, omnibus assentit quae Kcclesia docet.“ Beide Stand-
punkte vereinigt Thomas in der resp. ad 3 in q. 2 a. 6,
wo er es als Hiresie brandmarkt, einem Irrtum anzuhéngen
ncontra universalis Ecclesiae fidem quae non potest deficere,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 163

Domino dicente (Luc. 22, 32): Ego rogavi pro te, Petre,
ut non deficiat fides tua* — hier wird also die Unfehl-
barkeit des kirchlichen Glaubens auf die Unfehlbarkeit des
Glaubens Petri zuriickgefiihrt. Schon Hoffmann hat darum
mit Recht den Irrtum Ritschls konstatiert (I, 99, 123) und
figt noch ausdriicklich bei: ,Es ist unleugbar, daff in
diesen Sitzen die Kirche als Lehrautoritit gefafic wird“
'.(I, 124:). ‘

Es kann also kein Zweifel dariiber bestehen, dafd Thomas
eine Implikation des Glaubens im Glauben und der Lehr-
autoritdt der Kirche vertritt. Ein Zweifaches ist aber dabei so-
wohl Hoffmann wie Ritschl entgangen. Thomas lehrt erstens
nicht so sehr die Moglichkeit oder Erlaubtheit des An-
schlusses an die Kirche, sondern die Notwendigkeit
eines solchen — jeder wirkliche Glauben ist an der Kirche
orientiert, ist irgendwie im Glauben an die Kirche im-
pliziert. Zweitens betont Thomas in besonderer Weise die
fides implicita im Anschlufl an das Lehramt, die
Autoritét der Kirche. Der Aquinate hat die éltere Formel:
scredo quod Ecclesia credit* in die theologisch genauere
umgesetzt: ,inconcussa fide tenere quae Kcclesia (Summus
Pontifex) credenda determinavit“ oder ,inhaerere doctrinae
Ecclesiae tanquam infallibili et divinae regulae“. Auch
hiemit ist Thomas einstweilen nicht durchgedrungen, die
Formel credo quod Ecclesia credit behielt noch lange
die Oberhand: erst die nachtridentinische Theologie hob
die schiarfere Formel des englischen Lehrers auf den
Schild, bis sie auf dem Vatikanum ihre dogmatische
Sanktion erhielt: ,Fide divina et catholica ea omnia cre-
denda sunt, quae in verbo Dei... continentur et ab Ec-

clesia , .. tanquam divinitus revelata credenda proponuntur“
(Sess. 3 c. 3).

Aus den angefiihrten Texten ergibt sich auch, wie
Thomas das credo quod Ecclesia credit oder docet versteht.
Offenbar kommt ihm die Kirche nicht als blof3e collectio
fidelium, aber auch nicht als blofl menschliche Autoritit,
als juristische Anstalt in Betracht'. Eine solche Auffassung

' Selbst Hoffmann (I, 124) gesteht den Irrtum Ritschls ein,
Wenn dieser sonderbarerweise behauptet, Thomas betrachte die Kirche
als ,rein geschichtliche Gréfie“ und rechne sie nicht zu den vierzehn
‘Glaubensartikeln.

11*



164 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

der Kirche liegt ja iiberhaupt dem Aquinaten fernel. Wo
Thomas den Glauben der Kirche als Mafistab aufstellt,
beruft er sich ausdriicklich auf dessen Unfehlbarkeit,
die er auf die Verheilung des Herrn zuriickfilhrt (q. 2
a. 6 ad 3). Wo er die Lehre der Kirche als Mafistab
aufstellt, betrachtet er diese ausdriicklich als ,divina re-
gula“ und als aus der Wahrheit Gottes herstammend, also
als einen von Gott selbst aufgestellten Mafistab, der uns
die in Gott wohnende und in der Heiligen Schrift geoffen-
barte Wahrheit vermittelt2. Wo endlich Thomas die Auto-
ritit der Kirche oder des Papstes als (flaubensregel auf-
stellt, beruft er sich ausdriicklich auf die Bestimmung des
Heilandes und die Verheiflung seines Beistandes (q. 1 a. 10)8,
Die Kirche kommt also immer als Werkzeug und. Organ
Gottes in Betracht — darum ist die Kirche gottliche Regel
und unfehlbar. Deswegen ist ein auf die Kirche gestiitzter
Glaube auch ein gottlicher Glaube. Der Anschlufl an die
Kirche besagt allerdings eine Unterwerfung, aber keine
blofl menschlich-juristische, sondern die Unterwerfung unter
eine von Gott gesetzte und in seinem Namen vermittelnde
Autoritét.

Das Resultat des Anschlusses an die Kirche ist nicht
eine irgendwie geartete Annahme der Kirchenlehre, sondern
ein wirklicher gottlicher Glaube an die durch die Kirche
vermittelte und vorgelegte Offenbarungslehre. Mit anderen
‘Worten: nicht eine arbitrére Kirchenlehre wird zur Glaubens-

' Siehe ' die prichtige Darstellung von M. Grabmann: Die
Lehre des hl. Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk
(Regensburg 1903).

? Thomas nennt die doctrina Ecclesiae eine intallibilis et
divina regula, quae procedit ex veritate prima in Scripturis mani-
testata® (q. b a. 3). Hoffmann wird dem Texte nicht gerecht, wenn
er die gottliche Autoritidt der Kirche dahin deutet, ,dsf ihre Lehre
mit der in den heiligen Schriften geoffeubarten veritas prima sich
deckt® (I, 125). Gewif deckt sich die Lehre der Kirche mit der Offen-
barung, aber auBlerdem stammt sie aus derselben (procedit) und ist
sie von Gott als Regel unseres Glaubens aufgestellt.

* Hoffmann (I, 125") will beachtet sehen, dafl Thomas dem Papste
die ,nova editio symboli%, nicht aber die ,editio novi symboli* zu-
spricht (q. 1 a. 10). Selbstverstindlich kann nach Thomas der Papst
kein ,neues®, vom Apostolikum verschiedenes oder abweichendes
Symbol aufstellen, wohl aber das alte Symbol niher bestimmen und
erkliren und so festlegen, was Offenbarungs- und Glaubenslehre sei.
Vgl. q. 1 a. 10 ad 1, a. 9 ad 2.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 165

lehre erhoben, sondern die géttliche Offenbarungslehre wird
als Kirchenlehre im Glauben angenommen.

Die Implikation ist im Glauben an die Autoritdt und
Unfehlbarkeit der Kirche in Glaubenssachen gegeben. Aber
in zweifacher Weise. Wer glaubt, daBl der Glaube, die
Lehre, die Autoritit der Kirche unfehlbar sei, glaubt des-
wegen jede von der Kirche vorgelegte und als solche be-
kannte Lehre explizite (q. b a. 3). Wer an die Unfehlbar-
keit und Autoritit der Kirche in Glaubenssachen glaubt,
glaubt eben damit virtuell, implizite auch bereits alles,
was aie Kirche glaubt und lehrt, auch wenn er diese
Lehren noch nicht alle einzeln kennt; diesem impliziten
Glauben entspricht dann auch die Glaubensbereitschaft,
jede jeinzelne Lehre explizite zu glauben, #hnlich, wie wir
es oben beziiglich der Heiligen Schrift gesehen haben. Das
ist der Sinn von credo quod Ecclesia credit, nicht die
Harnacksche blofle juristische Unterwerfung oder Willens-
bereitschaft.

Thomas von Aquin bietet uns so als erster eine ein-
gehende Bestimmung des implicite, und zwar sowohl vom
etymologischen wie theologischen Standpunkt aus. Gegen-
iiber der formellen Implikation, die im Anschlufl an die
maiores oder an die Kirche gegeben ist, betont Thomas
die objektive Implikation., Diese besteht darin, daf}
eine (laubenslehre in einer anderen enthalten ist, dafd
eine Lehre in einer anderen als enthalten mitgeglaubt
wird, Implizite etwas glauben, heif3t eine Lehre
glauben, die in einer anderen explizite ge-
glaubten enthalten ist. Das ist die Eigenart der
thomistischen Implikation. Thomas ist aber nur den Spuren
Hugos von St. Viktor gefolgt. Erst mit der Idee der ob-
Jektiven Implikation wird auch eigentlich erkldrt, wie eine
noch ungekannte Lehre geglaubt werde. Der Anschluf
an die sapientes, maiores und selbst an den Glauben der
Kirche, sofern er nur als Anschlufy gedacht wird, besagt
elgentlich noch kein tatsichliches Glauben des Impliziten,
sondern mehr eine allgemeine und prinzipielle Glaubens-
bereitschaft. Das ist es auch wohl, was Harnack usw. immer
betont. Aber der Anschluf an die Kirche ist eben nicht
blofl als subjektive Bereitwilligkeit zu verstehen, alles
glauben zu wollen, was die Kirche glaubt oder lehrt,
Sondern als tatsichliche Glaubensannahme alles dessen,



166 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

was die Kirche glaubt oder lehrt, als Annahme all dessen
in dem objektiven Mittel des Glaubens oder der Lehre der
Kirche. Glauben, was die Kirche glaubt oder lehrt, heif3t
jenes Objekt glauben, das den Glaubens- oder Lehrinhalt
der Kirche ausmacht — in diesem Objekt ist jede geoffen-
barte Lehre irgendwie eingeschlossen und wird darum auch
irgendwie mitgeglaubt.

Diese objektive Implikation verkennen Harnack, Hoff-
mann u. a. 80 griindlich. Gerade die objektive Implikation
schliefit es ja total aus, dafd die fides implicita blofler Wille
zum Glauben sei, blofe juristische Unterwerfung unter die
Kirche, ein Ersatz fiir eigentlichen Gtlauben, Nicht Heils-
glauben und juristischen Ersatzglauben als ,fides impli-
cita“ unterscheidet' Thomas, sondern fides explicita und
implicita als zwel verschiedene Weisen, wie der Heils-
glaube sich aktuell betitigt. Den Unterschied der beiden
Funktionen des einen Heilsglaubens hat iiberdies Thomas
tiefer erklért als alle seine Vorginger, ja in einer fiir die
spéteren Zeiten vorbildlichen und maflgebenden Weise.
Darum bedeutet die Lehre des Aquinaten einen Hohepunkt
in der Entwicklung der Lehre von der fides implicita —
das Auge des Adlers hat auch hier schiarfer und weiter
gesehen als andere.

Thomas verwendet thetisch immer den Ausdruck fides
implicita oder implicite credere in seinen Ausfihrungen,
besonders aber in seinen responsa zieht er auch fast alle
bisher verwendeten Ausdriicke heran — ein Zeichen ihrer
gleichwertigen Bedeutung. So spricht er von einer fides
implicita in fide maiorum (q. 2 a. 6 ad 3), von einer fides
occulta in fide malorum (q. 2 a. 8 ad 2), von einem implicite
credere in fide patriarcharum et prophetarum (de Verit.
q. 14 a. 11). Die alttestamentlichen minores hatten nach
ihm eine ,velata coguitio“ von der Bedeutung der Opfer
und glaubten so implizite an Christi Leiden und Tod —
,minores sub velamine illorum sacrificiorum credentes ea
esse divinitus disposita de Christo venturo (fides explicita)
quodammodo habebant velatam cognitionem“ (q. 2 ad 7).
Das Geheimnis der Dreifaltigkeit wurde im Alten Bunde
von den minores ,implicite et quasi obumbrate* geglaubt
(q. 2 a. 8). Allerdings findet sich auch der Ausdruck: in
praeparatione animi credere, aber auch diese Glaubens-
bereitwilligkeit setzt, wie bereits oben bemerkt, den ex-



Das Leben der Kirche — Grundlegung 167

pliziten Glauben an die Heilige Schrift oder die Kirche
voraus und ist in diesem eingeschlossen (q. 2 a. 5; ¢. b
a. 3; de Verit. q. 14 a. 11). Noch bemerken wollen wir
den Ausdruck fides verborum = in verborum aenigmate
(3 d. 26 q. 2 a. 1 sol. 1 ad 4).

(Fortsetzung folgt)

DAS LEBEN DER KIRCHE — GRUNDLEGUNG
Von Dr. ERNST COMMER

I

Das Leben der Kirche ist immanente Selbst-
tatigkeit

1. Wie man vom Leben der Familie, des Volkes und
Staates spricht, indem man die Funktionen solcher Gesell-
schaften mit Riicksicht auf die soziale Tatigkeit ihrer Mit-
glieder mit den Lebensfunktionen organischer Wesen ver-
gleicht, so spricht man auch vom geschichtlichen Leben
der kirchlichen Gesellschaft. Die. in der Heiligen Schrift
niedergelegte gottliche Offenbarung vertieft diese Auf-
fassung durch Gleichnisse, in denen der einen, von Christus
gestifteten wahren Kirche ein eigentiimliches Leben zu-
gesprochen wird. Um aber den richtigen Begriff vom
Leben der Kirche zu gewinnen, scheint es nétig, zuvor
den allgemeinen Begriff des Lebens genauer zu erkldren,
wie ihn Thomas von Aquin nach dem Vorgang des grofien
griechischen Philosophen! mit aller Schiérfe und Klarheit
entwickelt hat. Dadurch werden wir fiir unsere Unter-
suchung eine sichere Grundlage schaffen, um bei dem Ge-
brauche dieser Analogie vor Mif3verstindnissen und folgen-
schweren Irrtiimern geschiitzt zu sein. Denn obwohl die
menschliche Erkenntnis und ihr sprachlicher Ausdruck
auch in der Theologie auf den Gebranch von Analogien
und iibertragenen Worten angewiesen ist, so bereitet dabei
die Mitwirkung der Phantasie der strengwissenschaftlichen
Auffassung und Ausdrucksweise nur zu oft Schwierigkeiten,
die leicht zu irrtiimlichen Ansichten Anlafl geben konnen.

'Vgl. Franz Brentano: Die Psydhologie des Aristoteles.
Mainz 1867, p. 41—46.



	Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie [Fortsetzung]

