Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fir seine Lehre vom realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschopfen
[Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

136 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

DIE QUELLEN DES HL. THOMAS VON AQUIN

FUR SEINE LEHRE VOM REALEN UNTERSCHIED

ZWISCHEN WESENHEIT UND EXISTENZ IN DEN
GESCHOPFEN

Von Mag. Theol. Fr. GUNDISALV FELDNER O. P.
(Fortsetzung aus VI, 27—44, Schluf})

29. Im Lehrsystem des Aquinaten diirfen wir A vi-
cenna nicht vergessen, von dem der hl. Thomas in unserer
Frage einen wesentlichen Teil bezieht. Bei der Beant-
wortung der Frage, ob Gott im eigentlichsten Sinne
das Dasein (qui est) genannt werden miisse, beruft er sich
auf den berithmten arabischen Aristoteliker. Quarta ratio
potest sumi ex verbis Avicennae (VIII. Metaph. c. 1)
hune modum: quod, cum in omni quod est sit considerare
quidditatem, per quam subsistit in natura determinata, et
esse suum, per quod dicitur de eo quod est in actu, hoc
nomen res imponitur rei a quidditate sua, secundum Avi-
cennam (II. Metaph. ¢. 1), hoc nomen qui est vel ens
imponitur ab ipso actu essendi. Cum autem ita sit, quod
in qualibet re creata essentia sua differat a
suo esse, res illa proprie denominatur a quidditate sua
et non ab actu essendi, sicuf, homo ab humanitate. In Deo
autem ipsum esse,suum est sua quidditas: et ideo nomen,
quod sumitur ab esse, proprie nominat ipsum et est
proprium nomen eius, sicut proprium nomen hominis, quod
sumitur a quidditate sua. (L. Sent. dist. 8 q. 1 a., 1,)

80. Uber die Unverinderlichkeit Gottes und die Ver-
anderlichkeit der Geschopfe, was gerade zu unserem Thema
gehort, duflert sich der Aquinate im Sinne des Avicenna:
motus, quocunque modo dicatur, sequitur potentiam.
Cum igitur omnis creatura habeat aliquam potentiam,
vel aliquid de potentia, quia solus Deus est purus
actus, oportet ommes creaturas mutabiles esse, et solum
Deum immutabilem. Est autem considerare dupllcem possi-
bilitatem. Unam, secundum id, quod habet res, alteram,
secundum id, quod nata est habere Prima consequitur
naturam, secundum quod habet esse ab alio: omne enim
quod habet esse suum ab alio, non est per se necesse esse, ut
probat Avicenna in VIIL. Metaph, c. 64 (I. Sent. dist. 8
q. 3 a. 2).



voma realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 137

31, Uber den realen Unterschied von Wesenheit
und Dasein in den Kreaturen berichtet der Aquinate
aus Avicenna, VIII. Metaph.: invenitur enim in om-
nibus rebus natura entitatis in quibusdam magis nobilis
et in quibusdam minus; ita tamen, quod ipsarum
rerum naturae non sunt hoc ipsum esse, quod
habent: alias esse esset de intellectu cuiuslibet quidditatis,
quod falsum est, cum quidditas cuiuslibet rei possit
intelligi esse, non intelligendo de ea, an sit. Ergo oportet,
quod ab aliquo esse habeant, et oportet devenire ad ali-
quid, cuius natura sit 1psum suum esse, alias in
infinitum procederetur. Kt hoc est, quod dat esse omnibus,
Nec. potest esse nisi unum, cum natura entitatis sit unius
rationis in omnibus secundum analogiam. Unitas enim
causatl requirit unitatem in causa per se. Et haec est
via Avicennae in VIII. Metaph. (II. Sent. dist. 1 q. 1).

32. Den Grund, dafl Gott nicht der Kategorie
,Substanz“ untersteht, entnimmt der englische Lehrer
ebenfalls dem Avicenna. — De ratione substantiae est,
quod subsistat quasi per se ens. Kt ideo forma et materia,
quae sunt partes compositi, cum non subsistant, non sunt
in praedicamento substantiae sicut species, sed solum sicut
principia. Quod autem hoc subsistens habeat quidditatem
compositam, non est de ratione substantiae. Unde non
oportet illud, qued est in praedicamento substantiae, habere
quidditatem compositam. Sed oportet, quod habeat
compositionem quidditatis et esse. Omne enim
quod est in genere, sua quidditas non est suum
esse, ut Avicenna in VIII dicit. Et ideo non potest
Deus in praedicamento substantiae poni (a. a. O. ad 1).

33. Immer und immer wieder beruft sich der Aquinate
in seiner Beweistilhrung des sachlichen Unterschiedes
in den Kreaturen auf Avicenna. Tertia ratio subtilior
est Avicennae (V. Metaph. ¢. 4 und Tr. IX ¢. 1). Omne
quod est in genere, habet quidditatem differentem ab
esse, sicut homo. Humanitati enim ex hoc, quod est huma-
nitas, non debetur esse in actu. Potest enim cogitari
humanitas et tamen ignorari, an aliquis homo sit. Kt ratio
huius est, quia commune, quod praedicatur de his, quae
sunt in genere, praedicat quidditatem, cum genus et species
Praedicentur in eo, quod quid est. Illi autem quidditati
von debetur esse, nisi per hoc, quod suscepta est in hoe,



138 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

vel in illo., Et ideo quidditas generis vel speciei non
communicatur secundum unum esse omnibus, sed solum
secundum unam rationem communem. Unde constat, quod
esse suum non est quidditas sua. In Deo autem
esse suum est quidditas sua; aliter enim accideret
quidditati, et ita esset acquisitum sibi ab alio et
non haberet esse per essentiam suam. Kt ideo Deus
non potest esse in aliquo genere (I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 2).

34. Fiigen wir diesen Autoren des englischen Lehrers
den liber de causis bei, worin es heifit: ,quod intelli-
gentia non est esse tantum sicut causa prima, sed est
in ea esse et forma, quae est quidditas sua“ (prop. 9,
IT. Sent. dist. 3 q. 3 a. 1), so haben wir im grofien, und
ganzen die hauptsdchlichsten Quellen des hl. Tho-
mas fiir seine Lehre von dem realen Unterschied zwischen
Wesenheit und Dasein in den Kreaturen aufgezeigt., Wir
haben uns an das gehalten, was der Aquinate in seinen
Werken besonders betont, ohne nebenbei gefallene
Auflerungen anderer Autoren néher in Betracht zu ziehen,
weil wir glauben, dafl die Ansichten dieser Autoren fiir
das Verstiandnis der Lehre des kLl. Thomas véllig aus-
reichend sind.

35. Dem 1st aber nicht so. Herr Universititsprefessor
Dr., Martin Grabmann hat in einer Broschiire, betitelt:
»Grundsétzliches und Kritisches zu neuen Schriften iiber
Thomas von Aquin (Sonderabdruck aus der Theol, Revue,
16. Jahrg. 1917, Verlag der Aschendorffschen Buchhand-
lang, p. 28) bemerkt, dafd trotz der umfassenden Literatur
die Frage, wie der hl. Thomas hier gedacht hat, noch
keineswegs in allweg geschichtlich geklart sei. —
Dieser Satz des Autors hat einen doppelten Sinn. Er
kann bedeuten, dafl geschichtlich mnoch nicht geklart
ist, wieso der Aqunate zu seiner Ansicht iiber den
realen Unterschied von Wesenheit und Dasein in den
Kreaturen gekommen ist. Darauf antwortet uns der
Aquinate durch Anfithrung seiner Autorititen. Der Satz
des Autors kann aber auch besagen, und das beweisen die
ferneren Bemerkungen, es sel geschichtlich noch nicht
gekldrt, dafl der englische Lehrer einen realen Unter-
schied verteidigt habe. Nun, in dieser Beziehung ver-
weisen wir auf die Werke des hl. Thomas, nicht auf
die Summa theologica allein, sondern, wie gesagt, auf



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 139

die Werke. Denn bei realer Identitit von Wesenheit
und Dasein der Kreaturen sind zahlreiche Ausspriiche des
Aquinaten ganz einfach nicht mehr verstindlich. Die An-
schauungen seiner Autoren, denen er sich anschliefit, haben
wir bereits vernommen. Wir betonen, denen der Aquinate
beistimmt, nicht tiber die er blof Bericht erstattet. Ver-
nehmen wir nun noch andere Ausspriiche des Aquinaten
selbst. So sagt er z. B.: das Dasein bildet die formelle
Verwirklichung einer jeden Form oder Natur, denn die
Giite oder die menschliche Natur bezeichnen wir dann als
in der Wirklichkeit, wenn sie das Dasein besitzt. Folglich
verhalt sich das Dasein zu der von ihm unterschiedenen
Wesenheit wie der Akt zu der Potenz, wie die Wirklich-
keit zu der Anlage. IKsse est actualitas omnis formae vel
naturae. Non enim bonitas vel humanitas significatur in
actu, nisi prout significamus eam esse. Oportet igitur,
quod ipsum esse comparetur ad essentiam, quae est
aliud ab ipso, sicut actus ad potentiam (Summa theol.
I. Pars q. 3 a. 4; vgl. a. a. O. q. 4 a. 1 ad 3; De po-
tentia, q. 7 a. 2 ad 9.

36. Wie lafit sich nun bei realer Identitat diese
Stelle des Aquinaten deuten, um einen halbwegs ver-
niinftigen Sinn herauszubringen? Das Dasein 1st der Akt
der Wesenheit und dieser Akt ist sachlich ein und das-
selbe mit der Wesenheit, also mit sich selber. Daran
zweifelt doch kein Mensch, dafl ein jedes Ding mit sich
selber sachlich identisch 1st. Aber vergessen wir
nicht, dafl der englische Lehrer auch hier die Identitit
mit den Worten bestreitet: joportet, quod ipsum esse
comparetur ad essentiam, quae est aliud ab 1pso*.
Und eben diese Wesenheit ist bei realer Identitit zu-
gleich Potenz uud Akt. Kinen solchen Blédsinn vorzu-
tragen, namlich das Dasein verhalte sich wie der Akt, die
Wesenheit der Geschipfe wie die Potenz und trotzdem selen
beide real ein und dasselbe, einen solchen Blédsinn, sagen
wir, sollte man einem Aquinaten doch nicht zumuten.

37. Dazu kommt eine zweite Bemerkung des eng-
lischen Lehrers. St. Thomas sagt némlich, wir kdnnten iiber
das Dasein nur insoweit urteilen, als wir es in den ge-
schaffenen Dingen vorfinden, aus denen wir unsere Er-
kenntnisse schopfen. Nun finden wir aber in den Kreaturen,
dafl ihr Dasein nicht fiir sich besteht, sondern der



140 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

Wesenheit anhéngt, Dafiir aber erkenne unsere Vernunft,
dal es emn fiir sich bestehendes Dasein geben miisse.
Intellectus autem noster hoc modo intelligit esse, quomodo
1uvenitur in rebus inferioribus, a quibus scientiam capit,
in quibus esse non est subsistens, sed inhaerens
(De potentia, q. 7 a, 2 ad 7). — Der Mensch, das Tier,
das Mineral, die Pflanze usw. bilden doch so wviele, fir
sich bestehende Wesenheiten, dafl dariiber ein Zweifel
ganz ausgeschlossen 1st. Und doch behauptet der Aquinate,
alle diese Wesenheiten seien nicht das fir sich be-
stehende Dasein, das esse subsistens, Und dieses
Thema, dald Gott allein das esse subsistens bilde,
finden wir in ungezidhlten Bemerkungen des englischen
Lehrers. Wie vertrigt sich das mit der realen Iden-
titdt des Daseins und der Wesenheit in den Geschopfen?

38 Gehen wir noch weiter, Der englische Lehrer be-
hauptet, die Form sei insofern Prinzip des Daseins, als
dieses auf die Form per se folge. Weder der Stoff noch
die Form bilden das Dasein selber, Die Form macht
nur insofern das Prinzip des Daseins aus, als sie die letzte
Vollendung der Wesenheit bildet, auf die per se das
Dasein folgt. Ipsum esse non est proprius actus materiae,
sed substantiae totius. Eius enim est esse, de quo possumus
dicere, quod sit. Ksse autem non dicitur de materia, sed
de toto. Unde materia non potest dici quod est, sed ipsa
substantia est id, quod-est. Nec forma est ipsum
esse. Sed se habent secundum ordinem. Comparatur enim
forma ad ipsum esse, sicut lux ad lucere, vel albedo ad
album esse. Deinde, quia ad ipsam etiam formam com-
paratur ipsum esse ut actus. Per hoc enim in compositis
ex materia et forma forma dicitur esse principium essendi,
quia est complementum substantiae, culus actus est ipsum
esse (Summ, philos. [ctr, Gent.] II. c. 54). — Hier wird
also direkt behauptet, dafl sowohl der Stoff wie die Form
(nec forma est ipsum esse) mit dem Dasein der Ge-
schopfe nicht identisch sei, die Form zu dem Dasein
sich vielmehr verhalte wie die Potenz zum Akte. Nichts-
destoweniger soll es ,geschichtlich* nicht klar-
gestellt sein, dafl der Aquinate zwischen Wesenheit
und Dasein in den Kreaturen einen realen Unterschied
gelehrt habe. Und warum dies? Warum kann hier ein
Zweifel bestehen ?



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 141

39. Weil bei dem hl. Thomas die Fragestellung:
utrum esse rerum creatarum sit ildem cum essentia et
quidditate“ sich noch nicht finde.

Der Herr Universititsprofessor iibersieht ganz, was
der hl. Thomas eigentlich will. Dem Aquinaten ist es
einzig in dieser Frage darum zu tun, nachzuweisen, daf}
die Wesenheit Gottes sich durchaus sachlich oder
real von der Wesenheit der Geschopfe unterscheidet. E x
consequenti seiner Beweisfiihrung folgt dann mit
mathematischer Genauigkeit der reale Unterschied der
Wesenheit und Existenz in den Kreaturen. St. Thomas
beweist, dafl Gott, schon auf Grund der Gottesbeweise,
reine Wirklichkeit sein miisse. Daraus folgt, dafl die
Geschopfe nicht ebenfalls reine Wirklichkeit sein
kénnen. Die Kreaturen sind somit zusammengesetzt, also
mit einer Potentialitit ausgestattet. Der Aquinate geht
noch einen Schritt weiter und sagt: Gott i1st nicht allein
insofern reine Wirklichkeit, als seine Wesenh eit keinerlei
Zusammensetzung kennt, sondern er ist auch das reine
Dasein. Sein Dasein unterscheidet sich nicht von seiner
Wesenheit. Und dieses Verhéltnis, erklart der englische
Lehrer immerfort, kommt Gctt allein zu, Das Dasein
Gottes selber besteht fiir sich, ist esse subsistens,
wihrend es bei den Geschépfen der Wesenheit inne-
haftet, also keinen Teil der Wesenheit ausmacht, um so
weniger dann mit dieser sachlich identisch sein kann.
Intellectus autem hoc modo intelligit esse, quo modo in-
venitur in rebus inferioribus, a quibus scientiam capit: in
quibus esse non est subsistens, sed inhaerens.
Ratio autem invenit, quod aliquod subsistens sit
(De potentia, q. 7 a. 2 ad 7).

40. Wer will und kann nun bezweifeln, dafl bei
realer Identitét von Wesenheit und Dasein des Ge-
schopfes dieses selber, fiir sich bestehend, esse sub-
Sistens genannt werden miisse! Dann aber 1ist die
Kreatur, gleichwie Gott, actus purus, reine Wirklichkeit,
Nein, erklirt der hl. Thomas, das Dasein der Kreatur
besteht nicht fiir sich, non est subsistens, wie die
Wesenheiten der Einzelndinge. In Gott allein besteht
es fiir sich, weil es mit seiner Wesenheit identisch ist. Deus
autem alio modo se habet ad esse, quam aliqua alia
creatura. Nam ipse est suum esse, quod nulli alii crea-



142 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

turae competit (De potentia, q. 7 a. 7). — Hoc autem, quod
est esse, innullius creaturae ratione perfecte includitur.
Cuiuslibet enim creaturae esse est aliud ab eius
quidditate. Unde non potest dici de aliqua creatura, quod
eam esse sit per se notum et secundum se. Sed in Deo
esse suum includitur in eius quidditatis ratione, quia In
Deo idem est quid est et esse, ut dicit Boéthius et
Dionysius; et idem est an est et quid est, ut dicit
Avicenna (De veritate, q. 10 a. 12). ‘

41, Wirde demnach das Dasein der Geschopfe als
absolut oder fiir sich bestehend angenommen, so unter-
schiede es sich nicht vom Wesen Gottes. Und das bestreitet
der englische Lehrer auf das schiirfste. Impossibile est,
aliquam essentiam creatam esse infinitam, eo quod esse
suum non est absolutum et subsistens, sed receptum in
aliquo. Si enim esset esse absolutum, non differret ab
esse divino. Virtus .vel potentia semper consequitur
essentiam. Unde impossibile est, ut essentiae finitae sit
virtus infinita, Impossibile est autem, aliquam essentiam
creatam esse Infinitam, eo quod esse suum non est ab-
solutum et subsistens, sed receptum in aliquo.
S1 enim esset esse absolutum, non differret ab esse
divino (I. Sent. dist. 43 q. 1 a, 2).

42. Der englische Liehrer behauptet immer und iiberall,
daf die Existenz der Geschopfe keinen Bestandteil der
Wesenheit bilde, sondern ein Anhiéingsel der Wesenheit
sei, Esse significat aliquid completum et simplex, sed non
subsistens. Substantia autem aliquid subsistens significat,
sed alil subiectum. Ponimus ergo in Deo substantiam et
esse; sed substantiam ratione subsistentiae, non ratione
substandi. Esse vero ratione simplicitatis et complementi,
non ratione inhaerentiae, qua alteri inhaeret (De
potentia, q. 1 a. 1).

43, In diesem Sinne nennt der Aquinate die Existenz
der Geschopfe ein Akzidenz, obgleich das Dasein der
Wesenheit reduktiv zu der Wesenheit, wie das Dasein
des Akzidenz zu diesem selber gehort. Nennt doch der
englische Lehrer das Dasein der Substanz ausdriicklich
actualitas substantiae im formellen Sinne. Da aber dieses
Dasein der Substanz in den Kreaturen ein Akzidenz bildet,
so hat es mit dem Dasein Gottes keinerlei Ahnlichkeit im
eindeutigen Sinne, sondern es weist nur jene Ahnlich-



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 143

keit mit dem Dasein Gottes auf, die zwischen Ursache und
Wirkung Platz greift. Obi.: Cum in creatura aliud sit
esse et aliud sit forma vel natura, per formam vel
naturam nihil similatur el, quod est esse. Sed ista
nomina praedicata de creaturis significant aliquam naturam
vel formam. Deus autem' est hoc ipsum, quod est suum
esse. Ergo per huiusmodi, quae dicuntur de creatura, non
potest creatura Deo similari. — Resp.: Secundum accidens
non potest esse aliquid simile substantiae, “similitudine,
quae attenditur secundum formam unius rationis: sed
secundum similitudinem, quae est inter causatum et
causam, nihil prohibet (De potentia, q. 7 a. 7 obi. 6 ctr.).

44. Gehen wir noch weiter. An einer Stelle erklért
der hl. Thomas, dafl man zwischen dem Ding, res, und
dessen Existenz unterscheiden miisse. Secundum Avi-
cennam hoc nomen ens et res differunt, secundum quod
est duo considerare 1n re: scilicet quidditatem et ra-
tionem eius et esse ipsius. Et a quidditate sumitur hoc
nomen res. Kt quia quidditas potest habere esse et in
singulari, quod est extra animam, et In anima, secundum
quod est apprehensa ab intellectu, 1deo nomen rei ad
utrumque se habet: et ad id, quod est In anima, prout
res dicitur a reor, reris: et ad id quod est extra animam,
prout res dicitur, quasi aliquid ratum et firmum in natura.
— Sed nomen entis sumitur ab esse rei. Kt ideo, cum
unum et idem sit esse trium personarum, si ens sumatur
substantive, non potest pluraliter praedicaride tribus personis,
quia forma, a qua imponitur, scilicet esse non multipli-
catur in eis. Si autem sumatur participialiter et adiective,
sic pluraliter praedicari potest, quia hulusmodi recipiunt
numerum a suppositis et non a forma significata (I. Sent.
dist, 26 q. 1 a. 4). .

45, Diese Unterscheidung finden wir nun durchgingig
in den Werken des englischen Lehrers ohne irgendeine
weitere Andeurtung, daf$ dies nur in unserem Verstande,
gemill unserer Auffussung, secundum nostrum modum con-
cipiendi, zu verstehen sei. So z. B. sagt der Aquinate, das
Dasein bilde eine gewisse Kreatur. Ad quartum di-
cendum, quod cum dicitur, nulla res est sua veritas, intelli-
gitur de rebus, quae habent esse completum in natura;
Sicut cum dicitur, nulla res est suum esse. Kt tamen esse
rei quaedam res creata est. It eodem modo veritas



144 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

rei aliquid creatum est (De veritate, q. 1 a. 4 ad 4), —
So auch, wenn. der Aquinate sagt, das Dasein folge per se
auf die Form. Esse per se consequitur formam (De anima
q. unic. a. 14). An dieser Stelle weist der englische Lehrer
nach, dafl die Form als solche niemals das Dasein ver-
lieren konne, weder per se noch per accidens. Per se nicht,
weil das Dasein unfehlbar, per se, mit der Form verbunden
ist. Das aus Stoff und Form zusammengeqetzte Geschopf
bif3t demnach seine Existenz dadurch ein, dafl es seine
Form verliert, auf die das Dasein folgt. Also nur dadurch,
dafd das Zusammengesetzte selber auseinanderfillt, also
seine Form 8ls Zusammengesetztes verliert, verschwindet
auch die Existenz. Besteht nun die Form fiir sich, ohne
Stoff, so dauert ihr Dasein fort, weil das Dasein mit dieser
Form untrennbar verbunden ist. Necesse est omnino,
animam. humanam incorruptibilem esse. Ad cuius evidentiam
considerandum est, quod 1id, quod per se consequitur ad
aliquid, non potest removeri ab eo, sicut ab homine non
removetur quod sit animal, neque a numero, quod sit par
vel impar. Manifestum est autem, quod esse per se con-
sequitur formam. Unumquodque enim habet esse secundum
propriam formam. Unde esse a forma nullo modo separari
potest, Corrumpuntur igitur composita ex materia et forma
per hoc, quod amittunt formam, ad quam consequitur
esse. Ipsa autem forma per se corrumpi non potest. Sed
per accidens, corrupto composito, corrumpitur, inquantum
deficit esse compositi, quod est per formam, si forma sit
talis, quae non sit habens esse, sed sit solum, quo com-
positum est. Si ergo sit aliqua forma, quae sit habeus
-esse, necesse est, illam formam incorruptibilem esse. Non
enim separatur esse ab aliquo habente esse, nisi per hoc,
quod separatur forma ab eo. Unde si id, quod habet
esse, sit ipsa forma, impossibile est, quod esse separetur
ab eo (De anima, q. unic. a. 14). — IKsse comparatur ad
formam sicut per se consequens ipsam, non autem sicut
effectus ad virtutem agentis (a. a. O. ad 4)

46. Die Form bildet nicht die Wirkursache des
Daseins der Dinge, sondern sie wird Prinzip des Daseins
genannt, weil das Dasein ohne weiteres auf die Form folgt.
Die Form ist die letate Disposition fir das Dasein. Ipsum
esse non est proprius actus materiae, sed substantiae totius.
Eivus enim actus est esse, de quo possumus dicere, qucd



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 145

sit, Ksse autem non dicitur de materia, sed de toto. Unde
materia non potest dici, quod est, sed ipsa substantia est
id, quod est. Tertio, quia nec forma est ipsum esse,
sed se habent secundum ordinem. Comparatur enim
forma ad ipsum esse sicut lux ad lucidum vel albedo ad
album esse. Deinde, quia ad ipsam etiam formam
comparatur ipsum esse ut actus. Per hoc enim
In compositis ex materia et forma forma dicitur esse
principium essendi, quia est complementum sub-
stantiae, cuius actus est ipsum esse, sicut diaphanum
est aéri principtum lucendi, quia facit eum propri-
um subiectum luminis ... In substantiis autem in-
tellectualibus, quae non sunt ex materia et forma com-
positae, sed in eis ipsa forma est substantia subsistens,
forma est quod est, ipsum autem esse est actus
et quo est. Kt propter hoc in eis est unica tantum com-
positio actus et potentiae, quae scilicet est ex sub-
stantia et esse, quae a quibusdam dicitur ex quod
est et esse, vel quod est et quo est (Sum. ctr. Gent. II
c. b4). Infolgedessen bildet das Dasein das formelle Prinzip
alles dessen, was ein Ding besitzt. Ipsum esse se habet ut
actus tam ad naturas compositas quam ad naturas sim-
plices. Bicut ergo in naturis compositis species non sumitur
ab ipso esse, sed a forma, quia species praedicatur in
quid est, esse autem pertinere videtur ad quaestionem
an est; sic nec In substantiis angelicis species sumitur
secundum ipsum esse, sed secundum formas simplices
subsistentes (De spirit. creat. q. unic. a. 8 ad 3),

47. Es ist ganz unrichtig, wenn behauptet wird, die
Form der Dinge allein gentige, dald es existiere, das
Dasein besltze weil die Form sachlich mit dem Dasein
identisch sei. Die Form bildet nur das Prinzip, die allernéchste
Vorbereitung oder Disposition fiir das Dasein der Form
oder bei zusammengesetzten Dingen fiir das Dasein des
Ganzen. Creatura non potest hoec modo inesse, quod
Se ipsa esse habeat. Potest tamen aliqua inesse, ita
quod sit formale principium essendi. Sic enim quaelibet
forma inesse potest (De veritate, q. 21 a. 4 ad 6).

48. Das Innerlichste in den Geschopfen bildet sormt
das Dasein, dann folgt die Form, endlich der Stoff. Esse
autem est illud, quod est magis intimum cuilibet, et quod
profundius omnibus inest, cum sit formale respectu omnium,

Divus Thomas VI, (Jahrbueh fitr Philosophie ete. XXXTII.) 10



146 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

quae in re sunt (Summ. th. I. Pars. q. 8 a. 1; vgl a.a. O.
q- 4 a. 1 ad 3. — De potentia,-q. 1 a. 1 ad 9). Daraus ergibt
sich, dafl die Existenz die Verwirklichung in formellem
Sinne, die Actualitas der Form, der Wesenheit, des Sup-
positums ist. KEsse est personae subsistentis et naturae, in
qua persona subsistit, quasi secundum illam naturam esse
habens (De unione Verbi incarnati, a. 1 ad 10).

49. Diese wenigen Stellen, wir konnten sie ganz be-
liebig vermehren und haben es in den fritheren Artikeln
dieser Zeitschrift auch getan, geniigen vollstindig, dafl an
der Lehre des hl. Thomas {iber den realen Uuterschied
von Wesenheit und Dasein ein verniinftiger Zweifel bei
gutem Willen gar nicht aufkommen kann. Man kann von
dieser Lehre des Aquinaten abweichen und, wie der ehr-
liche P. Molina in einer anderen Frage, freimiitig und
offen erkldren, man verstehe den hl. Thomas nicht und
sei darum einer anderen Ansicht; das steht jedermann frei
und ist, wie gesagt, ehrlich. Aber es geht, zumal nach der
Erklarung der Sacra Congregatio Studiorum, nicht gut an,
an der Lehre des Aquinaten selber riitteln zu wollen. Die
ogeschichtliche* Forschung wird hieriiber kaum etwas
andern. Wohl aber kann und wird das Studium der
Werke, nicht der Summa th, allein, richtigen Aufschlufl
geben.

50 Herr Dr. Grabmann schreibt a. a. O.: ,Man ge-
winnt aus der Durcharbeitung dieser Ausfiihrungen der
d'testen Thomisten aus dem Predigerorden nicht den Ein-
druck, als ob sie der Bejahung oder Verneinung des realen
Untelschledes zwischen Wesenheit und Dasein eine in
das metaphysische oder selbst theologische Denken tief
einschneidende Wirkung oder Weiterung zugeschrieben
hitten.“

51. O doch! Die éltesten Thomisten wufdten aus dem
Aquinaten ganz genau, daf man ohne den realen Unter-
schied von Wesenheit und Dasein in den Kreaturen
keinen Gottesheweis liefern kann. Nach St. Thomas
ist Gott das ens ommnino immobile, Das aber kann Gott
nur dann sein, wenn Gott keinerlei Potentialitdt in sich
hat. Dies ist nur dadurch mdéglich, dafl in ihm Wesenheit
und Dasein real ein und dasselbe ausmachen., Trifft nun
bei den Kreaturen ebenfalls dasselbe Verhiltnis zu, so ist
zwischen Gott und der Kreatur kein Unterschied. Beide



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 147

bilden einen actus purus, beide sind suum esse, esse est
ipsa sua natura. Aber die Kreaturen sind ja erschaffen?
Das ist in diesem Falle reiner Unsinn, Wer das esse
suum, das esse ipsa sua natura, fiir identisch hilt mit
dem esse a se, non ab alio, der versteht den hl. Thomas
nicht, soll infolgedessen sich nicht auf ihn berufen. Das
rDeus est suum esse, esse est ipsa sua natura“ bedeutet
dem Aquinaten so viel als: Das konstitutive Prinzip der
Wesenheit Gottes bildet sein Dasein. Als notwen-
dige Folge daraus ergibt sich, dafl Gottes Wesen nicht
verursacht sein kann, das Gott ens a se ist. Die Wesen-
heit als Wesenheit hat keine wirksame Ursache. Die
Wesenheit eines Dinges wird nur durch ihre konstitutiven
Prinzipien hergestellt. Die Pflanze ist Pflanze, das Tier ist
Tier, der Mensch ist Mensch, ganz unabhéingig von der
Wirksamkeit Gottes, sondern durch ihre konstitutiven
Prinzipien. Wiirde Gott aus der Pflanze etwas anderes
machen, so wire sie nicht mehr Pflanze, das Tier nicht
mehr Tier, der Mensch eben nicht mehr Mensch usw., weil
dadurch die konstitutiven Prinzipien eine wesentliche
Veréinderung erleiden miifiten. Darum lehrt der Aquinate:
quod res habet ex se, non habet ab alio. In Gott nun
bildet das konstitutive Prinzip seiner Wesenheit sein
Dasein. Folglich suum esse non habet ab alio.

H2. Die Kreaturen haben esse ab alio. Folglich ist
thr Dasein nicht konstitutives Prinzip ihrer
Wesenheit. Folglich unterscheidet sich ihr Dasein
real von diesen Prinzipien und als weitere Folge: habent
esse ab alio.

53. Herr Dr, Grabmann berichtet weiter: Fir viel
wichtiger erachtete man in der Zeit unmittelbar nach
Thomas den Nachweis, dafl: ,esse non est proprietas
fluens ab essentia, sed ab extra influxum*. Darum handelt
es sich gerade in unserer Frage. Denn ist das Dasein
real mit der Wesenheit identisch oder geht es als accidens
Proprium aus der Wesenheit hervor: fluens ab essentia, 80
kommt es den Geschopfen nicht durch einen #ufleren Ein-
flafl zu: non ab extra influxum. Dann sind die Kreaturen
Nicht erschaffen. Daher die thomistische Lehre: ,Alles,
was einem Gegenstande zukommt, ohne dafs es zu seiner
Wesenheit gehort, kommt ihm durch eine Ursache zu“
Dr. Grabmann a. a. 0. 27, 28). — Das Kontradiktorische

10*



148 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

lautet dann: alles, was einem Gegenstande zukommt, so
dafl es zu seiner Wesenheit gehort, kommt ihm nicht
durch eine Ursache zu. Das wollen wir ja. Deun das, was
einem (regenstande durch eine Ursache, und das, was ihm
nicht durch eine Ursache zukommt, kann unméglich real
ein und dasselbe sein. Die Wesenheit oder das Wesen-
heitssein der Dinge kommt ihnen durch keine &uflere
Ursache, sondern durch die inneren, konstitutiven
Prinzipien zu;.die Existenz oder das Dasein kommt ihnen
durch eine duflere Ursache, durch Gott zu, denn andern-
falls wiren alle geschaffenen Dinge: suum esse, esse esset ipsa
sua natura: sie widren Gott. Damit ist und bleibt jeder
Gottesbeweis einfach unméglich. — Substantia
uniuscuiusque est el per se et non per aliud. Unde esse lucidum
actu non est de substantia aéris, quia est ei per aliud.
Sed cuiuslibet rei creatae esse est el per aliud, nam alias
non esget creatum. Nullius igitur substantiae creatae
suum esse est sua essentia (IL. ctr. Gent. c. 52).
Alia autem natura invenitur, de cuius ratione est ipsum
suum esse. Immo ipsum esse est sua natura. Ksse autem,
quod huiusmodi est, non habet esse acquisitum ab
alio. Quia illud, quod res ex sua quidditate habet, ex
se habet (IL Sent. dist. 3 q. 1 a. 1).

54. Den letzten Einwurf, den Herr Dr. Grabmann
macht:  es wire nicht zu verstehen, wie z. B. Hervaeus
Natalis und noch gegen Ende des 15. Jahrhunderts der
Thomist Petrus Nigri sich nicht fiir den realen Unter-
schied erklirt hat“. Die Erklirung hieriiber ist sehr ein-
fach : es gibt zu jeder Zeit und in jeder Gesellschaft Quer-
kopfe, die, im iibrigen ganz harmlos, doch in einer Be-
ziehung ihre eigenen Wege einschlagen., Das ist auch in
der Gegenwart so, z. B. nach der ausdriicklichen Er-
klairung der Sacra Congregatio Studiorum der Fall und
wird es auch bleiben, solange es sich um kein Dogma
handelt.

65. Wir miissen jedoch anderseits ganz entschieden
betonen, dafl der reale Unterschied von Wesenheit und
Dasein in den Kreaturen sehr wohl eine metaphysische
und theologische Bedeutung hat, denn er unterscheidet
Gott ganz wesentlich von den Geschopfen und bietet den
eigentlichen richtigen Stiitzpunkt fir die Gottesbeweise.
Und das war den ,iltesten Thomisten“ keineswegs un-



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 149

bekannt, denn sie wuflten sehr genau, was bei dem Aqui-
naten der Satz: ,Deus est suum esse, esse Dei est ipsa
sua natura, Deus est esse subsistens“ usw. fiir eine Be-
deutung hat.

b7. Dem englischen Lehrer ist Gott die fiir sich be-
stehende Wesenheit und zugleich das Dasein, andern-
falls kime das Dasein zu der Wesenheit hinzu, accidit.
Natiirlich miifite in diesem Falle eine wirksame Ursache
diese beiden verbinden, wodurch Gott als erste Ursache
unmoglich wird, Darum mufd Gott, das esse subsistens,
mit seiner Wesenheit real identisch sein. Die Wesen-
heit der Kreatur besteht fiir sich, ist subsistens, aber
nicht ithr Dasein., Dieses fillt ihr vielmehr zu, accidit.
Darum fordert sie eine wirksame Ursache. In Deo autem
esse suum est quidditas sua: aliter enim accideret
quidditati, et ita esset acquisitum sibi ab alio et
non haberet esse per essentiam suam (I. Sent. dist. 8 q. 4
a. 2). Impossibile est eius, in quo non differt essentia et
esse, essentialem participationem dividi vel multiplicari.
Tale autem est Deus, alias esse suum esset acquisitum
ab aliquo (I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 1 arg. ctr. 2).

H6. Aus alledem geht die eine Tatsache hervor,
dafl St. Thomas, um die Kreatur von Gott zu unter-
scheiden, den realen Unterschied von Wesenheit und Da-
sein in den Kreaturen gelebrt hat. Die ,geschichtliche“
Klarung wird zu der Tatsache kaum etwas beitragen,
wohl aber das eifrige Studium der Werke des Aquinaten.

68. Dafd die Lehre des realen Unterschiedes auf das
nmetaphysische oder selbst theologische Denken tief ein-
schneidende Wirkung und Weiterung erfahren hat“, be-
weisen die ferneren Austithrungen des englischen Lehrers.
Auf Grund der realen Identitéat vor Wesenheit und
Dasein in Gott beweist der Aquinate, da Gott nicht der
Gattung angehort, unser Substanzbegriff auf Gott nicht
anwendbar 1st, , Gott {iberhaupt nicht definiert werden
kann, in Gott kein Akzidenz zu finden ist, keinerlei
Potenz mit Bezug auf Verstand und Willen, Gottes Tétig-
keit durchaus sachlich identisch ist mit seiner Wesen-
heit usw. Und immer bringt der Aquinate dafiir den einen
Grund vor: quia Deus est suum esse, esse Dei est ipsa
Sua natura. Das gerade Gegenteil der soeben aufgeziahlten
Eigenschaften weist St. Thomas in der Kreatur nach.



150 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

Daraus ergibt sich die notwendige Folge, dafl in der
Kreatur der Unterschied von Wesenheit und Dasein “ein
realer sein mufl. :

b9. Die leere Ausrede, dafl wir in den Geschopfen ja
einen virtuellen, einen Unterschied in wunserem Denken
machen miissen, verfingt nicht. Denn einen solchen Unter-
schied machen wir auch in Gott und miissen ihn machen,
weil unser Denken nicht alles in einen einzigen Begriff
zusammenfassen kann. Cum enim essentia. divina se-
cundum intellectum sit prius quam esse suum
et esse prius quam aeternitas, sicut mobile est prius
motu et motus prior tempore;, dicetur ipse Deus esse
causam suae aeternitatis secundum modum intelli-
gendl, quamvis ipse sit sua aeternitas secundum rem
(I. Sent. dist. 19 q. 2 a. 1 ad 1). — Welcher Unterschied
besteht dann zwischen Gott und der Kreatur, wenn beide
zwischen ihrer Wesenheit und 1hrem Dasein nur einen
virtuellen Unterschied, secundum modum intelligendi, auf-
weixen? Sachlich ist dieser Unterschied doch wohl ein
und derselbe.

60. Die Gegner des realen Unterschiedes wenden
eine ganz falsche Methode an., Anstatt zu untersuchen und
vorerst die Frage zu lésen, warum die Kreatur ein
Geschopf sei, setzen sie einfach dies als Tatsache
voraus und argumentieren dann unbesorgt weiter. Der
Aquinate geht anders vor. St. Thomas sieht zuerst in den
Geschépfen Beweglichkeit, Verénderlichkeit., Diese, sagt er
sich, beruht offenbar auf einer Zusammensetzung der
Kreatur: auf einem Substrat, das der Verinderung unter-
liegt, und einem anderen Ding, das durch die Verinderung
entweder neu hinzukommt oder vom Substrat abriickt. Das
Substrat als solches bleibt ewig unverindert. Der Stoff
bleibt Stoff, die Seele, der Geist bleibt Geist, die Pflanze
bleibt Pflanze, das Tier ein Tier, der Mensch ein animal
rationale; mit anderen Worten, die Wesenheiten als
Wesenheiten sind unverénderlich. Und dogh sehen wir
in den Dingen wesentliche Verinderungen. Das aber
kommt daher, dafl die zusammengesetzten aus Stoff und
Form ibr Dasein verlieren. Dadurch verschwindet ihre
Form und auch das Zusammengesetzte als solches. Bei
den einfachen Dingen, z. B. der menschlichen Seele oder
den reinen Geistern, findet niemals eine wesentliche



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 151

Verdnderung statt, sondern immer nur akzidentelle. Daraus
schlief3t nun der englische Lehrer, da} die Existenz der
Dinge es eigentlich ist, die verdndert wird. Folglich gehort
die Existenz nicht zu einem Bestandteil der Wesen-
heit, noch ist sie mit dieser real identisch., Ein Beweis
dafiir, bemerkt der Aquinate, ist auch, dafl wir die Wesen-
heiten der Dinge genau kennen — sie definieren ohne Riick-
sicht auf ihre Existenz —, ja nicht einmal zu wissen
brauchen, ob sie existieren oder nicht existieren. Und trotz-
dem ist unsere Kenntnis eine richtige, unsere Definition
eine durchaus zutreffende. Das 1st aber bei der realen
Identitit von Wesenheit und Dasein ganz unméglich, In
diesem Falle wiirde ein Wesensbestandteil, das Da-
sein, iibergangen, Definition und Erkenntnis entsprichen
nicht der Wahrheit. Ome illud, sine quo res aliqua potest
intelligi, secundum suam substantiam intellecta,
habet rationem accidentis. Non enim potest esse, quod non
intelligatur id, quod est de substantia rei, re secundum
suam substantiam intellecta, sicut quod intelligatur,
quid est homo, et non intelligatur, quid est animal (De
potentia, q. 7 a. 4 ad 8).

" 61. Auf diesem Wege gelangt der Aquinate zu der
Uberzeugung, daB jede Kreatur aus der Wesenheit und
dem Dasein zusammengesetzt sein muld. Kein Geschopf ist
suum esse, esse est ipsa sua natura oder esse subsistens.
Das ist Gott ganz allein. Gott ist omnino simplex.

62. Und weill nichts sich selber zusammensetzt, so
verlangt die Kreatur eine Ursache dieser Zusammensetzung
durch ein Wesen, das nicht abermals zusammengesetzt ist
(vgl. De potentia, q. 7 a. 1). - Damit sind die Gottes-
beweise auf einen festen Gruud gestellt. Denn der Aquinate
sagt uns nicht allein, da{l die Welt erschaffen, sondern
auch, warum sie erschaffen sein mufii, Denn es bleibt
ein fiir allemal wahr, was St. Hilarius sagt: esse enim
Creaturae non est aliquid per se subsistens, 1mo est
actus subsistentis. Sed in Deo suum esse est ipse Deus
Subsistens. Et ideo dicit, quod est subsistens veritas. Item,
esse creaturae est causatum ab alio. Et habet, quantum in
Se est, potentialitatem et mutabilitatem. Sed esse divinum
st causa omuis esse immutabiliter permanens. Kt ideo
dicit, quod est permanens causa. Item, esse creaturae
differt a quidditate sua. Unde per esse suum homo non



159 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

ponitur in genere humano, sed per quidditatem suam. Sed
esse divinum est sua quidditas. Et ideo per esse suum
ponitur Deus in genere divino. Et ideo dicitur, quod est
naturalis proprietas (I. Sent. dist. 8, expos. primae partis
textus). '

63. So erweist sich denn die Lehre vom realen
Unterschied von Wesenheit und Dasein in den Geschopfen
sowohl fiir die Metaphysik als auch tiir die Theologie von
Ltlef einschneidender Wirkung und Weiterung uuseres
Wissens“. Denn sie zeigt und begriindet den grofien, ent-
scheidenden Unterschied zwischen Gott und der geschaffenen
Welt. Diese Lehre verleiht dem Gottesbeweis vom primus
movens non motum eine ganz andere Bedeutung, als ithm
gewdhnlich zugeschrieben wird. Gott ist ihr zufolge nicht
allein das movens non motum, das ist viel zu wenig,
sondern er ist das moveus omnino immobile. So erklirt
der Aquinate an vielen anderen Stellen. Dies besagt aber,
dafl von Gott jede Potentialitit, damit zugleich alle Zu-
sammensetzung aus Wesenheit und Dasein ein fir
allemal ausgeschlossen sein mufl. Daher nenut St. Thomas
Gott den actus purus und sagt von ihm, er sei: suum
esse, esse est 1psa eius natura, Deus est esse subsisteus.

64. Quis ut Deus? Ist das auch bei den Geschopfen
der Fall? Nein, diese sind zusammengesetzt, wenigstens
aus der Wesenheit und dem Dasein, wenn auch nicht
alle aus Stoff und Form. Omne quod procedit a Deo in
diversitate essentiae, deficit a simplicitate eius (I. Seut.
dist. 8 q. & a. 1). — Boéthius (I. de Trinit. ¢. 3): in
omni eo, quod est, citra primum, ‘diflert et quod est et
quo est. Sed omnis creatura est citra primam. Ergo est
composwa ex esse et quod est (a. a. 0.). — Oportet enim
in substantia spirituali creata esse duo, quorum unum
comparatur ad alterum ut potentia ad actum. Qued sic
patet. Manifestum est enim, qued primum ens, quod Dens
est, sit actus infinitus utpote habens in se totam essendi
plemtudmem non contractam ad aliquam naturam generis
vel speciei, Unde oportet, quod ipsum esse eius non sit
esse quasi inditum alicul naturae, quae non sit
suum esse, quia sic finiretur ad illam naturam. Unde dici-
mus, quod Deus est ipsum suum esse, Hoc autem non
potest dici de aliquo alio... Omne igitur, quod est
post primum ens, cum sit suum esse, habet esse in ali-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie - 153

quo receptum, per quod ipsum esse contrahitur. Et sic
in quolibet creato aliud est natura rei, quae participat
esse, et aliud ipsum esse participatum (De spirit. creat.
q. unica a. 1; vgl. De anima q. unic a. 6).

- 6D, Ubrlgens beweist schon die damalige Beweis-
fithrang, das ,esse non est proprietas fluens ab essentia,
sed ab extra inﬂuxum“, den realen Unterschied, denn sie
betrifft das esse, nicht die Wesenheit. Bei realer
Identitéat aber kann es kein ,fluens ab essentia“ geben,
Selbst wenn das esse eine preprietas fluens ab essentia
wiire, was es nicht ist, wiirde es sich real von der Wesen-
heit unterscheiden. Das geniigt fir uns. Wer iibrigens die
Frage, ob das esse ein fluens ab essevtia sel, ndher kennen
lernen will, der lese die Summa theol. q. 3 a. 4.

66. So hat St, Thomas von Aquin, auf der Grund-
lage fritherer Autorititen weiterforschend, uns Aufschluf’
gegeben ilber die erste und wichtigste Frage, betreffend
den Unterschied Gottes von der Welt und deren Ab-
hingigkeit in ihrem Dasein von Gott, der ersten aller
Ursachen. Der reale Unterschied in den Kreaturen voun
Wesenheit und Dasein bildet dafiir das einzig sichere,
allem standhaltende Fundament.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE
Von P. Mag Theol REGINALD MARIA SCHULTES O. P.
(Fortsetzung aus V, p. 39—74, 163181, 320—338,

Unterscheidung von fides explicita und 1mp11(,1ta

Auflerordentlich bedeutungsvoll ist die Bestimmung
der Unterscheidung von fides explicita und implicita beim
Aquinaten. In der Summa gibt er keine eigentliche Defi-
nition der fides explicita, setzt den Sinn also als bekannt
oder selbstverstindlich voraus. Explizite glanben bedeutet
ihm einfach eine geoffenbarte Lehre kennen und glauben,
darum identifiziert er Kenntnis der Glaubenslehre und ex-
pliziten Glauben (q. 2 a b). In de Verit. q. 14 a. 11 definiert
er das explicite credere als Zustimmung zu etwas
aktunell Gedachtem — ,explicite credere dicimur aliqua
credere quando eis actu cogitatis adhaeremus“. Die Kenntnis
der Glaubenslehren oder der Gedanke an sie kann aber



	Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen [Fortsetzung]

