
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre vom realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen
[Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1B6 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für. seine Lehre

DIE QUELLEN DES HL. THOMAS VON AQUIN
FÜR SEINE LEHRE VOM REALEN UNTERSCHIED
ZWISCHEN WESENHEIT UND EXISTENZ IN DEN

GESCHÖPFEN

Von Mag. Theol. Fr. GUNDISALV FELDNER O. P.

(Fortsetzung aus VI, 27 — 44, Schluß)

29. Im Lehrsystem des Aquinaten dürfen wir Avi-
cenna nicht vergessen, von dem der hl. Thomas in unserer
Frage einen wesentlichen Teil bezieht. Bei der
Beantwortung der Frage, ob Gott im eigentlichsten Sinne
das Dasein (qui est) genannt werden müsse, beruft er sich
auf den berühmten arabischen Aristoteliker. Quarta ratio
potest sumi ex verbis Avicennae (VIII. Metaph. c. 1) in
hunc modum: quod, cum in omni quod est sit considerare
quidditatem, per quam subsistit in natura determinata, et
esse säum, per quod dicitur de eo quod est in actu, hoc
nomen res imponitur rei a quidditate sua, secundum Avi-
cennam (II. Metaph. c. 1), hoc nomen qui est vel ens
imponitur ab ipso actu essendi. Cum autem ita sit, quod
in qualibet re creata essentia sua différât a
suo esse, res ilia proprie denominatur a quidditate sua
et non ab actu essendi, sicut homo ab humanitate. In Deo
autem ipsum essetsuum est sua quidditas : et ideo nomen,
quod sumitur ab esse, proprie nominat ipsum et est
proprium nomen eius, sicut proprium nomen hominis, quod
sumitur a quidditate sua. (I. Sent. dist. 8 q. 1 a. 1.)

30. Über die Unveränderlichkeit Gottes und die
Veränderlichkeit der Geschöpfe, was gerade zu unserem Thema
gehört, äußert sich der Aquinate im Sinne desAvicenna:
motus, quocunque modo dicatur, sequitur potentiam.
Cum igitur omnis creatura habeat aliquam potentiam,
vel aliquid de potentia, quia solus Deus est purus
actus, oportet omnes creaturas mutabiles esse, et solum
Deum immutabilem. Est autem considerare duplicem possi-
bilitatem. Unam, secundum id, quod habet res, alteram,
secundum id, quod nata est habere. Prima consequitur
naturam, secundum quod habet esse ab alio: omne enim
quod habet esse suum ab alio, non est per se necesse esse, ut
probat Avicenna in VIII. Metaph. c. 54 (I. Sent. dist. 8
q. 3 a. 2).



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz J 37

31. Über den realen Unterschied von "Wesenheit
und Dasein in den Kreaturen berichtet der Aquinate
aus Avicenna, VIII. Metaph. : invenitur enim in
omnibus rebus natura eutitatis in quibusdam magis nobilis
et in quibusdam minus; ita tarnen, quod ipsarum
rerum naturae non sunt Ii oc ipsum esse, quod
ha bent: alias esse esset de intellectu cuiuslibet quidditatis,
quod falsum est, cum quidditas cuiuslibet rei possit
intelligi esse, non intelligendo de ea, an sit. Ergo oportet,
quod ab aliquo esse habeant, et oportet devenire ad
aliquid, cuius natura sit ipsum suum esse, alias in
infinitum procederetur. Et hoc est, quod dat esse omnibus.
Nec potest esse nisi unum, cum natura eutitatis sit unius
rationis in omnibus secundum analogiam. Unitas enim
causati requirit unitatem in causa per se. Et haec est
via Avicennae in VIII. Metaph. (II. Sent. dist. 1 q. 1).

32. Den Grund, daß Gott nicht der Kategorie
„Substanz" untersteht, entnimmt der englische Lehrer
ebenfalls dem Avicenna. — De ratione substantiae est,
quod subsistât quasi per se ens. Et ideo forma et materia,
quae sunt partes compositi, cum non subsistant, non sunt
in praedicamento substantiae sicut species, sed solum sicut
principia. Quod autem hoc subsistens habeat quidditatem
«.ompositam, non est de ratione substantiae. Unde non
oportet illud, quod est in praedicamento substantiae, habere
quidditatem compositam. Sed oportet, quod habeat
composition em quidditatis et esse. Omne enim
quod est in genere, sua quidditas non est suum
esse, ut Avicenna in VIII dicit. Et ideo non potest
Deus in praedicamento substantiae poni (a. a. 0. ad 1).

33. Immer und immer wieder beruft sich der Aquinate
in seiner Beweisführung des sachlichen Unterschiedes
in den Kreaturen auf Avicenna, Tertia ratio subtilior
est Avicennae (V. Metaph. c. 4 und Tr. IX c. 1). Omne
quod est in genere, habet quidditatem differentem ab

esse, sicut homo. Humanitati enim ex hoc, quod est huma-
nitas, non debetur esse in actu. Potest enim cogitari
humanitas et tarnen ignorari, an aliquis homo sit. Et ratio
huius est, quia commune, quod praedicatur de his, quae
sunt in genere, praedicat quidditatem, cum genus et species
praedicentur in eo, quod quid est., Uli autem quidditati
fon debetur esse, nisi per hoc, quod suscepta est in hoc,



138 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

vel in illo. Et ideo quidditas generis vel speciei non
communicatur secundum unum esse omnibus, sed solum
secundum unam rationem communem. ünde constat, quod
esse suum non est quidditas sua. In Deo autem
esse suum est quidditas sua; aliter enim accideret
quidditati, et ita esset acquisitum sibi ab alio et
non haberet esse per essentiam suam. Et ideo Deus
non potest esse in aliquo genere (I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 2).

34. Fügen wir diesen Autoren des englischen Lehrers
den über de causis bei, worin es heißt: „quod intelli-
gentia non est esse tantum sicut causa prima, sed est
in ea esse et forma, quae est quidditas sua" (prop. 9,
II. Sent. dist. 3 q. 3 a. 1), so haben wir im großen und
ganzen die hauptsächlichsten Quellen des hl. Thomas

für seinb Lehre von dem realen Unterschied zwischen
Wesenheit und Dasein in den Kreaturen aufgezeigt. Wir
haben uns an das gehalten, was der Aquinate in seinen
Werken besonders betont, ohne nebenbei gefallene
Äußerungen anderer Autoren näher in Betracht zu ziehen,
weil wir glauben, daß die Ansichten dieser Autoren für
das Verständnis der Lehre des hl. Thomas völlig
ausreichend sind.

35. Dem ist aber nicht so. Herr Universitätsprofessor
Dr. Martin Grabmann hat in einer Broschüre, betitelt:
„Grundsätzliches und Kritisches zu neuen Schriften über
Thomas von Aquin (Sonderabdruck aus der Theol. Kevue,
16. Jahrg. 1917, Verlag der Aschendorffschen Buchhandlung,

p. 28) bemerkt, daß trotz der umfassenden Literatur
die Frage, wie der hl. Thomas hier gedacht hat, noch
keineswegs in allweg geschichtlich geklärt sei. —
Dieser Satz des Autors hat einen doppelten Sinn. Er
kann bedeuten, daß geschichtlich noch nicht geklärt
ist, wieso der Aquinate zu seiner Ansicht über den
realen Unterschied von Wesenheit und Dasein in den
Kreaturen gekommen ist. Darauf antwortet uns der
Aquinate durch Anführung seiner Autoritäten. Der Satz
des Autors kann aber auch besagen, und das beweisen die
ferneren Bemerkungen, es sei geschichtlich noch nicht
geklärt, daß der englische Lehrer einen realen Unterschied

verteidigt habe. Nun, in dieser Beziehung
verweisen wir auf die Werke des hl. Thomas, nicht auf
die Summa theologica allein, sondern, wie gesagt, auf



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 139

die Werke. Denn bei realer Identität von Wesenheit
nnd Dasein der Kreaturen sind zahlreiche Aussprüche des

Aquinaten ganz einfach nicht mehr verständlich. Die
Anschauungen seiner Autoren, denen er sich anschließt, haben
wir bereits vernommen. Wir betonen, denen der Aquinate
beistimmt, nicht über die er bloß Bericht erstattet.
Vernehmen wir nun noch andere Aussprüche des Aquinaten
selbst. So sagt er z. B. : das Dasein bildet die formelle
Verwirklichung einer jeden Form oder Natur, denn die
Güte oder die menschliche Natur bezeichnen wir dann als
in der Wirklichkeit, wenn sie das Dasein besitzt. Folglich
verhält sich das Dasein zu der von ihm unterschiedenen
Wesenheit wie der Akt zu der Potenz, wie die Wirklichkeit

zu der Anlage. Esse est actualitas omnis formae vel
naturae. Non enim bonitas vel humanitas significatur in
actu, nisi prout significamus earn esse. Oportet igitur,
quod ipsum esse comparetur ad essentiam, quae est
aliud ab ipso, sicut actus ad potentiam (Summa theol.
I. Pars q. 8 a. 4; vgl. a. a. 0. q. 4 a. I ad 3; De po-
tentia, q. 7 a. 2 ad 9).

36. Wie läßt sich nun bei realer Identität diese
Stelle des Aquinaten deuten, um einen halbwegs
vernünftigen Sinn herauszubringen Das Dasein ist der Akt
der Wesenheit und dieser Akt ist sachlich ein und
dasselbe mit der Wesenheit, also mit sich selber. Daran
zweifelt doch kein Mensch, daß ein jedes Ding mit sich
selber sachlich identisch ist. Aber vergessen wir
nicht, daß der englische Lehrer auch hier die Identität
mit den Worten bestreitet: „oportet, quod ipsum esse
comparetur ad essentiam, quae est aliud ab ipso".
Und eben diese Wesenheit ist bei realer Identität
zugleich Potenz und Akt. Einen solchen Blödsinn
vorzutragen, nämlich das Dasein verhalte sich wie der Akt, die
Wesenheit der Geschöpfe wie die Potenz und trotzdem seien
beide real ein und dasselbe, einen solchen Blödsinn, sagen
wir, sollte man einem Aquinaten doch nicht zumuten,

37. Dazu kommt eine zweite Bemerkung des
englischen Lehrers. St. Thomas sagt nämlich, wir könnten über
das Dasein nur insoweit urteileu, als wir es in den
geschaffenen Dingen vorfinden, aus denen wir unsere
Erkenntnisse schöpfen. Nun finden wir aber in den Kreaturen,
daß ihr Dasein nicht für sich besteht, sondern der



140 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

Wesenheit anhängt. Dafür aber erkenne unsere Vernunft,
daß es ein für sich bestehendes Dasein geben müsse.
Intellectus autem noster hoc modo intelligit esse, quomodo
iuvenitur in rebus inferioribus, a quibus scientiam capit,
in quibus esse non est subsistens, sed inhaerens
(De potentia, q. 7 a. 2 ad 7). — Der Mensch, das Tier,
das Mineral, die Pflanze usw. bilden doch so viele, für
sich bestehende Wesenheiten, daß darüber ein Zweifel
ganz ausgeschlossen ist. Und doch behauptet der Aquinate,
alle diese Wesenheiten seien nicht das für sich
bestehende Dasein, das esse subsistens. Und dieses
Thema, daß Gott allein das esse subsistens bilde,
finden wir in ungezählten Bemerkungen des englischen
Lehrers. Wie verträgt sich das mit der realen Identität

des Daseins und der Wesenheit in den Geschöpfen?
38 Gehen wir noch weiter. Der englische Lehrer

behauptet, die Form sei insofern Prinzip des Daseins, als
dieses auf die Form per se folge. Weder der Stoff noch
die Form bilden das Dasein selber. Die Form macht
nur insofern das Prinzip des Daseins aus, als sie die letzte
Vollendung der Wesenheit bildet, auf die per se das
Dasein folgt. Ipsum esse non est proprius actus materiae,
sed substantias totius. Eius enim est esse, de quo possumus
dicere, quod sit. Esse autem non dicitur de materia, sed
de toto. Unde materia non potest dici quod est, sed ipsa
substantia est id, quod' est. Nec forma est ipsum
esse. Sed se habent secundum ordinem, Comparatur enim
forma ad ipsum esse, sicut lux ad lucere, vel albedo ad
album esse. Deinde, quia ad ipsam etiam formam
comparatur ipsum esse ut actus. Per hoc enim in compositis
ex materia et forma forma dicitur esse principium essendi,
quia est complementum substantiae, cuius actus est ipsum
esse (Summ, philos, [ctr. Gent.] II. c. 54). — Hier wird
also direkt behauptet, daß sowohl der Stoff wie die Form
(nec forma est ipsum esse) mit dem Dasein der
Geschöpfe nicht identisch sei, die Form zu dem Dasein
sich vielmehr verhalte wie die Potenz zum Akte.
Nichtsdestoweniger soll es „geschichtlich" nicht
klargestellt sein, daß der Aquinate zwischen Wesenheit
und Dasein in den Kreaturen einen realen Unterschied
gelehrt habe. Und warum dies? Warum kann hier ein
Zweifel bestehen?



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 141

39. Weil bei dem hl. Thomas die Fragestellung:
ntrum esse rerum creatarum sit idem cum essentia et
quidditate" sich noch nicht finde.

Der Herr üniversitätsprofessor übersieht ganz, was
der hl. Thomas eigentlich will. Dem Aquinaten ist es

einzig in dieser Frage darum zu tun, nachzuweisen, daß
die Wesenheit Gottes sich durchaus sachlich oder
real von der Wesenheit der Geschöpfe unterscheidet. Ex
consequenti seiner Beweisführung folgt dann mit
mathematischer Genauigkeit der reale Unterschied der
Wesenheit und Existenz in den Kreaturen. St. Thomas
beweist, daß Gott, schon auf Grund der Gottesbeweise,
reine Wirklichkeit sein müsse. Daraus folgt, daß die
Geschöpfe nicht ebenfalls reine Wirklichkeit sein
können. Die Kreaturen sind somit zusammengesetzt, also
mit einer Potentialität ausgestattet. Der Aquinate geht
noch einen Schritt weiter und sagt: Gott ist nicht allein
insofern reine Wirklichkeit, als seine Wesenheit keinerlei
Zusammensetzung kennt, sondern er ist auch das reine
Dasein. Sein Dasein unterscheidet sich nicht von seiner
Wesenheit. Und dieses Verhältnis, erklärt der englische
Lehrer immerfort, kommt Gott allein zu, Das Dasein
Gottes selber besteht für sich, ist esse subsistens,
während es bei den Geschöpfen der Wesenheit
innehattet, also keinen Teil der Wesenheit ausmacht, um so
weniger dann mit dieser sachlich identisch sein kann.
Intellectus autem hoc modo intelligit esse, quo modo in-
venitur in rebus inferioribus, a quibus scientiam capit: in
quibus esse non est subsistens, sed inhaerens.
Ratio autem invenit, quod aliquod subsistens sit
(De potentia, q. 7 a. 2 ad 7).

40. Wer will und kann nun bezweifeln, daß bei
realer Identität von Wesenheit und Dasein des
Geschöpfes dieses selber, für sich bestehend, esse
subsistens genannt werden müsse! Dann aber ist die
Kreatur, gleichwie Gott, actus purus, reine Wirklichkeit.
Kein, erklärt der hl. Thomas, das Dasein der Kreatur
besteht nicht für sich, non est subsistens', wie die
Wes enheiten der Einzelndinge. In Gott allein besteht
es für sich, weil es mit seiner Wesenheit identisch ist. Deus
autem alio modo se habet ad esse, quam aliqua alia
creatura. Nam ipse est suum esse, quod nul Ii alii créa-



142 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

turae competit (De potentia, q. 7 a. 7). — Hoc autem, quod
est esse, in nullius creaturae ratione perfecte includitur.
Cuiuslibet enim creaturae esse est aliud ab eius
quidditate. Unde non potest dici de aliqua creatura, quod
earn esse sit per se notum et secundum se. Sed in Deo
esse suum includitur in eius quidditatis ratione, quia in
Deo idem est quid est et esse, ut dicit Boëthius et
Dionysius; et idem est an est et quid est, ut dicit
Avicenna (De veritate, q 10 a. 12).

41. Würde demnach das Dasein der Geschöpfe als
absolut oder für sich bestehend angenommen, so
unterschiede es sich nicht vom Wesen Gottes. Und das bestreitet
der englische Lehrer auf das schärfste. Impossibile est,
aliqnam essentiam creatarn esse infinitam, eo quod esse
suum non est absolutum et subsistons, sed receptum in
aliquo. Si enim esset esse absolutum, non differret ab
esse divin o. Yirtus vel potentia semper consequitur
essentiam. Unde impossibile est, ut essentiae finitae sit
virtus infinita. Impossibile est autem, aliquam essentiam
creatam esse infinitam, eo quod esse suum non est
absolutum et subsistons, sed receptum in aliquo.
Si enim esset esse absolutum, non differret ab esse
divino (I. Sent. dist. 43 q. 1 a. 2),

42. Der englische Lehrer behauptet immer und überall,
daü die Existenz der Geschöpfe keinen Bestandteil der
Wesenheit bilde, sondern ein Anhängsel der Wesenheit
sei. Esse significat aliquid completum et simplex, sed non
subsistons. Substantia autem aliquid subsistons significat,
sed alii subiectum. Ponimus ergo in Deo substantiam et
esse ; sed substantiam ratione subsistentiae, non ratione
substandi. Esse vero ratione simplicitatis et complement!,
non ratione inhaerentiae, qua alteri inhaeret (De
potentia, q. 1 a. 1).

43. In diesem Sinne nennt der Aquinate die Existenz
der Geschöpfe ein Akzidenz, obgleich das Dasein der
Wesenheit reduktiv zu der Wesenheit, wie das Dasein
des Akzidenz zu diesem selber gehört. Nennt doch der
englische Lehrer das Dasein der Substanz ausdrücklich
actualitas substantiae im formellen Sinne. Da aber dieses
Dasein der Substanz in den Kreaturen ein Akzidenz bildet,
so hat es mit dem Dasein Gottes keinerlei Ähnlichkeit im
eindeutigen Sinne, sondern es weist nur jene Ähnlicü-



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 143

keit mit dem Dasein Gottes auf, die zwischen Ursache und
Wirkung Platz greift. Obi.: Cum in creatura aliud sit
esse et aliud sit forma vel natura, per formam vel
naturam nihil similatur ei, quod est esse. Sed ista
nomina praedicata de creaturis significant aliquam naturam
vel formam. Dens autem est hoc ipsum, quod est suum
esse. Ergo per huiusmodi, quae dicuntur de creatura, non
potest creatura Deo similari. — Resp. : Secundum accidens
non potest esse aliquid simile substantiae, similitudine,
quae attenditur secundum formam unius rationis: sed
secundum similitudinem, quae est inter causatum et
causam, nihil prohibet (De potentia, q. 7 a. 7 obi. 6 ctr.).

44. Gehen wir noch weiter. An einer Stelle erklärt
der hl. Thomas, daß man zwischen dem Ding, res, und
dessen Existenz unterscheiden müsse. Secundum Avi-
cennam hoc nomen ens et res différant, secundum quod
est duo considerare in re: scilicet quidditatem et ra-
tionem eius et esse ipsius. Et a quidditate sumitur hoc
nomen res. Et quia quidditas potest habere esse et in
singulari, quod est extra animam, et in anima, secundum
quod est apprehensa ab intelleetu, ideo nomen rei ad
utrumque se habet: et ad id, quod est in anima, prout
res dicitur a reor, reris : et ad id quod est extra animam,
prout res dicitur, quasi aliquid ratum et firmum in natura.
— Sed nomen entis sumitur ab esse rei. Et ideo, cum
unum et idem sit esse triuin personarum, si ens sumatur
substantive, non potest pluraliter praedicari de tribus personis,
quia forma, a qua imponitur, scilicet esse non multipli-
catur in eis. Si autem sumatur participialiter et adiective,
sic pluraliter praedicari potest, quia huiusmodi recipiunt
numerum a suppositis et non a forma significata (I. Sent,
dist. 25 q. 1 a. 4).

45. Diese Unterscheidung finden wir nun durchgängig
in den Werken des englischen Lehrers ohne irgendeine
weitere Andeutung, daß dies nur in unserem Verstände,
gemäß unserer Auffassung, secundum nostrum modum con-
cipiendi, zu verstehen sei. So z. B. sagt der Aquinate, das
Dasein bilde eine gewisse Kreatur. Ad quartum di-
eendum, quod cum dicitur, nulla res est sua Veritas, intelli-
gitur de rebus, quae habent esse completum in natura;
sicut cum dicitur, nulla res est suum esse. Et tarnen esse
rei quaedam res creata est. Et eodem modo Veritas



144 Die Quejlen des hl. Thomas von A quin für seine Lein e

rei aliquid creatum est (De veritate, q. 1 a. 4 ad 4), —
So auch, wenn, der Aquinate sagt, das Dasein folge per se
auf die Form. Esse per se consequitur formam (De anima
q. unie. a. 14). An dieser Stelle weist der englische Lehrer
nach, daß die Form als solche niemals das Dasein
verlieren könne, weder per se noch per accidens. Per se nicht,
weil das Dasein unfehlbar, per se, mit der Form verbunden
ist. Das aus Stoff und Form zusammengesetzte Geschöpf
büßt demnach seine Existenz dadurch ein, daß es seine
Form verliert, auf die das Dasein folgt. Also nur dadurch,
daß das Zusammengesetzte selber auseinanderfällt, also
seine Form als Zusammengesetztes verliert, verschwindet
auch die Existenz. Besteht nun die Form für sich, ohne
Stoff, so dauert ihr Dasein fort, weil das Dasein mit dieser
Form untrennbar verbunden ist. Necesse est omnino,
animam humanam incorruptibilem esse. Ad cuius evidentiam
considerandum est, quod id, quod per se consequitur ad
aliquid, non potest removeri ab eo, sicut ab homine non
removetur quod sit animal, neque a numéro, quod sit par
vel impar. Manifestum est autem, quod esse per se
consequitur formam. Unumquodque enim habet esse secundum
proprium formam, Unde esse a forma nullo modo separari
potest. Corrumpuntur igitur composita ex materia et forma
per hoc, quod amittunt formam, ad quam consequitur
esse. Ipsa autem forma per se corrumpi non potest. Sed

per accidens, corrupto composito, corrumpitur, inquantum
deficit esse compositi, quod est per formam, si forma sit
talis, quae non sit habens esse, sed sit solum, quo
compositum est. Si ergo sit aliqua forma, quae sit habens
-esse, necesse est, illam formam incorruptibilem esse. Non
enim separatur esse ab aliquo habente esse, nisi per hoc,
quod separatur forma ab eo. Unde si id, quod habet
esse, sit ipsa forma, impossibile est, quod esse separetur
ab eo (t)e anima, q. unie. a. 14). — Esse comparatur ad
formam sicut per se consequens ipsam, non autem sicut
effectus ad virtutem agentis (a. a. 0. ad 4).

46. Die Form bildet nicht die Wirkursache des
Daseins der Dinge, sondern sie wird Prinzip des Daseins
genannt, weil das Dasein ohne weiteres auf die Form folgt.
Die Form ist die letzte Disposition für das Dasein. Ipsum
esse non est proprius actus materiae, sed substantiae totius.
Eins enim actus est esse, de quo possumus dicere, quod



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 145

sit. Esse autem non dicitur de materia, sed de toto. Unde
materia non potest dici, quod est, sed ipsa substantia est
id, quod est. Tertio, quia nec forma est ipsum esse,
sed se habent secundum ordinem. Comparatur enim
forma ad ipsum esse sicut lux ad lucidum vel albedo ad
album esse. Deinde, quia ad ipsam etiam formam
comparatur ipsum esse ut actus. Per hoc enim
in compositis ex materia et forma forma dicitur esse
principium essendi, quia est complement urn sub-
stantiae, cuius actus est ipsum esse, sicut diaphauum
est aëri principium lucendi, quia facit eum proprium

subiectum luminis In substantiis autem in-
tellectualibus, quae non sunt ex materia et forma com-
positae, sed in eis ipsa forma est substantia subsistons,
forma est quod est, ipsum autem esse est actus
et quo est. Et propter hoc in eis est unica tantum com-
positio actus et potentiae, quae scilicet est ex
substantia et esse, quae a quibusdam dicitur ex quod
est et esse, vel quod est et quo est (Sum, ctr. Gent. II
c. 54). Infolgedessen bildet das Dasein das formelle Prinzip
alles dessen, was ein Ding besitzt. Ipsum esse se habet ut
actus tarn ad naturas compositas quam ad naturas sim-
plices. Sicut ergo in naturis compositis species non sumitur
ab ipso esse, sea a forma, quia species praedicatur in
quid est, esse autem pertinere videtur ad quaestionem
an est.; sie nec in substantiis angelicis species sumitur
secundum ipsum esse, sed secundum formas simplices
subsistentes (De spirit, créât, q. unie, a 8 ad 3).

47. Es ist ganz unrichtig, wenn behauptet wird, die
Form der Dinge allein genüge, daß es existiere, das
Dasein besitze, weil die Form sachlich mit dem Dasein
identisch sei. Die Form bildet nur das Prinzip, die allernächste
Vorbereitung oder Disposition für das Dasein der Form
oder bei zusammengesetzten Dingen für das Dasein des
Ganzen. Creatura non potest hoc modo inesse, quod
se ipsa esse habeat. Potest tarnen a]iqua inesse, ita
quod sit formale principium essendi. Sic enim quaelibet
forma inesse potest (De veritate, q. 21 a. 4 ad 6).

48. Das Innerlichste in den Geschöpfen bildet somit
das Dasein, dann folgt die Form, endlich der Stoff. Esse
autem est illud, quod est magis intimum cuilibet, et quod
profundius omnibus inest, cum sit formale respectu omnium,

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 10



146 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

quae in re sunt (Summ. th. I. Pars. q. 8 a. 1 ; vgl. a. a. 0.
q. 4 a. 1 ad 3. — De potentia,q. 1 a. 1 ad 9). Daraus ergibt
sich, daß die Existenz die Verwirklichung in formellem
Sinne, die Actualitas der Form, der Wesenheit, des Sup-
positums ist. Esse est personae subsistentis et naturae, in
qua persona subsistit, quasi secundum illam naturam esse
habens (De unione Verbi incarnati, a. 1 ad 10).

49. Diese wenigen Stellen, wir könnten sie ganz
beliebig vermehren und haben es in den früheren Artikeln
dieser Zeitschrift auch getan, genügen vollständig, daß an
der Lehre des hl. Thomas über den realen Unterschied
von Wesenheit und Dasein ein vernünftiger Zweifel bei
gutem Willen gar nicht aufkommen kann. Man kann von
dieser Lehre des Aqumaten abweichen und, wie der
ehrliche P. Molina in einer anderen Frage, freimütig und
otfen erklären, man verstehe den hl. Thomas nicht und
sei darum einer anderen Ansicht; das steht jedermann frei
und ist, wie gesagt, ehrlich. Aber es geht, zumal nach der
Erklärung der Sacra Congregatio Studiorum, nicht gut an,
an der Lehre des Aquinaten selber rütteln zu wollen. Die
„geschichtliche" Forschung wird hierüber kaum etwas
ändern. Wohl aber kann und wird das Studium der
Werke, nicht der Summa th. allein, richtigen Aufschluß
geben.

50 Herr Dr. Grabmann schreibt a. a. 0. : „Man
gewinnt aus der Durcharbeitung dieser Ausführungen der
ä' testen Thomisten aus dem Predigerorden nicht den
Eindruck, als ob sie der Bejahung oder Verneinung des realen
Unterschiedes zwischen Wesenheit und Dasein eine in
das metaphysische oder selbst theologische Denken tief
einschneidende Wirkung oder Weiterung zugeschrieben
hätten."

51. 0 doch! Die ältesten Thomisten wußten aus dem
Aquinaten ganz genau, daß man ohne den realen Unterschied

von Wesenheit und Dasein in den Kreaturen
keinen Gottesbeweis liefern kann. Nach St. Thomas
ist Gott das ens omnino immobile. Das aber kann Gott
nur dann sein, wenn Gott keinerlei Potentialität in sich
hat. Dies ist nur dadurch möglich, daß in ihm Wesenheit
und Dasein real ein und dasselbe ausmachen. Trifft nun
bei den Kreaturen ebenfalls dasselbe Verhältnis zu, so ist
zwischen Gott und der Kreatur kein Unterschied. Beide



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 147

bilden einen actus purus, beide sind suum esse, esse est
ipsa sua natura. Aber die Kreaturen sind ja erschaffen?
Das ist in diesem Falle reiner Unsinn. "Wer das esse

suum, das esse ipsa sua natura, für identisch hält mit
dem esse a se, non ab alio, der versteht den hl. Thomas
nicht, soll infolgedessen sich nicht auf ihn berufen. Das
„Deus est suum esse, esse est ipsa sua natura" bedeutet
dem Aquinaten so viel als: Das konstitutive Prinzip der
Wesenheit Gottes bildet sein Dasein. Als notwendige

Folge daraus ergibt sich, daß Gottes Wesen nicht
verursacht sein kann, das Gott ens a se ist. Die Wesenheit

als Wesenheit hat keine wirksame Ursache. Die
Wesenheit eines Dinges wird nur durch ihre konstitutiven
Prinzipien hergestellt. Die Pflanze ist Pflanze, das Tier ist
Tier, der Mensch ist Mensch, ganz unabhängig von der
Wirksamkeit Gottes, sondern durch ihre konstitutiven
Prinzipien. Würde Gott aus der Pflanze etwas anderes
machen, so wäre sie nicht mehr Pflanze, das Tier nicht
mehr Tier, der Mensch eben nicht mehr Mensch usw., weil
dadurch die konstitutiven Prinzipien eine wesentliche
Veränderung erleiden müßten. Darum lehrt der Aquinate:
quod res habet ex se, non habet ab alio. In Gott nun
bildet das konstitutive Prinzip seiner Wesenheit sein
Dasein. Folglich suum esse non habet ab alio.

52. Die Kreaturen haben esse ab alio. Folglich ist
ihr Dasein nicht konstitutives Prinzip ihrer
Wesenheit. Folglich unterscheidet sich ihr Dasein
real von diesen Prinzipien und als weitere Folge: habent
esse ab alio.

53. Herr Dr. Grabmann berichtet weiter: Für viel
wichtiger erachtete man in der Zeit unmittelbar nach
Thomas den Nachweis, daß : „esse non est proprietas
fluens ab essentia, sed ab extra influxum". Darum handelt
es sich gerade in unserer Frage. Denn ist das Dasein
real mit der Wesenheit identisch oder geht es als accidens
proprium aus der Wesenheit hervor: fluens ab essentia, so
kommt es den Geschöpfen nicht durch einen äußeren Einfluß

zu: non ab extra influxum. Dann sind die Kreaturen
nicht erschaffen. Daher die thomistische Lehre: „Alles,
was einem Gegenstande zukommt, ohne daß es zu seiner
Wesenheit gehört, kommt ihm durch eine Ursache zu"
(Dr. Grabmann a. a. 0. 27, 28). — Das Kontradiktorische

10*



148 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

lautet dann: alles, was einem Gegenstande zukommt, so
daß es zu seiner Wesenheit gehört, kommt ihm nicht
durch eine Ursache zu. Das wollen wir ja. Denn das, was
einem Gegenstande durch eine Ursache, und das, was ihm
nicht durch eine Ursache zukommt, kann unmöglich real
ein und dasselbe sein. Die Wesenheit oder das
Wesenheitssein der Dinge kommt ihnen durch keine äußere
Ursache, sondern durch die inneren, konstitutiven
Prinzipien zu;.die Existenz oder das Dasein kommt ihnen
durch eine äußere Ursache, durch Gott zu, denn andernfalls

wären alle geschaffenen Dinge : suum esse, esse esset ipsa
sua natura: sie wären Gott. Damit ist und bleibt jeder
Gottesbeweis einfach unmöglich. — Substantia
uniuscuiusque est ei per se et non per aliud. Unde esse lucidum
actu non est de substantia aëris, quia est ei per aliud.
Sed cuiuslibet rei creatae esse est ei per aliud, nam alias
non esset creatum. Nullius igitur substantiae creatae
suum esse est sua essentia (II. ctr. Gent. c. 52).
Alia autem natura invenitur, de cuius ratione est ipsum
suum esse. Immo ipsum esse est sua natura. Esse autem,
quod huiusmodi est, non habet esse acquisitum ab
alio. Quia illud, quod res ex sua quidditate habet, ex
se habet (II. Sent. dist. 3 q. 1 a. 1).

54. Den letzten Einwurf, den Herr Dr. Grabmann
macht : „es wäre nicht zu verstehen, wie z. B. Hervaeus
Natalis und noch gegen Ende des 15. Jahrhunderts der
Thomist Petrus Nigri sich nicht für den realen Unterschied

erklärt hat". Die Erklärung hierüber ist sehr eiu-
fach : es gibt zu jeder Zeit und in jeder Gesellschaft
Querköpfe, die, im übrigen ganz harmlos, doch in einer
Beziehung ihre eigenen Wege einschlagen. Das ist auch in
der Gegenwart so, z. B. nach der ausdrücklichen
Erklärung der Sacra Congregatio Studiorum der Fall und
wird es auch bleiben, solange es sich um kein Dogma
handelt.

55. Wir müssen jedoch anderseits ganz entschieden
betonen, daß der reale Unterschied von Wesenheit und
Dasein in den Kreaturen sehr wohl eine metaphysische
und theologische Bedeutung hat, denn er unterscheidet
Gott ganz wesentlich von den Geschöpfen und bietet den
eigentlichen richtigen Stützpunkt für die Gottesbeweise.
Und das war den „ältesten Thomisten" keineswegs un-



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 149

bekannt, denn sie wußten sehr genau, was bei dem Aqui-
naten der Satz: „Deus est suum esse, esse Dei est ipsa
sua natura, Deus est esse subsistens" usw. für eine
Bedeutung hat,

57. Dem englischen Lehrer ist Gott die für sich
bestehende Wesenheit und zugleich das Dasein, andernfalls

käme das Dasein zu der Wesenheit hinzu, accidit.
Natürlich müßte in diesem Falle eine wir k same Ursache
diese beiden verbinden, wodurch Gott als erste Ursache
unmöglich wird. Darum muß Gott, das esse subsistens,
mit seiner Wesenheit real identisch sein. Die Wesenheit

der Kreatur besteht für sich, ist subsistens, aber
nicht ihr Dasein. Dieses fällt ihr vielmehr zu, accidit.
Darum fordert sie eine wirksame Ursache. In Deo autem
esse suum est quidditas sua: aliter enim accideret
quidditati, et ita esset acquisitum sibi ab alio et-

non haberet esse per essentiam suam (I. Sent. dist. 8 q. 4
a. 2). Impossibile est eius, in quo non differt essentia et
esse, essentialem participationem dividi vel multiplicari.
Tale autem est Deus, alias esse suum esset acquisitum
ab aliquo (I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 1 arg. ctr. 2).

56. Aus alledem geht die eine Tatsache hervor,
daß St, Thomas, um die Kreatur von Gott zu
unterscheiden, den realen Unterschied von Wesenheit und
Dasein in den Kreaturen gelehrt hat. Die „geschichtliche"
Klärung wird zu der Tatsache kaum etwas beitragen,
wohl aber das eifrige Studium der Werke des Aquinaten.

58. Daß die Lehre des realen Unterschiedes auf das
„metaphysische oder selbst theologische Denken tief
einschneidende Wirkung und Weiterung erfahren hat",
beweisen die ferneren Ausführungen des englischen Lehrers.
Auf Grund der realen Identität von Wesenheit und
Dasein in Gott beweist der Aquinate, daß Gott nicht der
Gattung angehört, unser Substanzbegriff auf Gott nicht
anwendbar ist, Gott überhaupt nicht definiert werden
kann, in Gott kein Akzidenz zu finden ist, keinerlei
Potenz mit Èezug auf Verstand und Willen, Gottes Tätigkeit

durchaus sachlich identisch ist mit seiner Wesenheit

usw. Und immer bringt der Aquinate dafür den einen
Grund vor: quia Deus est suum esse, esse Dei est ipsa
sua natura. Das gerade Gegenteil der soeben aufgezählten
Eigenschaften weist St. Thomas in der Kreatur nach.



150 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

Daraus ergibt sich die notwendige Folge, daß in der
Kreatur der Unterschied von Wesenheit und Dasein ein
realer sein muß.

59. Die leere Ausrede, daß wir in den Geschöpfen ja
einen virtuellen, einen Unterschied in unserem Denken
machen müssen, verfängt nicht. Denn einen solchen Unterschied

machen wir auch in Gott und müssen ihn machen,
weil unser Denken nicht alles in einen einzigen Begriff
zusammenfassen kann. Cum enim essentia, divina
secundum intellectum sit prius quam esse suum
et esse prius quam aeternitas, sicut mobile est prius
motu et motus prior tempore, dicetur ipse Deus esse
causam suae aeternitatis secundum modum intelli-
gendi, quamvis ipse sit sua aeternitas secundum rem
(I. Sent, dist. 19 q. 2 a. 1 ad 1). — Welcher Unterschied
besteht dann zwischen Gott und der Kreatur, wenn beide
zwischen ihrer Wesenheit und ihrem Dasein nur einen
virtuellen Unterschied, secundum modum intelligendi,
aufweisen? Sachlich ist dieser Unterschied doch, wohl ein
und derselbe.

60. Die Gegner des realen Unterschiedes wenden
eine ganz falsche Methode an. Anstatt zu untersuchen und
vorerst die Frage zu lösen, warum die Kreatur ein
Geschöpf sei, setzen sie einfach dies als Tatsache
voraus und argumentieren dann unbesorgt weiter. Der
Aquinate geht anders vor. St. Thomas sieht zuerst in den
Geschöpfen Beweglichkeit, Veränderlichkeit. Diese, sagt er
sich, beruht offenbar auf einer Zusammensetzung der
Kreatur: auf einem Substrat, das der Veränderung unterliegt,

und einem anderen Ding, das durch die Veränderung
entweder neu hinzukommt oder vom Substrat abrückt. Das
Substrat als solches bleibt ewig unverändert. Der Stoff
bleibt Stoff, die Seele, der Geist bleibt Geist, die Pflanze
bleibt Pflanze, das Tier ein Tier, der Mensch ein animal
rationale; mit anderen Worten, die Wesenheiten als
Wesenheiten sind unveränderlich. Und doçh sehen wir
in den Dingen wesentliche Veränderungen. Das aber
kommt daher, daß die zusammengesetzten aus Stoff nud
Form ihr Dasein verlieren. Dadurch verschwindet ihre
Form und auch das Zusammengesetzte als solches. Bei
den einfachen Dingen, z. B. der menschlichen Seele oder
den reinen Geistern, findet niemals eine wesentliche



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 151

Veränderung statt, sondern immer nur akzidentelle. Daraus
schließt nun der englische Lehrer, daß die Existenz der
Dinge es eigentlich ist, die verändert wird. Folglich gehört
die Existenz nicht zu einem Bestandteil der Wesenheit,

noch ist sie mit dieser real identisch. Ein Beweis
dafür, bemerkt der Aquinate, ist auch, daß wir die Wesenheiten

der Dinge genau kennen — sie definieren ohne Bücksicht

auf ihre Existenz —, ja nicht einmal zu wissen
brauchen, ob sie existieren oder nicht existieren. Und trotzdem

ist unsere Kenntnis eine richtige, unsere Definition
eine durchaus zutreffende. Das ist aber bei der realen
Identität von Wesenheit und Dasein ganz unmöglich, In
diesem Falle würde ein Wesensbestandteil, das
Dasein, übergangen, Definition und Erkenntnis entsprächen
nicht der Wahrheit. Orne illud, sine quo res aliqua potest
intelligi, secundum suam substantiam intellect a,
habet rationem accidentis. Non enim potest esse, quod non
intelligatur id, quod est de substantia rei, re secundum
suam substantiam intellect a, sicut quod intelligatur,
quid est homo, et non intelligatur, quid est animal (De
potentia, q. 7 a. 4 ad 8).

61. Auf diesem Wege gelangt der Aquinate zu der
Überzeugung, daß jede Kreatur aus der Wesenheit und
dem Dasein zusammengesetzt sein muß. Kein Geschöpf ist
suum esse, esse est ipsa sua natura oder esse subsistons.
Das ist Gott ganz allein. Gott ist omnino simplex.

62. Und weil nichts sich selber zusammensetzt, so
"verlangt die Kreatur eine Ursache dieser Zusammensetzung
durch ein Wesen, das nicht abermals zusammengesetzt ist
(vgl. De potentia, q, 7 a. 1). - Damit sind die
Gottesbeweise auf einen festen Grund gestellt. Denn der Aquinate
sagt uns nicht allein, daß die Welt erschaffen, sondern
auch, warum sie erschaffen sein muß Denn es bleibt
ein für allemal wahr, was St. Hilarius sagt: esse enim
creaturae non est aliquid per se subsistons, imo est
actus subsistentis. Sed in Deo suum esse est ipse Deus
subsistons. Et ideo dicit, quod est subsistons Veritas. Item,
esse creaturae est causatum ab alio. Et habet, quantum in
se est, potentialitatem et mutabilitatem. Sed esse divinum
est causa omnis esse immutabiliter permanens. Et ideo
dicit, quod est permanens causa. Item, esse creaturae
differt a quidditate sua. Unde per esse suum homo non



152 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

ponitur in genere humano, sed per quidditatem suam. Sed
esse divinum est sua quidditas. Et ideo per esse sunm
ponitur Deus in genere divino. Et ideo dicitur, quod est
naturalis proprietas (I. Sent. dist. 8, expos, primae partis
textus).

63. So erweist sich denn die Lehre vom realen
Unterschied von Wesenheit und Dasein in den Geschöpfen
sowohl für die Metaphysik als auch für die Theologie von
„tief einschneidender Wirkung und Weiterung unseres
Wissens". Denn sie zeigt und begründet den großen,
entscheidenden Unterschied zwischen Gott und der geschaffenen
Welt. Diese Lehre verleiht dem Gottesbeweis vom primus
movens non motum eine ganz andere Bedeutung, als ihm
gewöhnlich zugeschrieben wird. Gott ist ihr zufolge nicht
allein das movens non motum, das ist viel zu wenig,
sondern er ist das movens omnino immobile. So erklärt
der Aquinate an vielen anderen Stellen. Dies besagt aber,
daß von Gott jede Potentialität, damit zugleich alle
Zusammensetzung aus Wesenheit und Dasein ein für
allemal ausgeschlossen sein muß. Daher nennt St. Thomas
Gott den actus puius und sagt von ihm, er sei: suum
esse, esse est ipsa eius natura, Deus est esse subsistons.

64. Quis ut Deus? Ist das auch bei den Geschöpfen
der Fall? Nein, diese sind zusammengesetzt, wenigstens
aus der Wesenheit und dem Dasein, wenn auch nicht
alle aus Stoff und Form. Omne quod procedit a Deo in
diversitate essentiae, deficit a simplicitate eius (I. Sent,
dist. 8 q. 5 a. 1). — Boëthius (I. de Trinit. c. 3): in
omni eo, quod est, citra primum, diflert et quod est et
quo est. Sed omnis creatura est citra primam. Ergo est
composita ex esse et quod est (a. a, 0.). — Oportet enim
in substantia spirituali creata esse duo, quorum unum
comparator ad alterum ut potentia ad actum. Quod sie

patet. Manifestum est enim, quod primum ens, quod Deus
est, sit actus infinitus utpote habens in se totam essendi
plenitudinem non contractam ad aliquam naturam generis
vel speciei. Unde oportet, quod ipsum esse eius non sit
esse quasi inditum alicui naturae, quae non sit
suum esse, quia sic finiretur ad illam naturam. Unde dici-
mus, quod Deus est ipsum suum esse. Hoc autem non
potest dici de aliquo alio... Omne igitur, quod est
post primum ens, cum sit suum esse, habet esse in ali-



Geschichte der fides implieita in der kath. Theologie 153

quo receptum, per quod ipsum esse cuntrahitur. Et sie
in quolibet creato aliud est natura rei, quae participât
esse, et aliud ipsum esse partieipatum (De spirit, creat.
q uniea a. 1 ; vgl. De anima q. unie a, 6).

65. Übrigens beweist schon die damalige
Beweisführung, das „esse non est proprietas fluens ab essentia,
sed ab extra influxum", den realen Unterschied, denn sie
betrifft das esse, nicht die Wesenheit. Bei realer
Identität aber kann es kein „fluens ab essentia" geben.
Selbst wenn das esse eine proprietas fluens ab essentia
wäre, was es nicht ist, würde es sich real von der Wesenheit

unterscheiden. Das genügt für uns. Wer übrigens die
Frage, ob das esse ein fluens ab essettia sei, näher kennen
lernen will, der lese die Summa theol. q. 3 a. 4.

66. So hat St. Thomas von Aquin, auf der Grundlage

früherer Autoritäten weiterforschend, uns Aufschluß
gegeben über die erste und wichtigste Frage, betreffend
den Unterschied Gottes von der Welt und deren
Abhängigkeit in ihrem Dasein von Gott, der ersten aller
Ursachen. Der reale Unterschied in den Kreaturen von
Wesenheit und Dasein bildet dafür das einzig sichere,
allem standhaltende Fundament.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICIT! IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag Theol REGINALD MARIA SCHÜLTES O. P.

(Fortsetzung aus V, p. 39—74, 154 —181, 320—338.

Unterscheidimg von fides explicita und implieita
Außerordentlich bedeutungsvoll ist die Bestimmung

der Unterscheidung von fides explicita und implieita beim
Aquinaten. In der Summa gibt er keine eigentliche
Definition der fides explicita, setzt den Sinn also als bekannt
oder selbstverständlich voraus. Explizite glauben bedeutet
ihm einfach eine geoflfenbarte Lehre kennen und glauben,
darum identifiziert er Kenntnis der Glaubenslehre und
expliziten Glauben (q. 2 a 5). In de Verit. q. 14 a. 11 definiert
er das explicite credere als Zustimmung zu etwas
aktuell Gedachtem — „explicite credere dieimur aliqua
credere quando eis actu cogitatis adhaeremus". Die Kenntnis
der Glaubenslehren oder der Gedanke an sie kann aber


	Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen [Fortsetzung]

