Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie
[Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichte der fides implicita in der kath., Theologie 45

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE
Von P. Mag Theol. REGINALD MARIA SCHULTES O. P.
(Fortsetzung aus V, p. 320—338)
Der hl. Thomas von Aquin

Einen weiteren Hohepunkt und teilweisen Abschluf
gewinnt die mit Hugo von St. Viktor einsetzende Be-
wegung im Firsten der Hochscholastik, dem hl. Thomas
von Agquinl. Seine Lehre ist vor allem niedergelegt in
den beiden ersten Quiistionen des Traktates de fide in der
IL. II. der theologischen Summa, ferner im Kommentar zur
d. 25 des 3. Buches des Lombarden und in q. 14 de Veri-
tate. Weil der englische Lehrer seine Amnsicht in der
Summa am schiérfsten zum Ausdruck bringt, machen wir
diese zum Ausgangspunkt unserer Darstellung, um im An-
hange dann noch die Darstellung im Sentenzenkommentar
und in den Quaest. disp. zu berlicksichtigen.

Gegenstand und Ausmafl des Glaubens

Thomas geht in seiner Darstellung des Glaubens vom
‘Objekt des Glanbens aus.

Objekt, Gegenstand des Glaubens ist die gottliche
Offenbarung -- ,non enim fides, de qua loquimur, assentit
alicui, misi quia est a Deo revelatum* (q. 1 a.1). In diesem
Objekt mwiissen wir aber ein Zweifaches unterscheiden, nim-
lich die ge ffenbarte L ehre, respektive die damit geoffen-
barte Sach« und den Offenbarungscharakter dieser
Lehre. Die guoffenbarte Lehre oder Sache nennt Thomas
das Matersl hjekt des Glaubens, d. h. den Gegenstand,
den der Glaube erfafit; den Offenbarungscharakter (quia
est revelaiui, nennt er das Formalobjekt, d. b. den Grund,
aus we chems der Glaube einer Lehre zustimmt. Wie wir
nédwbich Meoschen etwas glauben, weil sie es uns sagen,
S0 glaubt der in Frage stehende christliche oder gottliche
Glaube (fides, de qua nunc loquimur) eine Lehre, weil und
msofern s1e von Gott geoffenbart ist. Das Formalobjekt des
Glaubeus, der (laubensgrund ist darum die gottliche Wahr-
heit — puude ipsi veritati divinae fides innititur tangqmam
medio“. — D.eser Schluf3 des Aquinaten ist allerdings viel-

" Hoffimann I 99128,



46 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

fach mifiverstanden worden. Allein Sinn und Folgerung
sind klar. Glaubensgrund ist die gottliche Offenbarung;
d. h. der offenbarende Gott. Diesem glauben wir, weil er
sich uns offenbart und weil er als absolute Wahrheit weder
selbst irren noch uns tduschen kann. Der letzte Grund
unserer (laubenszustimmung ist darum die personliche
Wahrheit Gottes selbst, die ja auch sein Wesen ausmacht,
die gottliche, wesenhafte Wahrheit oder veritas prima, wie
sie St. Thomas nenntl, Aus diesem Grunde ist der Glaube
eine theologische, gottliche Tugend, insofern er namlich Gott
selbst, Gottes persénliche Wahrheit zum (Formal-) Ob-
jekt hat2 -

In den folgenden Artikeln der 1. Quaestio behandelt nun
Thomas nur mehr das Materialobjekt des Glaubens,
die Glaubenslehren (a, 2—10), allerdings fortwéhrend unter
dem Gesichtspunkte des Glaubensgrundes, d. h. ibres Offen-
barungscharakters. Materialgegenstand des Glaubens ist
vor allem Gott selbst, sein Sein und Wirken, ferner aber
all jenes, wodurch der Mensch auf den seligen Besitz
Gottes hingeordret wird (,prout se. per aliquos divinitatis
effectus homo adiuvatur ad tendendum in divinam fru-
itionem*). Zweifellos geht der Glaubensakt auf diesen ob-
jektiven Gegenstand, d. h. auf Gott selbst und seine
Heilswege; da aber Glauben ein Verstandesakt ist, erfafit
der Glaube sein Objekt vermittelst einer Erkenntnis.
Unser irdisches KErkennen kann aber seinen (regenstand
bzw. die Wahrheit nur in der Form von Urteilen erkennen
und erfassen. Darum sind fiir den Gldubigen (ex parte
credentis) Glaubenssédtze der unmittelbare Glaubens--
gegenstand (a. 2); nur bleibt der Glaube nicht bei dem
Urteile oder Satze als solchem stehen, sondern geht auf
die darin ausgesprochene Sache: ,actus credentis non termi-
natur ad enuntiabile, sed ad rem“ (1. ¢. ad 2). So be-
zeichnen denn auch die Glaubenssitze der Symbole be--
stimmte Objekte als Glaubensgegenstand (l. c.).

Aus dem Formalobjekte des Glaubens folgert.
Thomas nun: erstens, da nichts Irrtiimliches Gegenstand,

' Vgl. De Verit. q. 14 a. 8.

* Das Gleiche besagt die Definition des Vatikanums: Fidem.
virtutem esse supernaturalem, qua... a Deo revelata vera esse cre--
dimus ... propter auctoritatem ipsius Dei revelantis qui nec falli
nec fallere potest* (Sess. 3 c. 2, D. 1789).



(Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 47

des Glaubens sein kénne, deun was mittels der Offenbarung
(Gottes erkannt wird, mufl wahr sein (a. 3), wobel aller-
dings jemand irrig meinen kann, etwas auf Grund der
Offenbarung zu glauben, wihrend es doch nur auf mensch-
liche Motive hin (ex coniectura humana) geschieht (l. c.
ad 3); zweitens, dafl Lehren, die Gegenstand unmittelbarer
oder mittelbarer Verstandeseinsicht oder sinnenfalliger Wahr-
nehmung sind (visa et scita), als solche nicht Gegenstand
des Glaubens sein konnen, weil, was wirklich geglaubt
wird, auf Grund der Auktoritit Grottes angenommen wird
und ein und dieselbe Lehre als solche nicht zugleich auf
Grund innerer Einsicht und &uflerer Auktoritit festgehalten
werden kann (a. 4 und 5). Die Kehrseite dieser Lehre
besagt, dafl die eigentlichen Gtlaubenslehren, die Mysterien,
nicht Gegenstand eigener KEinsicht werden koénnen, auch
nicht, nachdem sie geoffenbart worden sind (vgl. Conc. Vaitic.,
Sess. 3 c¢. 4). Allerdings konnen auch Lehrsatze, die an
sich Gegenstand menschlicher Einsicht sind, Glaubens-
gegenstand werden, némlich fiir solche, denen diese Ein-
sicht fehlt, oder unter einem weiteren Gesichtspunkte, der-
nicht Gegenstand der Einsicht ist. So ist fiir viele selbst
die Existenz Gottes an sich ein Glaubensgegenstand, fiir alle.
aber in dem Sinne, dafl der philosophisch als existierend
bewiesene Gott dreieinig, d. h, identisch sei mit dem drei-
einigen Gott oder iiberhaupt mit dem Gott der Offenbarung-
(a. b ad 3 und 4).

Andere Folgerungen zieht Thomas aus der Natur des.
Materialobjektes. Weil der Gtlaube ein Verstandesakt -ist,
bemichtigt er sich seines Objektes nach den Bedingungen
des menschlichen Erkennens (cognitum est in cognoscente
secundum modum cognoscentis — a. 2). Darum tritt der
Glaube, wie bereits bemerkt wurde, durch Vermittiung
eines Urteils an Gott und seine Werke heran. Die Art
dieses Urteils ist wieder durch das Verhiltnis des Glaubens
zu seinem Objekte bedingt. Allgemein besteht das Ver-
hiltnis des Glaubens zu seinem (Gegenstande, wie gesagt,
darin, dafl der Glaube eine Lehre nicht aus eigener, innerer
Finsicht, sondern wegen der Autoritit der géttlichen Offen-
barung annimmt: die Autoritit Gottes tritt an Stelle der
eigenen Kinsicht. Dies mufl also insofern stattfinden, als
die eigene Hinsicht fehlt, Wo immer ein besonderer Mangel *
an eigener Einsicht vorliegt, mufl auch die Offenbarung in_



48 (veschichte der fides implicita in der kath. Theologie

besonderer Weise eintreten und als Erkenntnisgrund fun-
gieren. Je nachdem also ein Gegenstand unser Erkennen
iibersteigt, muf} er durch eine neue, besondere Offenbarung
mm Form eines neuen, besonderen Glaubenssatzes Gegen-
stand des Glaubens werden: darum gibt es verschiedene
‘Glaubenssitze, auch iiber eine an sich einheitliche
Glaubenssache, wie z. B. iiber Gott; darum sind’auch die
scredibilia per certos articulos distinguenda“, denn ,ubi
-occurrit aliquid speciali ratione non visum, ibi est specialis
articulus (a. 6).

Die Offenbarung und Formulierung dieser Glaubens-
siitze geschah nicht auf einmal, sondern stukzessiv, in ge-
ordneter Abfolge, indem vorerst die allgemeinsten und
grundlegendsten Lehren geoffenbart wurden, spiter die
‘diese niher bestimmenden Einzelheiten, so jedoch, daf die
spiteren Glaubenssitze irgendwie in den fritheren enthalten
sind, wenigstens insofern, als der gleiche objektive Glaubens-
.gegenstand verschiedenen Glaubenssitzen entspricht. So
entspricht die in Gott tatsichlich und objektiv be-
stehende Vorsehung Gottes folgenden Glaubenssitzen: Gott
sorgt fiir die Menschen — Gott ist ihr Erléser — Gott
‘wird Mensch zum Zwecke der Erlosung — Gott erlost
die Menschen durch sein Leiden und Sterben am Kreuze
(a. 7). So ist die Offenbarung und Glaubenslehre der Sub-
stanz nach im Verlaufe der Zeiten nicht gewachsen, wohl
aber immer ausdriicklicher, bestimmter geworden (durch
neue Offenbarungen); vieles wurde frither nur implizite ge-
glaubt, was spater explizite erkannt und geglaubt wurde .
Es gibt also eine Entwicklung vom impliziten zum expli-
ziten Glauben, die 1m neutestamentlichen Glauben ihren
Hohepunkt erreicht (a. 7 ad 4)

1 Quantumad substantiam articulorum fidei non est factum eorum
augmentum per temporum successionem, quia guaecunque posteriores
crediderunt, continebantur in fide praecedentium patrum, licet impli-
cite, sed quantum ad explicationem crevit numerus articulorum, quia
quaedam explicite cognita sunt a pesterioribus, quae a prioribus non
cognoscebantur explicite® (a. 7).. Vgl' De Verit, q. 14 a, 12,

*  Ultima consummatio gratiae facta est per Christum, unde et
tempus eius dicitur tempus plenitudins.*  Der hl. Thomas spricht
hier offenbar nur von dér Entwicklung der Offenbarung. In diesem
Sinne ist darum auch seine weitere Bemerkung zu verstehen, dafy die
Christus zeitlich Niiherstehenden (der Tiufer, die Apostel) ,plenius
mysteria fidei cognoverunt®, also in dem Sinne, dal} sie bestimmtere
Oﬂ'enbarungen erhielten als die alttestamentlichen Viter.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 49

Die Offenbarung und damit der Glaubensgegenstand
ist also mit Christus und den Aposteln abgeschlossen.
Welches sind nun die Offenbarungslehren? Mit
der Tradition seit Lombardus identifiziert sie Thomas mit
den Artikeln des apostolischen Symbols. Dieses
ist eine entsprechende Wiedergabe oder Aufzihlung der
Glaubensartikel (convenienter enumerantur — a. 8), ent-
sprechend den objektiven Anforderungen der Glaubens-
objekte und den subjektiven Bedingungen des Glaubeus
(a. 8 und 9). Alle weiteren Glaubenssitze sind in den Ar-
tikeln des Symbols enthalten (continentur — concluduntur
— a, 8 ad 1 und 6). |

Damit ist auch die Aufstellung des Symbols
gerechtfertigt (a. 9), ,Obne Glauben kann niemand zu Gott
gelangen. Niemand kann aber glauben, wenn ihm nicht
die Wahrheit, die er glauben soll, vorgelegt wird. Darum
war es notwendig, die Glaubenswahrheit in eins zasammen-
zufassen (in unum colligi), damit sie leichter allen vorge-
legt werden konne, damit niemand aus Unwissenheit von
der wahren Glaubenslehre abweiche, Von dieser Sammlung
der Glaubenssitze stammt auch der Name Symbol.* Das
Symbol ist also eine unter der unfehlbaren Autoritdt der
allgemeinen Kirche erfolgte Zusammenstellung und Vorlage
der Glaubenslehren (Sed contra). Auffallenderweise beruft
sich das Sed contra nicht auf die Urheberschaft der Apostel,
sondern auf die Vorlage durch die Kirche: ,symbolum est
auctoritate universalis Ecclesiae editum“, Gegeniiber der
Heiligen Schrift, die als ,regula fidei, cui nec addere nec
subtrahere licet (1. obj.) anerkannt wird, wird die Be-
rechtigung und Richtigkeit der summarischen Zusammen-
fassung und Vorlage der Glaubenslehren durch das Symbol
folgendermafien gerechtfertigt: ,Veritas fidei (die Glaubens-
wahrheiten) in Sacra Scriptura diffuse continetur et variis
modis (Literalsinn, mystischer Sinn) et in quibusdam ob-
scure, ita quod ad eliciendum fidei veritatem ex Sacra
Scriptura requiritur longum studium et exercitium, ad quod
non possunt pervenire omnes illi, quibus necessarium est
cognoscere fidei veritatem; quorum plerique aliis negotiis
occupati studio vacare non possunt; et ideo fuit necessa-
rium, ut ex sententiis Sacrae Scripturae aliquid manifestum
summarie colligeretur, quod proponeretur omnibus ad cre-
dendum, quod quidem non est additum Sacrae Scripturae,

Divus Thomas VI. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIII.) 4



50 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

sed potius ex Sacra Scriptura sumptum“ (ad 1). Die Vorlage
des Symbols soll es also allen erméglichen, die darin zu-
sammengefafiten Glaubenslehren kennen zu lernen und zu
glauben. Die spiteren Symbole erkliren nur genauer, was
im fritheren implizite enthalten war, so wie es die Sorge
fiir die Reinerhaltung des (laubens, bzw. die irrtiimliche
Lehre der Haretiker verlangte (ad 2 und 6). Auch spiter-
hin miissen weitere Bestimmungen und Erklérungen bei
neu auftauchenden Schwierigkeiten und Bediirfnissen er-
folgen — dies ist dann Sache des Papstes, ,ad cuius
auctoritatem pertinet determinare ea quae sunt fidei, ut ab
omnibus inconcussa fide teneantur“ (a. 10).

Die Eigentiimlichkeit der Auffassung des hl. Thomas
besteht darin, dafl er, von den Bedingungen des Glaubens-
objektes ausgehend, die Artikel des Symbols als das eigent-
liche und alle zum Glauben verpflichtende Glaubensobjekt
hinstellt. Das Symbol ist das Glaubensobjekt, allerdings
mit der Erklirung durch die Heilige Schrift und die
Kirche. Damit schlie3t die Quaestio de obiecto fidei.

Die folgende (2.) Quaestio behandelt nun den Glaubens-
akt, ndmlich 1. wie der Glaubensgegenstand im allge-
meinen erfat wird (a. 1. 2); 2. ob der Glaubensakt not-
wendig sel (a. 3. 4); 3. ob und inwieweit im Glaubensakt
das Glaubensobjekt explizite geglaubt werden mufl (a. 5—8);
4. ob der Glaubensakt verdienstlich sei (a. 9. 10). Die Not-
wendigkeit des Glaubensaktes an einen {ibernatiirlichen
Glaubensgegenstand begriindet Thomas aus der Bestim-
mung des Menschen zu einem iibernatiirlichen Ziele. Dieses
mufl daher vom Menschen erkannt werden, was nur durch
Belehrung von seiten Gottes geschehen kann., Diese Be-
lehrung oder Mitteilung von seiten Gottes wird einstens
im Himmel durch Verleihung der visio beata erfolgen,
wodurch der Selige dann sein Ziel schaut (perfecta scientia).
Diese Weise der Erkenntnis des Zieles wird aber nicht
von Anfang an gewihrt. Vielmehr verlangt Gott, der Natur
des Menschen und den Anforderungen der Belehrung ent-
sprechend, daf der Mensch die Kunde von seinem Endziel
vorerst in der Form des Glaubens annehme, um durch
Vermittlung des Glaubens zur vollen Erkenntnis zu ge-
langen. ,Unde ad hoc quod homo perveniat ad perfectam
visionem beatitudinis, praeexigitur quod credat Deo tam-
quam discipulus magistro docenti“ (a. 3). Das gilt auch



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie bl

von der durch die natiirliche Erkenntniskraft erreichbaren
Gotteserkenntnis, in dem Sinne némlich: ,ut esset indubi-
tata et certa cognitio apud homines de Deo, oportuit, quod
divina eis per modum fidel traderentur, quasi a Deo dicta,
qui mentiri non potest* (a. 4). Der Glaube an die Offen-
barung ist daher ein notwendiges Heilsmittel?.

Mufi nun der ganze Glaubensinhalt allen zu allen
Zeiten® bekannt sein, explizite geglaubt werden? Oder
inwieweit? Wihrend 'alle vor Thomas und noch Thomas
selbst im Sentenzenkommentar und in De Veritate diese
Frage mehr kasuistisch behandeln, packt sie Thomas nun
als erster systematisch und prinzipiell an — fiir diese Be-
handlungsweise hat er sich auch in der 1, Quaestio die nétige
Grundlage geschaffen.

Thomas fragt vorerst, ob der Mensch iberhaupt
etwas explizite glauben miisse (a. 5). Die Beant-
wortung dieser Frage gibt ihm Gelegenheit zur Auf-
stellung eines objektiven und subjektiven Prinzips fiir das
Ausmafl des expliziten Glaubens. Thomas beantwortet die
Frage folgendermafien: Eine dem Menschen zur Ertiillung
auferlegte Pflicht (praecepta legis, quae homo tenetur im-
plere) bezieht sich immer auf zum Heile fiihrende Tugend-
akte (dantur de actibus virtutum, qui sunt via perveniendi
ad salutem). Die Heilsbedeutung und Heilsnotwendigkeit
eines Tugendaktes ergibt sich aber aus dem Verhiltnis der
Tugend zu einem bestimmten Objekte. Bei jeder (notwen-
digen) Tugend mufl man nun unterscheiden zwischen dem,
was an und fir sich und eigentlich ihr Objekt (proprium
et per se obiectum) und was nur unter gewissen Bedin-
gungen ihr Objekt wird. So ist es eigentliche und wesent-
liche Leistung der Tapferkeit, nicht vor der (Gefahr des
Todes zuriickzuschrecken und mutig den Feind anzugreifen ;
ob dies aber mit dem Schwerte in der Hand oder auf
andere Weise geschehe, ist von den Umstéinden abhidngige
Leistung. Es muf} also bei jeder Tugend wie ein primires
und sekundéres Objekt, so eine primir (propria et per se)

! Der eigentliche tiefere Sinn dieser Begriindung wird bei den
meisten Zitaten des Artikels {ibersehen.

* Bs ist zu beachten, daf3 der hl. Thomas die Fragen der
a. 5—8 ganz allgemein stellt und erst in der Antwort auf die Ver-
schiedenheit des Alten und Neuen Testamentes, der simplices und
maiores eingeht. ‘

4*



52 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

und sekunddr geforderte Leistung unterschieden werden.
Die primidre Leistung ist ebenso notwendig er-
forderlich wie der Tugendakt selbst, die For-
derung der sekundéren Leistung ist aber von
den Umstéidnden abhdangig?.

Die Anwendung dieses Prinzipes auf den Glauben
ergibt folgendes. Priméres Objekt des Glaubens (obiectum
per se) ist dasjenige, wodurch der Mensch selig wird (per
quod homo beatus efficitur), d.h, das, was einst den Gegen-
stand der seligen Anschauung bilden wird (Gott in seiner
Einheit und Dreipersonlichkeit) und was notwendiges Mittel
zur Erlangung der Seligkeit ist, wie z. B. Menschwerdung
und Erlosung; sekundires Objekt des Glaubens ist alles
iibrige in der Schrift Enthaltene, insofern es namlich wegen
der Inspiration der Heiligen Schrift Gottes Wort ist. Dasg
primidre Objekt mufl aber explizite geglaubt.
werden, gerade so wie der Glaunbe iiberhaupt verpflichtend
ist; das sekundére Objekt kann implizite ge-
glaubt werden, aufler wenn es als geoffenbarte
Lohre bekannt ist. Da die prima credibilia identisch
sind mit den Artikeln des Symbols (h. L, q. 1 a. 6—10),
ist explizite das Symbol zu glauben. Die Antwort auf die
Frage, ob etwas explizite geglaubt werden miisse, lautet
also beim hl, Thomas: Explizite miissen die Artikel
des Symbols geglaubt werden? — dieser explizite
Glauben ist ebenso geboten wie der Glaubensakt selbst;
was sonst in der Heiligen Schrift enthalten ist, braucht
nicht notwendig explizite, kann vielmehr implizite geglaubt
werden, indem man bereit ist, alles zu glauben, was die
Heilige Schrift lehrt; aber auch dieses sekundire Objekt
mufl explizite geglaubt werden, wenn es als geoffenbarte.
Lehre bekannt ist oder erkannt wirds.

' Determinatio ergo virtuosi actus ad proprium et per se
obiectum virtutis est sub necessitate praecepti sicut et ipse actus
virtutis; sed determinatio actus virtuosi ad ea quae, accidentaliter vel
secundario se habent ad proprium et per se virtutis obiectum, non cadit
sub necessitate praecepti nisi pro loco et tempore.“

* Auffallend ist bei diesem Schlusse, daf Thomas glauben mit
explizite glauben gleichsetzt; das wird aber durch seinen Begriff des.
explicite gerechtfertigt. :

* yDicendum est ergo quod fidei obiectum per se est id, per quod
homo beatus efficitur, per accidens autem aut secundario se habent ad
actum fidei omnia, quae in Sacra Scriptura divinitus tradita conti-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie b3

Der hl.Thomas hat mit der eben dargestellten Liehre offen -
bar eine neue Formulierung des notwendigen Ausmafdes
der fides explicita aufgestellt. Thomas lehrt einen objektiven
und einen subjektiven Maflstab: objektiv sind die priméren
Glaubenslehren, die Artikel des Symbols gebotener Gegen-
stand des expliziten Glaubens; subjektiverseits alles, was als
Inhalt der Offenbarung erkannt wird. Der objektive Maldstab
ergibt sich aus der Bestimmung des eigentlichen Glaubens-
objektes (q. 1), der subjektive aus dem Formalobjekt des
Glanbens, der gottlichen Offenbarung (vgl. q. b6 a.3). Damit
hat Thomas als erster feste Prinzipien fiir die Bestimmung
des notwendigen Ausmafles der fides explicita aufgestellt.
Sie werden ihm in der Folge auch bei der Entscheidung
der kasuistischen Fragen dienen, Historisch bedeutet die
Lehre des Aquinaten die Begriindung und Verbindung der
Leitséitze des Lombarden und Hugos, des Satzes des Lom-
barden: oportet universa credi quae in Symbolo continentur,
und des Prinzips Hugos, dafl die Offenbarung insoweit ex-
plizite geglaubt werden miisse, als sie erkannt werde. Zu-
gleich schliefit sich aber Thomas damit auch an die alt-
christliche Tradition an, die einerseits im Symbol die re-
gula fidel anerkannte?!, anderseits fiir alle bekannten Offen-
barungslehren Glauben verlangte.

In q. 2 a.5—8 wendet nun Thomas die von ihm auf-
gestellten Prinzipien zur Losung einschlagiger Fragen an.
Der a. 6 behandelt noch eine allgemeine Frage: utrum
omnes aequaliter teneantur ad habendam fidem
explicitam. Die Antwort lavtet verneinend: Die maiores
sind zu groflerem expliziten Glauben verpflichtet. Das ist
die alte Thesis, die Innozenz IV. kanonisch festgelegt hatte.

nentur : sicut quod Abraham habuit duos filios, qued David fuit filius
Tesse et alia huiusmodi. Quantum ergo ad prima credibilia, quae sunt
articuli fidei, tenetur homo explicite credere, sicut et tenetur habere
fidem; quantum autem ad alia credibilia, non tenetur homo explicite
credere, sed solum implicite vel in praeparatione animi, in quantum
paratus est credere, quidquid divina Seriptura continet: sed tunc
solum huiusmodi tenetur explicite eredere, quando hoc ei constiterit
in doctrina fidei contineri® (IL II. q.2 a. 5). In De Verit. q. 14 a. 11
behandelt Thomas die Frage mehr kasuistisch und allgemeiner: »oportet
quod fidelis quilibet aliquid explicite credat®. Die gleiche Lehre
stellt Thomas in der Catena aurea auf, in I. Cor., c. 11 lect. 4.

! ,Symbolum est breviter complexa regula fidei.“ 8. August,,
De symbolo, SS. Augustini tractatus inediti, ed. G. Morin, Miinchen
1917, p. 2.



b4 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Thomas begriindet sie aber mit Hilfe seiner Prinzipien.
Expliziter Glaube 1st nur mdglich durch explizite Offen-
barung: ,explicatio credendorum fit per revelationem divi-
nam?!, credibilia enim naturalem rationem excedunt.“ Hier
ist aber die Tatsache einzuschalten, dafl die Offenbarung
den einzelnen nicht unmittelbar zuteil wird, sondern durch
Vermittlung anderer: ,revelatio autem divina ordine quo-
dam ad inferiores pervenit per superiores. Thomas denkt
dabei sowohl an das Alte wie das Neue Testament. Im
Alten Testament erhielten nur die Patriarchen und Pro-
pheten unmittelbar die Offenbarung, alle anderen durch
ihre Vermittlung; ebenso im Neuen Testament nur die
Apostel und unmittelbaren Jiinger des Herrn, alle anderen
durch Vermittlung der kirchlichen Vorgesetzten. Aus dieser
allgemeinen Tatsache der Vermittlung der Offenbarung
ergibt sich dem Aquinaten: ,explicatio fidei oportet quod
perveniat ad inferiores homines per maiores®, d. h. die
Gléubigen gelangen nur durch Belehrung der Vorgesetzten,
der Kirche, zu explizitem Glauben. Offenbar miissen also
die Hoheren, die andere im Glauben belehren, eine reichere
Kenntnis der Glaubenslehren und mehr expliziten Glauben
besitzen — ,superiores homines, ad quos pertinet alios
erudire, tenentur habere pleniorem notitiam de credendis
et magis explicite credere“:, Weiter geht Thomas auf die
Frage nicht ein; er will offenbar nicht im einzelnen be-
stimmen, wie viel ein minor oder maior im Alten oder
Neuen Testament vom Glauben wissen mufite. Er begniigt
sich damit, nochmals zu betonen, dafy nicht alle zu gleich
explizitem Glauben verpflichtet seien (explicatio creden-
dorum non aequaliter quantum ad omnes est de necessitate
salutis — ad 1) und daff die simplices, d. h. die gliubigen
Laien die ,subtilitates fidei“ nicht zu kennen brauchen # (ad 2).

! Hoffmann I, 121 f{ibersetzt: ,Wenn die Explikation der
Glaubensgegenstinde zur Seligkeit notwendig ist, so ist auch der

Glaube daran notwendig!“

? Das ,magis explicite credere“ sowie die ,plenior notitia de
credendis“ besagt oftenbar nicht blcfie Kenntnis aller Artikel, sondern
eingehendere Kenntnis der kirchlichen Lehre, wie sie allgemein von
den doctores und praelati gefordert wird. _

* Ritschl (p. 18) deutet dies wieder dahin, daf, abgesehen von
dem Verdacht der Ketzerei, regelmilig nicht Gelegenheit gegeben
Wer;ien soll, die fides explicita der Laien in die Erscheinung treten
zu lassen!



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie HH

Dagegen wirft Thomas ausdriicklich die Frage auf,
ob expliziter Glaube an das Geheimnis der
Menschwerdung und Trinitdat fir alle zum
Heile notwendig sei (a. 7. 8). Die Antwort ist aller-
dings bereits im a, b gegeben; aber Thomas behandelt
gerne am Schlusse einer Quaestio die eine oder andere
Einzelfrage, wenn sie besondere Bedeutung hat oder in
Kontroverse stand oder eine besondere Schwierigkeit bot.
Die eben aufgeworfene Frage stand aber zu seiner Zeit
gerade 1m Mittelpunkte des Interesses. Thomas appliziert
darum auf sie seine Prinzipien. Die (teheimnisse der Trinitét
und Inkarnation sind an und fiir sich notwendige Gegen-
stande des expliziten Glaubens, weil die Inkarnation Mittel
zur Seligkeit ist und selbst wieder nicht ohne Kenntnis
der Trinitdt explizite geglaubt werden kanni. Diese ob-
jektiv gegebene Verpflichtung tritt aber subjektiv wieder
nur ein, sofern und inwieweit iiber die beiden (Geheimnisse
bereits eine entsprechende Offenbarung besteht oder be-
kannt ist, Ferner sind auch hierin die maiores zu hoher
explizitem Glauben verpflichtet. Darum sagt Thomas:
,mysterium Incarnationis Christi aliqualiter oportuit esse
creditum omni tempore apud omnes, diversimode tamen
secundum diversitatem temporum et personarum“. Ebenso
die Trinitéat. Diese Verschiedenheit bestimmt nun Thomas
im engsten Anschlufl an die Lebre und sogar den Wortlaut
Hugos und des Lombarden. Nach dem Siindenfalle wurde
die Inkarnation, das Leiden und die Auferstehung Christi
von den maiores explizite, von den minores implizite ge-
glaubt — aliter enim non praefigurassent Christi passionem

' Illud proprie et per se pertinet ad obiectum fidei, per quod
homo beatitudinem consequitur: via autem hominibus veniendi ad
beatitudinem est mysterium incarnationis et passionis Christi. . .“
(a 7). ,Mysterium Incarnationis Christi explicite credi non potest
sine fide Trinitatis.“ Das letztere ist bestritten worden, z. B. von
Lugo (De fide, disp. 12 nr. 105), Dieser, wie viele andere, hat aber
nicht beachtet, dafl Thomas nicht von der einfachen Tatsache der
Inkarnation spricht, sondern von dem ,Geheimnis der Inkarnation“,
d. h. von den im Symbol enthaltenen articuli Incarnationis. Deshalb
beweist Thomas seine Behauptung: ,quia in mysterio Incarnationis
Christi hoc continetur, quod Filius Dei carnem assumpserit, quod
per gratiam Spiritus Sancti mundum renovaverit et iterum quod de
Spiritu Sancto conceptus fuerit. Jedenfalls ist die explizite
Kenntnis des Artikels: conceptus de Spiritu S. nicht ohne Kenntnis
des Heiligen Geistes mdglich.



56 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

quibusdam sacrificiis et ante legem et sub lege (wie er aus
der Heiligen Schrift voraussetzt), quorum quidem sacrifi-
ciorum significatum (Bedeutung) explicite maiores cognos-
cebant, minores autem sub velamine illorum sacrificiorum,
credentes ea esse divinitus disposita de Christo venturo,
quodammodo habebant velatam cognitionem* (a. 8). Im
Neuen Bunde nun (post tempus gratiae revelatae) sind
gsowohl die maiores als die minores zum expliziten Glauben
an die Geheimnisse Christi verpflichtet, , praecipue quantum
ad ea quae communiter in Ecclesia sollemnizantur et pu-
blice proponuntur, sicut sunt articuli incarnationis; alias
autem subtiles considerationes circa incarnationis articulos
tenentur aliqui magis vel minus explicite credere secundum
quod convenit statui et officio uniuscuiusque“ (a. 7). Das
Gleiche gilt vom Glauben an die Trinitit (a. 8). Thomas
setzt eben voraus, dafl iiber Trinitit und Inkarnation die
Offenbarung nicht nur gegeben, sondern auch von allen
(Christen) erkannt ist. Thomas steht hierin auf dem gleichen
Standpunkt wie Alexander, Albert, Bonaventura, Innozenz.
Darum sagt er zu I. Cor.,, c. 11, lect. 4: ,Non possunt
autem . .. propter simplicitatem aliquam excusari, praecipue
quantum ad ea, de quibus KEcclesia sollemnizat et quae
communiter versantur in ore fidelium.“ -

Die a. 5. 7. 8 werden vielfach als Beweis zitiert, daf}
Thomas die necessitas medii des expliziten Glaubens an
Trinitdt und Inkarnation lehre. Aber mit Unrecht. Thomas
gpricht in allen drei Artikeln ausdriicklich von der neces-
sitas praeceptl. Im a. D beginnt er: ,praecepta legis, quae
homo tenetur implere, dantur de actibus.. .. Im Verlaufe
des Artikels sagt er: ,determinatio virtuosi actus... est
sub necessitate praecepti .. .. Wenn er- beifiigt: ,sicut et
ipse virtutis actus“, so sagt er nicht, daf3 der explizite Akt
in jeder Beziehung so notwendig sei wie dor Glaubensakt
iiberhaupt, sondern daf} er in gleicher Weise geboten sei.
Ina. 7 und 8 verweist Thomasausdriicklich aufa. 5, Wiirde iibri-
gens Thomas hier die necessitas medii lehren, so wiirde er sie
nicht nur beziiglich der einfachen Tatsache der Inkarnation,
sondern von den articull incarnationis fordern, da Thomas
expliziten Glauben an die articull incarnationis als de ne-
cessitate salutis verlangt. Diese necessitas wird aber niemand
als necessitas medii bezeichnen. In der resp. ad 3 des a. 7
rekurriert auch Thomas fiir den Fall unmdoglicher Kenntnis



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie b7

s

Christi bei Heiden nicht mehr wie im Sentenzenkommentar
(3 d. 256 q. 2 a..2) und in De Veritate (q. 14 a 11 ad 1)
auf eine besondere innere Erleuchtung Gottes, sondern
gibt einfach zu, daf} sie durch fides implicita, bzw. durch
den expliziten Glauben an die goéttliche Vorsehung zum
Heile gelangten. Allerdings ist nicht klar, ob Thomas an
wHeiden“ in ‘der christlichen Ara denkt. Dagegen gibt
Thomas fiir keine Zeit und fiir niemand eine Heilsmég-
lichkeit zu ohne expliziten Glauben an Gottes Dasein und
Vorsehung (a. 7 ad 3; a. 8 ad 1), statuiert also fiir diese
beiden Lehren eine Art necessitas medii.

Nach diesen Ausfithrungen 14fit sich auch das von
Thomas im Neuen Testament geforderte Mafl des expliziten
Glaubens zusammentassend bestimmen. Der explizite Glaube
an Gottes Dasein und Vorsehung war zu allen Zeiten und
fir alle de necessitate salutis (a. 8 ad 1; De verit. q. 14
a. 11, lect. 2 in Heb. ¢. 11). Im Neuen Testament ist fiir
alle der explizite Glaube an die ,articuli incarnationis“
(a. 7) und in gleicher Weise an die ,articuli trinitatis“ (a. 8)
notwendig, wie sie in der Kirche allgemein Gegenstand
der kirchlichen Feste und Lehre sind. Diese articuli von
Gott (Einheit, Schépfung, Gnadenwirken, Dreifaltigkeit)
und der Menschwerdung sind aber nach der eigenen KEr-
klirung von Thomas (q. 1 a. 8) eben die Artikel des
apostolischen Glaubensbekenntnisses. Dieses ist
also jetzt von allen de necessitate salutis explizite zu
glauben. Die Artikel dieses Symbols sind an und fiir sich
schon Gegenstand des expliziten Glaubens; nun im Neuen
Testament sind sie auch geniigend geoffenbart und allen
durch die kirchlichen Festfeiern und den kirchlichen Unter-
richt geniigend vorgelegt, so dafl nun auch subjektiv ein
jeder zum expliziten Glauben an sie verpflichtet ist. Dies
1st der Sinn von q. 1 a. 6—9 und q. 2 a. 6—81,

' Ritschl (p. 17) mutet ganz mit Unrecht dem hl. Thomas die
Ansicht zu, dafi das Volk keine Kenntnis der Glaubensartikel besafi,
nobgleich seit einem halben Jahrhundert die beiden Bettelorden be-
standen, deren Beruf die Predigt an das Volk war®¥, Thomas sagt
aber ausdriicklich, daf die articuli incarnationis — und das Gleiche
gilt von den tibrigen — ,communiter (allgemein) in Ecclesia sollem-
hizantur et publice proponuntur”. Die erste Objektion zu q. 2 a. b
betrifft nicht das glaubige Volk, sondern, wie die angefiihrte Apostel-
stelle (Rom 10, 14) zeigt, solche, die aufierhalb der Glaubensverkiindi-
gung stehen. Daf zu jener Zeit noch nicht allen Vélkern das Evan-



h8 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Ist jedoch aufler den Artikeln des Symbolums nach
Thomas nichts anderes explizite zu glauben? Thomas
spricht sich dariiber nicht etgens aus, wohl weil dariiber
keine Frage bestand. Aus seinen gelegentlichen Aufle-
rungen ladt sich aber folgendes feststellen. Alle miissen
die Gebote des Dekalogs explixite kennen, weil sie von
der natiirlichen Vernunft gelehrt werden (De Verit. q. 14
a. 11 ad 3 in contrarium). Ferner hat Thomas ausdriick-.
lich das Prinzip aufgestellt, dafl jeder das explizite glauben.
mufl, was er als Offenbarungslehre kennt (q. 2 a. 6) —
daraus ergibt sich fiir alle normalen und irgendwie eifrigen
Christen eine ganze Reihe von explizite zu glaubenden
Lehren, Weiter verlangt er mehr oder weniger expliziten
Glauben auch an die ,subtiles considerationes“, wo Stand:
und Amt es erfordern (q. 2 a. 7). Ausdriicklich verlangt
er Glauben an die Heilige Schrift (q. 2 a. 5); ebenso aus-
driicklich an die Kirche (q. 1 a. 10; q. b a. 3; q. 2 a. 6.
ad 3; De Verit. q. 14 a. 11 ad 7 usw.).

In shnlicher Weise, aber zum Teil von anderen Ge-
sichtspunkten aus vertritt und begriindet Thomas die-
fides implicita im Sentenzenkommentar (3 d. 25).
Der iibernatiirliche Glaube ist notwendig zur Erkenntnis
des iibernatiirlichen Zieles des Menschen und der zu dessen
Erreichung eingesetzten iibernatiirlichen Mittel (3 d. 256.
q- 1 sol. 1). Aus eben diesem Grunde ist die explicatio
fidei, d. h. fides explicita erfordert — de necessitate salutis
(3 d. 26 q. 2). Zum Heile kann der zum Gebrauch der
Vernunft Gelangte nur durch Ubung der Tugenden (actus
virtutum) gelangen. Der (iibernatiirliche) Tugendakt setzt
aber den Glauben voraus, weil dieser allein ihm Objekt.
und Motive gibt (dirigit intentionem). Folglich geniigt der
Glaubenshabitus nicht, sondern sind Glaubensakte not-
wendig. Diese selbst sind wiederum undenkbar, ohne dafd.
etwas bestimmt und ausdriicklich erkannt und geglaubt
wird — ,fides non potest exire in actum nisi aliquid de-

gelium verkindigt wurde, wird wohl auch Ritschl zugeben miissen.
Mit dem ,drastischen“ Argumente ist es also nichts. (Vgl. Hoffmann
I, 1174) Aber auch Hoffmann verkennt die Tragweite der Forde-
rungen des Aquinaten. Nur so kann er behaupten, dafi der Glaube
der gegenwiirtigen minores die nimliche Stufe einnehme wie die fides
explicita der vorchristlichen maiores (I, 127) oder dafl Thomas zuerst
moglichst viel fordere und dann mit einer immerhin recht bescheidenen .
Leistung der minores zufrieden sei (I, 128).



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie b9

terminate et explicite cognoscendo quod ad fidem pertineat.
Darum kann niemand, der den Gebrauch der Vernunft be-
sitzt, zum Heile gelangen ohne irgendwelchen expliziten
Glauben (3 d. 25 q. 2 a. 1 sol. 1), Die fides explicita ist
also so weit zum Heile notwendig, als erfordert ist, den
Menschen auf sein iibernatiirliches Ziel hinzulenken. Dies
triftt aber nicht bei allen Glaubenslehren zu, da man nicht
alle zu kennen braucht, um tugendhaft zu leben (sol. 2).
Es geniigt also, das explizite zu wissen und zu glauben,
was Jeweilen fiir das religiose Leben notwendig
ist (sol. 2 ad 3"m). Darum miissen die maiores, d. b. jene,
welche das Lehramt ausiiben, vorerst alle einzelnen Glaubens-
lehren ,distincte“ kennen, dann, so weit Stand und Amt
es heischen, deren Sinn und Tragweite (sol. 3). Dazu ver-
pflichten sie sich n#mlich durch die Annahme des Amtes
(ad 2°=), Die minores, d. h. jene ,quibus non incumbit
officium docendi fidem¥, bediirfen keiner so ausgedehnten
fides explicita, es geniigt ihnen jene Kenntnis, welche zur
eigenen guten Lebensfiihrung erfordert ist. Da aber die
maiores, d. h. die Triger der Offenbarung und des Lehr-
amtes, Stellvertreter Gottes sind (medii inter Deum et
homines), miissen sich die minores ihrem Glauben an-
schlieflfen (habere fidem implicitam in fide illorum), inso-
ferne sie (beglaubigte) Vertreter Gottes sind (sol. 4).
Nach diesen Grundsitzen beantwortet Thomas im
Sentenzenkommentar auch die Frage nach der Notwendig-
keit der fides explicita an die Menschwerdung und die
Dreifaltigkeit (3 d. 26 q. 2 a. 2). Thomas betont, daf}, um
den Zweck zu erreichen, nicht nur die Kenntnis des Zieles,
sondern auch der zu dessen Erreichung notwendigen Mittel
erfordert sei (3 d. 20 q. 2 a. 2 sol. 4 ad 2). Alle Heiligung
geschieht aber durch die Sendung des Heiligen Geistes
und die Erlésung; darum ist expliziter Glaube ‘an beide
zum Heile notwendig. Dem entspreche auch die Art der
Offenbarung jener Geheimnisse, die im Neuen Bunde ex-
plizite ist, im Alten Bunde aber verhiillt war: ,quia non
erat necessarium, ut explicite omnes cognoscerent, ideo non
fuit positum mysterium Trinitatis manifeste in veteri testa-
mento, sed velate, ut sapientes capere possent (l. c¢. ad 3),
- Die gleiche Lehre trigt Thomas in den Quaest.
disp., De Veritate, .q. 14 a. 11 vor, allerdings mehr
kasuistisch, Etwas explizite zu glauben, war zu allen



60 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Zeiten und fiir alle notwendig, némlich Gottes Dasein und
Vorsehung, denn dieser explizite Glauben ist notwendig,
um die Gliaubigen auf Gott als das iibernatiirliche Ziel zu
richten. Alle Geheimnisse (Gtottes koénnen wir hienieden
mnicht erkennen, wohl aber einige ,rudimenta“ derselben,
wie sie uns in der Offenbarung zum Glauben vorgelegt
werden, um uns so die Richtung auf das Ziel zu geben.
Aber auch die Erkenntnis dieser ist nicht allen moglich.
Darum gibt es Offenbarungen, die zu allen Zeiten, aber
nicht von allen explizite zu glauben waren; andere, die
von allen, aber nicht zu allen Zeiten (d. h. jetzt, aber nicht
frither von allen) zu glauben waren; andere, die weder von
allen noch zu allen Zeiten zu glauben waren, namlich die
subtilitates fidei. Darnach bestimmt er den Unterschied
des Glaubensmafies je nach Verschiedenheit der Zeit, vor
und nach dem Stindenfalle, vor und nach dem Gesetze, vor
und nach der Menschwerdung, ferner je nach Verschieden-
heit von Stand und Amt.

Hoffmann (I, 128) beschlieft seine Darstellung der
Lehre des hl. Thomas mit zwei Urteilen: Erstens unter-
scheide sich Thomas nicht wesentlich von seinen nichsten
Vorgidngern; zweitens habe er sich aus praktischen Griinden
«der Anerkennung der fides implicita nicht verschliefSen
konnen, Beide Urteile sind in dieser Form unrichtig. Was
das notwendige Mafi an explizitem Glauben betrifft, hat
Thomas zwar keine vollig neue Lehre aufgestellt, aber
doch als erster prinzipiell expliziten Glauben an alle Artikel
des Symbols verlangt, allerdings auch hiermit nur die
Tendenz der Tradition vertretend: Das Symbol ist der
Glaube, allen gentigend vorgelegt und darum von allen
explizite zu glauben. Ermoglicht wurde diese Formulierung
durch den explicite-Begriff des Aquinaten. Was die fides
implicita betrifft, finden wir bei Thomas weniger eine ,An-
erkennung* derselben als deren Forderung — was nicht
explizite geglaubt werden kann, muf} wenigstens implizite
geglaubt werden; diese Forderung oder auch Anerkennung
stiitzt sich aber nicht auf minderwertige ,praktische (!)
Griinde, sondern auf Tatsachen, welche allgemeine Gesetze
der Offenbarung und wesentliche Bedingungen des Glaubens
reprisentieren. Dies wird sich gerade bei der Bestimmung
des thomistischen Begriffes der fides implicita zeigen.

(Fortsetzung folgt)




	Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie [Fortsetzung]

