
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie
[Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der fides iraplicita in der kath. Theologie 45

GESCHICHTE HER FIDES IMPLICIT! IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag Theol. REGINALD MARIA SCHÜLTES O. P.

(Fortsetzung aus V, p, 320—3331

Der hl. Thomas von Aquin
Einen weiteren Höhepunkt und teilweisen Abschluß

gewinnt die mit Hugo von St. Viktor einsetzende
Bewegung im Fürsten der Hochscholastik, dem hl. Thomas
von Aquin1. Seine Lehre ist vor allem niedergelegt in
den beiden ersten Quastionen des Traktates de fide in der
II. II. der theologischen Summa, ferner im Kommentar zur
d. 25 des 3. Buches des Lombarden und in q. 14 de Veri-
tate. Weil der englische Lehrer seine Ansicht in der
Summa am schärfsten zum Ausdruck bringt, machen wir
diese zum Ausgangspunkt unserer Darstellung, um im
Anhange dann noch die Darstellung im Sentenzenkommentar
und in den Quaest. disp. zu berücksichtigen.

Gegenstand und Ausmaß des Glaubens
Thomas geht in seiner Darstellung des Glaubens vom

Objekt des Glaubens aus.
Objekt, Gegenstand des Glaubens ist die göttliche

Offenbarung -- „non enim fides, de qua loquimur, assentit
alicui, nisi qua est a Deo revelatum" (q. 1 a. 1). In diesem
Objekt müssen wir aber ein Zweifaches unterscheiden, nämlich

die ge> ffeiibarte L e h r e, respektive die damit geoffenbarte

Sache und den Offenbarungscharakter dieser
Lehre. Die geoffenbarte Lehre oder Sache nennt Thomas
das Material, bjekt des Glaubens, d. h. den Gegenstand,
den der Glaube erfaßt; den Ofienbarixngscharakter (quia
est revelatu ii; nennt er das Formalobjekt, d, h. den Grund,
aus we ehem der Glaube einer Lehre zustimmt. Wie wir
nämlich Mn sehen etwas glauben, weil sie es uns sagen,
so glaubt (iff in Frage stehende christliche oder göttliche
Glaube (fid<-s, de qua nunc loquimur) eine Lehre, weil und
insofern sie von Gott geoffenbart ist. Das Formalobjekt des
Glaubeiis, der Glaubensgrund ist darum die göttliche Wahrheit

— „und« ipsi veritati divinae fides innititur tanquam
medio". - Dieser Schluß des Aquinaten ist allerdings viel-

* Ildffm.ilttl I 99— 128.



46 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

fach mißverstanden worden. Allein Sinn und Folgerung
sind klar. Glaubensgrund ist die göttliche Offenbarung,
d. h. der offenbarende Gott. Diesem glauben wir, weil er
sich uns offenbart und weil er als absolute Wahrheit weder
selbst irren noch uns täuschen kann, Der letzte Grund:
unserer Glaubenszustimmung ist darum die persönliche
Wahrheit Gottes selbst, die ja auch sein Wesen ausmacht.,
die göttliche, wesenhafte Wahrheit oder Veritas prima, wie
sie St. Thomas nennt1. Aus diesem Grunde ist der Glaube
eine theologische, göttliche Tugend, insofern er nämlich Gott
selbst, Gottes persönliche Wahrheit zum (Formal-)
Objekt hat2.

In den folgenden Artikeln der 1. Quaestio behandelt nun
Thomas nur mehr das Materialobjekt des Glaubens,
die Glaubenslehren (a. 2—10), allerdings fortwährend unter
dem Gesichtspunkte des Glaubensgrundes, d. h. ihres
Offenbarungscharakters. Materialgegenstand des Glaubens ist
vor allem Gott selbst, sein Sein und Wirken, ferner aber
all jenes, wodurch der Mensch auf den seligen Besitz
Gottes hingeordnet wird („prout sc. per aliquos divinitatis
effectua homo adiuvatur ad tendendum in divinam fru-
itionem"). Zweifellos geht der Glaubensakt auf diesen
objektiven Gegenstand, d. h. auf Gott selbst und seine
Heilswege; da aber Glauben ein Verstandesakt ist, erfaßt
der Glaube sein Objekt vermittelst einer Erkenntnis.
Unser irdisches Erkennen kann aber seinen Gegenstand
bzw. die Wahrheit nur in der Form von Urteilen erkennen
und erfassen. Darum sind für den Gläubigen (ex parte
credentis) Glaubenssätze der unmittelbare
Glaubensgegenstand (a. 2) ; nur bleibt der Glaube nicht bei dem
Urteile oder Satze als solchem stehen, sondern geht auf
die darin ausgesprochene Sache: „actus credentis non termi-
natur ad enuntiabile, sed ad rem" (1. c. ad 2). So
bezeichnen denn auch die Glaubenssätze der Symbole
bestimmte Objekte als Glaubensgegenstand (1. c.).

Aus dem Formalobjekte des Glaubens folgert
Thomas nun : erstens, daß nichts Irrtümliches Gegenstand,

1 Vgl. De Verit. q. II a. 8.
2 Das Gleiche besagt die Definition des Vatikanums: Fidem

virtutem esse supernaturalem, qua a Deo revelata vera esse cre-
dimus propter auctoritatem ipsius Dei revelantis qui nee falli,
nec fallere potest" (Sess. 3 c. 2, D. 1789).



Geschichte der tides implicita in der kath. Theologie 47

des Glaubens sein könne, denn was mittels der Offenbarung
Gottes erkannt wird, muß wahr sein (a. 3), wobei
allerdings jemand irrig meinen kann, etwas auf Grund der
Offenbarung zu glauben, während es doch nur auf menschliche

Motive hin (ex coniectura humana) geschieht (1. c.
ad 3) ; zweitens, daß Lehren, die Gegenstand unmittelbarer
oder mittelbarer Yerstandeseinsicht oder sinnenfäliiger
Wahrnehmung sind (visa et scita), als solche nicht Gegenstand
des Glaubens sein können, weil, was wirklich geglaubt
wird, auf Grund der Auktorität Gottes angenommen wird
und ein und dieselbe Lehre als solche nicht zugleich auf
Grund innerer Einsicht und äußerer Auktorität festgehalten
werden kann (a. 4 und 5). Die Kehrseite dieser Lehre
besagt, daß die eigentlichen Glaubenslehren, die Mysterien,
nicht Gegenstand eigener Einsicht werden können, auch
nicht, nachdem sie geoffenbart worden sind (vgl. Oonc. Vatic.,
Sess. 3 c. 4). Allerdings können auch Lehrsätze, die an
sich Gegenstand menschlicher Einsicht sind,
Glaubensgegenstand werden, nämlich für solche, denen diese
Einsicht fehlt, oder unter einem weiteren Gesichtspunkte, der
nicht Gegenstand der Einsicht ist. So ist für viele selbst
die Existenz Gottes an sich ein Glaubensgegenstand, für alle
aber in dem Sinne,- daß der philosophisch als existierend
bewies one Gott dreieinig, d. h. identisch sei mit dem
dreieinigen Gott oder überhaupt mit dem Gott der Offenbarung
(a. 5 ad 3 und 4).

Andere Folgerungen zieht Thomas aus der Natur des
Materialobjektes. "Weil der Glaube ein Verstandesakt -ist,
bemächtigt er sich seines Objektes nach den Bedingungen
des menschlichen Erkennens (cognitum est in cognoscente
secundum modum cognoscentis — a. 2). Darum tritt der
Glaube, wie bereits bemerkt wurde, durch Vermittlung
eines Urteils an Gott und seine Werke heran. Die Art
dieses Urteils ist wieder durch das Verhältnis des Glaubens
zu seinem Objekte bedingt. Allgemein besteht das
Verhältnis des Glaubens zu seinem Gegenstande, wie gesagt,
darin, daß der Glaube eine Lehre nicht aus eigener, innerer
Einsicht, sondern wegen der Autorität der göttlichen
Offenbarung annimmt : die Autorität Gottes tritt an Stelle der
eigenen Einsicht. Dies muß also insofern stattfinden, als
die eigene Einsicht fehlt. Wo immer ein besonderer Mangel 1

an eigener Einsicht vorliegt, muß auch die Offenbarung in



48 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

besonderer Weise eintreten und als Erkenntnisgrund
fungieren. Je nachdem also ein Gegenstand unser Erkennen
übersteigt, muß er durch eine neue, besondere Offenbarung
in Form eines neuen, besonderen Glaubenssatzes Gegenstand

des Glaubens werden : darum gibt es verschiedene
Glaubenssätze, auch über eine an sich einheitliche
Glaubenssache, wie z. B. über Gott; darum sind auch die
„credibilia per certos articulos distinguenda", denn „ubi
occurrit aliquid speciali ratione non visum, ibi est specialis
articulus" (a. 6).

Die Offenbarung und Formulierung dieser Glaubenssätze

geschah nicht auf einmal, sondern sukzessiv, in
geordneter Abfolge, indem vorerst die allgemeinsten und
grundlegendsten Lehren geoffenbart wurden, später die
diese näher bestimmenden Einzelheiten, so jedoch, daß die
späteren Glaubenssätze irgendwie in den früheren enthalten
sind, wenigstens insofern, als der gleiche objektive
Glaubensgegenstand verschiedenen Glaubenssätzen entspricht. So

entspricht die in Gott tatsächlich und objektiv
bestehende Vorsehung Gottes folgenden Glaubenssätzen : Gott
sorgt für die Menschen — Gott ist ihr Erlöser — Gott
wird Mensch zum Zwecke der Erlösung — Gott erlöst
die Menschen durch sein Leiden und Sterben am Kreuze
(a. 7). So ist die Offenbarung und Glaubenslehre der
Substanz nach im Verlaufe der Zeiten nicht gewachsen, wohl
aber immer ausdrücklicher, bestimmter geworden (durch
neue Offenbarungen) ; vieles wurde früher nur implizite
geglaubt, was später explizite erkannt und geglaubt wurde1.
Es gibt also eine Entwicklung vom impliziten zum expliziten

Glauben, die im neutestamentlichen Glauben ihren
Höhepunkt erreicht (a. 7 ad 4)2.

'
„ Quantum ad substantial!! articulorum fideinon est factum eorum

augmentum per temporum successionem, quia quaecunque posteriores
crediderunt, continebantur in fide praecedentium patrum, licet implicite,

sed quantum ad explicationem crevit numerus articulorum, quia
quaedam explicite cognita sunt a posterioribus, quae a prioribus non
cognoscebantur explicite-' (a. 7).. Vgl- I3e Verit. q. 14 a. 12,

* „Ultima consummatio gratiae facta est per Christum, unde et
tempus eius dicitur tempus plenitudins." Der hl, Thomas spricht
hier offenbar nur von der Entwicklung der Offenbarung. In diesem
Sinne ist darum auch seine weitere Bemerkung zu verstehen, daß die
Christus zeitlich Näherstehenden (der Täufer, die Apostel) „plenius
mysteria fidei cognoverunt", also in dem Sinne, daß sie bestimmtere
Offenbarungen erhielten als die alttestamentlichen Väter.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 49

Die Offenbarung und damit der Glaubensgegenstand
ist also mit Christus und den Aposteln abgeschlossen.
Welches sind nun die Offenbarungslehren? Mit
der Tradition seit Lombardus identifiziert sie Thomas mit
den Artikeln des apostolischen Symbols. Dieses
ist eine entsprechende Wiedergabe oder Aufzählung der
Glaubensartikel (convenienter enumerantur — a. 8),
entsprechend den objektiven Anforderungen der Glaubensobjekte

und den subjektiven Bedingungen des Glaubens
(a. 8 und 9). Alle weiteren Glaubenssätze sind in den
Artikeln des Symbols enthalten (continentur — concluduntur
— a. 8 ad 1 und 6).

Damit ist auch die Aufstellung des Symbols
gerechtfertigt (a. 9). „Ohne Glauben kann niemand zu Gott
gelangen. Niemand kann aber glauben, wenn ihm nicht
die Wahrheit, die er glauben soll, vorgelegt wird. Darum
war es notwendig, die Glaubenswahrheit in eins zusammenzufassen

(in unum colligi), damit sie leichter allen vorgelegt
werden könne, damit niemand aus Unwissenheit von

der wahren Glaubenslehre abweiche. Von dieser Sammlung
der Glaubenssätze stammt auch der Name Symbol." Das
Symbol ist also eine unter der unfehlbaren Autorität der
allgemeinen Kirche erfolgte Zusammenstellung und Vorlage
der Glaubenslehren (Sed contra). Auffallenderweise beruft
sich das Sed contra nicht auf die Urheberschaft der Apostel,
sondern auf die Vorlage durch die Kirche : „symbolum est
auctoritate universalis Ecclesiae editum". Gegenüber der
Heiligen Schrift, die als „regula fidei, cui nec addere nec
subtrahere licet" (1. obj.) anerkannt wird, wird die
Berechtigung und Richtigkeit der summarischen Zusammenfassung

und Vorlage der Glaubenslehren durch das Symbol
folgendermaßen gerechtfertigt: „Veritas fidei (die
Glaubenswahrheiten) in Sacra Scriptura diffuse continetur et variis
modis (Literalsinn, mystischer Sinn) et in quibusdam
obscure, ita quod ad eiiciendum fidei veritatem ex Sacra
Scriptura requiritur longum Studium et exercitium, ad quod
non possunt pervenire omnes illi, quibus necessarium est

cognoscere fidei veritatem; quorum plerique aliis negotiis
occupati studio vacare non possunt; et ideo fuit necessarium,

ut ex sententiis Sacrae Scripturae aliquid manifestum
summarie colligeretur, quod proponeretur omnibus ad cre-
dendum, quod quidem non est additum Sacrae Scripturae,

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIII.) 4



50 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

sed potius ex Sacra Scriptura sumptum" (ad 1). Die Vorlage
des Symbols soll es also allen ermöglichen, die darin
zusammengefaßten Glaubenslehren kennen zu lernen und zu
glauben. Die späteren Symbole erklären nur genauer, was
im früheren implizite enthalten war, so wie es die Sorge
für die Reinerhaltung des Glaubens, bzw. die irrtümliche
Lehre der Häretiker verlangte (ad 2 und 6). Auch späterhin

müssen weitere Bestimmungen und Erklärungen bei
neu auftauchenden Schwierigkeiten und Bedürfnissen
erfolgen — dies ist dann Sache des Papstes, „ad cuius
auctoritatem pertinet determinare ea quae sunt fidei, ut ab
omnibus inconcussa fide teneantur" (a. 10).

Die Eigentümlichkeit der Auffassung des hl. Thomas
besteht darin, daß er, von den Bedingungen des Glaubensobjektes

ausgehend, die Artikel des Symbols als das eigentliche

und alle zum Glauben verpflichtende Glaubensobjekt
hinstellt. Das Symbol ist das Glaubensobjekt, allerdings
mit der Erklärung durch die Heilige Schrift und die
Kirche. Damit schließt die Quaestio de obiecto fidei.

Die folgende (2.) Quaestio behandelt nun den Glaubens-
a k t, nämlich 1. wie der Glaubensgegenstand im
allgemeinen erfaßt wird (a. 1. 2) ; 2. ob der Glaubensakt
notwendig sei (a. 3. 4) ; 3. ob und inwieweit im Glaubensakt
das Glaubensobjekt explizite geglaubt werden muß (a. 5—8);
4. ob der Glaubensakt verdienstlich sei (a. 9. 10). Die
Notwendigkeit des Glaubensaktes an einen übernatürlichen
Glaubensgegenstand begründet Thomas aus der Bestimmung

des Menschen zu einem übernatürlichen Ziele. Dieses
muß daher vom Menschen erkannt werden, was nur durch
Belehrung von seifen Gottes geschehen kann. Diese
Belehrung oder Mitteilung von Seiten Gottes wird einstens
im Himmel durch Verleihung der visio beata erfolgeu,
wodurch der Selige dann sein Ziel schaut (perfecta scientia).
Diese Weise der Erkenntnis des Zieles wird aber nicht
von Anfang an gewährt. Vielmehr verlangt Gott, der Natur
des Menschen und den Anforderungen der Belehrung
entsprechend, daß der Mensch die Kunde von seinem Endziel
vorerst in der Form des Glaubens annehme, um durch
Vermittlung des Glaubens zur vollen Erkenntnis zu
gelangen. „Unde ad hoc quod homo perveniat ad perfectam
visionem beatitudinis, praeexigitur quod credat Deo tam-
quam discipulus magistro docenti" (a. 3). Das gilt auch



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 51

von der durch die natürliche Erkenntniskraft erreichbaren
Gotteserkenntnis, in dem Sinne nämlich: „ut esset indubi-
tata et certa cognitio apud homines de Deo, oportuit, quod
divina eis per modnm fidei traderentur, quasi a Deo dicta,
qui mentiri non potest" (a. 4). Der Glaube an die
Offenbarung ist daher ein notwendiges Heilsmittel1.

Muß nun der ganze Glaubensinhalt allen zu allen
Zeiten2 bekannt sein, explizite geglaubt werden? Oder
inwieweit? Während alle vor Thomas und noch Thomas
selbst im Sentenzenkommentar und in De Yeritate diese
Frage mehr kasuistisch behandeln, packt sie Thomas nun
als erster systematisch und prinzipiell an — für diese Be-
handluugsweise hat er sich auch in der 1. Quaestio die nötige
Grundlage geschaffen.

Thomas fragt vorerst, ob der Mensch überhaupt
etwas explizite glauben müsse (a. 5). Die
Beantwortung dieser Frage gibt ihm Gelegenheit zur
Aufstellung eines objektiven und subjektiven Prinzips für das
Ausmaß des expliziten Glaubens. Thomas beantwortet die
Frage folgendermaßen: Eine dem Menschen zur Erfüllung
auferlegte Pflicht (praecepta legis, quae homo tenetur im-
plere) bezieht sich immer auf zum Heile führende Tugendakte

(dantur de actibus virtutum, qui sunt via perveniendi
ad salutem). Die Heilsbedeutung und Heilsnotwendigkeit
eines Tugendaktes ergibt sich aber aus dem Verhältnis der
Tugend zu einem bestimmten Objekte. Bei jeder (notwendigen)

Tugend muß man nun unterscheiden zwischen dem,
was an und für sich und eigentlich ihr Objekt (proprium
et per se obiectum) und was nur unter gewissen
Bedingungen ihr Objekt wird. So ist es eigentliche und wesentliche

Leistung der Tapferkeit, nicht vor der Gefahr des
Todes zurückzuschrecken und mutig den Feind anzugreifen ;

ob dies aber mit dem Schwerte in der Hand oder auf
andere Weise geschehe, ist von den Umständen abhängige
Leistung. Es muß also bei jeder Tugend wie ein primäres
und sekundäres Objekt, so eine primär (propria et per se)

1 Der eigentliche tiefere Sinn dieser Begründung wird bei den
meisten Zitaten des Artikels übersehen.

1 Es ist zu beachten, daß der hl. Thomas die Fragen der
a. 5—8 ganz allgemein stellt und erst in der Antwort auf die
Verschiedenheit des Alten und Neuen Testamentes, der simplices und
maiores eingeht.

4*



52 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

und sekundär geforderte Leistung unterschieden werden.
Die primäre Leistung ist ebenso notwendig
erforderlich wie der Tugendakt selbst, die
Forderung der sekundären Leistung ist aber von
den Umständen abhängig*.

Die Anwendung dieses Prinzipes auf den Glauben
ergibt folgendes. Primäres Objekt des Glaubens (obiectum
per se) ist dasjenige, wodurch der Mensch selig wird (per
quod homo beatus efficitur), d. h. das, was einst den Gegenstand

der seligen Anschauung bilden wird (Gott in seiner
Einheit und Dreipersönlichkeit) und was notwendiges Mittel
zur Erlangung der Seligkeit ist, wie z. B. Menschwerdung
und Erlösung; sekundäres Objekt des Glaubens ist alles
übrige in der Schrift Enthaltene, insofern es nämlich wegen
der Inspiration der Heiligen Schrift Gottes "Wort ist. Das
primäre Objekt muß aber explizite geglaubt
werden, gerade so wie der Glaube überhaupt verpflichtend
ist; das sekundäre Objekt kann implizite
geglaubt werden, außer wenn es als geoffenbarte
Lehre bekannt ist. Da die prima credibilia identisch
sind mit den Artikeln des Symbols (h. 1., q. 1 a. 6—10),
ist explizite das Symbol zu glauben. Die Antwort auf die
Frage, ob etwas explizite geglaubt werden müsse, lautet
also beim hl. Thomas : Explizite müssen dieArtikel
des Symbols geglaubt werden2 — dieser explizite
Glauben ist ebenso geboten wie der Glaubensakt selbst;
was sonst in der Heiligen Schrift enthalten ist, braucht
nicht notwendig explizite, kann vielmehr implizite geglaubt
werden, indem man bereit ist, alles zu glauben, was die
Heilige Schrift lehrt; aber auch dieses sekundäre Objekt
muß explizite geglaubt werden, wenn es als geoffenbarte
Lehre bekannt ist oder erkannt wird3.

1 „Determinatio ergo virtuosi actus ad proprium et per se
obiectum virtutis est sub necessitate praecepti sicut et ipse actus
virtutis ; sed determinatio actus virtuosi ad ea quae, accidentaliter vel
secundario se babent ad proprium et per se virtutis obiectum, non cadit
sub necessitate praecepti nisi pro loco et tempore."

3 Auffallend ist bei diesem Schlüsse, daß Thomas glauben mit
explizite glauben gleichsetzt; das wird aber durch seinen Begriff des
explicite gerechtfertigt.

3 „Dicendum est ergo quod fidei obiectum per se est id, per quod
homo beatus efficitur, per accidens autem aut secundario se habent ad
actum fidei omnia, quae in Sacra Scriptura divinitus tradita conti-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 53

Derhl.Thomas hat mit der eben dargestellten Lehre offenbar

eine neue Formulierung des notwendigen Ausmaßes
der fides explicita aufgestellt. Thomas lehrt einen objektiven
und einen subjektiven Maßstab : objektiv sind die primären
{Glaubenslehren, die Artikel des Symbols gebotener Gegenstand

des expliziten Glaubens; subjektiverseits alles, was als
Inhalt der Offenbarung erkannt wird. Der objektive Maßstab
ergibt sich aus der Bestimmung des eigentlichen Glaubensobjektes

(q. 1), der subjektive aus dem Formalobjekt des

Glaubens, der göttlichen Offenbarung (vgl. q. 5 a. 3). Damit
hat Thomas als erster feste Prinzipien für die Bestimmung
des notwendigen Ausmaßes der fides explicita aufgestellt.
Sie werden ihm in der Folge auch bei der Entscheidung
der kasuistischen Fragen dienen. Historisch bedeutet die
Lehre des Aquinaten die Begründung und Verbindung der
Leitsätze des Lombarden und Hugos, des Satzes des
Lombarden: oportet universa credi quae in Symbolo continentur,
und des Prinzips Hugos, daß die Offenbarung insoweit
explizite geglaubt werden müsse, als sie erkannt werde.
Zugleich schließt sich aber Thomas damit auch an die alt-
christliche Tradition an, die einerseits im Symbol die
régula fidei anerkannte1, anderseits für alle bekannten
Offenbarungslehren Glauben verlangte.

In q. 2 a. 5—8 wendet nun Thomas die von ihm
aufgestellten Prinzipien zur Lösung einschlägiger Fragen an.
Der a. 6 behandelt noch eine allgemeine Frage: utrum
omnesaequaliter teneantur ad habendam fidem
explicita m. Die Antwort lautet verneinend : Die maiores
sind zu größerem expliziten Glauben verpflichtet. Das ist
-die alte Thesis, die Innozenz IV. kanonisch festgelegt hatte.

nentur : sicut quod Abraham habuit duos filios, quod David fuit filius
Iesse et alia huiusmodi. Quantum ergo ad prima credibilia, quae sunt
articuli fidei, tenetur homo explicite credere, sicut et tenetur habere
fidem; quantum autem ad alia credibilia, non tenetur homo explicite
credere, sed solum implicite vel in praeparatione animi, in quantum
paratus est credere, quidquid divina Scriptura continet: sed tune
solum huiusmodi tenetur explicite credere, quando hoc ei constiterit
in doctrina fidei contineri" (II. II. q. 2 a. 5). In De Verit. q. 14 a. 11
behandelt Thomas die Frage mehr kasuistisch und allgemeiner: „oportet
quod fidelis quilibet aliquid explicite credat". Die gleiche Lehre
stellt Thomas in der Catena aurea auf, in I. Cor., c. 11 lect. 4.

1 „Symbolum est breviter complexa régula fidei." S. August.,
De symbolo, SS. Augustini tractatus inediti, ed. G. Morin, München
1917, p. 2.



54 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Thomas begründet sie aber mit Hilfe seiner Prinzipien.
Expliziter Glaube ist nur möglich durch explizite
Offenbarung : „explicatio credendorum fit per revelationem divi-
nam1, credibilia enim naturalem rationem excedunt." Hier
ist aber die Tatsache einzuschalten, daß die Offenbarung
den einzelnen nicht unmittelbar zuteil wird, sondern durch
Vermittlung anderer: „revelatio autem divina ordine quo-
dam ad inferiores pervenit per superiores." Thomas denkt
dabei sowohl an das Alte wie das Neue Testament. Im
Alten Testament erhielten nur die Patriarchen und
Propheten unmittelbar die Offenbarung, alle anderen durch
ihre Vermittlung; ebenso im Neuen Testament nur die
Apostel und unmittelbaren Jünger des Herrn, alle anderen
durch Vermittlung der kirchlichen Vorgesetzten. Aus dieser
allgemeinen Tatsache der Vermittlung der Offenbarung
ergibt sich dem Aquinaten: „explicatio fidei oportet quod
perveniat ad inferiores homines per maiores", d. h. die
Gläubigen gelangen nur durch Belehrung der Vorgesetzten,
der Kirche, zu explizitem Glauben. Offenbar müssen also
die Höheren, die andere im Glauben belehren, eine reichere
Kenntnis der Glaubenslehren und mehr expliziten Glauben
besitzen — „superiores homines, ad quos pertinet alios
erudire, tenentur habere pleniorem notitiam de credendis
et magis explicite credere"2. Weiter geht Thomas auf die
Frage nicht ein; er will offenbar nicht im einzelnen
bestimmen, wie viel ein minor oder maior im Alten oder
Neuen Testament vom Glauben wissen mußte. Er begnügt
sich damit, nochmals zu betonen, daß nicht alle zu gleich
explizitem Glauben verpflichtet seien (explicatio credendorum

non aequaliter quantum ad omnes est de necessitate
salutis — ad 1) und daß die simplices, d. h. die gläubigen
Laien die „subtilitates fidei" nicht zu kennen brauchen3 (ad '2).

1 Hoffmann I, 121 übersetzt: „Wenn die Explikation der
Glaubensgegenstände zur Seligkeit notwendig ist, so ist auch der
Glaube daran notwendig !"

2 Das „magis explicite credere" sowie die „plenior notitia de
credendis" besagt offenbar nicht blcße Kenntnis aller Artikel, sondern
eingehendere Kenntnis der kirchlichen Lehre, wie sie allgemein von.
den doctores und praelati gefordert wird.

3 ßitschl (p. 18) deutet dies wieder dahin, daß, abgesehen von
dem Verdacht der Ketzerei, regelmäßig nicht Gelegenheit gegeben
werden soll, die fides explicita der Laien in die Erscheinung treten
zu lassen!



Geschichte der tides implicita in der kath. Theologie 55

Dagegen wirft Thomas ausdrücklich die Frage auf,
ob expliziter Glaube au das Geheimnis der
Menschwerdung und Trinität für alle zum
Heile notwendig sei (a. 7. 8). Die Antwort ist
allerdings bereits im a. 5 gegeben; aber Thomas behandelt
gerne am Schlüsse einer Quaestio die eine oder andere
Einzelfrage, wenn sie besondere Bedeutung hat oder in
Kontroverse stand oder eine besondere Schwierigkeit bot.
Die eben aufgeworfene Frage stand aber zu seiner Zeit
gerade im Mittelpunkte des Interesses. Thomas appliziert
darum auf sie seine Prinzipien. Die Geheimnisse der Trinität
und Inkarnation sind an und für sich notwendige Gegenstände

des expliziten Glaubens, weil die Inkarnation Mittel
zur Seligkeit ist und selbst wieder nicht ohne Kenntnis
der Trinität explizite geglaubt werden kann1. Diese
objektiv gegebene Verpflichtung tritt aber subjektiv wieder
nur ein, sofern tind inwieweit über die beiden Geheimnisse
bereits eine entsprechende Offenbarung besteht oder
bekannt ist. Ferner sind auch hierin die maiores zu höher
explizitem Glauben verpflichtet. Darum sagt Thomas:
„mysterium Incarnationis Christi ali quäl iter oportuit esse
creditum omni tempore apud omnes, diversimode tarnen
secundum diversitatem temporum et personarum". Ebenso
die Trinität. Diese Verschiedenheit bestimmt nun Thomas
im engsten Anschluß an die Lehre und sogar den Wortlaut
Hugos und des Lombarden. Nach dem Sündenfalle wurde
die Inkarnation, das Leiden und die Auferstehung Christi
von den maiores explizite, von den minores implizite
geglaubt — aliter enim non praefigurassent Christi passionem

1 „Illud proprie et per se pertinet ad obiectum fidei, per quod
homo beatitudinem consequitur: via autem hominibus veniendi ad
beatitudinem est mysterium incarnationis et passionis Christi ."
(a. 7). „Mysterium Incarnationis Christi explicite credi non potest
sine fide Trinitatis." Das letztere ist bestritten worden, z. B. von
Lugo (De fide, disp. 12 nr. 105). Dieser, wie viele andere, hat aber
nicht beachtet, daß Thomas nicht von der einfachen Tatsache der
Inkarnation spricht, sondern von dem „Geheimnis der Inkarnation",
d. h. von den im Symbol enthaltenen articuli Incarnationis. Deshalb
beweist Thomas seine Behauptung: „quia in mysterio Incarnationis
Christi hoc continetur, quod Filius Dei carnem assumpserit, quod
per gratiam Spiritus Sancti mundum renovaverit et iterum quod d e

Spiritu Sancto conceptus fuerit". Jedenfalls ist die explizite
Kenntnis des Artikels: conceptus de Spiritu S. nicht ohne Kenntnis
des Heiligen Geistes möglich.



56 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

quibusdam sacrificiis et ante legem et sub lege (wie er aus
der Heiligen Schrift voraussetzt), quorum quidem sacrifi-
ciorum significatum (Bedeutung) explicite maiores cognos-
cebant, minores autem sub velamine illorum sacrificiorum,
credentes ea esse divinitus disposita de Christo venturo,
quodammodo habebant velatam cognitionem" (a. 8). Im
Neuen Bunde nun (post tempus gratiae revelatae) sind
sowohl die maiore3 als die minores zum expliziten Glauben
an die Geheimnisse Christi verpflichtet, „praecipue quantum
ad ea quae communiter in Ecclesia sollemnizantur et
publice proponuntur, sicut sunt articuli incarnationis ; alias
autem subtiles considerationes circa incarnationis articulos
tenentur aliqui magis vel minus explicite credere secundum
quod convenit statui et officio uniuscuiusque" (a. 7). Das
Gleiche gilt vom Glauben an die Trinität (a. 8). Thomas
setzt eben voraus, daß über Trinität und Inkarnation die
Offenbarung nicht nur gegeben, sondern auch von allen
(Christen) erkannt ist. Thomas steht hierin auf dem gleichen
Standpunkt wie Alexander, Albert, Bonaventura, Innozenz.
Darum sagt er zu I. Cor., c. 11, lect. 4: „Non possunt
autem propter simplicitatem aliquam excusari, praecipue
quantum ad ea, de quibus Ecclesia sollemnizat et quae
communiter versantur in ore fidelium." '

Die a. 5. 7. 8 werden vielfach als Beweis zitiert, daß
Thomas die nécessitas medii des expliziten Glaubens an
Trinität und Inkarnation lehre. Aber mit Unrecht. Thomas
spricht in allen drei Artikeln ausdrücklich von der nécessitas

praecepti. Im a. 5 beginnt er: „praecepta legis, quae
homo tenetur implere, dantur de actibus Im Verlaufe
des Artikels sagt er: „determinatio virtuosi actus est
sub necessitate praecepti .". Wenn er beifügt: „sicut et
ipse virtutis actus", so sagt er nicht, daß der explizite Akt
in jeder Beziehung so notwendig sei wie dar Glaubensakt
überhaupt, sondern daß er in gleicher Weise geboten sei.
In a. 7 und 8 verweist Thomas ausdrücklich auf a. 5. Würde übrigens

Thomas hier die nécessitas medii lehren, so würde er sie
nicht nur bezüglich der einfachen Tatsache der Inkarnation,
sondern von den articuli incarnationis fordern, da Thomas
expliziten Glauben an die articuli incarnationis als de
necessitate salutis verlangt. Diese nécessitas wird aber niemand
als nécessitas medii bezeichnen, In der resp. ad 3 des a. 7

rekurriert auch Thomas für den Fall unmöglicher Kenntnis



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 57

"Christi bei Heiden nicht mehr wie im Sentenzenkommentar
(3 d. 25 q. 2 a. 2) und in De Yeritate (q. 14 a 11 ad 1)
auf eine besondere innere Erleuchtung Gottes, sondern
gibt einfach zu, daß sie durch fides implicita, bzw. durch
den expliziten Glauben an die göttliche Vorsehung zum
Heile gelangten. Allerdings ist nicht klar, ob Thomas an
„Heiden" in Mer christlichen Ära denkt. Dagegen gibt
Thomas für keine Zeit und für niemand eine Heilsmöglichkeit

zu ohne expliziten Glauben an Gottes Dasein und
Vorsehung (a. 7 ad 3; a. 8 ad 1), statuiert also für diese
beiden Lehren eine Art nécessitas medii.

Nach diesen Ausführungen läßt sich auch das von
Thomas im Neuen Testament geforderte Maß des expliziten
Glaubens zusammenfassend bestimmen. Der explizite Glaube
an Gottes Dasein und Vorsehung war zu allen Zeiten und
für alle de necessitate salutis (a. 8 ad 1 ; De verit. q. 14
a. 11, lect. 2 in Heb. c. 11). Im Neuen Testament ist für
alle der explizite Glaube an die „articuli incarnationis"
(a. 7) und in gleicher Weise an die „articuli trinitatis" (a. 8)
notwendig, wie sie in der Kirche allgemein Gegenstand
der kirchlichen Feste und Lehre sind. Diese articuli von
Gott (Einheit, Schöpfung, Gnadenwirken, Dreifaltigkeit)
und der Menschwerdung sind aber nach der eigenen
Erklärung von Thomas (q. 1 a. 8) eben die Artikel des
apostolischen Glaubensbekenntnisses. Dieses ist
also jetzt von allen de necessitate salutis explizite zu
glauben.. Die Artikel dieses Symbols sind an und für sich
schon Gegenstand des expliziten Glaubens; nun im Neuen
Testament sind sie auch genügend geoffenbart und allen
durch die kirchlichen Festfeiern und den kirchlichen Unterricht

genügend vorgelegt, so daß nun auch subjektiv ein
jeder zum expliziten Glauben an sie verpflichtet ist. Dies
ist der Sinn von q. 1 a. 6—9 und q. 2 a. 6—8h

1 Ritsehl (p. 17) mutet ganz mit Unrecht dem hl. Thomas die
Ansicht zu, daß das Volk keine Kenntnis der Glaubensartikel besaß,
„obgleich seit einem halben Jahrhundert die beiden Bettelorden
bestanden, deren Beruf die Predigt an das Volk war"'. Thomas sagt
aber ausdrücklich, daß die articuli incarnationis — und das Gleiche
gilt von den übrigen — „communiter (allgemein) in Ecclesia sollem-
nizantur et publice proponuntur". Die erste Objektion zu q. 2 a. 5
betrifft nicht das gläubige Volk, sondern, wie die angeführte Apostelstelle

(Rom 10, 14) zeigt, solche, die außerhalb der Glaubensverkündi-
güng stehen, Daß zu jener Zeit noch nicht allen Völkern das Evan-



58 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Ist jedoch außer den Artikeln des Symbolums nach
Thomas nichts anderes explizite zu glauben? Thomas
spricht sich darüber nicht eigens aus, wohl weil darüber
keine Frage bestand. Aus seinen gelegentlichen
Äußerungen läßt sich aber folgendes feststellen. Alle müssen
die Gebote des Dekalogs explixite kennen, weil sie von
der natürlichen Vernunft gelehrt werden (De Verit. q. 14
a. 11 ad 3 in contrarium). Ferner hat Thomas ausdrücklich

das Prinzip aufgestellt, daß jeder das explizite glauben
muß, was er als Offenbarungslehre kennt (q. 2 a. 5) —
daraus ergibt sich für alle normalen und irgendwie eifrigen
Christen eine ganze Reihe von explizite zu glaubenden
Lehren. Weiter verlangt er mehr oder weniger expliziten
Glauben auch an die „subtiles considerationes", wo Stand
und Amt es erfordern (q. 2 a. 7). Ausdrücklich verlangt
er Glauben an die Heilige Schrift (q. 2 a. 5) ; ebenso
ausdrücklich an die Kirche (q. 1 a. 10; q. 5 a. 3; q. 2 a. 6.
ad 3 ; De Verit. q. 14 a. 11 ad 7 usw.).

In ähnlicher Weise, aber zum Teil von anderen
Gesichtspunkten aus vertritt und begründet Thomas die
fides implicita im Sentenzenkommentar (3 d. 25).
Der übernatürliche Glaube ist notwendig zur Erkenntnis
des übernatürlichen Zieles des Menschen und der zu dessen
Erreichung eingesetzten übernatürlichen Mittel (3 d. 25-
q. 1 sol. 1). Aus eben diesem Grunde ist die explicatio
fidei, d. h. fides explicita erfordert — de necessitate salutis
(3 d. 25 q. 2). Zum Heile kann der zum Gebrauch der
Vernunft Gelangte nur durch Übung der Tugenden (actus
virtutum) gelangen. Der (übernatürliche) Tugendakt setzt
aber den Glauben voraus, weil dieser allein ihm Objekt
und Motive gibt (dirigit intentionem). Folglich genügt der
Glaubenshabitus nicht, sondern sind Glaubensakte
notwendig. Diese selbst sind wiederum undenkbar, ohne daß
etwas bestimmt und ausdrücklich erkannt und geglaubt
wird — „fides non potest exire in actum nisi aliquid de-

gelium verkündigt wurde, wird wohl auch Eitschl zugeben müssen.
Mit dem „drastischen" Argumente ist es also nichts. (Vgl. Hofimann
I, 117 ff.) Aber auch Hoffmann verkennt die Tragweite der
Forderungen des Aquinaten. Nur so kann er behaupten, daß der Glaube
der gegenwärtigen minores die nämliche Stufe einnehme wie die fides
explicita der vorchristlichen maiores (I, 127) oder daß Thomas zuerst
möglichst viel fordere und dann mit einer immerhin recht bescheidenen
Leistung der minores zufrieden sei (I, 128).



Geschichte der tides implicita in der kath. Theologie 59*

terminate et explicite cognoscendo quod ad fidem pertineat".
Darum kann niemand, der den Gebrauch der Vernunft
besitzt, zum Heile gelangen ohne irgendwelchen expliziten
Glauben (3 d. 25 q. 2 a. 1 sol. 1). Die fides explicita ist
also so weit zum Heile notwendig, als erfordert ist, den
Menschen auf sein übernatürliches Ziel hinzulenken. Dies
trifit aber nicht bei allen Glaubenslehren zu, da man nicht
alle zu kennen braucht, um tugendhaft zu leben (sol. 2).
Es genügt also, das explizite zu wissen und zu glauben,
was jeweilen für das religiöse Leben notwendig
ist (sol. 2 ad 3um). Darum müssen die maiores, d. h. jene,
welche das Lehramt ausüben, vorerst alle einzelnen Glaubenslehren

„distincte" kennen, dann, so weit Stand und Amt
es heischen, deren Sinn und Tragweite (sol. 3). Dazu
verpflichten sie sich nämlich durch die Annahme des Amtes
(ad 2um). Die minores, d. h. jene „quibus non incumbit
officium docendi fidem", bedürfen keiner so ausgedehnten
fides explicita, es genügt ihnen jene Kenntnis, welche zur
eigenen guten Lebensführung erfordert ist. Da aber die
maiores, d. h. die Träger der Offenbarung und des
Lehramtes, Stellvertreter Gottes sind (medii inter Deum et
homines), müssen sich die minores ihrem Glauben
anschließen (habere fidem implicitam in fide illorum), inso-
ferne sie (beglaubigte) Vertreter Gottes sind (sol. 4).

Nach diesen Grundsätzen beantwortet Thomas im
Sentenzenkommentar auch die Frage nach der Notwendigkeit

der fides explicita an die Menschwerdung und die
Dreifaltigkeit (3 d. 25 q. 2 a. 2). Thomas betont, daß, um
den Zweck zu erreichen, nicht nur die Kenntnis des Zieles,
sondern auch der zu dessen Erreichung notwendigen Mittel
erfordert sei (3 d. 25 q. 2 a. 2 sol. 4 ad 2). Alle Heiligung
geschieht aber durch die Sendung des Heiligen Geistes
und die Erlösung; darum ist expliziter Glaube an beide
zum Heile notwendig. Dem entspreche auch die Art der
Offenbarung jener Geheimnisse, die im Neuen Bunde
explizite ist, im Alten Bunde aber verhüllt war: „quia non
erat necessarium, ut explicite omnes cognoscerent, ideo non
fuit positum mysterium Trinitatis manifeste in veteri testa-
uiento, sed velate, ut sapientes capere possent" (1. c. ad 3).

Die gleiche Lehre trägt Thomas in den Quae st.
dis p., De Ver i täte, q, 14 a. 11 vor, allerdings mehr
kasuistisch. Etwas explizite zu glauben, war zu allen



60 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Zeiten und für alle notwendig, nämlich Gottes Dasein und
Vorsehung, denn dieser explizite Glauben ist notwendig,
um die Gläubigen auf Gott als das übernatürliche Ziel zu
richten. Alle Geheimnisse Gottes können wir hienieden
nicht erkennen, wohl aber einige „rudimenta" derselben,
wie sie uns in der Offenbarung zum Glauben vorgelegt
werden, um uns so die Richtung auf das Ziel zu geben.
Aber auch die Erkenntnis dieser ist nicht allen möglich.
Darum gibt es Offenbarungen, die zu allen Zeiten, aber
nicht von allen explizite zu glauben waren ; andere, die
von allen, aber nicht zu allen Zeiten (d. h. jetzt, aber nicht
früher von allen) zu glauben waren ; andere, die weder von
allen noch zu allen Zeiten zu glauben waren, nämlich die
subtilitates fidei. Darnach bestimmt er den Unterschied
des Glaubensmaßes je nach Verschiedenheit der Zeit, vor
und nach dem Sündenfalle, vor und nach dem Gesetze, vor
und nach der Menschwerdung, ferner je nach Verschiedenheit

von Stand und Amt.
Hoffmann (I, 128) beschließt seine Darstellung der

Lehre des hl. Thomas mit zwei Urteilen : Erstens
unterscheide sich Thomas nicht wesentlich von seinen nächsten
Vorgängern; zweitens habe er sich aus praktischen Gründen
der Anerkennung der fides implicita nicht verschließen
Lönnen. Beide Urteile sind in dieser Form unrichtig. Was
das notwendige Maß an explizitem Glauben betrifft, hat
Thomas zwar keine völlig neue Lehre aufgestellt, aber
doch als erster prinzipiell expliziten Glauben an alle Artikel
des Symbols verlaugt, allerdings auch hiermit nur die
Tendenz der Tradition vertretend: Das Symbol ist der
Glaube, allen genügend vorgelegt und darum von allen
explizite zu glauben. Ermöglicht wurde diese Formulierung
durch den explicite-Begriff des Aquinaten. Was die fides
implicita betrifft, finden wir bei Thomas weniger eine
„Anerkennung" derselben als deren Forderung — was nicht
explizite geglaubt werden kann, muß wenigstens implizite
geglaubt werden; diese Forderung oder auch Anerkennung
stützt sich aber nicht auf minderwertige „praktische"
Gründe, sondern auf Tatsachen, welche allgemeine Gesetze
der Offenbarung und wesentliche Bedingungen des Glaubens
repräsentieren. Dies wird sich gerade bei der Bestimmung
des thomistischen Begriffes der fides implicita zeigen.

(Fortsetzung folgt)


	Geschichte der fides implicita in der katholischen Theologie [Fortsetzung]

