Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fir seine Lehre vom realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschopfen

Autor: Feldner, Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lelre 97

DIE QUELLEN DES HL. THOMAS VON AQUIN
FUR SEINE LEHRE VOM REALEN UNTERSCHIED
ZWISCHEN WESENHEIT UND EXISTENZ IN DEN
GESCHOPFEN
Von Mag. Theol. Fr. GUNDISALV FELDNER O. P.

1. Die Richtigkeit der Behauptung, dal noch kein
Mensch je ein wissenschaftliches Problem mit Aussicht euf
Erfolg ganz aus sich selber gelost habe, unterliegt nicht
dem geringsten Ziweifel, Denn immer und immer wieder
mufd der Mensch, auch der gelehrteste. an bLereits Ge-
gebenes, durch seine Vorgiénger Erforschtes gewissenhaft
ankniipfen, auf ihre gewonnenen Ergebnisse sich stiitzen.
Nur so vermag er wissenschaftlich weiter zu' arbeiten,
tiefer zu forschen, das Frithere besser zu begriinden. Erst
auf dieser Grundlage kann ein Lehrgebaude entstehen, das
teststeht und allen Widerwirtigkeiten und Anstiirmen der
Gegner ein fiir allemal standhalt.

2. An diesem selbstverstindlichen Grundsatze hat ein
Thomas von Aquin, wie alle seine Werke bezeugen, un-
verbriichlich festgehalten Die Awutorititen der fritheren
Gelehrten waren 1hm 1m allgemeinen stets ma{sgebend und
vielfach auch durchwegs entscheidend.

3. Damit ist durchaus nicht gesagt, dafl der englische
Lehrer blofy das Amt eines Abschreibers aus anderen
Quellen innegehabt habe, ohne aus eigenem etwas
Neues vorzubringen. Im Gegenteil héren wir aus Herrn
Dr. Matthias Baumgartners Geschichte der Philosophie
(10. Anufl.,, Berlin 1915, p. 485), dafl S. Thomas eine
neue Lehrmethode wund neue Lehren vorgetragen
habe. Es versteht sich von selber, dafl ein Agquinate
nicht nach dem Muster der modernen Philosophen
etwas Neues gelehrt, sondern nur das frithere Lehrgut
weiter entwickelt, fester ausgebaut hat. Js fiel dem eng-
lischen Lehrer niemals ein, alles frither Errungene auszu-
merzen, sondern das bereits errichtete Lehrgebiude, statt
abzubrechen und dem Erdboden gleichzumachen, vielmehr
auszubessern und, wo Liicken sind, auszufiillen, um,so auf
dem festen Grunde eifrig welterzuba.uen und das Unv»ll-

ommene zu vollenden.

4. Es darf uns daher nicht wundernshmen, wenn der
Aquinate ausdriicklich selber angibt, wieso er zu der



98 Die Quellen des hl, Thomas von Aquin fiir seine Lehre

festen Ansicht gelangt ist, daffl in den Kreaturen zwischen
ihrer Wesenheit und dem Dasein ein sacklicher Unter-
schied sein miisse,. :

b. Als ersten Gewidhrsmann nennen wir Aristoteles,
den Philosophen. Man liebt es zwar in neuester Zeit,
den englischen Lehrer iiber die Werke des Aristoteles:
Peri Hermeneias, Analyt. Poster., Physik usw. blo8 als
Berichterstatter, Kommentator, ohne eigenes Urteil
hinzustellen. Die Absicht ist etwas zu durchsichtig. denn
die héufigen Verbesserungen des hl. Thomas beweisen, daB
er die Augen immer offen hatte. Allein, weil es den Ge-
lehrten verschiedener Richtung in die Quere geht, machen
sie aus S. Thomas einen ganz gewdhnlichen Bericht-
erstatter, als wire er der niichstbeste Zeitungsschmock.
Nein, so billig geben wir es in der Philosophie nicht und
die Verteidiger dieser Ansicht mdgen sich in acht nehmen,
dafS wir ihnen nicht véllige Unkenntnis der Werke des
hl. Thomas nachzuweisen gezwungen sind. Schwindel gilt
in der Wissenschaft hoffentlich nicht oder wir verzichten
tiberhaupt auf jede Wissenschaft und leben von Nach-
richten. |

Nun lesen wir im II. Buch der Analyt. Posteriora
folgende Stelle: et ita patet, quod per unam et eandem
demonstrationem non possunt diversa demonstrari. Sed
alind est quod quid est homo, et esse hominem, In
solo enim primo essendl principio, quod est essen-
tialiter ens, ipsum esse et quidditas eius est unum
et idem. In omnibus autem aliis, quae sunt entia per
participationem, oportet quod sit aliud esse et quid-
ditas entis (Analyt. Poster. II 6, 3 ed. Leon.).

Aristoteles behauptet also hier klipp und klar, da8
nur in Gott, dem ersten Prinzip alles Seins, die Wesenheit
mit ihrem Dasein sachlich ein und dasselbe ausmache,
Darum bilde Gott ein wesentlich Seiendes. In allen
iibrig;'en Dingen, die nicht Gott oder erstes Prinzip des
Seins sind, sei etwas anderes die Wesenheit und etwas
anderes die Existenz oder das Dasein. Darum unterscheide
sich die Wesenheit dos Menschen von ihrem Dasein und in-
folgedessen konne man unmoglich durch einen und denselben
Beweis dartun, was der Mensch sel und daf er existiere.

6. Sehen wir nun zu, ob der Aquinate diese Stelle
des Aristoteles bloB anfiithrt, ohne damit einverstanden zn



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 29

sein. Der hl. Thomas schreibt irgendwo : Dupliciter aliquid
de aliquo praedicatur. Uno modo essentialiter, alio
modo per participationem. Lux enim praedicatur de
corpore illuminato participative. Sed si esset aliqua lux
separata, praedicaretur de ea essentialiter. Secundum hoc
ergo dicendum est, quod ens praedicatur de solo Deo
essentialiter, eo quod esse divinum est esse subsi-
stens et absolutum. De qualibet antem creatura praedi-
catur per participationem; nulla enim creatura est
suum esse, sed est habens esse. Sic et Deus dicitur bonus
essentlialiter, quia est ipsa bonitas. Creaturae autem
dicuntur bonae per participationem, quia habent boni-
tatem . .. Quandocunque autem aliquid praedicatur de
altero per participationem, oportet ibi aliquid
esse praeter i1d, quod participatur. Et ideo in
qualibet creatura est aliud ipsa creatura, quae habet’
esse, et ipsum esse eius. Kt hoc est quod Boéthius in
libr. de hebdom. dicit, quod in omni eo, quod est, citra
primum, aliud est esse et quod est (Quodlib, IT q. 2
a. 3).

Schon an dieser Stelle allein trigt der englische
Lehrer die Anpsicht des Aristoteles als seine eigene, und
zwar Wort fiir Wort, seinen Lesern vor. Ein Vergleich
der beiden muf Jedermann ohne weiteres davon hberzeugen
Aristoteles wie S, Thomas sprechen von zwei durchaus
unterschiedenen Dingen, die eine jede Kreatur aufweist:
die Wesenheit und das Dasein. Das Wort ,alind“ bedeutet
einen realen Unterschied (I. Sent. dist. 9 q. 1 a. 1¢ und
ad 2; Summa theol. I. P. q. 31 a 2¢ und ad 4).

7. Ganz in demselben Sinne lauten seine Worte anders-
wo: Omnis enim substantia creata est composita ex po-
tentia et actu. Manifestum est enim, quod solus Deus
est suum esse, quasi essentialiter existens. In
quantum scilicet suum esse est eius substantia. Quod de
nullo alio dici potest. Esse enim subsistens non potest
esse nisi unum, sicut nec albedo subsistens non potest
esse nisi unum. Oportet ergo, quod quaelibet alia res sit ens
participative, ita quod aliud sit in eo substantia
participans esse et aliud ipsum esse participatum. Omne
autem participans se habet ad participatum sicut potentia
ad actum. Unde substantia cuiuslibet rei creatae se habet ad
suum esse sicut potentia ad actum (Quodlib. LII q. 8 a. 20),



30 Die Quellon des hl. Thomas von Aquia fiir seine Lehre

Imm>r und immer wieder betont der Aquinate im
engsten Anschluf an Aristoteles, dafl Gott allein sein
Dasein, suum esse, bilde, die Kreatur daher eine Zu-
sammensetzung aus der Wesenheit und dem I'asein
aufweisen miisse. Sed quia substantia angeli non est suum
esse — hoc enim soli Deo competit, cui e$se debetur ex
seipso, et non ab alio. — invenimus in angelo et substan-
tiam sive quidditatem elus, quae subsistit, et esse eius,
quo subsistit: quo scilicet actu essendi dicitur
esse, sicut actu currendi dicimur currere. Et sic dicimus
angelum esse compositum ex quo est, et quod est, vol
secundum verbum Boéthii ex esse et quod est. Et quia
ipsa substantia angeli in se considerata est in potentia ad
esse (also indifferent), cum habeat esse ab alio, et ipsum
esse sit actus; ideo est in eo compositio actus et po-
tentiae. Kt sic posset in eo concedi materia et forma, si
omnis actus debeat dici forma et omnis potentia materia.
Sed hoc non competit in proposito, quia esse non est
actus, qui sit pars essentiae, sicut forma ipsa (Quodlib,
IX q. 4 a. 6; vgl. Quodlib. VII q. 3 a. 7: angelus non est
suum. esse, hoc enim solius Del est). '

8. Aristoteles stellt an dem vorhin angegebenen Orte
(Analyt. Poster. II 6, 4) noch einen anderen Bewsis zu
unseren Gunsten her. Er sagt: secundum commune sapien-
tum dictum necessarium est, quod omne id est totum, quod

er demonstrationem demonstratur, sit ipsum quia est,
nisi forte aliquis dicat, quod ho: ipsum, quia est,
sit substantia alicuius rei. Hoc autem est impossibile.
Hoc enim ipsum, quod est esse, non est substantia
vel essentia alicuius rer in genere existentis.
Alioquin oporteret, quod hoc, quod dico ens, esset genus,
quia genus est, quod praedicatur de alique in eo, quod quid est,
Ens autem nor est genus, ut probatur in III. Metaph. Et
propter boc etiam Deus_, qul est suum esse, non est
in genere. Si autem quia est esset substantia alicuius
rei, simul cum aliquis ostenderet quia est, ostenderet
quid est. | |

9. Abermals belehrt uns Aristotcles, dafi die Existenz
der Dinge mit ihrer Wesenheii, oder Substanz nicht
identisch sei, Und dies aus dem Grunde, weil alle
Dinge, aufler Gott allein, der Kategorie unterstehen, die
Existenz der Dinge aber niemals die Gattung bilden konne,



vom realen Urierschied zwischen Wesenheit und Existenz 3F

wihrend doch alle Dinge zu irgendeiner Kategorie ge-
héren. Bildet das Dasein eines Dinges die Gatting, so
muf} es von thr wesentlich ausgesagt werden, was un-
moglich ist. Geravs aus diesem Grunde befindet sich Gott,
der sein eigenes [lasein ausmacint, In keiner Kategorie.
Folglich unterscheidet sich das Dasein der Dinge in einer
Kategorie real von ihrer Wesenheit, die einer Kategorie
angehort.

Dazu kommt im Falle der realen Identitit, dafi der
Autor, der die Existenz eines Dinges nachweist, zugleich
auch die Wesenheit eines Dinges dartun konnte. Wir
wiiiten somit zugleich auch sofort, was ein Ding ist. Die
tigliche Erfahrung sagt uns indessen, wie viel Miihe uud
Arbeit es kostet, bei Vorhandensein, also Dasein,
eines Dinges festzustellen, was dieses Ding ist. KEbenso
verfehlt wire es, bei genauer Kenntnis der Wesenheit
eines Dinges auch sofort zu wissen, dafl es existiert.
Somit sind hier zwel durchaus getrennte Fragen zu be-
antwortean und zu ldsen.

10. Was sagt nun der Aquinate zu dieser Darlegung
des Aristoteles? N.chdem S. Thomas festgestellt, dafd die
Geschopfe ihr Dasein nur durch Anteilnahme, per
participationem von Gott haben, fihrt er fort: sed sciendum
est, quod =liquid participatur dupliciter. Uno modo quasi
exicteas de substantia pariicipantis, sicut genus partici-
patur a specie. Hoc autem modo esse non partici-
patur a creatura. Id enim est de substantia rei, quod
cadit in elus definitione. Ens autem ncu ponitur in defini-
tione creaturae, quia nec est genus nec differentia. Unde
participatur sicut aliquid non existens de essentia
rei. Kt ideo alia quaestio est, an est, et quod est.
Unde, cumm omne, quod est praeter essentiam rei, di-
catur accidens, esse, quod pertinet ad quaestionem an
est, est accidens, Et ideo Commentator dicit in V. Metaph.
quod ista propositio: ,Sortes est®, est de accidentali prae-
dicato, secundum quod importat entitatem rei vel v ri-
tatera propositionis.

Sed verum est, quod hoc nomen ens, srecundum quod
lmportat rem, cui competit huiusmodi esse, sic significat.
essentiam rei, et dividitur per decem genera, non tamen
univocs, quia non eadem ratione competit omnibus esse,
sed substantiae quidem rer se, aliis autem aliter. Sic ergo.



39 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

in angelo est compositio ex essentia et esse, non
tamen est compositio sicut ex partibus substantiae,
sed sicut ex substantia et eo, quod adhaeret sub-
stantiae (Quodl. II q. 2 a, 3).

11. Vergleichen wir nur diese eine Stelle mit dem
Texte des Aristoteles, so konnen wir an der vollen Uber-
einstimmung beider nicht zweifeln. Der Unterschied be-
steht nur darin, daB Aristoteles einfach die reale Identitit
der Wesenheit mit dem Dasein in den Geschopfen ent-
schieden bestreitet, ohne sich in das nihere Verhiltnis dieser
beiden zueinander einzulassen, wihrend der Aquinate auf
dieses Verhiltnis genauer eingeht. Die Tatsache des realen
Unterschiedes in den Kreaturen steht fiir beide felsenfest.

12, Inwiefern die Existenz der Geschépfe fir die
Wesenheit derselben ein zufallendes, ein Akzidenz genannt
‘werden miisse, erklart uns der englische Lehrer hier und
auch anderswo deutlich genug. Jedes Akzidenz im eigent-
lichen Sinne setzt ein bereits existierendes Subjekt
voraus. Folglich kann in diesem Sinne das Dasein fiir
die Wesenheit kein Akzidenz sein, sondern es bildet wviel-
mehr das, wodurch die Wesenheit formell existiert, das
quo essentia existit. Akzidenz ist das Dasein, weil es
weder ein wesentlicher Bestandteil der Wesenheit ist
noch diese selber ausmacht. Die Existenz bildet die formelle
Verwirklichung der Wesenheit: Ksse est accidens, non
quasi per accidens se habens, sed quasi actualitas cuius-
libet substantiae. Unde ipse Deus, qui est sua actualitas,
est suum esse (a. a. 0. ad 2). Unumquodque quod est in
potentia et in actu, fit actu per hoc, quod participat
actum superiorem. Per hoc autem aliquid maxime fit actu,
‘quod participat per similitudinem primum et purum actum.
Primus autem actus est esse subsistens per se. Unde com-
pletionem unumquodque recipit per hoe, quod participat
esse. Unde esse est complementum omnis formae, quia
per hoc completur, quod habet esse. Kt habet esse, cum
est actu. Et sic nulla forma est, nisi per esse. Et sic dico,
quod esse substantiale rei non est accidens, sed actua-
litas cuiuslibet formae existentis, sive sine materia sive
sum materia. Et quia esse est complementum omnium, inde
est, quod proprius effectus Dei est esse, et nulla caunsa
dat esse, nisi in quantum participat operationem divinam,
Et sic, proprie loquendo, non est accidens. Et quod



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 33

Hilarius dieit, dico, quod accidens dicitur large omne, quod
mon est pars essentiae, Kt sic est esse In rebus
creatis, quia in solo Deo esse est eius essentia (Quodlib.
XII q. 5 a. d).

13. In der Erklarung des VIII. Buches der Physik
des Aristoteles bemerkt der hl. Thomas: Necesse est enim,
quod omnis substantia simplex subsistens vel 1ipsa sit
suum esse, vel participet esse. Substantia autem simplex,
quae est ipsum esse subsistens, non potest esse nisi
una, sicut nec albedo, si esset subsistens, posset esse nisi
una. Omnis ergo substantia, quae est post primam sub-
stantiam simplicem, participat esse. Omne autem
participans componitur ex participante et participato.
Et participans est in potentia ad participatum. In omni
ergo substantia, quantumcumque simplici, post primam
Substa.ntlam simplicem, est potentia essendi (Physic.
VIII 21, 13 ed. Leon.). Abermals gibt es fiur S. Thomas
nur ein einziges fiir sich bestehendes Dasein, Gott
selber (Physic. lib. VIII 21, 13). Den Grund dafiir nennt
der Aquinate, dafl Gott actus purus, reine Wirklichkeit,
ist, Divinum esse est actus purus (Physic. I/15, 7).
Omne quod non est suum esse, participat esse a causa
prima, quae est suum esse (Physik VIII 21, 13, 14)

14, Wir kopnen in dieser kleinen Abhandiung un-
moglich die weiteren Anschliisse des hl. Thomas an Aristo-
teles, unsere I'rage betrettend, weiter verfolgen. Wir wollten
nur auf die Quelle aufmerksam machen, die dem Aqui-
naten bei seiner Arbeit Stoff zugefiihrt hat, der vom
hl. Thomas systematisch und meisterhaft verarbeitet wurde
in seinen verschiedenen Werken, gestiifzt auf Aristoteles,
den Philosophen. Nur das eine miissen wir noch be-
merken, dafl S, Thomas voll und ganz die Lehre des
Aristoteles teilt, daf die Frage, was und ob ein Ding
ist und existiert, durchaus zwei fiir sich getrennte Fragen
sind. Darum erklirt der englische Lehrer, man kdunne ganz
gut wissen, was ein Ding ist, ohne dessen wirkliche
Existenz festzustellen: z. B. eine Sonnenfinsternis; was
ein Dreleck ist, was Philosophie, Metaphnysik, Naturwissen-
schaft usw. sind, konnen wir ganz gemau bestimmen, ohne
irgendeine Riicksicht auf ihre wirkliche Existenz. Und den
Grund dafiir bildet, dafi die wirkliche Existenz eben nicht
zu der Wesenheit aller dieser Dinge gehort. Sie alle

Divws Thomas VI. {Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXIIL,) 3



34 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

sind fiir ihre wirkliche Existenz vollkommen indifferent,
so daly sie existieren oder auch nicht existieren konnen.
Diese Indifferenz oder sagen wir Kontingenz besteht auch
dann, wenn sie in der Wirklichkeit existieren. Diese Kon-
tmgenz bezieht sich jedoch nur auf die Existenz, nie-
mals auf die Wesenheilt der Dinge. Omnis autem
essentia vel quidditas rerum creatarum intelligi potest sine
hoc, quod aliquid intelligatur de esse suo facto. Possum
enim Intelligere, quid est homo vel phonix, et tamen
ignorare, an esse habeat in rerum natura. Ergo
patet, quod esse est aliud ab essentia vel quidditate
(Opusc. de ente et essentia, c. b und 6). Invenitur in om-
nibus rebus natura entitatis in quibusdam magis nobilis
et in quibusdam minus; ita tamen quod ipsarum rerum
naturae non sunt hoc ipsum esse, quod habent,
alias esse esset de intellectu culuslibet quiddita.tis,
quod falsum est, cum quidditas cuiuslibet rei intelligi
possit non intelligendo de ea, an sit (1L Sent. dist. I q. 1
a. 1; vgl. I. Sent. dist. VIII ¢q. 4 a. 2),

'16. Die Wesenheit der Dinge 1st durchaus unver-
énderlich; z B. die Pflanze ist immer Pflanze, das
Tier immer Tier, der Mensch immer Mensch, gleich-
viel ob diese Dinge existieren 'oder micht existieren. Der
Wesenheit der Dinge, dem Wesensein, kann man inner-
lich weder etwas beifligen noch etwas wegnehmen, andern-
falls ist die Wesenheit selber griindlich geéndert, mit
anderen Worten, nicht mehr dieselbe. Der Mensch ist
notwendig ein animal rationale, das Tier ein animal und
so in allen anderen Dingen. Das allein schon beweist den
realen Unterschied der Wesenheit von der KExistenz in
den Kreaturen. Das Dasein keines einzigen (Geschiopfes
ist ein notwendiges. Bilden hingegen die Wesenheit
und das Dasein der Kreaturen sachlich ein und dasselbe,
so ist ihre Existenz ebenso notwendig wie die Wesen-
heit. Das ist doch selbstverstindlich. Dann ist die Existenz
des Menschen z. B. ebenso notwendig wie sein Mensch-
sein: esse essentiae. Folghch kann Gott beides nicht andern,
weder dafll der Mensch ein animal irrationale werde, noch..
auch dal er nicht existiere. Die Wesenheit der Dinge
als solche enthilt somit nur die konstitutiven Prin-
zipien, weiter nichts, Der Triager der Wesenheit hin-
gegen besitzt noch manche Zugabe zu der Wesenheit, vor



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 35

allemdie E xistenz Nulli naturae vel essentiae vel formae
aliquid extraneum adiungitur, licet id, quod habet na-
turam vel formam, vele ssentiam, possit aliquid extraneum
in se habere. Humanitas enim non recipit m se nisi quod
est de ratione humanitatis. Quod ex hoc patet, quia in
definitionibus, quae essentiam rel significant, quodlibet
additum vel subtractum variat speciem, sicut etiam in
numeris, ut dicit Philosophus in VIII. com. 10. Metaph.
Homo autem, qui habet humanitatem, potest aliquid aliud
habere, quod non sit de ratione humanitatis, sicut albe-
dinem et huiusmodi, quae non insunt humanitati, sed ho-
mini. In qualibet autem creatura invenitur differentia
habentis et habiti., In creaturis namque compositis
invenitur duplex differentia: quia ipsum suppositum sive
individuum habet naturam speciei, sicut homo humani-
tatem, et habet ulterius esse. Homo enim nec est
humanitas nec esse suum. Unde homini potest in-
esse aliquod accidens, non autem ipsi humanitati vel eius
esse. In substantiis vero simplicibus est una tantum diffe-
rentia, scilicet essentiae et esse. In angelis enim
quodlibet suppositum est sua natura. Quidditas enim sim-
plicis est ipsum simplex, ut dicit Avicenna libr. V. Metaph.
c. 5. Non est autem suum esse. Unde ipsa quidditas
est in suo esse subsistens... In Deo autem nulla est
differentia habentis et habiti, vel participantis et parti-
cipati. Immo ipse est et sua natura et suum esse (De potentia
q. 7 a. 4). .

16. Wir sehen auch hier wieder, wie der Aquinate
sich eng an Aristoteles anschliefit. Das Beispiel der Zahl
bezeugt es. Daher mufl die Wesenheit der Dinge immer
eine und dieselbe bleiben, ob sie existiert oder mnicht
existiert; andernfalls wiirde sie durch die Hinzukunft der
Existenz spezifisch eine andere werden und das animal
rationale mit dem animal rationale existens wire nicht
mehr spezifisch ein und dasselbe, was hoffentlich niemand
verteidigen wird. Zugleich besagt das, dafi die Wesen-
heiten der Dinge als solche unverinderlich und not-
wendig sind. Diese vermag auch Gott nicht zu &ndern, weil
sie seinen gottlichen Ideen widersprechen wiirden. Das
Menschsein bleibt immer dasselbe, das Existent sein da-
gegen #ndert sich bestindig. Das Wesenheitsein kann
sich nur in jenen Naturdingen &ndern, die aus Materie und

St



36 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

Form zusammengesetzt sind. Dann bleiben sie eben nicht
mehr dasselbe, was sie friiher waren. Der Sinn der
Stelle des hl. Thomas nach Aristoteles besagt somit,
dal} jede Beigabe oder Wegnahme zu der Wesenheit
selber eben dieselbe wesentlich verdndert, auch
dann, wenn ihr die Existenz beigefiigt wird. KEs unter-
liegt demnach gar keinem Zweifel, dafl der Aquinate sich
auf seinen Gewahrsmann, den Philosophen Aristoteles, stiitzt.

17. Aristoteles hat ganz recht, wenn er die Wesen-
heiten der Kreaturen tnverinderlich und notwendig nennt.
Denn nur so ist eine wissenschaftliche, stringente
Beweisfithrung fiir den Gegenstand mdoglich. Si est de-
monstrativa scientia, oportet quod sit ex necessariis
principiis (Analyt. Poster. I 13, 1ff. ed. Leon.). Die Exi-
stenz der Dinge aber enthilt keinerlei Notwendigkeit,
sondern ist durchaus kontingent. Daher kommt dem Men-
schen das Menschsein notwendig zu, die Existenz
aber nicht. Somit kommt das Menschsein dem Menschen
ohne irgendeine wirksame Ursache zu. Necessarium signi-
ficat quemdam modum veritatis. Verum autem secundum
Philosophum in VI. Metaph. est in intellectu. Secundum
hoc igitur vera et necessaria sunt aeterna, quia sunt in
intellectu aetermno, qui est intellectus divinus solus
(Summ. theol, [. P. q. 10 a. 3 ad 3). — Aus alledem geht
klar hervor, dafl die Wesenheit der Dinge als solche
keinerlei wirksame Ursache aufweist, wohl aber die E xi-
stenz dieser Wesenheit. Mit Recht erklirt darum einmal
Aristoteles, die KFrage, warum der Mensch Mensch sei,
bilde eine blode Anfrage (VII. Metaph., p. 59). Ganz anders
verhilt es sich um die Frage, warum der Mensch exi-
stiere. Diesbeziiglich mufl eine .wirksame Ursache ein-
greifen. Denn es ist durchaus nicht einerlei, ob ich nun
sage, die Pflanze ist eine Pflanze, das Tier ein Tier, der
Mensch ein Mensch, und alle diese Dinge haben ein D a-
sein, sie existieren. Daher bleibt es ganz und gar aus-
geschlossen, dafy die Wesenheit der geschaffenen Dinge
real ein und dasselbe sein konne mit ithrem Dasein. Der
Mensch z. B. bleibt immer Mensch: animal rationale, aber
er existiert nicht immer. Somit gilt das Argument
des hl. Thomas in seiner Summa philos. (c. gent. II c. 52):
substantia, uniuscufusque est ens per se, et non per aliud,
Unde esse lucidum actu non est de substantia atris, quia



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 37

est el per aliud. Sed cuiuslibet rei creatae esse est
el per aliud, nam alias non esset creatum. Nullius igitur
substantiae creatae suumesseestsuasubstantia.

18. In diesem Syllogismus faf}t der Aquinate die aus
Aristoteles entnommene Lehre als seine eigene zusammen.
Der englische Lehrer sagt: Die Wesenheit der Geschopfe
kommt ihnen durch sich selber, per se, nicht durch eine
duflere wirksame Ursache zu. Die Existenz hingegen kommt
ithnen durch eine #uflere wirksame Ursache zu; folglich
kann diese Wesenheit mit ihrem Dasein nicht real iden-
tisch sein, andernfalls widre sie nicht erschaffen:
alias non esset creatum., Der hl. Thomas weist somit hier
nach, dafl die Wesenheit der Kreaturen nicht irgendeine
wirksame Ursache habe, wohl aber die Existenz der-
selben. Hitten die Geschopfe auch das Dasein per se,
durch sich, mit anderen Worten, wiren ihre Wesenheiten
mit dem Dasein 1identisch, so wéren sie nicht er-
schaffen, denn das Dasein kdame ihnen dann geradeso
per se zu wie die Wesenheit. Damit entfiele jede #ufere
wirksame Ursache, wie in Gott. In Gott sind Wesenheit
und Dasein real ein und dasselbe, folglich kann Gott nicht
erschaffen, von einer wirksamen Ursache hervorgebracht
sein, denn seine Existenz i1st sac hlich nichts anderes als
seine Wesenheit selber. Kinen Unterschied machen wir
blof in unserem Denken. Anders verhdlt es sich mit den
Geschopfen. Der Mensch ist zwar immer Mensch und es
bleibt ewig wahr, dafl der Mensch ein animal rationale
bildet, aber er existiert nicht immer, Folgerichtig
kann seine Wesenheit nicht sachlich ein und dasselbe
ausmachen mit seinem Dasein,

19. Horen wir Albert den Groflen, der ohne Krage
fir den Aquinaten eine Quelle gebildet hat, Der selige
Albert sagt in libr. I de causis, comm. c. 8: omne, quod
ex alio est, aliud habet esse et hoc quod est. Quod
enim animal sit animal, vel homo sit homo, pro certo
non habet ex alio. Hoc enim aequaliter est homine
existente, et homine non existente secundum actum.
Quod autem esse habeat in effectu, ex se non est sibi,
sed potius ex primo esse, ex quo fluit omne esse, quod est
in effectu. Hoc igitur, quod est ab alio, habet esse et
lllud, quod est. Kt sic esse hoc modo accidit ei, quia
ab alio sibi est. Et ideo in ipso quaerl potest, an est, an



38 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin fiir seine Lehre

non est. Kt est quaestio determinabilis per causam eius,
quod est esse. In primo autem principio propter hoc,
quod esse non habet ab alio, esse per se est, Et quaestio,
an est, nullum habet locum. Et si quaeratur, hoc erit se-
cundum solam distinctionem rationis, et determi-
nari non potest. Hoc enim quod ipsum est et esse
Ssuam unum est,

Hoc autem alio modo probatur. Omnis enim negativa
ante se habet affirmativam, quae est causa megationis: ut
cum dico, homo non est asinus. Causa huius est, quia
homo est homo. Homo autem et asinus oppositis differentiis
statuuntur. Opposita autem mutuo se expellunt ab eodem
sublecto. Com ergo dico, homo est homo, propter hoc
verum est, quia ibi dicitur illud, quod est de eo, quod est.
Et sic est 1d quod est, non per aliquid aliud, quod
influat super ipsum. Patet ergo quod omne, quod
est, 1d quod est habet a seipso. Ksse autem suum
in effectu, si ex nihilo est, a seipso habere non potest.
Si enim a seipso haberet, cum sit ex nihilo, in nihilo non
esset in potentia ad esse. Homo enim non est in po-
tentia 1llud quod est, Et si esse a sé haberet, oporteret,
quod homo, existens in potentia, haberet esse in effectu.
Sequitur ergo, quod homo existens in potentia, haberet
esse in effectu. Et sic idem esset in effectu, et non esset
in effectu. Ab alio ergo habet esse, a seipso autem
quod sit hoc, quod est. Et hoc est, quod dicit Boéthius
in libr. de hebdom. hebdom. 4: Quod est, aliquid habere
potest praeter illud, quod ipsum est; esse vero nihil
habet admixtum.

In primo autem principio sic esse ncen potest eo, quod
nihil ante ipsum est negative vel privative vel potentia-
liter. Propter quod oportet, quod esse suum radicatum sit
in seipso, et sit sibi idem esse et quod est. Et iterum
dicit Bodéthius, et multi dicunt, quamvis non intslligant,
quod in omni e0, quod est, citra primum, aliud est
esse ot quod est, sive aliud est, quod est et quo est.
In primo autem penitus idem. Et ex hoc habet, quod est
fons omnis esse, et quod omne esse sit ab illo. Esse enim,
quod est actus eius, quod est, in aliud reducitur, quasi
in illud, quod est, a quo fluit. Nec aliud est, in quo reduci
possit, nisi in id, cul idem est esse eb quod est. Kt
per hoc patet, quod habet veram rationem principii, quo-



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 39

miam ipsum non reducitur in ante, et ommnia secundum esse
reducuntur in ipsum.

20. Mit der Lehre des hl. Thomas, dafl die Wesen-
heiten der Geschopfe als solche keine wirksame
Ursache haben, stimmt Albert der Grofle ebenfalls ganz
genau iiberein. Der Mensch ist Mensch, gleichviel ob er
oxistiert oder nicht existiert. Er ist immer Mensch:
animal rationale, und ebenso sind es die anderen Wesen-
heiten der Kreaturen. Das, was sie sind, das quod est,
haben sie durch sich selber, nicht durch eine wirk-
same Ursache. Albert der Grofle erklirt mit aller Be-
stimmtheit: secundum Avicennam et Algazelem et Alpha-
rabum et veritatem, quando praedicatum concipitur in
ratione subiecti — also zum Wesen selber des Subjektes
gehorend — , talis propositio vera est, sivere existente,
sive re non existente. Sive enim homo sit et animal,
sive homo non sit nec animal, semper ista est vera: homo
est animal: et animal est vivum: et vivum est substantia:

ergo: homo est substantia. — Sed si ulterius inferatur:
substantia est ens ergo homo est ens, dicunt, non se-
quitur, quia ens, vel entia esse — also existieren —

accidit homini et animali, et non per se clauditur in
intellectu eorum. Cum enim dicitur: homo est animal,
sufficit ad veritatem propositionis substantialis ordinatio
praedicati ad subiectum. Cum autem additur: animal est ens,
-quia ens non est de ratione animalisvel hominis,
non est ibi ordo substantialis unius ad alterum. Et
ideo, si homo est ens vel animal est ens, oportet quod sint
ens actu. Kt hoc est contra hypothesim. Posuimus enim,
quod non sit homo. Ordinabilitas autem rerum in praedi-
catum et subiectum convenit rebus existentibus, et non
existentibus, dum non sint incompossibiles ad exi-
stendum. Kt 1deo, ante mundum, haec propositio fuit vera
in ipsa rerum ordinabilitate. Et si quaeratur, in quo fuit
illa rerum ordlnabllltas, guando non erant res, dicendum,
quod fuit in ipsis rerum rationibus, Si autem de illis ra-
tionibus ulterius quaeratur, dicendum, quod fuerunt in
sapientia creantis et ordinantis... Kt haec est doctrina
Avicennae, quae concordat cum Porphyrio dicente, quod
nulla specie animalis existente potest intelligi substantia
animata sensibilis, Et constat, quod non loquitur de intel-
dectu intelligentis, quia sic nihil diceret, quia, si nulla



40 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin tiir seine Lehre

species animalis est, nihil erit intelligens. Sed loquitur de-
intellectu intelligibilis, quia, secundum naturae ordinem,
nulla species animalis existente, adhuc, quantum est in
se, manet intellectualiter substantia animata sensibilis (In
Poster. Pradicamt. c. 9).

21. Der englische Lehrer fafit diese Darstellung In
den kurzen Satz zusammen: Die Sechszahl, nach dem:
hl. Augustin, ist nicht in" dem Sinne zu verstehen, als
bliebe diese Zahl, falls Himmel und Erde in nichts zerfiele,
noch sachlich als Kreatur bestehen, sondern in der Be-
deutung, dafd trotz Untergang sédmtlicher Kreaturen immer
noch die Natur der Sechszahl, von jedem Dasein ab-
gesehen, in ithrer gebithrenden Vollkommenheit zuriick-
bliebe, gleichwie der menschlichen Natur immer die Ver-
niinftigkeit zustatten kommt (Quodlib, VIII q. 1 a. 1 ad 3).
— Den Grund dafiir haben wir frither vom Aquinaten ge--
hort, Necessarium significat quemdam modum veritatis.
Verum autem secundum Philosophum VI. Metaph. est in.
intellectu. Secundum hoc igitur vera et necessaria sunt
aeterna, quia sunt in intellectu aetermo, qui est
intellectus divinus solus (Summ. theol. I. P. q. 10 a. 3 ad 3).

22. Eine andere Quelle fiir den englischen Lehrer
bietet Boéthius in seinem Werke de hebdomadibus. Dieser
Autor erscheint in den verschiedenen Werken des Aqui-
naten recht oft angefithrt, sei es in den Objektionen oder
auch in der Losung der Frage durch den Artikel und in der
Zuriickweisung der Einwiirfe. Es wire zwecklos und lang-
weilig, alle Stellen aus Boéthius hier wiederzugeben, weil
sie sich im englischen [.ehrer mehr oder weniger wértlich
wiederfinden. So z. B. sagt der Aquinate De anima, q. unic,
a. 6: Quommodo autem in anima actus et potentia in-
veniantur, sic considerandum est, ex materialibus ad im-
materialia procedendo. In substantiis ex materia e forma.
COII]pOSltlS tria invenimus, scilicet materiam et formam.
et ipsum esse. Cuius quidem principium est forma., Nam.
materia ex hoc, quod reclp1t formam, participat esse. Sic
igitur esse consequitur ipsam formam. Nec tamen
forma est suum esse, cum sit elus principium, Et licet
materia non pertineat ad esse mnisi per formam, forma
tamen, inquantum est forma, non indiget materia ad suum
esse, cum ipsam formam consequatur esse Sed indiget
materia, cum sit talis forma, quae per se non subsistit.



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 41

Nihil ergo prohibet, esse aliquam formam a materia sepa-.
ratam, quae habeat esse, et esse sit in huismodi forma,
Ipsa enim essentia formae comparatur ad esse, sicut po-
tentia ad proprium actum. Et ita in formis per se
subsistentibus invenitur et potentia et actus, inquantum
ipsum esse est actus formae subsmtentls, quae non
est suum esse. Si autem aliqua res sit, quae sit
suum esse, quod proprium Deo est, non est ibi po-
tentia et actus, sed actus purus. Kt hinc est, quod
Boéthius in libr, de hebdom. dicit: quod in alils, quae
sunt post Deum, differt esse et quod est, vel, sicut
quidam dicunt, quod est et quo est. Nam ipsum esse.
est, quo aliquid est, sicut cursus est, quo aliquis currit,

23. Anderswo lesen wir beim Aquinaten: In qualibet
autem creatura invenitur differentia habentis et habiti. In
creaturis namque composﬂns invenitur duplex differentia,
quia ipsum suppositum sive individuum habet naturam
speciei, sicut homo humanitatem. Et habet ulterius
esse. Homo enim nec est humanitas nec esse suum.
Unde homini potest inesse aliquod accidens, non autem
ipsi humanitati vel eius esse. In substantiis vero simplicibus.
est una tantum differentia, scilicet essentiae et esse,
In angelis enim quodhbet SUppositum est sua natura,
quidditas enim simplicis est ipsum simplex, ut dicit.
Avicenna 1n V. Metaph. ¢. 5: non est autem suum
esse. Unde ipsa quidditas est in suo esse subsistens. Unde
in huiusmodi substantiis potest inveniri aliquod accidens
intelligibile, non autem materiale.

In Deo autem nulla est differentia habentis et habiti,
vel participantis et participati, Imo ipse est sua natura.
et suum esse. Kt ideo nihil alienum vel accidentale potest
el inesse. Et hanc rationem videtur tangere
Boéthius in libro hebdom. dicens: id, quod est, habere
potest aliquid praeterquam quod ipsum est. Ipsum
vero esse nihil aliud praeter se habet admixtum (De
potentia, q. 7 a. 4).

24, Ferner lesen wir an einer anderen Stelle: quando-
cumque praedicatur autem aliquid de altero per participa-
tlonem, oportet ibi aliquid esse praeter id, quod
Participatur. Kt ideo in qualibet creatura est aliud
Ipsa creatura, quae habet esse, et ipsum esse eius. Et
hoc est, quod Boéthius dicit in libro de hebdom. quod:



492 Die Quellen des hl, Thomas von Aquin fiir seine Lehre

in omni eo, quod est, citra primum, aliud est esse et quod
est (Quodlib. II q. 2 a. 3).

Von weiteren Zitaten wollen wir absehen, denn sie
sind in den Werken des hl. Thomas vielfach zerstreut, be-
sagen indessen immer dasselbe, n#mlich dafl die Wesen-
heit der Kreaturen sich real von der Existenz derselben
unterscheidet. Andere zerstreute Aungaben des Aquinaten
iibergehen wir, weil sie nichts Neues bieten, sondern blof}
‘den sachlichen Unterschied zwischen der Wesenheit
und der Existenz der Kreaturen dartun. So z. B.: Omne
simplex esse suum et illud, quod est, unum habet. Omni autem
-composito aliund est esse, aliud ipsum quod est (In Boéth.
de hebdom. lect. 1), — Omne quod est subsistens, participat
eo, quod est esse, non ut aliquid sit, sed ut eo sit. Alio
vero participat, ut aliquid sit.

Non idem est componi ex quod est et quo est, et ex
materia et forma. Licet enim forma possit dici quo aliquid
-est, tamen materia non proprie potest dici quod est, cum non
sit nisi in potentia. Sed quod est estid, quod subsistit in
-esse, quod quidem in substantiis corporeis est ipsum composi-
tum ex materia et forma ; in substantiis autem in corporeis est
ipsa forma simplex: — quo est autem est ipsum esse
participatum, quia in tantum unumquodque est, in
quantum ipso esse participat. Unde et Boéthius
sic utitur istis vocabulis in libro hebdom. dicens, quod in
alils, praeter primum, non idem est quod est et esse
(De spirit. creat q. unic. a. 1 ad 8).

25. Der englische Lehrer erwihnt unter seinen Ge-
wihrsménnern auch den hl. Hilarius. Dieser Heilige hat
némlich in seinem Traktate de Trinitate (VII de Trinitate)
bemerkt: KEsse non est accidens Deo, sed subsistens
veritas et manens causa et mnaturalis generis proprietas.
Um dieses Akzidenz zu erkliren, sagt nun der Aquinate,
dieses Wort sei nicht in dem Sinne zu verstehen, als bildete
das Dasein in den Kreaturen ein Akzidenz im eigentlichen
Sinne, weil ein Akzidenz im strengen Sinne bereits eine
existierende Wesenheit voraussetze. Akzidenz in dieser
Bedeutung besage nur, dall die Existenz der Kreaturen
nicht zu der Wesenheit gehdre, gleichwie das rationale
micht ohne weiteres dem animal angehdéren miisse. Die
Existenz der Geschopfe liegt somit in keiner Weise im
Begriff und Wesen der Kreaturen, bildet nicht einen



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 43

Wesensbestandteil der Kreaturen, wie etwa das rationale
zum animal im Menschen, sondern liegt auflerhalb dieser
Bestandteile und bildet insofern ein Akzidenz. — Ksse
non est accidens Deo. — Videtur, quod nec alicui crea-
turae, cum nihil sit essentialius rei, quam suum esse Ad
quod dicendum, quod accidens dicitur hie, quod non est
de intellectu alicuius, sicut rationale dicitur animali a c-
cidere. Et ita cuilibet quidditati creatae accidit esse,
-quia non est de intellectu ipsius quidditatis. Potest enim
intelligi humanitas, et tamen dubitari, utrum homo
habeat esse. (L. Sent. dist. 8, exp. prim. part. textus.)

Die Worte des hl. Hilarius: ,sed subsistens veritas“
deutet der Aquinate folgendermaflen: excludit Hilarius
triplicem imperfectionem a divino esse. Ksse enim crea-
turae non est aliquid per se subsistens, imo est
actus subsistentis, Sed in Deo suum esse est ipse Deus
subsistens. Kt ideo dicit, quod est subsistens veritas. Item,
esse creaturae est causatum ab alio et habet, quantum in
se est, potentialitatem et mutabilitatem. Sed esse divinum
est causa omnis esse, immutabiliter permanens. Kt ideo
dicit, quod est manens causa. Item, esse creaturae differt
a quidditate sua. Unde per esse suum homo non ponitur
in genere humano, sed per quidditatem suam. Sed esse
divinum est sua quidditas: et ideo per esse suum ponitur
Deus 1in genere divino. Kt ideo dicitur, qitod est naturalis
generis proprietas (I. Sent. dist. 8, expositio primae partis
textus).

26. An einer anderen Stelle erkldrt der englische
Lehrer den Satz des hl. Hilarius: esse non est accidens
Deo, sed subsistens veritas in folgender Weise: In Deo
nom est aliud esse et sua substantia. Ad cuius evidentiam
considerandum est, quod, cum aliquae causae effectus
diversos producentes communicant in uno effectu, praeter
diversos effectus oportet, quod illud commune producant
ex virtute alicuius superioris causae, cuius illud est pro-
prlus effectus . . . Omnes autem causae creatae communi-
cant in uno effectu, qui est esse, licet singulae proprios
effectus habeant, in quibus dlstlnguuntur. .. Oportet ergo
esse aliquam causam superiorem omnibus, cuius virtute
omnia causant esse et eius esse sit proprius effectus. KLt
haec causa est Deus. Proprius autem effectus cuiuslibet
causae procedit ab ipsa secundum similitudinem suae na-



44 Die Quellen des hl. Thomas von’ Aquin fiir seine Lehre

turae. Oportet ergo, quod hoc, quod est esse, sit sub-
stantia vel natura Dei. Kt propter hoc dicitur in libro
de causis, quod intelligentia non dat esse, nisi in quantum
est divina, et quod primus effectus est esse, et non est

ante ipsum creatum aliquid (De potentia, q. 7 a. 2).

27. In einem Artikel der Quolibeta belehrt uns
S. Thomas aucfihrlicher iiber den Ausspruch des hl, Hi-
larius: ,esse non est accidens Deo“, indem er schreibt:
Sciendum ergo, quod unumquodque, quod est in potentia.
et in actu, fit actu per hoc, quod participat actum superi-
orem, Per hoc autem aliquid maxime fit actu, quod parti-
cipat per similitudinem primum et purum actum. Primus
autem actus est esse subsistens per se. Unde com-
pletionem unumquodque recipit per hoe, quod participat
esse, Unde esse est complementum omnis formae,
quia per hoc completur, quod habet esse. Kt habet esse,
cum est actu. Kt sic nulla forma est nisi per esse. Kt sic
dico, quod esse substantiale rei non est accidens sed actua-
l1tas cuiuslibet formae existentis, sive sine materia sive cum
materia. Bt quia esse est complementum omnium, inde est
quod proprius effectus Del est esse; ot nulla causa dat
esse, nisl inquantum participat operationem divinam,.
Et sic proprie loquendo non est eccidens. Et quod
Hilarius dicit, dico, quod accidens dicitur large omne,
quod non est pars essentize. Kt sic est esse 11\
rebus creatis, quia in solo Deo esse est eins essentia

Quodlib. XII q. b a. b).

28. Mit Bezug auf die Frage, ob Gott einfach sei,
antwortet der englische Lehrer mit dem Ausspruch des
hl. Hilarius (VIII de Trinitate): non humano modo ex
compositis est Deus, ut in eo aliud sit, quod habet, et
aliud sit ipse, qui habet (De potentia, q. 7 a. 1 arg. contra).
Aus alledem geht hervor, dafl der Aquinate seine Ansicht
itber den realen Unterschied von Wesenheit und Existenz
in den Kreaturen durchaus auf Autorititen gestiitzt be-

griindet.
(Fortsetzung folgt)




	Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen

