
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre vom realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre 27

DIE QUELLEN DES HL. THOMAS VON AQUIN
FÜR SEINE LEHRE VOM REALEN UNTERSCHIED
ZWISCHEN WESENHEIT UND EXISTENZ IN DEN

GESCHÖPFEN
Von Mag. Theol. Fr. GUNDISALV IELDNER 0. P.

1. Die Richtigkeit der Behauptung, daß noch kein
Mensch je ein wissenschaftliches Problem mit Aussicht auf
Erfolg ganz aus sich selber gelöst habe, unterliegt nicht
dem geringsten Zweifel. Denn immer und immer wieder
muß der Mensch, auch der gelehrteste, an bereits
Gegebenes, durch seine Vorgänger Erforschtes gewissenhaft
anknüpfen, auf ihre gewonnenen Ergebnisse sich stützen.
Nur so vermag er wissenschaftlich weiter zu arbeiten,
tiefer zu forschen, das Frühere besser zu begründen. Erst
auf dieser Grundlage kann ein Lehrgebäude entstehen, das
feststeht und allen Widerwärtigkeiten und Anstürmen der
Gegner ein für allemal standhält.

2. An diesem, selbstverständlichen Grundsatze hat ein
Thomas von Aquin, wie alle seine Werke bezeugen,
unverbrüchlich festgehalten. Die Autoritäten der früheren
Gelehrten waren ihm im allgemeinen stets maßgebend und
vielfach auch durchwegs entscheidend.

8. Damit ist durchaus nicht gesagt, daß der englische
Lehrer bloß das Amt eines Abschreibers aus anderen
Quellen innegehabt habe, ohne aus eigenem etwas
N eues vorzubringen. Im Gegenteil hören wir aus Herrn
Dr. Matthias Baumgartners Geschichte der Philosophie
(10. Aufl., Berlin 1915, p. 485), daß S. Thomas eine
neue Lehrmethode und neue Lehren vorgetragen
habe. Es versteht sich von selber, daß ein Aquinate
nicht nach dem Muster der modernen Philosophen
etwas Neues gelehrt, sondern nur das frühere Lehrgut
weiter entwickelt, fester ausgebaut hat. Es fiel dem
englischen Lehrer niemals ein, alles früher Errungene
auszumerzen, sondern das bereits errichtete Lehrgebäude, statt
abzubrechen und dem Erdboden gleichzumachen, vielmehr
auszubessern und, wo Lücken sind, auszufüllen, um, so auf
dem festen Grunde eifrig weiterz;ubauen,- und das Unv >11-

ommene zu vollenden.
4. Es darf uns daher nicht wundernehmen, wenn der

Aquinate ausdrücklich selber angibt, wieso er zu der



?8 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

festen Ansicht gelangt ist, daß in den Kreaturen zwischen
ihrer Wesenheit und dem Dasein ein sachlicher Unterschied

sein müsse.
5. Als ersten Gewährsmann nennen wir Aristoteles ^

den Philosophen. Man liebt es zwar in neuester Zeit,
den englischen Lehrer über die Werke des Aristoteles:
Peri Hermeneias, Analyt. Poster., Physik usw. bloß als
Berichterstatter, Kommentator, ohne eigenes Urteil
hinzustellen. Die Absicht ist etwas zu durchsichtig, denn
die häufigen Verbesserungen des hl. Thomas beweisen, daß
er die Augen immer offen hatte. Allein, weil es den
Gelehrten verschiedener Richtung in die Quere geht, machen
sie aus S. Thomas einen ganz gewöhnlichen
Berichterstatter, als wäre er der nächstbeste Zeitungsschmock.
Nein, so billig geben wir es in der Philosophie nicht und
die Verteidiger dieser Ansicht mögen sich in acht nehmen,
daß wir ihnen nicht völlige Unkenntnis der Werke des
hl. Thomas nachzuweisen gezwungen sind. Schwindel gilt
in der Wissenschaft hoffentlich nicht oder wir verzichten
überhaupt auf jede Wissenschaft und leben von
Nachrichten.

Nun lesen wir im II. Buch der Analyt. Posteriora
folgende Stelle: et ita patet, quod per unam et eandem
demonstrationem non possunt diver s a demonstrari. Sed
aliud est quod quid est homo, et esse hominem. I n
solo enim primo essendi principio, quod est essen-
tialiter ens, ipsumesse et quidditas eius est un um
et idem. In omnibus autem aliis, quae sunt entia per
participationem, oportet quod sit aliud esse et quid-
ditas entis (Analyt. Poster. II 6, 3 ed. Leon.).

Aristoteles behauptet also hier klipp und klar, daß
nur in Gott, dem ersten Prinzip alles Seins, die Wesenheit
mit ihrem Dasein sachlich ein und dasselbe ausmache.
Darum bilde Gott ein wesentlich Seiendes. In allen
übrigen Dingen, die nicht Gott oder erstes Prinzip des
Seins sind, sei etwas anderes die Wesenheit und etwas
anderes die Existenz oder das Dasein. Darum unterscheide
sich die Wesenheit dos Menschen von ihrem Dasein und
infolgedessen könne man unmöglich durch einen und denselben
Beweis dartun, was der Mensch sei und daß er existiere.

6. Sehen wir nun zu, ob der Aquinate diese Stelle
des Aristoteles bloß anführt, ohne damit einverstanden zu



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 29

sein. Der hl. Thomas schreibt irgendwo : Dupliciter aliquid
de aliquo praedicatur. Uno modo essentialiter, alio
modo per participationem. Lux enim praedicatur de

corpore illuminato participative. Sed si esset aliqua lux
separata, praedicaretur de ea essentialiter. Secundum hoc
ergo dicendum est, quod ens praedicatur de solo Deo
essentialiter, eo quod esse divinum est esse subsistons

et absolutum. De qualibet autem creatura praedicatur

per participationem; nulla enim creatura est
suum esse, sed est habens esse. Sic et Deus dicitur bonus
essentialiter, quia est ipsa bonitas. Creaturae autem
dicuntur bonae per participationem, quia habent boni-
tatem Quandocunque autem aliquid praedicatur de
altero per participationem, oportet ibi aliquid
esse praeter id, quod participatur. Et ideo in
qualibet creatura est aliud ipsa creatura, quae habet
esse, et ipsum esse eius. Et hoc est quod Boëthius in
libr. de hebdom. dicit, quod in omni eo, quod est, citra
primum, aliud est esse et quod est (Quodlib. II q. 2
a. Bj.

Schon an dieser Stelle allein trägt der englische
Lehrer die Ansicht des Aristoteles als seine eigene, und
zwar Wort für Wort, seinen Lesern vor. Ein Vergleich
der beiden muß jedermann ohne weiteres davon überzeugen.
Aristoteles wie S. Thomas sprechen von zwei durchaus
unterschiedenen Dingen, die eine jede Kreatur aufweist :

die Wesenheit und das Dasein. Das Wort .aliud" bedeutet
einen realen Unterschied (I. Sent. dist. 9 q. la. le und
ad 2; Summa theol. I. P. q. 31 a 2c und ad 4).

7, Ganz in demselben Sinne lauten seine Worte anderswo:

Omnis enim substantia creata est composita ex po-
tentia et actu. Manifestum est enim, quod solus Deus
est suum esse, quasi essentialiter existons. In
quantum scilicet suum esse est eius substantia. Quod de
nullo alio dici potest. Esse enim subsistons non potest
esse nisi u n u m, sicut nec albedo subsistons non potest
esse nisi unum. Oportet ergo, quod quaelibet alia res sit ens
participative, ita quod aliud sit in eo substantia
participans esse et aliud ipsum esse participatum. Omne
autem participans se habet ad participatum sicut potentia
ad actum. Unde substantia cuiuslibet rei creatae se habet ad
suum esse sicut potentia ad actum (Quodlib. Ill q. 8 a. 20).



30 Oie Q'iellen des hi. Thomas von Aqui.i für seine Lehre

Imnnr und immer wieder betont der Aquinate im
engsten Anschluß an Aristoteles, daß Gott allein sein
Dasein, suum esse, bilde, die Kreatur daher eine
Zusammensetzung aus der Wesenheit und dem Dasein
aufweisen müsse. Sed quia substantia angeli non est suum
esse — hoc enim soli Deo competit, cui esse debetur ex
seipso, et non ab alio — invenimus in angelo et substan-
tiari sive quidditatem eius, quae subsistit, et esse eius,
quo subsistit : quo scilicet actu essendi dicitur
esse, sicut actu currendi dieimur currere. Et sie dieimus
angelum esse compositum ex quo est, et quod est, vol
secundum verbum Boëthii ex esse et quod est. Et quia
ipsa substantia angeli in se considerata est in potentia ad
esse (also indifferent), cum habeat esse ab alio/ et ipsum
esse sit actu3; ideo est in eo compositio actus et po-
tentiae. Et sic posset in eo concedi materia et forma, si
omnis actus debeat dici forma et omnis potentia materia.
Sed hoc non competit in proposito, quia esse non est
actus, qui sit pars essentiae, sicut forma ipsa (Quodlih,
IX q. 4 a. 6 ; vgl. Quodlib. VII q. 3 a. 7 : angélus non est
suum esse, hoc enim solius Dei est).

8. Aristoteles stellt an dem vorhin angegebenen Orte
(Analyt. Poster, II 6, 4) noch einen anderen Beweis zu
unseren Gunsten her. Er sagt : secundum commune sapien-
tum dictum necessarium est, quod omne id est totum, quod
per demonstrationem demonstratür, sit ipsum quia est,,
nisi forte aliquis dicat, quod ho ; ipsum, quia est,
sit substantia alieuius rei. Hoc autem est impossibile.
Hoc enim ipsum, quod est esse, non est substantia
vel essentia alieuius rei in genere existent!s.
Alioquin oporteret, quod hoc, quod dico ens, esset genus,
quia genus est, quod praedicatur de aliquo in eo, quod quid est.
Ens autem nor est genus, ut probatur in III. Metaph. Et
propter hoc etiam Deus, qui est suum esse, non est
in genere. Si autem quia est esset substantia alieuius
rei, simul cum aliquis ostenderet quia est, ostenderet
quid est.

9. A.bermals belehrt un3 Aristoteles, daß die Existenz
der Dinge mit ihrer Wesenheit oder Substanz nicht
identisch sei. Und dies aus dem Grunde, weil alle
Dinge, außer Gott allein, der Kategorie unterstehen, die
Existenz der Dinge aber niemals die Gattung bilden könne,



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 31

während doch alle Dinge zu irgendeiner Kategorie
gehören. Bildet das Dasein eines Dinges die Gattung, so
muß es von ihr wesentlich ausgesagt werden, was
unmöglich ist. Gerade arts diesem Grunde befindet sich Gott,
der sein eigenes Dasein ausmacht, in keiner Kategorie.
Folglich unterscheidet sich das Dasein der Dinge in einer
Kategorie real von ihrer "Wesenheit, die einer Kategorie
angehört. /

Dazu kommt im Falle der realen Identität, daß der
Autor, der die Existenz eines Dinges nachweist, zugleich
auch die Wesenheit eines Dinges dartun könnte. Wir
wüßten somit zugleich auch sofort, was ein Ding ist. Die
tägliche Erfahrung sagt uns indessen, wie viel Mühe und
Arbeit es kostet, bei Vorhandensein, also Dasein,
eines Dinges festzustellen, was dieses Ding ist. Ebenso
verfehlt wäre es, bei genauer Kenntnis der Wesenheit
eines Dinges auch sofort zu wissen, daß es existiert.
Somit sind hier zwei durchaus getrennte Fragen zu
beantworten und zu lösen.

10. Was sagt nun der Aquinate zu dieser Darlegung-
des Aristoteles? Nachdem S. Thomas festgestellt, daß die
Geschöpfe ihr Dasein nur durch Anteilnahme, per
participationem von Gott haben, fährt er fort: sed sciendum
est. quod aliquid participatur dupliciter. Uno modo quasi
exkteus de substantia parlicipantis, sicut genus participator

a specie. Hoc autem modo esse non participator
a cre'atura. Id enim est de substantia rei, quod

cadit in eius definitione. Ens autem ncn ponitur in defini-
tione creaturae, quia nec est genus nec differentia. Unde
partieipatur sicut aliquid non existons de essentia
rei. Et ideo alia quaestio est, au est, et quod est.
Unde, cum omne, quod est praeter essentiam rei, di-
catur accidens, esse, quod pertinet ad quaestionem an
est, est accidens. Et ideo Commentator dicit in V. Metaph.
quod ista propositio: „Sortes est", est de accidental!'prae-
dieato, secundum quod importât entitatem rei vel v ri-
tatem propositionis.

Sed verum est, quod hoc nomen ens, secundum quod
importât rem, cui competit huiusmodi esse, sic significat.
essentiam rei, et dividitur per decern genera, non tarnen
univoce, quia non eadem ratione competit omnibus esse,
sed substantiae quidem per se, aliis autem aliter. Sic ergo.



32 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

in angelo est composiiio ex essentia et esse, non
tarnen est compositio sicut ex partibus substantiae,
sed sicut ex substantia et eo, quod adhaeret sub-
stantiae (Quodl. II q. 2 a. 3).

11. Vergleichen wir nur diese eine Stelle mit dem
Texte des Aristoteles, so können wir an der vollen
Übereinstimmung beider nicht zweifeln. Der Unterschied
besteht nur darin, daß Aristoteles einfach die reale Identität
der Wesenheit mit dem Dasein in den Geschöpfen
entschieden bestreitet, ohne sich in das nähere Verhältnis dieser
beiden zueinander einzulassen, während der Aquinate auf
dieses Verhältnis genauer eingeht. Die Tatsache des realen
Unterschiedes in den Kreaturen steht für beide felsenfest.

12. Inwiefern die Existenz der Geschöpfe für die
Wesenheit derselben ein zufallendes, ein Akzidenz genannt
werden müsse, erklärt uns der englische Lehrer hier und
auch anderswo deutlich genug. Jedes Akzidenz im eigentlichen

Sinne setzt ein bereits existierendes Subjekt
voraus. Folglich kann in diesem Sinne das Dasein für
die Wesenheit kein Akzidenz sein, sondern es bildet
vielmehr das, wodurch die Wesenheit formell existiert, das

quo essentia existit. Akzidenz ist das Dasein, weil es
weder ein wesentlicherBestandteil der Wesenheit ist
noch diese selber ausmacht. Die Existenz bildet die formelle
Verwirklichung der Wesenheit: Esse est accidens, non
quasi per accidens se habens, sed quasi actualitas cuius-
übet substantiae. Unde ipse Deus, qui est sua actualitas,
est suum esse (a. a. 0. ad 2). Unumquodque quod est in
potentia et in actu, fit actu per hoc, quod participât
actum superiorem. Per hoc autem aliquid maxime fit actu,
quod participât per similitudinem pritnum et purum actum.
Primus autem actus est esse subsistens per se. Unde com-
pletionem unumquodque recipit per hoc, quod participât
esse. Unde esse est complementum omnis formae, quia
per hoc completur, quod habet esse. Et habet esse, cum
est actu. Et sic nulla forma est, nisi per esse. Et sie dico,
quod esse substantiale rei non est accidens, sed actualitas

euiuslibet formae existentis, sive sine materia sive
cum materia. Et quia esse est complementum omnium, inde
est, quod proprius effectus Dei est esse, et nulla causa
dat esse, nisi in quantum participât operationem divinam.
Et sic, proprie loquendo, non est accidens. Et quod



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 33

Hilarius dicit, dico, quod accidens dicitur large omne, quod
non est pars essentiae. Et sic est esse in rebus
creatis, quia in solo Deo esse est eius essentia (Quodlib.
XII q. 5 a. 5).

13. In der Erklärung des VIII. Buches der Physik
des Aristoteles bemerkt der hl. Thomas: Necesse est enim,
quod omnis substantia simplex subsistons vel ipsa sit
suum esse, vel participet esse. Substantia autem simplex,
quae est ipsum esse subsistens, non potest esse nisi
una, sicut nec albedo, si esset subsistens, posset esse nisi
una. Omnis ergo substantia, quae est post primam sub-
stantiam simplicem, participât esse. Omne autem
participans componitur ex participante et participato.
Et participans est in potentia ad participatum. In omni
ergo substantia, quantumcumque simplici, post primam
substantiam simplicem, est potentia essendi (Physic.
VIII 21, 13 ed. Leon.). Abermals gibt es für S. Thomas
nur ein einziges für sich bestehendes Dasein, Gott
selber (Physic, lib. VIII 21, 13). Den Grund dafür nennt
der Aquinate, daß Gott actus purus, reine Wirklichkeit,
ist. Divinum esse est actus purus (Physic. I 15, 7). —
•Omne quod non est suum esse, participât esse a causa
prima, quae est suum esse (Physik VIII 21, 13, 14).

14. Wir können in dieser kleinen Abhandlung
unmöglich die weiteren Anschlüsse des hl. Thomas an Aristoteles,

unsere Frage betreffend, weiter verfolgen. Wir wollten
nur auf die Quelle aufmerksam machen, die dem Aqui-
naten bei seiner Arbeit Stoff zugeführt hat, der vom
hl. Thomas systematisch und meisterhaft verarbeitet wurde
in seinen verschiedenen Werken, gestützt auf Aristoteles,
den Philosophen. Nur das eine müssen wir noch
bemerken, daß S. Thomas voll und ganz die Lehre des
Aristoteles teilt, daß die Frage, was und ob ein Ding
ist und existiert, durchaus zwei für sich getrennte Fragen
sind. Darum erklärt der englische Lehrer, man Könne ganz
gut wissen, was ein Ding ist, ohne dessen wirkliche
Existenz festzustellen: z. B. eine Sonnenfinsternis; was
ein Dreieck ist,, was Philosophie, Metaphysik, Naturwissenschaft

usw. sind, können wir ganz genau bestimmen, ohne
irgendeine Rücksicht auf ihre wirkliche Existenz. Und den
Grund dafür bildet, daß die wirkliche Existenz eben nicht
zu der Wesenheit aller dieser Dinge gehört. Sie aile

Div*s Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc, XXXIII.) 3



34 Dis Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

sind für ihre wirkliche Existenz vollkommen indifferent,
so da(S sie existieren oder auch nicht existieren können.
Diese Indifferenz oder sagen wir Kontingenz besteht auch,
dann, wenn sie in der Wirklichkeit existieren. Diese
Kontingenz bezieht sich jedoch nur auf die Existenz,
niemals auf die Wesenheit der Dinge. Omnis autem
essentia vel quidditas rerum creatarum mtelligi potest sine
hoc, quod aliquid intelligatur de esse suo facto. Possum
enim intelligere, quid est homo vel phönix, et tarnen
ignorare, an esse h a beat; in rerum natura. Ergo
patet, quod esse est alind ab essentia vel quidditate
(Opusc. de ente et essentia, c. 5 und 6). Invenitur in
omnibus rebus natura entitatis in quibusdam magis nobilis
et in quibusdam minus ; ita tarnen quod ipsarum rerum
naturae non sunt hoc ipsum esse, quod habent,
alias esse esset de intellectu cuiuslibet quidditatis,
quod falsum est, cum quidditas cuiuslibet rei intelligi
possit non intelligendo da ea, an sit (II. Sent. dist. I q. 1

a. 1 ; vgl. I. Sent. dist. VIII q. 4 a. 2),
15. Die Wesenheit der Dinge ist durchaus

unveränderlich ; z. B. die Pflanze ist immer Pflanze, das
Tier immer Tier, der Mensch immer Mensch, gleichviel

ob diese Dinge existieren oder nicht existieren, Der
Wesenheit der Dinge, dem We s e ns ein, kann man innerlich

weder etwas beifügen noch etwas wegnehmen, andernfalls

ist die Wesenheit selber gründlich geändert, mit
anderen Worten, nicht mehr dieselbe. Der Mensch ist
notwendig ein animal rationale, das Tier ein animal und
so in allen anderen Dingen. Das allein schon beweist den
realen Unterschied der Wesenheit von der Existenz in
den Kreaturen. Das Dasein keines einzigen Geschöpfes
ist ein notwendiges. Bilden hingegen die Wesenheit
und das Dasein der Kreaturen sachlich ein und dasselbe,
so ist ihre Existenz ebenso notwendig wie die Wesenheit.

Das ist doch selbstverständlich. Dann ist die Existenz
des Menschen z. B. ebenso notwendig wie sein Menschsein:

esse essentiae. Folglich kann Gott beides nicht ändern,
weder daß der Mensch ein animal irrationale werde, noch
auch daß er nicht existiere. Die Wesenheit der Dinge
als solche enthält somit nur die konstitutiven
Prinzipien, weiter nichts. Der Träger der Wesenheit
hingegen besitzt noch manche Zugabe zu der Wesenheit, vor



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 35

allem dieExistenz. Nulli naturae vel essentiae vel formae
aliquid extraneu m adiungitur, licet id, quod habet na-
turam vel formam, vele ssentiam, possit aliquid extraneum
in se habere. Humanitas enim non recipit m se nisi quod
est de ratione humanitatis. Quod ex hoc patet, quia in
detinitionibus, quae essentiam rei significant, quodlibet
additum vel subtractum variat speciem, sicut etiam in
numeris, ut dicit Philosophus in VIII. com. ip. Metaph.
Homo autem, qui habet humanitatem, potest aliquid aliud
habere, quod non sit de ratione humanitatis, sicut albe-
dinem et huiusmodi, quae non insunt humanitati, sed ho-
mini. In qualibet autem creatura invenitur differentia
habentis et habiti. In creaturis namque compositis
invenitur duplex differentia : quia ipsum suppositum sive
individuum habet naturam speciei, sicut homo humanitatem,

et habet ulterius esse. Homo enim nec est
humanitas nec esse su um. Unde homini potest
inesse aliquod accidens, non autem ipsi humanitati vel eius
esse. In substantiis vero simplicibus est una tantum
differentia, scilicet essentiae et esse. In angelis enim
quodlibet suppositum est sua natura. Quidditas enim sim-
plicis est ipsum simplex, ut dicit Avicenna libr. V. Metaph.
c. 5. Non est autem su urn esse. Unde ipsa quidditas
est in suo esse subsistons. In Deo autem nulla est
differentia habentis et habiti, vel participantis et parti-
cipati. Immo ipse est et sua natura et suum esse (De potentia
q. 7 a. 4).

16. "Wir sehen auch hier wieder, wie der Aquinate
sich eng an Aristoteles anschließt. Das Beispiel der Zahl
bezeugt es, Daher muß die Wesenheit der Dinge immer
eine und dieselbe bleiben, ob sie existiert oder nicht
existiert; andernfalls würde sie durch die Hinzukunft der
Existenz spezifisch eine andere werden und das animal
rationale mit dem animal rationale existons wäre nicht
mehr spezifisch ein und dasselbe, was hoffentlich niemand
verteidigen wird. Zugleich besagt das, daß die Wesenheiten

der Dinge als solche unveränderlich und
notwendig sind. Diese vermag auch Gott nicht zu ändern, weil
sie seinen göttlichen Ideen widersprechen würden. Das
Mensch sein bleibt immer dasselbe, das Existent sein
dagegen ändert sich beständig. Das Wesenheit s ein kann
sich nur in jenen Naturdingen ändern, die aus Materie und

3*



36 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

Form zusammengesetzt sind. Dann bleiben sie eben nicht
mehr dasselbe, was sie früher waren. Der Sinn der
Stelle des hl. Thomas nach Aristoteles besagt somit,
daß jede Beigabe oder Wegnahme zu der Wesenheit
selber eben dieselbe wesentlich verändert, auch
dann, wenn ihr die Existenz beigefügt wird. Es unterliegt

demnach gar keinem Zweifel, daß der Aquinate sich
auf seinen Gewährsmann, den Philosophen Aristoteles, stützt.

17. Aristoteles hat ganz recht, wenn er die Wesenheiten

der Kreaturen ünveränderlich und notwendig nennt.
Denn nur so ist eine wissenschaftliche, stringente
Beweisführung für den Gegenstand möglich. Si est d e-
monstrativa scientia, oportet quod sit ex necessariis
principiis (Analyt. Poster. I 13, Iff. ed. Leon.). Die
Existenz der Dinge aber enthält keinerlei Notwendigkeit,
sondern ist durchaus kontingent. Daher kommt dem
Menschen das Menschsein notwendig zu, die Existenz
aber nicht. Somit kommt das Menschsein dem Menschen
ohne irgendeine wirksame Ursache zu. Necessarium signi-
ficat quemdam modum veritatis. Verum autem secundum
Philosophum in VI. Metaph. est in intellectu. Secundum
hoc igitur vera et necessaria sunt aeterna, quia sunt in
intellectu aeterno, qui est intellectus divinus solus
(Summ, theol. I. P. q. 10 a. 3 ad 3). — Aus alledem geht
klar hervor, daß die Wesenheit der Dinge als solche
keinerlei wirksame Ursache aufweist, wohl aber die
Existenz dieser Wesenheit. Mit .Recht erklärt darum einmal
Aristoteles, die Frage, warum der Mensch Mensch sei,
bilde eine blöde Anfrage (VII. Metaph., p. 59). Ganz anders
verhält es sich um die Frage, warum der Mensch
existiere. Diesbezüglich muß eine wirksame Ursache
eingreifen. Denn es ist durchaus nicht einerlei, ob ich nun
sage, die Pflanze ist eine Pflanze, das Tier ein Tier, der
Mensch ein Mensch, und alle diese Dinge haben ein D a-
sein, sie existieren. Daher bleibt es ganz und gar
ausgeschlossen, daß die Wesenheit der geschaffenen Dinge
real ein und dasselbe sein könne mit ihrem Dasein. Der
Mensch z. B. bleibt immer Mensch: animal rationale, aber
er existiert nicht immer. Somit gilt das Argument
des hl. Thomas in seiner Summa philos, (c. gent. II c. 52):
substantia uniuscuiusque est ens per se, et non per aliud.
Unde esse lucidum actu non est de substantia acris, quia



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 37

est ei per aliud. Sed cuiuslibet rei creatae esse est
ei per aliud, nam alias non esset creatum. Nullius igitur
substantiae creatae suum esse est sua substantia.

18. In diesem Syllogismus faßt der Aquinate die aus
Aristoteles entnommene Lehre als seine eigene zusammen.
Der englische Lehrer sagt: Die Wesenheit der Geschöpfe
kommt ihnen durch sich selber, per se, nicht durch eine
äußere wirksame Ursache zu. Die Existenz hingegen kommt
ihnen durch eine äußere wirksame Ursache zu; folglich
kann diese Wesenheit mit ihrem Dasein nicht real identisch

sein, andernfalls wäre sie nicht erschaffen:
alias non esset creatum. Der hl. Thomas weist somit hier
nach, daß die Wesenheit der Kreaturen nicht irgendeine
wirksame Ursache habe, wohl aber die Existenz
derselben. Hätten die Geschöpfe auch das Dasein per se,
durch sich, mit anderen Worten, wären ihre Wesenheiten
mit dem Dasein identisch, so wären sie nicht
erschaffen, denn das Dasein käme ihnen dann geradeso
per se zu wie die Wesenheit. Damit entfiele jede äußere
wirksame Ursache, wie in Gott. In Gott sind Wesenheit
und Dasein real ein und dasselbe, folglich kann Gott nicht
erschaffen, von einer wirksamen Ursache hervorgebracht
sein, denn seine Existenz ist sachlich nichts anderes als
seine Wesenheit selber. Einen Unterschied machen wir
bloß in unserem Denken. Anders verhält es sich mit den
Geschöpfen. Der Mensch ist zwar immer Mensch und es
bleibt ewig wahr, daß der Mensch ein animal rationale
bildet, aber er existiert nicht immer, Folgerichtig
kann seine Wesenheit nicht sachlich ein und dasselbe
ausmachen mit seinem Dasein.

19. Hören wir Albert den Großen, der ohne Frage
für den Aquinaten eine Quelle gebildet hat. Der selige
Albert sagt in libr. I de causis, comm. c. 8: omne, quod
ex alio est, aliud habet esse et hoc quod est. Quod
enim animal sit animal, vel homo sit homo, pro certo
non habet ex alio. Hoc enim aequaliter est homine
existente, et homine non existente secundum actum.
Quod autem esse habeat in effectu, ex se non est sibi,
sed potius ex primo esse, ex quo fluit omne esse, quod est
in effectu. Hoc igitur, quod est ab alio, habet esse e t
illud, quod est. Et sic esse hoc modo accidit ei, quia
ab alio sibi est. Et ideo in ipso quaeri potest, an est, an



38 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

non est. Et est quaestio determinabilis per causam eius,
quod est esse. In primo autem principio propter hoc,
quod esse non habet ab alio, esse per se est. Et quaestio,
an est, nullum habet locum. Et si quaeratur, hoc erit
secundum solam distinctionem rationis, et determi-
nari non potest. Hoc enim quod ipsum est et esse
s u a m unum est.

Hoc autem alio modo probatur. Omnis enim negativa
ante se habet affirmativam, quae est causa negationis : ut
cum dico, homo non est asinus. Causa huius est, quia
homo est homo. Homo autem et asinus oppositis differentiis
statuuntur. Opposita autem mutuo se expellunt ab eodem
subiecto. Cum ergo dico, homo est homo, propter hoc
verum est, quia ibi dicitur illud, quod est de eo, quod est.
Et sic est id quod est, non per aliquid aliud, quod
influât super ipsum. Patet ergo quod omne, quod
est, id quod est habet a seipso. Esse autem suum
in effect u, si ex nihilo est, a seipso habere non potest.
Si enim a seipso haberet, cum sit ex nihilo, in nihilo nou
esset in potentia ad esse. Homo enim non est in po-
tentia illud quod est. Et si esse a se haberet, oporteret,
quod homo, existons in potentia, haberet esse in effectu.
Sequitur ergo, quod homo existons in potentia, haberet
esse in effectu. Et sic idem esset in effectu, et non esset
in effectu. Ab alio ergo habet esse, a seipso autem
quod sit hoc, quod est. Et hoc est, quod dicit Boëthius
in libr. de hebdom. hebdom. 4: Quod est, aliquid habere
potest praeter illud, quod ipsum est; esse vero nihil
habet admixtum.

In primo autem principio sic esse non potest eo, quod
nihil ante ipsum est negative vel privative vel potentia-
liter. Propter quod oportet, quod esse suum radicatum sit
in seipso, et sit sibi idem esse et quod est. Et iterum
dicit Boüthius, et multi dicunt, quamvis non intelligant,
quod in omni eo, quod est, citra primurn, aliud est
esse et quod est, sive aliud est, quod est et quo est.
In primo autem penitus idem. Et ex hoc habet, quod est
fons omnis esst, et quod omne esse sit ab illo. Esse enim,
quod est actus eius, quod est, in aliud reducitur, quasi
in illud, quod est, a quo Huit. Nec aliud est, in quo reduci
possit, nisi in id, cui idem est esse et quod est. Et
per hoc patet, quod habet veram rationem prineipii, quo-



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 39

iiiam ipsum non reducitur in ante, et omnia secundum esse
reducuntur in ip«um.

20. Mit der Lelire des hi. Thomas, daß die Wesenheiten

der Geschöpfe als solche keine wirksame
Ursache haben, stimmt Albert der Große ebenfalls ganz
genau überein. Der Mensch ist Mensch, gleichviel ob er
existiert oder nicht existiert. Er ist immer Mensch :

animal rationale, und ebenso sind es die anderen Wesenheiten

der Kreaturen. Das, was sie sind, das quod est,
haben sie durch sich selber, nicht durch eine wirksame

Ursache. Albert der Große erklärt mit aller
Bestimmtheit: secundum Avicennam et Algazelem et Alpha-
rabum et ver i täte m, quando praedicatum concipitur in
ratione subiecti — also zum Wesen selber des Subjektes
gehörend —, talis propositio vera est, sive re existente,
sive re non existente. Sive enim homo sit et animal,
sive homo non sit nec animal, semper ista est vera : homo
est animal: et animal est vivum : et vivum est substantia:
ergo : homo est substantia. — Sed si ulterius inferatur :

substantia est ens ergo homo est ens, dicunt, non se-
quitur, quia ens, vel entia esse — also existieren •—

a c ci dit homini et animali, et non per se clauditur in
intellectu eorum. Cum enim dicitur: homo est animal,
sufficit ad veritatem propositionis substantialis ordinatio
praedicati ad subiectum. Cum autem additur: animal est ens,
quia ens non est de ratione animalisvel hominis,
non est ibi ordo substantialis unius ad alteram. Et
ideo, si homo est ens vel animal est ens, oportet quod sint
ens actu. Et hoc est contra hypothesim. Posuimus enim,
quod non sit homo. Ordinabilitas autem rerum in praedicatum

et subiectum convenit rebus existentibus, et non
existentibus, dum non sint incompossibiles ad exi-
stendum. Et ideo, ante mundum, haec propositio fuit vera
in ipsa rerum ordinabilitate. Et si quaeratur, in quo fuit
ilia rerum ordinabilitas, quando non erant res, dicendum,
quod fuit in ipsis rerum rationibus. Si autem de illis ra-
tionibus ulterius quaeratur, dicendum, quod fuerunt in
sapientia creantis et ordinantis Et haec est doctrina
Avicennae, quae concordat cum Porphvrio dicente, quod
nulla specie animalis existente potest intelligi substantia
animata sensibilis. Et constat, quod non loquitur de intel-
dectu intelligentis, quia sic nihil diceret, quia, si nulla



40 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

species aninialis est, nihil erit intelligens. Sed loquitur de
intellectu intelligibilis, quia, secundum naturae ordinem,
nulla species animalis existente, adhuc, quantum est in
se, manet intellectualiter substantia animata sensibilis (In
Poster. Pradicamt. c. 9).

21. Der englische Lehrer faßt diese Darstellung in
den kurzen Satz zusammen : Die Sechszahl, nach dem,
hl. Augustin, ist nicht in dem Sinne zu verstehen, als
bliebe diese Zahl, falls Himmel und Erde in nichts zerfiele,
noch sachlich als Kreatur bestehen, sondern in der
Bedeutung, daß trotz Untergang sämtlicher Kreaturen immer
noch die Natur der Sechszahl, von jedem Dasein
abgesehen, in ihrer gebührenden Vollkommenheit zurückbliebe,

gleichwie der menschlichen Natur immer die
Vernünftigkeit zustatten kommt (Quodlib. VIII q. 1 a. 1 ad 3).
— Den Grund dafür haben wir früher vom Aquinaten
gehört, Necessarium significat quemdam modum veritatis.
Verum autem secundum Philosophum VI. Metaph. est in,
intellectu. Secundum hoc igitur vera et necessaria sunt
aeterna, quia sunt in intellectu aeterno, qui est
intellectus divinus solus (Summ, theol, I. P. q. 10 a. 3 ad 3).

22. Eine andere Quelle für den englischen Lehrer
bietet Boëthius in seinem "Werke de hebdomadibus. Dieser
Aittor erscheint in den verschiedenen Werken des Aquinaten

recht oft angeführt, sei es in den Objektionen oder
auch in der Lösung der Frage durch den Artikel und in der
Zurückweisung der Einwürfe. Es wäre zwecklos und
langweilig, alle Stellen aus Boëthius hier wiederzugeben, weil
sie sich im englischen Lehrer mehr oder weniger wörtlich
wiederfinden. So z. B. sagt der Aquinate De anima, q. unie,
a. 6: Quommodo autem in anima actus et potentia in-
veuiantur, sie considerandum est, ex materialibus ad im-
materialia procedendo. In substantiis ex materia et forma
compositis tria invenimus, scilicet materiam et formam
et ipsum esse. Cuius quidem prineipium est forma. Nam.
materia ex hoc, quod recipit formam, participât esse. Sic
igitur esse consequitur ipsam formam. Nec tarnen
forma est suum esse, cum sit eius prineipium. Et licet
materia non pertineat ad esse nisi per formam, forma
tamen, inquantum est forma, non indiget materia ad suum
esse, cum ipsam formam consequatur esse. Sed indiget-
materia, cum sit talis forma, quae per se non subsistit



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 41

Nihil ergo prohibet, esse aliquam formam a materia sepa-
ratam, quae habeat esse, et e s s e sit i 11 huismodi forma,
Ipsa enim essentia formae comparatur ad esse, sicut pote

ntia ad proprium actum. Et ita in formis per se
subsistentibus invenitur et potentia et actus, inquantum
ipsum esse est actus formae subsistentis, quae non
est suum esse. Si autem aliqua res sit, quae sit
su um esse, quod proprium Deo est, non est ibi
potentia et actus, sed actus purus. Et hinc est, quod-
Bo ë t h i u s in libr. de hebdom. dicit : quod in aliis, quae
sunt post Deum, differt esse et quod est, vel, sicut
quidam dicunt, quod est et quo est. Nam ipsum esse
est, quo aliquid est, sicut cursus est, quo aliquis currit.

'23. Anderswo lesen wir beim Aquinaten : In qualibet
autem creatura invenitur differentia habentis et habiti. In
creaturis namque compositis invenitur duplex differentia,
quia ipsum suppositum sive individuum habet naturam
speciei, sicut homo humanitatem. Et habet ulterius
esse. Homo enim nec est humanitas nec esse suum.
Unde homini potest inesse äliquod accidens, non autem
ipsi humanitati vel eius esse. In substantifs vero simplicibus
est una tantum differentia, scilicet essentiae et esse.
In angelis enim quodlibeb suppositum est sua natura,
quidditas enim simplicis est ipsum simplex, ut dicit
Avicenna in Y. Metaph. c. 5: non est autem suum
esse. Unde ipsa quidditas est in suo esse subsistons. Unde
in huiusmodi substantiis potest inveniri aliquod accidens
intelligibile, non autem materiale.

In Deo autem nulla est differentia habentis et habiti,
vel participantis et participate Imo ipse est sua natura
et suum esse. Et ideo nihil alienum vel accidentale potest
ei inesse. Et hanc rationem videtur tangere
Boëthius in libro hebdom. dicens : id, quod est, habere
potest aliquid praeterquam quod ipsum est. Ipsum
vero esse nihil aliud praeter se habet admixtum (De
potentia, q. 7 a. 4).

24. E'erner lesen wir an einer anderen Stelle : quando-
cumque praedicatur autem aliquid de altero per participa-
tionem, oportet ibi aliquid esse praeter id, quod
participâtur. Et ideo in qualibet creatura est aliud
ipsa creatura, quae habet esse, et ipsum esse eius. Et
toc est, quod Boëthius dicit in libro de hebdom. quod.



42 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

in omni eo, quod est, citra primum, aliud est esse et quod
est (Quodlib. II q. 2 a. 3).

Von weiteren Zitaten wollen wir absehen, denn sie
sind in den "Werken des hl. Thomas vielfach zerstreut,
besagen indessen immer dasselbe, nämlich daß die Wesenheit

der Kreaturen sich real von der Existenz derselben
unterscheidet. Andere zerstreute Angaben des Aquinaten
übergehen wir, weil sie nichts Neues bieten, sondern bloß
den sachlichen Unterschied zwischen der Wesenheit
und der Existenz der Kreaturen dartun. So z. B.: Omne
simplex esse suum et illud, quod est, unum habet. Omni autem
composite aliud est esse, aliud ipsum quod est (In Boöth.
de hebdom. lect. 1). — Omne quod est subsistons, participât
eo, quod est esse, non ut a liquid sit, sed ut eo sit. Alio
vero participât, ut a 1 i q u i d sit.

Non idem est componi ex quod est et quo est, et ex
materia et forma. Licet enim forma possit dici quo aliquid
est, tarnen materia non proprie potest dici quod est, cum non
sit nisi in potentia. Sed quod est est id, quod subsistit in
esse, quod quidem in substantiis corporeis est ipsum compositum

ex materia et forma ; in substantiis autem in corporeis est
ipsa forma simplex: — quo est autem est ipsum esse
participatum, quia in tantum unumquodque est, in
quantum ipso esse participât. Unde et Boëthius
sic utitur istis vocabulis in libro hebdom. dicens, quod in
aliis, praeter primum, non idem est quod est et esse
(De spirit, créât q. unie. a. 1 ad 8).

25. Der englische Lehrer erwähnt unter seinen
Gewährsmännern auch den hl. Hilarius. Dieser Heilige hat
nämlich in seinem Traktate de Trinitate (VII de Trinitate)
bemerkt: Esse non est accidens Deo, sed subsistens
Veritas et manens causa et naturalis generis proprietas.
Um dieses Akzidenz zu erklären, sagt nun der Aquinate,
dieses Wort sei nicht in dem Sinne zu verstehen, als bildete
das Dasein in den Kreaturen ein Akzidenz im eigentlichen
Sinne, weil ein Akzidenz im strengen Sinne bereits eine
ex i s t i er en d e Wesenheit voraussetze. Akzidenz in dieser
Bedeutung besage nur, daß die Existenz der Kreaturen
nicht zu der Wesenheit gehöre, gleichwie das rationale
nicht ohne weiteres dem animal angehören müsse. Die
Existenz der Geschöpfe liegt somit in keiner Weise im
Begriff und Wesen der Kreaturer, bildet nicht einen



vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz 43

Wesensbestandteil der Kreaturen, wie etwa das rationale
zum animal im Menschen, sondern liegt außerhalb dieser
Bestandteile und bildet insofern ein Akzidenz. — Esse
non est accidens Deo. — Videtur, quod nec alicui crea-
turae, cum nihil sit essentialius rei, quam suum esse Ad
<[Uod dicendum, quod accidens dicitur hic, quod non est
de intellectu alicuius, sicut rationale dicitur animali ac-
cidere. Et ita cuilibet quidditati creatae accidit esse,
•quia non est de intellectu ipsius quidditatis. Potest enim
intelligi humanitas, et tarnen dubitari, utrum homo
habeat esse. (I. Sent. dist. 8, exp. prim, part, textus.)

Die Worte des hl. Hilarius: „sed subsistens veritas"
deutet der Aquinate folgendermaßen: excludit Hilarius
triplicem imperfectionem a divino esse. Esse enim
creaturae non est aliquid per se subsistens, imo est
actus subsistentis. Sed in Deo suum esse est ipse Deus
subsistens. Et ideo dicit, quod est subsistens veritas. Item,
esse creaturae est causatum ab alio et habet, quantum in
se est, potentialitatem et mutabilitatem. Sed esse divinum
est causa omnis esse, immutabiliter permanens. Et ideo
dicit, quod est manens causa. Item, esse creaturae differt
a quidditate sua, Unde per esse^suum homo non ponitur
in genere humano, sed per quidditatem suam, Sed esse
divinum est sua quidditas : et ideo per esse suum ponitur
Deus in genere divino. Et ideo dicitur, qtiod est naturalis
generis proprietas (I. Sent. dist. 8, expositio primae partis
textus).

26. An einer anderen Stelle erklärt der englische
Lehrer den Satz des hl. Hilarius : esse non est accidens
Deo, sed subsistens veritas in folgender Weise: In Deo
nom est aliud esse et sua substantia. Ad cuius evidentiam
considerandum est, quod, cum aliquae causae effectus
diversos producentes communicant in uno effectu, praeter
diversos effectus oportet, quod iliud commune producant
ex virtute alicuius superioris causae, cuius illud est p r o-
p r i u s effectus Omnes autem causae creatae communicant

in uno effectu, qui est esse, licet singulae proprios
effectus habeant, in quibus distinguuntur. Oportet ergo
esse aliquam causam superiorem omnibus, cuius virtute
omnia causant esse et eius esse sit proprius effectus. Et
haec causa est Deus. Proprius autem effectus cuiuslibet
causae procedit ab ipsa secundum similitudinem suae na-



44 Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre

turae. Oportet ergo, quod hoc, pod est esse, sit
substantia vel natura Dei. Et propter hoc dicitur in libra
de causis, quod intelligentia non dat esse, nisi in quantum
est divina, et quod primus eflectus est esse, et non est
ante ipsura creatum aliquid (De potentia, q. 7 a. 2).

27. In einem Artikel der Quolibeta belehrt uns
S. Thomas ausführlicher über den Ausspruch des hl.
Hilarius: „esse non est accidens Deo:', indem er schreibt:
Sciendum ergo, quod unumquodque, quod est in potentia
et in actu, fit actu per hoc, quod participât actum superi-
orem. Per hoc autem aliquid maxime fit actu, quod participât

per similitudinem primum et purum actum. Primus
autem actus est esse subsistons per se. Unde com-
pletionem unumquodque recipit per hoc, quod participât
esse. Unde esse est complement um omnis formae,
quia per hoc completur, quod. habet esse. Et habet esse,
cum est actu. Et sic nulla forma est nisi per esse. Et sie
dico,- quod esse substantial rei non est accidens sed actua-
litas cuiuslibet formae existentis, sive sine materia sive cum
materia. Et quia esse est complementum omnium, inde est
quod proprius effectua Dei est esse; et nulla causa dat
esse, nisi inquantum participât operationem divina m.
Et sic proprie loquendo non est accidens. Et quod
Hilarius dicit, dico, quod accidens dicitur large omne,
quod non est pars essentiae. Et sic est esse in,
rebus creatis, quia in solo Deo esse est eins essentia
Quodlib. XII q. 6 a. 5).

28. Mit Bezug auf die Frage, ob Gott einfach sei,
antwortet der englische Lehrer mit dem Ausspruch des
hl. Hilarius (VIII de Trinitate): non h um an o modo ex
compositis est Deus, ut in eo aliud sit, quod habet, et
aliud sit ipse, qui habet fDe potentia, q. 7 a. 1 arg. contra).
Aus alledem geht hervor, daß der Aquinate seine Ansicht
über den r ealen Unterschied von Wesenheit und Existenz
in den Kreaturen durchaus auf Autoritäten gestützt
begründet.

(Fortsetzung folgt)


	Die Quellen des hl. Thomas von Aquin für seine Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen

