Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Norberto del Prado

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sﬂé
%
%_
N

’

G

>
.

>

ZG0s

7R
28

A

|
li

NORBERTO DEL PRADO
Von Dr. ERNST COMMER

|

Wenn es auch nicht méglich ist, schon jetzt die Ver-
dienste des vor wenigen Monaten verstorbenen Theologen
voll und ganz zu wiirdigen, so konnen wir doch nicht
umhin, sein Andenken zu feiern, soweit es die wenigen,
uns zu Gebote stehenden Nachrichten von seinem Leben
gestatten.

Norberto Del Prado war am 4. Juni 1852 zu Pola de
Laviano in der nordspanischen Provinz Oviedo geboren.
Seine Heimat liegt im alten Asturien am Abfall des kanta-
brischen Gebirges zum Golf von Biscaya. Seine Jugend fiel
in eine verhéltnismilig ruhige Zeit, in der die katholischen
Uberlieferungen noch kriftig waren und ihn auf den Pre-
digerorden des hl. Dominicus hinwiesen. Der siesbzehnjahrige
Jingling empfing das weile Gewand dieses Ordens in dem
ehrwiirdigen Konvent von Ocaiia, das in der heutigen Provinz
Toledo siiddstlich vom schénen Aranjuez, unweit vom Tajo,
in Castilla la Nueva gelegen ist. Dort machte er 1870 seine
Profeff und studierte drei Jahre lang Philosophie und Theo-
logie.

e Die Wahl dieses Konvents ist bezeichnend fiir das
Berufsideal, denn Ocafa ist das Mutterhaus fiir die spani-
schen Dominikanermissionen. Als Noviziat fiir die Philippinen
war es nur deshalb nicht -von der Regierung unterdriickt
worden, weil sie die Missiondre brauchte, um die Kolonien
fiir Spanien zu erhalten. Noch war das Kollegium erfiillt
vom Geiste des von Pius X im Jahre 1906 selig ge-

M‘“H y ;1, cinthe-M. Cormier: Vie de Rme Pére Alexandre-
Vincent Jandel®, Paris 1896, p. 559.



Norberto Del Prado 3

e e e

sprochenen I'r, Valentino Berrio-Ochoa?, der hier seine theo-
logische Weisheit aus der Summa des hl. Thomas und ‘aus
den Briefen des hl. Paulus geschopft hatte und sechzehn
Juhre frither von hier nach Manila abgereist war und am
1. November 1561 als Bischof in Tonkin die Krone des
blutigen Martyriums empfing. Und noch war die Erinne-
rung an einen anderen Dominikaner in Ocafid lebendig, der
den wissenschaftlichen Geist dieses Klosters repriisentierte,
Der am 4. November 1839 geborene Fr. José Cueto war
dort zehn Jahre vor Del Prado in den Orden getreten und
lehrte dort sieben Jahre lang Philosophie, dann weitere
sieben Jahre kanonisches Recht an der Universitit Manila
bis 1881, war Rektor des Kollegiums in Avila bis 1889,
kehrte dann nach Ocafia zuriick, wo er von Leo X111
am 1. Juni 1891 zum Bischof der Kanarischen Ingeln er-
nannt und am 17. September konsekriert wurde, Er starb
am 17. August 1908 im 67. Lebensjahre. Noch grofieren
und nachhaltigeren Einfluf3 empfing der junge Student von
seinem Lehrer in der Philosophie, dem nachmaligen Kardinal
Zephyrino Gonzalez, der in Ocafia 1844 eingetreten und
von 1868 bis 1871 Regens des Kollegiums war.,

Auch Fr, Norberto wurde noch als Diakon im Jahre
1873 zur Fortsetzung seiner Studiern nach Manila geschickt,
Damit begann ein neuer fruchtbarer Abschnitt seines Lebens.
Auf die ruhigen Lehrjahre, die seine klisterliche Erziehung
im alten Spanien inbegriffen, folgten die Wanderjahre, die
seinen geistigen Horizont erweitern sollten. Ks war ihm
nun gegeben, was Alexander v. Humboldt vom Maler ver-
langt, ,mit der Krische eines reinen jugendlichen Gemiites
die vielgestaltete Natur in den feuchten Gebirgstidlern der
Tropenwelt lebendig aufzufassen?¢ und diese vulkanreiche
Inselwelt mit ihrer hohen isolierten Feuerbergen, die ein
unabsehbares Gebiet der Landschaftsmalerei in sich birgt,
zu genieflen. Fremde Vilker* und eine neue Kultur konnte
er studieren, wihrend er den Durst seines (Geistes aus dem

' Giuseppe Clementi: Gli otto Martiri Tonchinesi dell’
Ordine di 8. Domenico solennemente beatificati da Pio Papa X nell’
anno MCMVI. Roma 1906, p. 316—389.

* Kosmos, Stuttgart und Tiibingen 1847, II, p. 86.
*R. Martinez-Vigil O, P. (B1schof von Onedo, vorher Pro-
fessor in Manila): Antlgua Civilisacion en Islas Felipinas (1893).

1*



4 Norberto Del Prado

Jungborn echter thomistischer Uberlieferung stillen durfte,
die sich dort bestindig erhalten hatte?.

" Die von Magelhan, dem ersten Weltumsegler, 1521
entdeckte Inselgruppe der Philippinen wurde 1571 von den
Spaniern besetzt, die Manila als Hauptstadt griindeten. Aus
der Missionsarbeit der Dominikaner entwickelte sich die
grofie Ordensprovinz S. Rosario. Die auf der nérdlichsten
Insel Luzon gelegene Hauptstadt, nach der auch die ganze
Insel benannt wird und die noch heute ,mit dem Geprige
schweigsamer Wiirde und vornehmer Zuriickgezogenheit“
— wie sich unser Geograph H. A. Daniel ausdriickt — ihren
katholischen Ursprung anzeigt, war schon seit 15680 von
ihrem ersten Bischof, dem Dominikaner Fr. Domingo Sa-
lazar, als Zentrum fir die zukiinftigen Missionen des Ordens
in China, Japan, Tonkin, Anam, Cochinchina und anderen
Gebieten ausersehen. Das am 28 April 1611 gegriindete
Studienkollegium S. Thomas bildete den Grundstein zur
kiinftigen Universitiat. Konig Philipp IV erkannte es durch
Reskript vom 27. November 1623 offentlich als Schule an,
wihrend die Péipste Paul V im Breve vom 11. Mérz 1619
und Urban VIII im Breve vom 7. Jinner 1629 der Ordens-
provinz S.Rosario das Recht zur Erteilung der akademischen
Grade verliehen. Innozenz X erhob endlich das Kollegium am
20. November 1643 zur piipstlichen Universitit, die der Konig
von Spanien am 17. Ma1 1680 uuter seinen Schutz nahm,
so daf sie sich seitdem des Titels ,Konigliche und p#pst-
liche Universitit“ erfreute. Bald erfuhr sie eine grofie
Bliite, die sie auch jetzt noch unter der amerikanischen
Herrschaft behalten hat. Im Jahre 1911 hatte sie 5 Fakul-
titen mit 81 Professoren und 901 Studenten, deren Zahl
jetzt iiber 1000 gewachsen ist. Im Jahre 1912 feierte sie
in grofartiger und kunstsinniger Weise das Jubilium ihers
dreihundertjihrigen Bestande~2?, zu dem Pius X in dem
denkwiirdigen Breve Manilensem studiorum Universitatem 3
vom 16. Dezember 1911 seine Gliickwiinsche und seinen
Segen gesandt hatte.

' Pii X Ep. ad P. Raymundum Velasquez, 7. mart. 1909, Acta
Ap. Sedis I, p. 273.
| * El Tricentenario de la Universidad de Santo Tom4s de Manila,
Manila 1912 (543 pag., reich illustrier )

' Acta Ap. Seds IV, p. 51 (d. 16, oct, 1911).



Norberto Del Prado 53

In Manila fand F'r. Norberto seinen geliebten Lehrer,
den Philosophen "Gonzalez, wieder, der die Talente seines
Schiilers kannte und ihn zum groflen Metaphysiker heran-
bildete. Nach Empfang der Priesterweihe im Jahre 1876
wurde er zum Professor der Humaniora, d. h. der klassi-
schen Sprachen und Literatur, am dortigen Kollegium des
hl. Johannes vom Lateran ernannt, kehrte aber 1878 an
die Universitdat zuriick, um sich den Doktorgrad der Philo-
sophie und Theologie zu erwerben, worauf er Professor der
Fundamentaltheologie wurde und die loci theologici nach
dem Vorbilde Canos lehrte. Nachher wurde ihm der Lehr-
stuhl der Moraltheologie iibertragen. Wiahrend seines Auft-
enthaltes auf den Philippinen unternahm er auch eine
griflere Reise nach China, die bleibende Eindriicke hinter-
lie. Oft erziéhlte er von einem Taifun, in den sein Schiff
geraten war, und von der wunderbaren Rettung sowie von
dem Besuche in einem chinesischen Buddhistenkloster. Seine
durch intensives Studium und anstrengende Arbeit ge-
schwichte Gesundheit konnte aber das tropische Klima auf
die Dauer nicht ertragen, weshalb er genitigt war, im
Jahre 1890 nach Spanien zuriickzukehren.

Als er sich unter dem heimatlichen Himmel langsam
erholt hatte, schickte ihn sein Ordensgeneral Larroca im
Jahre 1891 nach Freiburg im Uchtlande an die junge

katholische Universitiat, deren theologische Fakultit dem
Dominikanerorden anvertraut und damals organisiert wurde.
Mit dieser Berufung beginnt der letzte Abschnitt seines
Lebens, den man fiiglich seine Meisterjahre nennen kann.
In dem schonen und gesegneten Hiigellande, das auf die
Majestit der Alpen blickt, fand er eine kongeniale und
international gerichtete Umgebung, in der franzosische und
deutsche Kultur sich gliicklich vereinigten. Ks war ein
ausgewihlter Kreis von Kollegen, die im Collegium Alber-
tinum? ihr Heim aufschlugen: darunter gereifte Minner wie
P. Coconnier?, der erste Herausgeber der neuen Revue
Thomiste, der in hochwissenschaftlichem Sinne die Lehre
des hl. Thomas mit der modernen Philosophie und den
suderen Wissenschaften auszugleichen trachtete; der viel-
seitige Theologe und Danteforscher Berthier, Fei, Langen-

! ¢f. Pii X Epist. ad Augustinum Ep. S. Galli, 6. Febr. 1906
(Acta S. Sedis XXXIX, p. 74).
* Revue de Thomxbte V1, 1908, p. 120 —136.




6 Norberto Del Prado

Wendels, Mandonnet, Manser, Montagne, Albert M. Weif3,
der Apologet und Turmwart der deutschen Katholiken,
Vinzenz Zapletal, der alttestamentliche Exeget. Andere
Gelehrte von anerkannter Bedeutung, wie Franz Steffens,
Kirsch und Decurtins lehrten in der philosophischen Fakultit,
In Freiburg iibernahm er zuerst die Moraltheologie,
und zwar den spekulativer Kursus des hl, Thomas. Als
aber durch den Abgang des P. Coconnier die Dogmatik ver-
waist war, wurde Del Prado 1899 auf den ILehrstuhl der-
selben fiir den hoheren Kursus des hl. Thomas berufen,
den er bis zu seinem Tode mit glinzendem Erfolge durch
neunzehn Jahre inne hatte. Im Jahre 1907 nahm er sm
Generalkapitel seines Ordens zu Viterbo als Definitor teil
und vertrat dort die Dominikanerprovinz der Philippinen.
Im vorigen Winter mufite er seine Vortrige eine Zeitlan
unterbrechen, um noch einmal fiir seine schon leidende
Gesundheit Erholung zu suchen. Zwar konnte er im
Sommersemester dieses Jahres seine Lehrtitigkeit wieder
aufnehmen und man hoffte, daf die Gtenesung standhalten
wiirde, Jedoch trat das Ende unerwartet ein. Nachdem er
noch am Tage vorher seine Vorlesungen gehalten, iiber-
raschte ihn ein starkes Unwohlsein und er starb am
13. Juli 1918 kurz vor Mitternacht an einem Anfall von
Angina pectoris im 67. Jahre seines Lebens und im
50. seiner Ordensprofef. Bis zum letzten Augenblick be-
wahrte er das volle Bewufltsein und seine Heiterkeit und
verschied mit einem sanften Licheln im Frieden des Herrn.
Die grofle Teilnahme bei seinem Begribnis am 16. Juli
bewies die allgemeine Trauer um den fiir die Universitit,
fiir seinen Orden und die Kirche so schweren Verlust.
Fr. Norbert war von Natur glinzend beanlagi. Zu
einer lebhaften Phantasie und dem feinsten Empfinden
kam ein durchdringender Verstand und die schéne Energie
eines Willens, der keine Schwierigkeiten kannte und iiber
die Schwiiche der Gesundheit triumphierte. Seine hohe
geistige Kultur, die allseitige Bildung machten ihn zu
einem echten Humanisten, wie Cano einer war, aber mit
einem Genie, wie wir es an Caietan bewundern. Seine Sprach-
studien umfafiten die klassischen sowie die modernen
Sprachen. Er sprach das reine, klangvolle Kastilianische
und schrieb ebenso ein gutes Latein wie das Franzisische
und ‘auch das Deutsche verstand er vollkommen. Auch das



Norberto Del Prado 7

Talent des Redners war ihm in hohem Grade gegeben. Die
groflen Reisen und seine internationalen Beziehungen gaben
ihm den weiten Blick, der alles synthetisch erfaflte. Sein
lebenslanges Studium durchdrang die ganze Lehre des
hl. Thomas, die er beherrschte wie wenige. Er erzihlte mir
einmal, daf} er sich alle Parallelstellen auf den Rand einer
,groﬁen Ausgabe der Summa mit seiner feinen und #Huferst
kleinen Schrift abgeschrieben habe, um so das ganze Lehr-
gut des Meisters wie mit einem Blick iiberschauen zu
konnen. So bildete er sich sein sicheres Urteil. Von seinem
auflerordentlichen Lehrtalent sagt sein Kollege P. Montagne:
s,Le P. del Prado était un professeur de vocation, et les
mombreux étudiants qui se sont assis autour de sa chaire
savent avec quelle maitrise le texte de la Somme théologique
6tait interprété par lui. Peu d’hommes ont pénétré comme
lui T'ensemble de la doctrine de saint Thomas d’Aquin, le
docteur par excellence de l’Eglise catholique. Les problémes
les plus hauts et les plus eplneux avaient ses preferences,
mais il n’était pas un point de ‘doctrine qu’il n’exposat
avec profondeur et génialité!.“ TUnd ein deutscher Zeuge
schreibt: ,Wie St. Thomas war auch P, del Prado vor
allem ein Lehrer Wie verstand er es, seine Schiiler zu be-
geistern fiir jenes leuchtende Gestirn am theologischen
Himmel, den engelgleichen I.ehrer Thomas, den hehren
Patron unserer Hochschule, Wie brannte ihr Herz, wenn
er ohne alles irdische Beiwerk an der Hand des Aquinaten
den gewaltigen Bau der katholischen Wahrheit erschlof}!
Wie hob er sie empor, dem Adler gleich; der seine Jungen
trigt, um sie auf den méchtigen Fliigeln seiner eigenen
Intuition der Sonne des Lichtes entgegenzutragen. Es um-
strahlte so unseren teuren Toten in Lieben und Lehre etwas
von der erhabenen Ruhe, klaren Sicherheit und leuchtenden
Fiille, die das Bild seines eigenen, unvergleichlichen Meisters
St. Thomas fiir immer kennzeichnen?.“

Die imposante (Festalt und das feurige Auge ent-
sprachen dem hohen Kluge des Mannes, der den alten
ritterlichen Geist der Spanier erbte und sein Volk niemals
verleugnen konnte. Sein gemessenes und wiirdevolles Be-
nehmen hatte etwas Majestitisches. Und doch war er ein

' La Liberte, Fnbomg, 16 juillet 1918.
* Fretburger Nachrichten, 16. Juli 1918.



8 Norberto Del Prado

echter Dominikaner, einfach und offen, dessen Demut in
der Wahrheit wurzelte. Wenn Gérard de Frachet die Auf-
gabe dieses alten Ordens in die Formel zusammengefafit.
hat: ,Honeste vivere discere et docere, so hat sie Fr. Nor-
berto in seinem Leben, das dem Orden der Wahrheit durch
ein halbes Jah1hundert geweiht war, ehrenvoll gelost. Alle,
die ihn kannten, rihmen seine Frommigkeit, Er fiihrte ein
zuriickgezogenes Leben des Studiums und Lehramtes in
steter Vereinigung mit Gott. Am Aquinaten hatte er sein
Vorbild und der Abglanz dieser Sonne umflof ihn., Das,
was jener als Aufgabe des Predigerordens aussprach: ,con-
templata alils tradere“, hat Fr. Norberto getan und mit
seinem Meister konnte er sagen: Venta.tem meditabitur
guttur meum et labia mea detestabuntur impietatem?, Grofi-
ziigig, fiir seine Bediirfnisse und die eigene Ehre selbstlos,
Feind aller Lige und jedes Opportunismus, suchte er nicht
das Wohl seines Ordens, sondern der Kirche, weil die
Kirche Christus ist, der die Wahrheit selber ist. So war
Fr. Norberto dem hl. Thomas in der seltenen Tugend der
magnanimitas dhnlich und wie jener das Lehramt als ein
Werk der Barmherzigkeit aus Gottes- und Néchstenliebe
jeder Inful vorzog, so hat auch Fr. Norberto einen ihm
angebotenen Bischofsstuhl in Spanien entschieden abgelehnt.
Als Lehrer wollte er sterben. Und wie er dreimal téglich
seinen Rosenkranz betete, so hat er sein letztes Werk,
dessen Korrekturbogen er gerade noch selber durchsehen
konnte, iiber den hl. Thomas und die Bulle iiber die Un-
befleckte Empfangnis, vor der Sedes Sapientiae niedergelegt.
Als er diese Arbeit vollendet hatte, sagte er: nunc laetus
moriar.

Zu unserem Jahrbuch stand der Verewigte in naher
freundschaftlicher Beziehung und hat ihm mehrere wert-
volle Beitrige gespendet. Dabei zeigte er eine heroische
Bescheidenheit, indem er mir die Vollmacht gab, seine
Manuskripte zu éndern, was ich natiirlich nicht tun konnte,
weil ich die groﬁe Uberlegenhe1t seines Wissens kannte
Als er mir seine Abhandlung iiber die wesentlichen Merk-
male der physischen Pramotion tibersandte, schrieb er .mir
am 15. Marz 1911: .Cum ad te mittam labores meos, in
potestate tui liberi arbltru semper rehnquetur ut corrigas,

' 8. Thomas: S. ¢. gent. I c. L.



Norberto Del Prado 9

modifices vel prorsus reiicias, prout in Domino iudicaveris.”
Ich hatte ihn bei seinem Besuche in Wien:im Jahre 1901
personlich kennen zu lernen das Gliick gehabt und noch
wenige Tage vor seinem Tode trug er einem Kollegen den
letzten Gruf an mich auf.

Das folgende Verzeichnis der Werke von Delk

Prado nach der Reihenfolge der Versffentlichung verdanke
ich der Giite des P. Montagne:

1.

10.

L
12.

13.
14,

16,
17.
18.

Discurso leido en la apertura anual de los Estudios de la Real y
Pontificia universidad de Santo Tomas de Manila, el Dia 3 de
Julio de 1882, Manila 1882,

Sermén panegirico de S. Francisco, predicado en la Iglesia de los.
PP. Franciscanos de Manila, el 4 de Octobre de 1883. Manila 1883.
Discurso predicado en la Iglesia de Santo Domingo de Manila el
dia 22 de Enero de 1886, con motivo de la eleciéon del nuevo-
Provincial. Manila 1886.

Panegirico de S. Vincente de Paul, predicado en Manila el 22 de
Noviembre del 1885. Manila 1886. '
Discurso predicado ante el Claustro Universitario de Santo Do-
mingo el 7 de Marzo de 1889. Manila 1889.

Sermén predicado en. la Iglesia de Santo Tomas de Avila a la
Vener. Orden IIL. de Santo Domingo de la misma Ciudad. Madrid
1892.

Sermén de Nuestra Sefiora de Covadonga, predicado en su Real
Colegiata el 8 de Septiembre de 1895. Oviedo 1895,

Guadalete y Covadonga. Sermén predicado en S. Pedro de Gijon,
en motivo de la estatua erigida a Pelayo, en Agosto de 1891.
Vergara 1896. ,

Zaragoza y Covadonga, o Dio y Patria. Sermén predicado en las.
fiestas de Nuestra Sefiora de Covadonga el 8 de Septiembre de-
1898, Oviedo 1898.

De veritate fundamentali Philosophiae christianae. (Discurso en
el Congresso Cientifico de Friburgo del 1897.) Fribourg, Impri-
merie de 1’oeuvre de S. Paul 1890.

De veritate fundamentali Philosophiae christianae lib. 1. (,,Divus.
Thomas“, Placentiae 1899.)

Characteres essentiales physicae praemotionis iuxta doctrinam.,
Divi Thomae. (Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theo--
logie XVII, 1901, p. 61—80.) :
De natura physicae praemotionis. (Jahrb. f. Ph. u. sp. Th. XVI,
1901, p. 216 —283.) .

De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione. (Jahrb.
f. Ph. u, sp. Th. XVI, 1901, p. 829352, 424—443.)

. De concordia physicae praemotionis cum libero arbitrio. (Jahrb.

f. Ph, u. sp. Th. XVII, 1902, p. 61—91.)

De Concordia Molinae. (Jahrb. f. Ph. u. sp. Th. XVII, 1902, p. 301—
328, 476—492; XVIII, 1903, p. 83—106, 284—308, 464—493.)
Carta a un joven teélogo sobre la predicacion y lectura de los
clasicos. Vergara 1902, :

De scientia media. Friburgi Helvetiorum 1903.



10 Norberto Del Prado

19. De B. Virginis Mariae sanctificatione. Commentatio in D. Thomae
Summae Theologiae P. 3, q. 27. (Jahrb. f. Phil. u. sp, Th. XX,
1906, p. 288—259, 346—366, 463—483.)

20. De veritate fundamentali Philosophiae christiani lib, II. (,Divus
Thomas*, Placentiae 1906.) -

21 El Rosario y la Cuestion social. Vergara 1906.

22. A un Académico de la Espaiiola, sobre ,El Condenado por des-
confiado* de Tirso de Molina. Vergara 1907,

23. De Gratia et Libero Arbitrio. 3 vol. Friburgi Helvetiorum 1907.

24, Santo Tomas y la Immaculada. Extracto de El Ssmo Rosario,
Vergara 1908,

25. A propésito de un libro. El sistema de Lulio por D. Salvador
Bové. (Ssmo Rosario de Vergara 1908.) '

26. Quaestionem secundam primae partis Summae Theologicae ,An
Deus sit“ interpretatus est Fr. Norbertus Del Prado O. Pr. (Jahrb.
f. Ph. u. sp. Th. XXIII, 1909, p. 438—461; XXIV#1910, p. 114—
162.

27, Sa,ni):o Toméas y la Immaculada, Respuesta a Razon y Fé. Vergara
1910.

28. La Verdad Fundamental de la Filosofia Cristiana. (Ciencia Tomista,
.Madrid 1910.)

'29. La Vérité fondamentale de la Philosophie chrétienne selon Saint
Thomas. (Avec un appendice sur Scot et S Thomas.) Extrait de
la Revue Thomiste, 18e année. Toulouse 1910.

30. Balmes y Santo Toméas. Vich 1910.

31. Dos paginas de un libro. La Evolucién doctrinal de P, Arintero.
(Ssmo Rosario, Vergara 1911,)

32. De veritate fundamentali Philosophiae christianae. Friburgi Hel-
vetiorum 1911.

-83. Un censor y tres criticos al rededor de un libro. Respuesta al
P. De Medio, con motivo de su replica a las criticas a la Evolu-
cion doctrinal del P. Arintero. (Espafia y America 1912.)

34, Escoto y Santo Tomas. Extr. de La Ciencia tomista 1914.

35. El Problem» ontologico, Vergara 1915.

-36. Ensefianzas del Rosario. 3 vol. Vergara 1915/16,

37. S. Augustin, doctor de la Iglesia, Vergara 1916,

‘33, Divus Thomas et Bulla ,Ineffabilis Deus“. Friburgi 1918.

Ll

‘Von den zahlreichen und gehaltvollen Schriften Del
Prados miissen wir auf zwei, die als klassische Werke der
Theologie und Philosophie gelten, ndher eingehen, da sie
noch viel zu wenig bekannt sind und von den Gegnern
-absichtlich totgeschwiegen werden. ;

Das monumentale Werk iiber die Gnade und den
freien Willen?! ist das letzte Wort, das die Schule des

' De gratia et libero arbitrio. Friburgi Helv. 1907. — Vgl.
P. Montagne, Revue Thomiste 1907,’ p. 674—677. R. Martin,
Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 1907, p.799—802:



Norberto Del Prado 11

hl. Thomas seit dem Auftreten Molinas vor 360 Jahren in
dieser den Glauben der Kirche und ihr ganzes Leben be-
treffenden Kontroverse gesprochen hat. Es reiht sich wiirdig
an die Werke von Lemos, Alvarez und Dummermuth an
und ruht auf tiefen philosophischen und theologischen
Studien. Ks ist eine Summa der echten thomistischen
Uberlieferung und fafit die geschichtlich festgestellte Lehre
des hl, Thomas, die in ibrer ganzen Tiefe sondiert und
in der Einheit ihres Systems streng wissenschaftlich be-
wiesen wird, mit kristallheller Klarheit zusammen. Es
bringt die Kontroverse iiber das Verhiltnis der gottlichen
Gnade zum freien Willen des Menschen zu einem wissen-
schaftlichen Abschlufl, denn es enthilt alle bisherigen Ein-
wendungen mit ihrer Lésung und schneidet durch die
Weite der Prinzipien, die hier zur Geltung kommen, die
Moglichkeit neuer Ausflichte ab. KEs ist daher die letzte
Vorbereitung, die von der theologischen Wissenschaft fiir
das lange erwartete Urteil des obersten kirchlichen Lehr-
amtes zur definitiven Entscheidung in diesem Streite er-
wartet werden konnte, und berechtigt zu der Hoffnung,
daf} dieses Endurteil gesprochen werde, sobald die dufleren
Umsténde, die dem kirchlichen Liehramte seine volle Frei-
heit wxedergeben eingetreten sind. Das ist die grofle Be-
deutung, die dem Lebenswerke, das Del Prado geschaffen,
mit Recht zukommt. Daraus erklirt es sich auch, dafl die
Gegner innerhalb der katholischen Theologie -auf dieses
Werk bis jetzt nicht geantwortet haben: ihr Versagen
einer griindlichen Antwort ist das Zeichen der wissen-
schaftlichen Schwéche, die auch in anderen Erscheinungen
sich deutlich zu erkennen gibt,

Del Prados Werk hat aber noch eine spezielle Be-
deutung fiir den Bestand der Autoritdt des hl. Thomas!,
Es leistet das fiir unsere Zeit, was einst Capreolus als
C’est une monographie colossale, d'une spéculation théologique rare,
une ceuvre de doctrine, qui surpasse tout ce qui a été publié ces
derniers temps sur ce grave sujet. A. Unterleidner, Revue Augu-
stinienne 1908, I, p. 796—757; Nul travail contemporain ne nous oftre

a la fois une exposmon si exacte et si ample, une discussion si fiére
et si pulssante, une érudition thomiste si vaste, une pénétration si
entlere des opinions en présence. Reg. M. Schultes, Jahrb. . Ph,

sp. Th. XXIII, 1909, p. 241 —248, B. Dérholt, Divus Thomas

III 1916, p. 5031,
' Pii X Ep. ad Joannem Lottini, 9. August 1910 (Acta Ap.
Sedis II, p. 7256). Nec sane tutior ulla haberi potest hoc in genere




12 _ Norberto Del Prado

Verteidiger gegeniiber den ersten Gegnern des Aquinaten
getan und was ihm den Ehrentitel Princeps Thomistarum
eingetragen hat.

Seit der Zeit der denkwiirdigen Auxilienkongrega-
tionen standen die Verteidiger des hl,” Thomas mitten im
heftigen Kampfe und muBten mit Gegnern ringen, die fort-
wihrend neue Einwendungen versuchten und Ausfliichte
ersannen, um die Entscheidung zu verschleppen. Es war
daher natiirlich, dafl die Thomisten oftmals auch ad ho-
minem arguieren mufiten und dafl ihre Argumente retor-
quiert wurden. So konnte es nicht ohne personliche Er-
regung abgehen. Heute liegt die Sache anders. Die Lage
hat sich gekldrt. Neue Argumente sind nicht mehr erfind-
lich., Es mehren sich die Stimmen der Theologen, die keine
Partei nehmen wollen, aber die Uberzengung aussprechen,
dal keine Vermittlung zwischen Thomismuns und Molinismus
moglich sei, Der Kampf kann daher von seiten der thomi-
stischen Schule mit sachlicher Ruhe zu KEnde gefiihrt
werden, wie es Del Prado mit Wiirde getan hat. Sein
Urteil ist reif und abgeklart. So hat er ein Meisterwerk
vollendet. Wenn er zuweilen sich scharfer Ironie bedient,
so bewirkt auch diese Redefigur keine Verletzung der Liebe
gegen den irrenden Gegner, sondern richtet sich gegen den
Irrtum selbst, sofern er offenbar aus schuldbarer Unwissen-
heit oder -aus Hartndckigkeit entspringt: dann schreibt er
contra murmurantes, wie es auch der Aquinate getan hat,
ohne sich einer Verletzung der christlichen Liebe schuldig
zu machen.

Seit Jahren hatte Del Prado sich mit diesen Fragen
beschiaftigt und seine Studien teilweise schon frither ver-
offentlicht: so Vorlesungen iiber die Gnade im ,Divus
Thomas“ und in unserem Jahrbuch fiir Philosophie und
spekulative Theologie Artikel iiber die praemotio physica
und iiber Molinas Concordia. In einer besonderen Schrift
hatte er die scientia media behandelt!. Das Provinzialkapitel

institutio, quam quae ducem sequatur ac magistrum Thomam! 8. Szahé:
Die Stellung des hl. Thomas in der Theologie (Divus Thomas III,
p. 657—684); Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Tho-
mas (IV, p. 8—24); der theologische Wert der approbierten Lehre des
hl. Thomas (IV, p. 168—185, 347—-380).

' Del Prado: De Scientia mediz, Friburgi H. 1908. Vgl. dar-
fiber Michael GlofRner in unserem Jahrb. f. Phil. u, sp. Th. X1X_



Norberto Del Prado 13

der Philippinen, das zu Ocaifia in Spanien abgehalten wurde,
beauftragte ihn am 3. Mai 1906 offiziell mit der Vollen-
dung und Herausgabe dieser Arbeiten (siehe I, p. LXXXIII!).
Versuchen wir, einen Uberblick iiber den reichen Inhalt des
klassischen Werkes zu gewinnen. Im ersten Teile werden
die sechs Quistionen der theologischen Summe des hl. Tho-
mas iiber die Gnpade (1. II. q. 109—114) griindlich und
lichtvoll erkliart. Im zweiten Teile wird die Harmonie
{concordia) des freien Willens mit der Gnade nach der
Lehre des hl. Augustinus und des hl. Thomas klargestellt.
Den dritten Teil bildet die kritische Untersuchung und das
Urteil iiber Molinas Concordia., !
Dem ersten Teile (LXXXIV und 767 p.) geht
eine Einfiihrung voraus (p. I—LXXXIV), Del Prado
beginnt nach wahrhaft theologischer Methode mit dem
Satze, dafl in der Hauptsache die Frage iiber die Natur
Gottes identisch ist mit der Frage iiber die Natur seiner
‘Gnade (p. VI), denn die Gnade ist es, durch die Gott den
Plan seiner ewigen Vorausbestimmung ausfithrt. Wer also
kein richtiges Urteil tiber die besondere Vorsehung Gottes
sich bildet, die doch die Menschen zu ihrem ewigen Ziele
hiniiberleitet, mufd auch iiber die Natur Gottes selbst irren.
Und mit der gottlichen Vorausbestimmung héngt die Gnade
80 innig zusammen, dall man ohne die richtige Auffassung
von der Gunade auch iiber das Wissen und den Willen
Gottes nicht richtig urteilen kann. Die Philosophie ist im-
stande, das Dasein Gottes auf den fiinf Wegen des hl. Tho-
mas streng zu beweisen; sie erkennt Gott als den Schopfer,
Erhalter und Vergelter. Aber diese KErkenntnis enthilt
noch nicht alle geoffenbarten Wahrheitsprinzipien. Die
Theologie dagegen erkennt Gott als den Erloser, Recht-
fertiger und Verherrlicher nur aus seiner Offenbarung. Das
katholische Glaubensdogma ist daher die Wahrheit, daf}
Gott der Urheber (Faktor) aller Gerechtigkeit im Himmel
wie auf Erden ist. Um aber in Gott den wahren Begriff
der ersten Wirkursache unserer Rechtfertigung zu wahren,

1906, p. 145—147: ,Im Schluf3kapitel ist die Verlegenheit, in welche
die scientia media ihre Anhiinger verwickelt, dargestellt. Nicht weniger
als zwolf Ansichten werden angefthrt... Unser Schlufiurteil geht
dahin, daff die scientia media theologisch iiberflissig und unbrauchbar
philosophisch betrachtet aber unmoglich ist, da die ewige Wahrheit
eines kontingenten Seins ohne Widerspruch nicht gedacht werden kann.“



14 Norberto Del Prado

mufs man die zweifache Gattung von gottlicher Bewegung
festhalten, wie es das Tridentinum (sess, 6 cap. ) lehrt:
die erweckende und die helfende Gnadenbewegung oder,
was dasselbe ist, die Inspiration und die Hilfe des Heiligen
Geistes, wie Cyrill von Alexandrien, Augustinus und Thomas
iibereinstimmend lehren. Beide Gnadenbewegungen wirken
auf den freien Willen und gehen seiner Betitigung voraus;
sie sind das wirkende Prinzip fiir die Akte des Glaubens,
der Hoffnung, der Liebe und Reue. Beide sind notwendig,
damit der freie Wille sich selbst zur Gerechtigkeit vor
Gott bewegen und mit Gott mitwirken kann, Mit dieser
von seiten Gottes erfolgenden doppelten Bewegung fingt
die Rechtfertignng an. Das ist auch die Lehre Caietans,
des vornehmsten KErklirers des bl. Thomas (p. XX).

Dadurch allein ist ferner in den vernunftbegabten
Geschopfen der wahre Begriff der sekundiren freien Ur-
sache bei ihren eigenen Bewegungen und Tétigkeiten ge-
wahrt. Damit wird die Frage nach dem gdéttlichen Einfluf
auf die freien sekundiren Ursachen zuriickgefiihrt, auf die
tiefste Wahrheit, die der hl. Thomas als Grundstein der
ganzen christlichen Philosophie hingestellt hat, néimlich
auf den Satz, daB in Gott sein Dasein nichts anderes ist
als seine Wesenheit, in allen anderen geschaffenen Dingen
dagegen das Dasein etwas anderes ist als ibhre Wesenheit,
(p.- XXIX). Denn die Ordnung des Daseins und die Ord-
nung des Selbsttitigseins sind unter sich notwendig ver-
bunden: Prinzip des Daseins ist die Wesenheit, Prinzip
des Titigseins ist die Potenz.

Ebenso kann man den wahren Begriff der ersten
Wirkursache in Gott und den Begriff der freien sekundiren
Ursache in den vernunftbegabten Geschépfen nur dadurch
wahren, dafl man den guten Akt und den guten Gebrauch
des freien Willens als von Gott vorausbestimmt anerkennt,

Nach dieser Erorterung der Prinzipien zeigt der Ver-
fasser, dafi alle Irrtiimer in diesen Fragen aus der falschen
Auffassung der Prinzipien entspringen, und vergleicht so-
wohl die Lehre des Aquinaten wie die des hl. Augustinus
der Reihe nach mit den Ansichten der Gegner: Pelagius,
Semipelagianer, Molina, Kongruisten, Jansenius, Calvin,
und zeigt ihren Gegensatz. Dabei ergibt sich, daf Augu-
stinus kein doppeltes Gnadensystem kennt, dafd er fiir den
status naturae integrae nicht die gratia versatilis, aber fiir



Norberto Del Prado . 15

den Zustand der gefallenen Natur die aus sich wirksame.
Gnade angenocmmen habe,

Auf diese erschopfende systematische Einleitung folgt
die Erklarung des Textes der sechs Quéstionen des hl. Tho-
mas iiber Notwendigkeit, Wesenheit, Einteilung und Ur-
sache der Gnade, iiber die Rechtfertigung als Wirkung:
der gratia operans und iiber das Verdienst als Wirkung:
der gratia cooperans. Das flihrt dann zum Verstandnis der
einen schwierigen Frage, wie der Mensch aus dem Zu-
stande der Ungerechtfertigung in den der Gerechtigkeit
durch die gottliche Bewegung umgewandelt wird.

Der Losung dieser Frage ist der zweite Teil ge-
widmet, der sich in zwolf Kapitel gliedert und 404 Seiten
filllt. 1. Den Anfang macht die Einteilung der Gnade in.
die zureichende und wirksame. Ihr Sinn ist ein ganz
anderer wie der von Pascal unterschobene. Denn, da die
gratia sufficiens  eine iibernatiirliche Bewegung ist, hat
sie auch sofort diejenige Wirkung, auf die sie unmittelbar-
hingeordnet ist, und ist insofern selbst efficax: aber suffi-
ciens heift sie nur in bezug auf diejenige Wirkung, auf’
die sie erst mittels einer anderen Bewegung hingeordnet.
1st1. 2. Grundlage und Eckstein dieser Einteilung ist die
Unterscheidung des gottlichen Willens als voluntas ante--
cedens und consequens. 3. Was die innerliche Wirksamkeit
der géttlichen Gnade anbetrifft, so ist die aktuelle Gnade-
oder der Bewegungsvorgang, durch den uns Gott zum.
Heilswerk in Bewegung setzt, um das Gute in Hinsicht.
auf das ewige Leben zu wollen und zu tun, an sich wirk-
sam, aus ihrem Innern heraus und als Prinzip. Das heifit:
die Gnade hat ihre Wirksamkeit nicht aus dem freien Willen.
des Menschen, insofern er bewegt worden ist, sondern,
allein von Gott als dem Beweger. Der philosophische.
Grund dafiir liegt darin, dafi Gott der erste Beweger und.
die erste Ursache, das ens. per essentiam und der Schopfer-
des freien Willens ist. Dagegen ist der freie Wille nur die-
sekundére Ursache und ist als solche nur durch Anteil-
nahme titig und hat die Bedeutung eines Werkzeuges, das.
der ersten Ursache, die Gott als erster Intellekt und als
erster Wollender ist, nntergeordnet bleibt. 4. Daraus ergibt.

' S. Thomas: 8. Th. III Suppl. q. 76 a. 1 ad 1; T q. 113 a. 5.
ad 1 u. a. Stellen.



16 Norberto Del Prado

sich die Natur oder die wesentlichen Ziige der physischen
Vorausbewegung nach dem hl. Thomas. Diese physische,
d, h. die Natur des Willens antreibende Vorausbewegung
ist der unmittelbar von Gott als Thter ausgefiihrte Be-
wegungsvorgang (Anstofl), der sich auf das freie Willens-
vermodgen selbst erstreckt; weiter der unmittelbar aus der
Kraft Gottes kommende Bewegungsvorgang, der sich gerade
auf den Akt des freien Willens erstreckt; ferner der gott-
liche Bewegungsvorgang, der das freie Willensvermégen
auf ein bestimmtes Willensobjekt hinwendet; endlich jener
Bewegungsvorgang von seiten' Gottes, der es macht, daf}
wir dies oder jenes wollen, und auf den im freien Willens-
vermégen mit unfehlbarer Notwendigkeit diejenige Wirkung
erfolgt, die im Wiahlen oder Einstimmen besteht. 5. Die
wirksame Gnade, die formal durch die physische Voraus-
bewegung zustande kommt, 1st etwas Physisches und
Reales, das in das freie Willensvermogen aufgenommen ist.
6, Es gibt aber verschiedene Vollkommenheitsgrade der
physischen -Vorausbewegung und darnach 7. Unterschiede
des gottlichen Bewegungsvorganges. 8. Hieraus ergibt sich
nun die Harmonie der physischen Vorausbewegung mit dem
freien Willen. 9. Der hiochste Grad dieser Harmonie ent-
springt aber gerade aus der Wirksamkeit des gottlichen
Willens. 10. Zuletzt wird erwiesen, wie nach dem hl. Tho-
mas die ganze Kontroverse iiber den gottlichen KEinflufs
sich zuriickfihren laf3t auf die Grundwahrheit der christ-
lichen Philosophie, daf} Gott allein sein Dasein ist, in allen
-anderen Dingen aber die Wesenheit des Dinges vom Dasein
desselben Dinges verschieden ist.

Der dritte Teil, der in zwdolf Kapiteln 595 Seiten
umfalt, bildet das Seitenstiick zum zweiten, die meister-
hafte Kritik von Molinas Concordia. 1. Molina hatte vier
Prinzipien als Gruundlage fir sein System aufgestellt:
erstens den Modus des gottlichen KEinflusses durch den
concursus generalis bei den natiirlichen Akten des freien
Willens und durch die auxilia particularia bei den iiber-
natiirlichen Akten; zweitens seine legitime oder vielmehr
orthodoxe Erklirung vom Modus der Gabe der Beharrlich-
keit; drittens die praescientia media. Viertens: dafiir, daf}
Gott gerade diesen Zustand der Dinge und keinen anderen.
erschaffen und in dieser Ordnung solche auxilia und keine
-anderen geben wollte, von denen er voraussah, dafl die



Norberto Del Prado : 17

einen und nicht die anderen frei zum ewigen Leben ge-
langen wiirden, dafiir gebe es auf seiten der erwachsenen
Auserwihlten und Verworfenen keine Ursache oder keinen
Grund; wohl aber gebe es einen Grund fiir die Aus-
erwihlung der Erwachsenen von seiten ihres Gebrauches
des freien Willens. Aber diese Grundlegung und gleichsam
das metaphysische Postulat der ganzen Schule der Moli-
nisten und Kongruisten ist der Satz, dafl die sekundiren
Ursachen tiberhaupt nicht nur eine eigene Kausalitit be-
sitzen, sondern sogar eine so komplette, eigene Kausalitét,
defl sie, um zum Akt vorgehen zu konnen, gar keine
andere hindurchgehende und werkzeugliche Kraft von dem
ersten Téter, von Gott, zu empfangen brauchen. Fiir die
sekundidren Ursachen, die sich frei betédtigen, sei es ein
begrifflicher Widerspruch, dafl sie sich frai betétigen und
dennoch von Gott determiniert wiirden. So lehrt Molina
nach seinem Lehrer Fonseca; so auch Suarez und Bellarmin,
der ausdriicklich sagt, der freie Wille sei nicht nur keine
passive Potenz, auch nicht teils passiv und teils aktiv
sondern schlechthin und absolut aktiv.

2. Molina sagt, er wolle dem hl. Thomas folgen, den
er als ,die Sonne und den Fiirsten der scholastischen
Theologie“ anerkennt, ,den er in allem lieber als Patron
wie als Gegner haben mochte®, ,dessen Urteil und dessen
Lehre ich so hoch schitze, dafi ich glaube, daun sicherer
aufzutreten, wenn ich in Erfahrung bringe, dafl er mit
mir {ibereinstimmt“ (p. 24). Ahnlich sprechen Schneemann,
Frins, Billot (p. 35). Darum untersucht nun Del Prado im
einzelnen, ob Molinas Concordia wirklich mit der Lehre des
Aquinaten iibereinstimme, und zeigt aus dem eigenen (te-
standnis Molinas, dafd dies nicht der Fall ist, 3. Sodann
beweist er, dafl Molinas Lehre iiber den concursus simul-
taneus von der Lehre Augustinus’ und Thomas’ abweicht
und der Vernunft widerspricht, und fithrt dafir auch das
Urteil des Kardinals Baronius an, 4. Er deckt den Wider-
spruch auf, der in Molinas Prinzip vom speziellen Einflufi
Gottes liegt, sowie D, in der scientia media und 6. in der
Pridestination. 7. Molinas Concordia verséhnt den freien
Willen des Menschen nicht mit Gottes Vorauswissen, mit
seiner Vorsehung, Priadestination und Reprobation und mit
der gottlichen Bewegung sowohl in der Ordnung der
Natur wie der Gnade. S, Molinas Concordia ist nicht neu,

Divus Thomas VI. (Jahrbuech fiir Philosophie ete. XXXIII.) 2



18 Norberto Del Prado

wie er behauptet hatte, obwohl er sie von Fonseca iiber-
nahm, sondern sein concursus simultaneus stammt her von
Origires, Scotus, Ambrosius Catharinus; seine scientia media
von Origines, von den Pelagianern und Arianern, von
Ambrosius Catharinus und Albertvs Pighius; seine Lehre
iiber das auxilium particulare findet sich teils bei anderen
Theologen, die vor 1hm lebten, toeils scheint sie mit der
Lehre Calvins und teils mit derjenigen der Pelagianer
iibereinzukommen ; seine Priidestinationslehre hat ihren Ur-
sprung nicht bei Augustinus vud Thomas, sondern in gapz
anderen Quellen (Origines und ..einrict von Gent). 9. Mo-
linas Lehre ist auch durch den Komngruismus von Bellarmin
und Suarez nicht spezifisch veréindert worden, sondern der
Kongruismus ist logisch auf den Molinismus zurtickzufiihren ..
10. Auch der Kongruismus der Sorbcnne, Tournelys System,
weicht in Wirklichkeit nicht vom IMolinismus ab. 11. Der
sogenannte ,Bafiesianismus“ ist ,eire wahre Komédie“, die
Molina, Suarez und Bellarmin erfunden haben. 12, Es gibt
keinen Mittelweg zwischen Molina vnd dem hl, Thomas
oder zwischen der scientia media und der physischen
Vorausbeweguns. Pecei, Satolli, Lorenzelli, Paquet, Dom:
Janssens bilden keine kajetan-thom:stische Schule, sie sind
keine echtea Thomasschiiler, sordern eine Schule, die
bellarminisch-kongiuistisch cder kongruistisch-bellarminisch.
heiflen muf.

Ein Epilog beschlieflt das giofe Werk: der Weg
der physischen Voransbewegung ist der wahre und richtige-
Weg der christlichen Philosophie, auf dem unsere freien
guten Handlungen giénzlich auf Gott, iure erste bewirkende
Ursache, zuriickgefikr: werden. Das ist der Weg des
hl. Thomas fad des hl. Augustinu:. Alic ist Molinas Lehre
iiber Gnade und Prédestination ver.chieden von dem Lehr-
gehalt (sententia) der Heiligen Schrift und von der Uber-
lieferung der Kirche und steht der Lehre des hl. Augu-
stinus und des hl. Thomas diam:-tra’ gegeniiber.  Ergo in
libro Concordiae veluti in sepulcro cealbato conditae sunt,
Bellarmino teste, Pelagianorum. veliquiae, ac custodita ser-
vantur ossa Pelagii“ (p. D66 s.). /

Obwobl Del Prado ion Molinismus in allen seinen
Schattierungen verurteilt, wozu er wissenschaftlich be-

* So vurteilte auch C.v.Schézler: Neuie Untersuchungen {iber
des Dogma von der Gnade usw., Mairz 1867, p. 1974t




Norberto Del Prado 19

rechtigt war, so hat er sich dennoch jeder theologischen
Zensur enthalten, indem er das Glaubensurteil, das mit
einer theologischer Zensur ausgesprochen wird, vom kirch-
lichen Lehramt erwartet. Die Bewemfuhrung 18t streng
logisch und apodiktisch. Die Behandlung des Gegenstandes
ist allseitig, griindlich. Die iw Laufe der Zeiten vorge-
brachten Einwédnde sind alle beirucksichtigt und widerlegt.
Wenn es scheint, dafi manche Wiederholungen in dem aus-
ge ohnten Werke vorkomiren, so ist das hier durchaus
wissenschaftlich berechtigt gewesen, weil derselbe Gegen-
stand von verschiedenen Seiten aus beleuchtet werden
mufdte, wie es auch der Aquinate oftmals getan hat. Die
T-xte sind ganz und ohne Auslassungen :hgedruckt, was
h:or notig war, um das objektive Urteil des Lesers zu er-
wiglichen und allen Verdidchtigungen der Cegner einen
Damm entgegenzusetzen. ;

Tine Geschichte des Molmismus hat Del Praco nichg
schreiben wollen, sondern eine theologische und philo-
sophische Kritik dieses Systems, ohne die eine dogm=n-
geschichtliche Behandlung nicht versucht werden kann.
Denn~ch verleiht die Verdffentlichung einiger Doku:.ente,
besonders emlger bisher unedierten authentischen Urkunden
dem Werke noch einen besonderen Wert: so das Urteil
der von Klemens VIII berufenen Theologenkommission,
zu der sber kein Dominikaner gehorte, vom 2. Janner 1598
iiber Molinas Buch (p. 59—61). Dasselbe lautet: ,censemus

ut liber, qui inscribitur Concordia liber: arbitrii cum gratiae
donis a Ludovico Molina, et ewusdem doctrina omnino
prohibeatur. Atque idem censemus de Commentariis eius
m 1. Part. D. Thomae, quousque saltem a viris ad hoc
mnnus Jeputatis expurgetur [liber] a novis opinionibus, quae
veernm theologorum, potissimum vero Sancti Thomae et
Patrum doctrinae adversari videbuntur® (p. 169—161).
Forner iiber I'rey Luis de Ledn (p. 330—33b), erdlich die
im Appendix verdffentlichten Dokumente, besonders die
Zesur der sieben Dominikanertheologen vom 3. Oktober
1694 (p. B70—578) und das von Fr. Juan de las Cuevas
der: obersten Rat der spanischen Inquisition am 11, Mai
1594 iibergebene Dokument (p. B79—581).

Vel. Mortier: Histoire des Maitres Généraux de 1'Ordre

des Fréres Précheurs: Tome sixiéme, Paris 1913, ch. II, p. 65—99.
Miguel Mir: Historia interna documentada de la Compaiiia de

Sk
d



20 Norberto Del Prado

Jests. Tomo II. Madrid 1913, cap. XIII: El Molinismo, p. 288 —829.
Dieses Werk ist wegen der mitgeteilten Dokumente wertvoll. J. J.
Berthier: Le Néo-Molinisme et le Paléo-Thomisme (Revue Tho-
miste I 1893, p. 83, 102, 169—199, 471—-508). — G. Feldner: Die
Lehre des hl, Thomas von Aquin iiber die Willensfreiheit der ver-
niinftigen Geschopfe. Graz 1890. Dazu M. Gloflner in unserem Jahr-
buch VI, p. 221. G. Feldner: S, Thomas oder P. Molina (Jahrb. V,
p- 282, gegen Kern). Der neueste Kommentator des hl. Thomas (V,
p. 282, gegen W. Iisser). Richtigstellung der Ansichten des neuesten
Kommentators (VI p. 448; VII p. 21). Die potentia obedisntialis der
Kreaturen (VIII p. 267, 459; IX p. 94, 206). Die Neu-Thomisten (VIII
p- 886; IX p. 49, 152, 318, 398; X p. 61, 174, 275, 456; XI p. 6b, 155,
361, gegen Frins). B Dérholt: Der hl. Bonaventura und die tho-
mistisch-molinistische Kontroverse (XII p. 229). Der Predigerorden
und seine Theologie®, Paderborn 1917. Gr. v.Holtum: Utrum S. Tho-
mas sit Thomista (Divus Thomas IV p. 83, gegen A. Kraus). Fr. Die-
kamp: Katholische Dogmatik® II. Miinster 1918, p. 426—452.

I1I

Das andere monumentale Werk Del Prados iiber die
fundamentale Wahrheit der christlichen Philo-
sophie! zeigt ihn als Metaphysiker ersten Ranges. Ks 1st
das Resultat vieljahriger Studien, deren Gegenstand er
schon in verschiedenen Schriften untersucht? und in den
funf Biichern der letzten in eine vollendete Form gegossen
hat, so dafl es monumentum aere perennius geworden ist.
Die Anordnung des Stoffes, der Aufbau des Werkes zeigt
die Weisheit des Architekten. Die Kinleitung behandelt
das Subjekt, die Wiirde und Notwendigkeit und den Nutzen
der Metaphysik und ihren Unterschied von der Theologie,
beleuchtet dann die christliche Philosophie des hl. Thomas
und ihre Grundwahrheit: nur in Gott sind Wesenheit und
Dasein identisch, in allen geschaffenen Dingen dagegen
real verschieden. In der synthetischen Ordnung ist
dieser Satz die Grundwahrheit der christlichen Philo-
sophie: in via iudicii, non in via inventionis.

' De veritate fundamentali Philosophiae christianae. Friburgi
Helvet. 1911 (659 pag.). Vgl. die Besprechung von Prof, Dr. Bernhard
Dérholt in Theol, Revue, Minster 1913, p. 198—196, der es ,ein
ganz bedeutendes und hervorragendes Werk von bleibendem Werte“
nennt.

* Do veritate fundamentali Philosophiae christianae. Friburgi
Helvet, I, 1899 (117 p.); II, 1906 (83 p.). Vgl. dariiber die Notes
von Garrigou-La grange in Ruvue des Sciences Philosophiques
et Théologiques III (1909), p. 308—313.



Norberto Del Prado 21

Das erste Buch erklirt die reale Zusammensetzung
der Substanz und des Daseins in allen Dingen, die unter
dem ersten Seienden stehen. Das beweist der hl. Thomas
mit folgenden Griinden. In allen geschaffenen Dingen ist
das esse nicht identisch mit dem quod est, denn sonst
wiirden 1. alle Dinge eins sein; 2. die Natur des Seins,
die Entitat, wére nicht in einigen mehr und in anderen
weniger edel; 3. alles, was ist, wiirde der Wesenheit nach
unendlich sein; 4. kein Ding kénnte ein verursachtes oder
geschaffenes Sein besitzen; 5. alle Dinge miifiten not-
wendig da sein; 6. alle Geschopfe miifiten denjenigen Seins-
modus baben, der dem ersten Agens eigen ist; 7. die Sub-
stanz der geschaffenen Dinge miifite die Substanz oder
Natur Gottes sein; 8. das Geschopt koénnte nicht ohne den
Akt des Daseins begrifien werden; 9. das Ding, dessen
‘Waesenheit sein Dasein ist, kann nur eins und nur das erste
sein; 10, in allen geschaffenen Dingen unterscheidet sich
die Wesenheit vom Dasein desselben sachlich, weil die
Wesenheit sich wie das Material in den Dingen verhilt,
das Dasein aber, an dem sie teilnehmen, wie ihr Formal-
prinzip und 11. weil jedes geschaffene Seiende aus Akt
und Potenz in der Reihe des Seienden besteht.

Das zweite Bach entwickelt die erste Einteilung
des realen, fiir sich bestehenden Seienden 1n ens per
essentiam und ens per participationem., 1. Zuerst werden
die Termini dieser Einteilung griindlich erklirt. 2. Die
philosophische Grundlage fiir diese KEinteilung 1ist der
Unterschied von Wesenheit und Dasein, Das ergibt sich
auf den finf Wegen des Gottesbeweises; ferner aus dem
Modus, der dem Dasein der Glieder dieser Einteilung zu-
kommt; aus der Vereinigungsmoglichkeit des verschiedenen
Seins im ens per participationem; sowie aus der Vielheit,
Verschiedenheit, Endlichkeit und Hervorbringungsmdoglich-
keit des ens per participationem; endlich daraus, dafl das
Dasein eines jeden solchen Seienden auflerhalb des Be-
griffes aller seiner wesentlichen Pridikate liogt. 3. Ohne
die reale Zusammensetzung gibt es weder ein kontin-
gentes, mnoch ein endliches, noch ein verursachtes, noch
ein mitgeteiltes, noch ein zusammengesetztes Seiendes.
4. Die Einteilung des ens per participationem In die zehn
Kategorien beruht ebenfalls anf der Zusammen~etzung aus
Dasein und Wesenheit und wird 5. nicht vom Dasein,



A \ Norberto Del Prado

sondern von der Wesenheit hergenommen. 6. Davaus er-
klirt sich der wahre Begriff von Substanz und Akzide. gz,
vom Individuum, vom Suppositum, dem es eigentlich zu-
kommt, das Dasein =zu haben. 7. Daraus ergibt si.h am
besten das wahre Urteil und die wahre Bedeutnng der
universalen Naturen, die der Worten und Begriffen unseres
Intellekts entsprechen. 8. Nun werden die Griinde be-
handelt, aus denen Siarez zu zeigen versucht, dall es
keine reale Zusammensetzung aus Wesenheit und Kxissenz
in den geschafrenen Dingen gebe, sondern dafl einec solche
Zusammensetzung cder ein solcher realer Unterschied sogar
iiberflilssig urnd gauz unmoglich sei. 9. Weiter wird unter-
sucht, wie Suarez die Merkmale gewinnt, nach denen Gott
von- den Geschopfen verschieden ist und die Geschopte
sich von (xott unterscheiden, wobel die Lehre des L! Tho-
mas der davon abweichenden Lehre des Suarez gegeniibor-
gestellt wird. KEs folgt 10. sine Untersuchung iibur die
ganze 31. metaphysische Disputation des Suarez und Be-
merkungen beziiglich aller Philosophen, die eine reale 7u-
sammensetzung aus Dasein und Wesenheit in den ze-
schaffenen Dingen leugnen, und 11. ein Vergleich der Meta-
physik des hl. Thomas mit den metaphysischen Disputa-
tionen des Suarez und ein Kpilog mit dem Resultate,

Das dritte Buch hat das eus per essentiam, das
Gott ist, zum Gegenstand. 1. Das Dasein Gottes kann suf
den fiinf Wegen des hl. Thomas streng bewiesen worden.
2. Das Sein als Dasein ist die Substanz oder Natur Gottes.
3. Aus der {dentitit von Wesenheit und Dasein entniramt
der hl. Thomas die Hauptgrinde zum Beweise cer gitt-
lichen Vollkommenkeiten uud schreitet 4. dazu fort, die
Wahrheit der Schopfung demonstrativ zu beweisen. 6. Die
Identitat von Wesenheit und Existenz seiliefdt .len Beweis-
grund fir alle gottlichen Atiribute in sich ein,

Das vierte Buch behandelt das euns per }articipa-
tionem, was das Geschopf ist. 1. Auf denselben Wegen,
auf denen das Dasein Gottos bewiesen werden kauun, ge-
langt man zur realen Zusammensetzung von Substanz und
Dasein in allen Dingen aufler dem einen, was Gott ist.
2. Die wahre philusophische Beweisfiihrung des Hervor-
ganges aller Diigs von Gott durch Schopfung setzt als
den Eckstein, auf dem sie fest und sicher ruht, die Iden-
ditiit von Substanz und Dasein in Gott und die reale Zu-



Norberto Del Prado ‘ 93

sammensetzung beider in allen Dingen, die aufer Gott-siad,
voraus. 3. Ohne jene reale Zusammensetzung wiitde es
keine verschiedenen Crade der Vollkommenheit im Sein
und in der Natur dir Dinge gebeua, sondern alles wére nur
eins., 4. Von jenem realen Unterschiede geht der hi. Tho-
mas weiter zum Beweise, dall weder im Engel rnoch in
irgendeinem anderen (eschipfe die Tutigkeit und die Kraft
oder die operative Potenz mit ihrer Wesenheit und mit
ithrem Dasein 1den%isch sind; ferner 5. zum Beweis der
Notwendigkeit dafiir, dafi alle Dinge von Gott im Dasein
erhalten werden. 6. Auch die ganzs Kontroverse iiber den
Einfluff der ersien Ursache auf die sekundidren Ursachen
ist nach dern hl. Thomas auf diese Grundwahrheit zuriick-
zufiihren: Gott ailein ist sein Dasein, in allen anderen
Dirgen dagegen unlerscheidet sich die Wesenheit des
Dinges sachlich von scinem Dasein. 7, Von der realen Zu-
sammeunsetzung aus Form und Dasein wie aus der ersten
Potenz und deru ersten A-t geht der hl. Thomas weiter
zum Baweise: zlle subeistiereadon Formen der Engel und
die vernunftbegabte Scoie sind unzerstérbar oder notwendig
Seiende in essendc. 8. Aug der Identitdt von Dasein und
Wesenheit in Gotc und aus der realen Zusammensetzung
beider in aller Dingn auider Gott kommt die Tiefe und
zugleich die harmcnische Einheit, die in der philosophi-
schen Lehre des hl Thomas hell erglinzen.

Das finfte ‘luch entwickelt die Grundwahrheit der
christlichen Philosophie in ihrer Beziehung zur christlichen
Theologie: 1. wie maun von Gott, dem reinsten und ein-
fachsten actus, wahrheitsgemifl etwas behaupten cder ne-
gieren oder unterscheiden mufy; 2. wie der hl. Thomas aus
der Identitdt des Daseins und der Wesenheit in Gott und aus
der realon Zus.mmensetzung beider in allen anderen Dingen
fortschreitet zur Erklarang des Dogmas oder Geheimnisses
der Trinitdt, fercer 5. der h/postatischen Vereinigung Iim
Gehe'mnis der Menschwerdung, 4, der Eucharistie, endlich
5. dev visio beatifica.

So bilden diese fiuf Biicher gleichsam einen fiint-
strahligen Stern. Wie das Pentagon, aus dem die Pytha-
gordier das Weltall konstrnierten, so verjingt sich der
Grundrid mit seirsm goldenen Schnitt nach innen und
wichst nach auflea, schneidet alle Teile der Philosophie
und der speku':tiven Theologie in harmonischen Punkten



24 Norberto Del Prado

und offenbart so den Genius des Doctor Angelicus, dessem
Lehre nach dem Urteil der Kirche den geoffenbarten Wahr-
heiten am meisten gleichférmig ist.

Vgl, A.Schindele: Zur Geschichte der Unterscheidung von.
Wesenheit und Dasein in der Scholastik. Mtinchen 1900. Nic. Kauf-
mann: Elemente der aristotelischen Ontologie. Luzerp 1897, p. 56.
M. Grabmann: Zur Lehre des Johannes Theutonicus iiber den
Unterschied von Wesenheit und Dacein (unser Jahrbuch XVII p. 47):
» Wir haben hier einen historischen Fingerzeig dafiir, dafy der eng-
lische Lehrer einen realen Unterschied gelehrt hat und von seinen
Zeitgenossen in diesem Sinne verstanden werde.* De Wulf: Intro-
duktion & la Philosophie Néoscholastique, Lonvain-Paris 1904, p. 148..
A.Gardeil: ,Destruction des Destructions* du R. P. Chossat (Rev..
ThomisteX VIII p. 361—391, 521—527). Mandonnet: Les premiéres.
disputes sur la distinction réelle ertre l'essence et I’existence 1276—
1287 (Rev. Thomiste XVIII p. 741—765), G. Manser: Die Real--
distinktion von Wesenheit und KExistenz bei Johannes von Rupella
(Rev. Thoiniste XIX, p. 89), Derselbe: Johannes von Rupella (unser
Jahrbuch XXVI p. 2551f). C. Henry: Contribution & ’histoire de-
la distinction de l'essence et l'existence dans la scholastique (Rev,
Thomiste X!X p. 4456—457). Joh. Jellouschek: Zur Lehre der
Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der Scholastik des.
Predigerordens (Divus Thomas IIT, p. 687—656).

E. Domet de Vorges: La constitution de I’étre suivant la
doctrine peripatéticienne. Paris 1886, p. 73—86. Von der realen Unter--
scheidung zwischen Wesenheit und Dasein hingt lie ganze Meta-.
pbysik ab, p. {8; sie ist die philosophische Formn des Dogmas von der-
Schoptung, p. 81. Alois Rittler: Wesenheit und Dasein in den
Geschopfen nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin., Stadtamhof
1887. (Gegen Limboarg.) ,Die Lehre des hl. Thomas vom realen Unter-
schied zwischen Wesenheit und Dasein in den Geschopfen ist nicht
nur ein integrierender Bestandteil seiner Metaphysik, sondern ein
Fundamentalprinzip der ganzen thomistischen Philesophie* (p. 117),
Gundisalv Feldner: Das Verhii'tnis dor Wesenheit zu dem:
Dasein in den geschaftenen Dingen nach der Liehre des hl. Thomas
von Aquin (unser Jahrbuch II p, 523; III p. 1, 288, 411; 1V p. 51,
129, 846, 480; V p. 72, 195; VI p. 28, 206, 527, 385; VII p. 142, 272+
gegen Limbourg). Derselbe: Die Quelien des hl. Thomas fiir seine
Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein in
den Geschépten (Divus Thomas VI p. 27). Fraunz Zigon: Zur
Lebre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein (unser Jalirbuch XVIII
p. 896; XIX p. b3, 193, 814). Reginald Schultes: Der reale
Unterschied von Wesenheit und Dasein (unser Jahrbuch XII p. 28
bis 55, gegen Piccirelli), Gregor v. Heltum: Zur thomistischen
Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein in
den Geschopfen (Divus Thomas III p. 201—306, gegen Parth. Minges).

Uberblicken wir noch einmal die Arbeiten Del Prados
tiber diese Fragen, so hat er folgendes klar und evident.
bewiesen :



Norberto Del Prado 26.

1. Der reale Unterschied zwischen Wesenheit und
Dasein in allen geschaffenen Dingen ist die feste und
konstante Lehre des hl. Thomas! Das ist eine
historische Tatsache, die unzweifelhaft feststeht.

2. Dieser reale Unterschied ist dem hl. Thomas keine.
blof auf Wahrscheinlichkeit gegriindete Meinung, sondern
sie gilt 1thm als sichere philosophische Wahrheit, die volle
metaphysische Gewiflheit besitzt und deshalb auch
eine absolut sichere Grundlage fiir die theologische Speku-
lation bildet, Das folgt aus seinen apodiktischen Beweisen.

3. Noch mehr: im ganzen einheitlichen System des
hl. Thomas ist diese Lehre vom realen, Unterschiede ein
caput doctrinae?, ja sogar die Fundamentalwahrheit
fir die Synthese. Wer das leugnet, ist kein echter Schiiler
des Aquinaten und muf} konsequent auch dessen System in
der geschlossenen Gestalt als Ganzes ablehnen.

4. Als caput doctrinae ist diese Lehre von der eigent-
lichen Schule des hl. Thomas anerkannt und ein sicheres:
Merkmal derselben. Das beweisen die groffen Erklirer des
hl. Thomas, die Del Prado angefithrt hat, und die ganze.
Schule bis auf den heutigen Tag. So Kardinal Zigliara,.
dessen Argumente von P. Ligtenberg3 gegen Soldati ge-
rechtfertigt wurden; so Kardinal Gonzalez, P. Gardeil und
P. Garrigou-Lagranget, der in glinzender Weise das Ar-
gument Del Prados in der analytischen Ordnung, in via.
inventionis, als Grundwahrheit der Philosophie des Seins.
auf das Prinzip der Identitét zuriickgefiithrt hat. Wenn man
sich dagegen auf einige Gegner aus dem Dominikanerorden
berufen will, so ist die Anzahl derselben #uflerst winzig
und diese wenigen haben keine Autoritdt in der Schule.
Wenn die Ordensschule der Jesuiten behauptet, dall jene
Lehre von ihr nicht rezipiert sei, so miiite sie auch die
hervorragenden Lehrer ihrer eigenen Gesellschaft von sich.
ausschlieflen, die den realen Unterschied nach dem hl. Tho-

'S. Thomas: S. e. gent. I c. 22; 1I e. 52. ’ )

* Divus Thomas I p. 436. Alexander Horvath: Die
Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch (Divus.
Thomas II p, 173) Die Grundfesten des Themismus (p. 261—308).

* Divus Thomas, Placentiae (Ser. I) 1900, p. 286. |

* Fr. Rég. Garrigou-Lagrange O P. ,La distinction réelle
Vessence et existence et le principe d’identité” (Revue des Sciences.
philosophiques et théologiques 111 1909, p. 308—313).



926 Norberto Del Prado

mas dennoch festgehalten haben und sich nicht scheuen,
‘diesen Satz fiir ein caput doctirinae zu erkliren. Diese
Zeugnisse hat Del Prado wortlich angefiihrt: sie lassen
'sich leicht noch vermehren, da er die philosophie-geschicht-
liche Entwickiung dieser Frage nur andeuten, nicht er-
‘schopfend darstellen wollte. Vor allem sei noch hingewiesen
auf das Zeugnis, das P. Cuido Matiussi, der ein hervor-
ragender Metaphysiker ist, abgelegt hatl. Von anderen
Philosophen der Neuzeit seien noch besonders Domet de
Vorges und Alois Rittler genannt. Die Kontroverse iiber
diese Frage geht ihren Gang weiter, trotz der Mah-
nungen des P, Ledochowski? und P. Ehries, dieselbe jetzt
ruhen zu lassen., Das natiirliche Verlangen nach- W ahr-
heitserkenntnis in der Philosophie, um die es sich hijer
zunéchst handelt, lélit sich weder durch ein Machtgebot
-ersticken mnoch dnrch Friedensschalmeien beschwichtigen,

Darum ist aach die Lcbensarbeit Del Prados nicht
vergeblich gewesen: sie wirkt fort und der Same, den er
ausgestreut, wird aufgshen. Ein Brief von ihm, den er am
16. November 1904 an mich gerickist hat, schl:efit mit
-den Worten, die ein Vermichtniz enthalten: ,Ne ergo
timeas: studio et verecundia veri fugam capient, quicumque
in operibus Divi Thomae non quaerant veritatem. Va'e.“

Graz, im Dezember 1918,

>
V‘AAV

'Guido Matiussi S. J.: Essenza ed esistenza (Rivista di
Filosofia Neo-Scolastica II 1914, p. 596; III 1911, p. 167, 385, 605),

? Epistola A. R. Patris Wiodimiri Ledéchowski Prae-
positi Generalis Societatis Jesu. Brigae Helvetiorum 1915, — Epistola
A.R.P. Wilodimiri Ledédchowski P. G. S. J. de Doctrina
S. Thomae magis magisque in Societate forenda, Oniae 1917. — Vgl.
E. Binzecher: Della Distinzione tra I’Essenza e 1’Esistenza.
Orvieto 1916. Alexander Horvath O, P.: Kampf um den
hl. Thomas (Divas Thomas IV p. 186 —243)

* Divus Thomas V p, 381—38L



	Norberto del Prado

