
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 6 (1919)

Artikel: Norberto del Prado

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NORBERTO DEL PRADO
Von Dr. ERNST GOMMER

I
Wenn es auch nicht möglich ist, schon jetzt die

Verdienste des vor wenigen Monaten verstorbenen Theologen
voll und ganz zu würdigen, so können wir doch nicht
umhin, sein Andenken zu feiern, soweit es die wenigen,
uns zu Gebote stehenden Nachrichten von seinem Leben
gestatten.

Norberto Del Prado war am 4. Juni 1852 zu Pola de.
Laviano in der nordspanischen Provinz Oviedo geboren.
Seine Heimat liegt im alten Asturien am Abfall des kanta-
brischen Gebirges zum Golf von Biscaya. Seine Jugend fiel
in eine verhältnismäßig ruhige Zeit, in der die katholischen
Überlieferungen noch kräftig waren und ihn auf den
Predigerorden des hl. Dominicus hinwiesen. Der siebzehnjährige
Jüngling empfing das weiße Gewand dieses Ordens in dem
ehrwürdigen Konvent von Ocana, das in der heutigen Provinz:
Toledo südöstlich vom schönen Aranjuez, unweit vom Tajo,
in Castilla la Nueva gelegen ist. Dort machte er 1870 seine
Profeß und studierte drei Jahre lang Philosophie und Theo.-
logie,

Die Wahl dieses Konvents ist bezeichnend für das
Berufsideal, denn Ocana ist das Mutterhaus für die spanischen

Dominikanermissionen, Als Noviziat für die Philippinen
war es nur deshalb nicht von der Regierung unterdrückt
worden, weil sie die Missionäre brauchte, um die Kolonien
für Spanien zu erhalten1. Noch war das Kollegium erfüllt
vom Geiste des von Pius X im Jahre 1906 selig ge-

' Hyacinthe -M. Cormier: Vie de Rm» Père Alexandre-
Vincent Jandel', Paris 1896, p, 559.



3

sprochenen Fr. Valentino Berrio-Ochoa', der hier seine
theologische Weisheit aus der Summa des hl. Thomas und aus
den Briefen des hl. Paulus geschöpft hatte und sechzehn
Jahre früher von hier nach Manila abgereist war und am
1. November 1861 als Bischof in Tonkin die Krone des
blutigen Martyriums empfing. Und noch war die Erinnerung

an einen anderen Dominikaner in Ocanâ lebendig, der
den wissenschaftlichen Geist dieses Klosters repräsentierte.
Der am 4. November 1839 geborene Fr. José Cueto war
dort zehn Jahre vor Del Prado in den Orden getreten und
lehrte dort sieben Jahre lang Philosophie, dann weitere
sieben Jahre kanonisches Recht an der Universität Manila
bis 1881. war Rektor des Kollegiums in Avila bis 1889,
kehrte dann nach Ocafia zurück, wo er von Leo XIII
am 1. Juni 1891 zum Bischof der Kanarischen Inseln
ernannt und am 17. September konsekriert wurde. Er starb
am 17. August 1908 im 67. Lebensjahre. Noch größeren
und nachhaltigeren Einfluß empfing der junge Student von
seinem Lehrer in der Philosophie, dem nachmaligen Kardinal
Zephyrino Gonzalez, der in Ocaîia 1844 eingetreten und
von 1868 bis 1871 Regens des Kollegiums war.

Auch Fr. Norberto wurde noch als Diakon im Jahre
1873 zur Fortsetzung seiner Studien nach Manila geschickt.
Damit begann ein neuer fruchtbarer Abschnitt seines Lebens.
Auf die ruhigen Lehrjahre, die seine klösterliche Erziehung
im alten Spanien inbegriffen, folgten die Wanderjahre, die
seinen geistigen Horizont erweitern sollten. Es war ihm
nun gegeben, was Alexander v. Humboldt vom Maler
verlangt, „mit der Frische eines reinen jugendlichen Gemütes
die vielgestaltete Natur in den feuchten Gebirgstälern der
Tropenwelt lebendig aufzufassen2" und diese vulkanreiche
Inselwelt mit ihren hohen isolierten Feuerbergen, die ein
unabsehbares Gebiet der Landschaftsmalerei in sich birgt,
zu genießen. Fremde Völker3 und eine neue Kultur konnte
er studieren, während er den Durst seines Geistes aus dem

1 Giuseppe Clementi: Gli otto Martiri Tonchinesi dell'
Ordine di S. Domenico solennemente beatificati da Pio Papa X nell'
anno MCMV1. Roma 1906, p. 316—389.

7 Kosmds, Stuttgart und Tübingen 1847, II, p. 86.
* R, Martinez-Vigil 0. P. (Bischof von Oviedo, vorher

Professor in Manila): Antigua Civilisaciön en Isias Felipinas (1893).
\ 1*



4 Norberto Del Prado

Jungborn echter thomistischer Überlieferung stillen durfte,
die sich dort beständig erhalten hatte1.

Die von Magelhan, dem ersten Weltumsegler, 1521
entdeckte Inselgruppe der Philippinen wurde 1571 von den
Spaniern besetzt, die Manila als Hauptstadt gründeten. Aus
der Missionsarbeit der Dominikaner entwickelte sich die
große Ordensp^ovinz S. Rosario. Die auf der nördlichsten
Insel Luzon gelegene Hauptstadt, nach der auch die ganze
Insel benannt wird und die noch heute „mit dem Gepräge
schweigsamer Würde und vornehmer Zurückgezogenheit"
— wie sich unser Geograph H. A. Daniel ausdrückt — ihren
katholischen Ursprung anzeigt, war schon seit 1580 von
ihrem ersten Bischof, dem Dominikaner Fr. Domingo Sa-
lazar, als Zentrum für die zukünftigen Missionen des Ordens
in China, Japan, Tonkin, Anatn, Cochincliina und anderen
Gebieten ausersehen. Das am 28 April 1611 gegründete
Studienkollegium S. Thomas bildete den Grundstein zur
künftigen Universität. König Philipp IV erkannte es durch
Reskript vom 27. November 1623 öffentlich als Schule an,
während die Päpste Paul V im Breve vom 11. März 1619
und Urban VIII im Breve vom 7. Jänner 1629 der
Ordensprovinz S. Rosario das Recht zur Erteilung der akademischen
Grade verliehen. Innozenz X erhob endlich das Kollegium am
20. November 1643 zur päpstlichen Universität, die der König
von Spanien am 17. Mai 1680 unter seinen Schutz nahm,
so daß sie sich seitdem des Titels „Königliche und päpstliche

Universität" erfreute. Bald erfuhr sie eine große
Blüte, die sie auch jetzt noch unter der amerikanischen
Herrschaft behalten hat. Im Jahre 1911 hatte sie 5 Fakultäten

mit 81 Professoren und 900 Studenten, deren Zahl
jetzt über 1000 gewachsen ist. Im Jahre 1912 feierte sie
in großartiger und kunstsinniger Weise das Jubiläum ihers
dreihundertjährigen Bestände.-2, zu dem Pius X in dem
denkwürdigen Breve Manilensem studiorum Universitatem3
vom 16. Dezember 1911 seine Glückwünsche und seineu
Segen gesandt hatte.

1 Pii X Ep. ad P. ßaymundum Velasquez, 7. mart. 1909, Acta
A p. Sedis I, p. 273.

' El Tricentenario de la Uriiver-idad de Santo Tomas de Manila,
Manila 1912 (643 pag., reich illustrier

3 Acta Ap. Sed.s IV, p. 61 (d. 16. oct. 1911).



Norberto Del Prado 5

In Manila fand Fr. Norberto seinen geliebten Lehrer,
den Philosophen 'Gonzalez, wieder, der die Talente seines
Schülers kannte und ihn zum großen Metaphysiker
heranbildete. Nach Empfang der Priesterweihe im Jahre 1875
wurde er zum Professor der Humaniora, d. h. der klassi- \

sehen Sprachen und Literatur, am dortigen Kollegium des
hl. Johannes vom Lateran ernannt, kehrte aber 1878 an
die Universität zurück, um sich den Doktorgrad der
Philosophie und Theologie zu erwerben, worauf er Professor der
Fundamentaltheologie wurde und die loci theologici nach
dem Vorbilde Canos lehrte. Nachher wurde ihm der Lehrstuhl

der Moraltheologie übertragen. Während seines
Aufenthaltes auf den Philippinen unternahm er auch eine
größere Reise nach China, die bleibende Eindrücke hinterließ,

Oft erzählte er von einem Taifun, in den sein Schiff
geraten war, und von der wunderbaren Rettung sowie von
dem Besuche in einem chinesischen Buddhistenkloster. Seine
durch intensives Studium und anstrengende Arbeit
geschwächte Gesundheit konnte aber das tropische Klima auf
die Dauer nicht ertragen, weshalb er genötigt war, im
Jahre 1890 nach Spanien zurückzukehren.

Als er sich unter dem heimatlichen Himmel langsam
erholt hatte, schickte ihn sein Ordensgeneral Larroca im
Jahre 1891 nach Freiburg im Üchtlande an die junge
katholische Universität, deren theologische Fakultät dem
Dominikanerorden anvertraut und damals organisiert wurde.
Mit dieser Berufung beginnt der letzte Abschnitt seines
Lebens, den man füglich seine Meisterjahre nennen kann.
In dem schönen und gesegneten Hügellande, das auf die
Majestät der Alpen blickt, fand er eine kongeniale und
international gerichtete Umgebung, in der französische und
deutsche Kultur sich glücklich vereinigten. Es war ein
ausgewählter Kreis von Kollegen, die im Collegium Alber-
tinum1 ihr Heim aufschlugen : darunter gereifte Männer wie
P. Coconnier5, der erste Herausgeber der neuen Revue
Thomiste, der in hochwissenschaftlichem Sinne die Lehre
des hl. Thomas mit der modernen Philosophie und den
anderen Wissenschaften auszugleichen trachtete; der
vielseitige Theologe und Danteforscher Berthier, Fei, Langen-

1 Cf. Pii X Epist. ad Augustinum Ep. S. Galli, 6. Eebr. 1906
(Acta S. Sedis XXXIX, p. 74).

2 Revue de Thomiste Vi, 1908, p. 129 — 136.



Norberto Del Prado

Wendels, Mandonnet, Manser, Montagne, Albert M. Weiß,
der Apologet und Turmwart der deutschen Katholiken,
Vinzenz Zapietal, der alttestamentliche Exeget. Andere
Gelehrte von anerkannter Bedeutung, wie Franz Steffens,
Kirsch und Decurtins lehrten in der philosophischen Fakultät.

In Freiburg übernahm er zuerst die Moraltheologie,
und zwar den spekulativer Kursus des hl. Thomas. Als
aber durch den Abgang des P. Coconnier die Dogmatik
verwaist war, wurde Del Prado 1899 auf den Lehrstuhl
derselben für den höheren Kursus des hl. Thomas berufen,
den er bis zu seinem Tode mit glänzendem Erfolge durch
neunzehn Jahre inne hatte. Im Jahre 1907 nahm er am
Generalkapitel seines Ordens zu Viterbo als Definitor teil
und vertrat dort die Dominikanerprovinz der Philippinen.
Im vorigen Winter mußte er seine Vorträge eine Zeitlang
unterbrechen, um noch einmal für seine schon leidende
Gesundheit Erholung zu suchen. Zwar konnte er im
Sommersemester dieses Jahres seine Lehrtätigkeit wieder
aufnehmen und man hoffte, daß die Genesung standhalten
würde. Jedoch trat das Ende unerwartet ein. Nachdem er
noch am Tage vorher seine Vorlesungen gehalten,
überraschte ihn ein starkes Unwohlsein und er starb am
13. Juli 1918 kurz vor Mitternacht an einem Anfall von
Angina pectoris im 67. Jahre seines Lebens und im
50. seiner Ordensprofeß. Bis zum letzten Augenblick
bewahrte er das volle Bewußtsein und seine Heiterkeit und
verschied mit einem sanften Lächeln im Frieden des Herrn.
Die große Teilnahme bei seinem Begräbnis am 16. Juli
bewies die allgemeine Trauer um den für die Universität,
für seinen Orden und die Kirche so schweren Verlust.

Fr. Norbert war von Natur glänzend beanlagt. Zu
einer lebhaften Phantasie und dem feinsten Empfinden
kam ein durchdringender Verstand und die schöne Energie
eines Willens, der keine Schwierigkeiten kannte und über
die Schwäche der Gesundheit triumphierte. Seine hohe
geistige Kultur, die allseitige Bildung machten ihn zu
einem echten Humanisten, wie Cano einer war, aber mit
einem Genie, wie wir es an Caietan bewundern. Seine Sprachstudien

umfaßten die klassischen sowie die modernen
Sprachen. Er sprach das reine, klangvolle Kastilianische
und schrieb ebenso ein gutes Latein wie das Französische
und auch das Deutsche verstand er vollkommen. Auch das



Norberto Del Prado 7

Talent des Redners war ihm in hohem Grade gegeben. Die
großen Reisen und seine internationalen Beziehungen gaben
ihm den weiten Blick, der alles synthetisch erfaßte. Sein
lebenslanges Studium durchdrang die ganze Lehre des
hl. Thomas, die er beherrschte wie wenige. Er erzählte mir
•einmal, daß er sich alle Parallelstellen auf den Rand einer
großen Ausgabe der Summa mit seiner feinen und äußerst
Meinen Schrift abgeschrieben habe, um so das ganze Lehrgut

des Meisters wie mit einem Blick überschauen zu
können. So bildete er sich sein sicheres Urteil. Von seinem
außerordentlichen Lehrtalent sagt sein Kollege P. Montagne:
„Le P. del Prado était un professeur de vocation, et les
nombreux étudiants qui se sont assis autour de sa chaire
savent avec quelle maîtrise le texte de la Somme théolofiique
était interprété par lui. Peu d'hommes ont pénétré comme
lui l'ensemble de la doctrine de saint Thomas d'Aquin. le
docteur par excellence de l'Eglise catholique. Les problèmes
les plus hauts et les plus épineux avaient ses préférences;
mais il n'était pas un point de doctrine qu'il n'exposât
avec profondeur et génialité1." Und ein deutscher Zeuge
schreibt: „Wie St. Thomas war auch P. del Prado vor
allem ein Lehrer. Wie verstand er er, seine Schüler zu
begeistern für jenes leuchtende Gestirn am theologischen
Himmel, den engelgleiehen Lehrer Thomas, den hehren
Patron unserer Hochschule. Wie brannte ihr Herz, wenn
er ohne alles irdische Beiwerk an der Hand des Aquinaten
den gewaltigen Bau der katholischen Wahrheit erschloß
Wie hob er sie empor, dem Adler gleich, der seine Jungen
trägt, um sie auf den mächtigen Flügeln seiner eigenen
Intuition der Sonne des Lichtes entgegenzutragen. Es
umstrahlte so unseren teuren Toten in Leben und Lehre etwas
von der erhabenen Ruhe, klaren Sicherheit und leuchtenden
Fülle, die das Bild seines eigenen, unvergleichlichen Meisters
St. Thomas für immer kennzeichnen2."

Die imposante Gestalt und das feurige Auge
entsprachen dem hohen Fluge des Mannes, der den alten
ritterlichen Geist der Spanier erbte und sein Volk niemals
verleugnen konnte. Sein gemessenes und würdevolles
Benehmen hatte etwas Majestätisches. Und doch war er ein

1 I.a Liberté. Fribcmrg, 16 juillet 1918.
* Freiburger Nachrichten, 16. Juli 1918.



8

echter Dominikaner, einfach und offen, dessen Demut in
der Wahrheit wurzelte. Wenn Gérard de Frachet die
Aufgabe dieses alten Ordens in die Formel zusammengefaßt,
hat: „Honeste vivere discere et docere", so hat sie Fr.
Norberte in seinem Leben, das dem Orden der Wahrheit durch
ein halbes Jahrhundert geweiht war, ehrenvoll gelöst. Alle,
die ihn kannten, rühmen seine Frömmigkeit, Er führte ein
zurückgezogenes Leben des Studiums und Lehramtes in
steter Vereinigung mit Gott. Am Aquinaten hatte er sein
Vorbild und der Abglanz dieser Sonne umfloß ihn. Das,
was jener als Aufgabe des Predigerordens aussprach: „con-
templata aliis tradere", hat Fr. Norberte getan und mit
seinem Meister konnte er sagen: Veritatem meditabitur
guttur meum et labia mea detestabuntur impietatem1.
Großzügig, für seine Bedürfnisse und die eigene Ehre selbstlos,
Feind aller Lüge und jedes Opportunismus, suchte er nicht
das Wohl seines Ordens, sondern der Kirche, weil die
Kirche Christus ist, der die Wahrheit selber ist. So war
Fr. Norberto dem hl." Thomas in der seltenen Tugend der
magnanimitas ähnlich und wie jener das Lehramt als ein
Werk der Barmherzigkeit aus Gottes- und Nächstenliebe
jeder Inful vorzog, so hat auch Fr. Norberto einen ihm
angebotenen Bischofsstuhl in Spanien entschieden abgelehnt.
Als Lehrer wollte er sterben. Und wie er dreimal täglich
seinen Rosenkranz betete, so hat er sein letztes Werk,
dessen Korrekturbogen er gerade noch selber durchsehen
konnte, über den hl. Thomas und die Bulle über die
Unbefleckte Empfängnis, vor der Sedes Sapientiae niedergelegt.
Als er diese Arbeit vollendet hatte, sagte er: nunc laetus-
moriar.

Zu unserem Jahrbuch stand der Verewigte in naher
freundschaftlicher Beziehung und hat ihm mehrere wertvolle

Beiträge gespendet. Dabei zeigte er eine heroische
Bescheidenheit, indem er mir die Vollmacht gab, seine
Manuskripte zu ändern, was ich natürlich nicht tun konnte,
weil ich die große Überlegenheit seines Wissens kannte.
Als er mir seine Abhandlung über die wesentlichen Merkmale

der physischen P'ämotion übersandte, schrieb er mir
am 15. März 1911: „Cum ad te mittam labores meos, in
potestate tui liberi arbitrii semper relinquetur, ut corrigas,,

1 S. Thomas; S. c. gent. I c. 1.



Norberto Del Prado a-

modifiées vel prorsus reiicias, prout in Domino iudicaveris."
Ich hatte ihn bei seinem Besuche in Wien »im Jahre 1901
persönlich kennen zu lernen das Glück gehabt und noch
wenige Tage vor seinem Tode trug er einem Kollegen den
letzten Gruß an mich auf.

Das folgende Verzeichnis der Werke von Del
Prado nach der Reihenfolge der Veröffentlichung verdanke
ich der Güte des P. Montagne :

1. Discurso leido en la apertura anual de los Estudios de la Eeal v
Pontificia universidad de Santo Tomas de Manila, el Dia 3 de
Julio de 1882. Manila 1882.

2. Sermon panegirico de S. Francisco, predicado en la Iglesia de los
PP. Franciscan os de Manila, el 4 de Octobre de 1883. Manila 1889.

3. Discurso predicado en la Iglesia de Santo Domingo de Manila el
dia 22 de Enero de 1886, con motivo de la eleciön del nuevo
Provincial. Manila 1886.

4. Panegirico de S. Vincente de Paul, predicado en Manila el 22 de
Noviembre del 1885. Manila 1886.

5. Discurso predicado ante el Claustro Universitario de Santo
Domingo el 7 de Marzo de 1889. Manila 1889.

6. Sermön predicado en la Iglesia de Santo Tomas de Avila a la
Vener. Orden III. de Santo Domingo de la misma Ciudad. Madrid
1892.

7. Sermön de Nuestra Sefiora de'Covadonga, predicado en su Ileal
Colegiata el 8 de Septiembre de 1895. Oviedo 1895.

8. Guadalete y Covadonga. Sermön predicado en S. Pedro de Gi.jön,
en motivo de la estatua erigida a Pelayo, en Agosto de 1891.
Vergara 1896.

9. Zaragoza y Covadonga, o Dio y Patria. Sermön predicado en las
fiestas de Nuestra Senora de Covadonga el 8 de Septiembre de
1898. Oviedo 1898.

10. De veritate fundamentali Pliilosophiae cbristianae. (Discurso en
el Congresso Cientifico de Friburgo del 1897.) Fribourg, Imprimerie

de l'oeuvre de S. Paul 1890.
11. De veritate fundamentali Philosophise christianae lib. 1. („Divus.

Thomas", Placentiae 1899.)
12. Characteres essentiales physicae praemotionis iuxta doctrinam,

Divi Thomae. (Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

XVII, 1901, p. 51—80.)
13. De natura physicae praemotionis. (Jahrb. f. Ph. u. sp. Th. XVI,

1901, p. 216-233.)
14. De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione. (Jahrb.

f. Ph. u. sp. Th. XVI, 1901, p. 329-352, 424-443.)
15. De concordia physicae praemotionis cum libero arbitrio. (Jahrb.

f. Ph. u. sp. Th. XVII, 1902, p. 61—91.)
16. De Concordia Molinae. (Jahrb. f. Ph. u. sp. Tli. XVII, 1902, p. 301—

323, 476-492; XVIII, 1903, p. 83-106, 284-308, 464-493.)
17. Carta a un joven teölogo sobre la predicaciön y lectura de los-

cläsicos. Vergara 1902.
18. De scientia media. Friburgi Helvetiorum 1903.



.10 Xorberto Del Prado

19. De B. Virginis Mariae sanctificatione. Commentatio in D. Thomae
Summae Theologiae P. 3, q. 27. (Jahrb. f. Phil. u. sp. Th. XX,
1906, p. 238-259, 346—366, 463-483.)

20. De veritate fundamentali Philosophiae christiani lib. II. („Divus
Thomas", Placentiae 1906.)

21 El Rosario y la Cuestion social. Vergara 1906.
'22. A un Académico de la Espanola, sobre „El Condenado por des-

conliado" de Tirso de Molina. Vergara 1907.
23. De Gratia et Libero Arbitrio. 3 vol. Friburgi Helvetiorum 1907.
24. Santo Tomas y la Immaculada. Extracto de El Ssmo Rosario,

Vergara 1908.
25. A proposito de un libro. El sistema de Lulio por D. Salvador

Bové. (Ssmo Eosario de Vergara 1908.)
26. Quaestionem secundam primae partis Summae Theologicae „An

Deus sit" interpréta tus est Fr. Norbertus Del Prado O. Pr. (Jahrb.
f. Ph. u. sp. Th. XXIII, 1909, p. 438-461; XXIV, 1910, p. 114—
152.)

27. Santo Tomâs y la Immaculada, Respuesta a Razon y Fé. Vergara
1910.

28. La Verdad Fundamental de la Filosofia Cristiana. (Ciencia Tomista,
Madrid 1910.)

29. La Vérité fondamentale de la Philosophie chrétienne selon Saint
Thomas. (Avec un appendice sur Scot et S Thomas.) Extrait de
la Revue Thomiste, 18" année. Toulouse 1910.

30. Balmes y Santo Tomâs. Vich 1910.
31. Dos paginas de un libro. La Evolucion doctrinal de P. Arintero.

(Ssmo Eosario, Vergara 1911.)
32. De veritate fundamentali Philosophiae christianae. Friburgi Hel¬

vetiorum 1911.
33. Un censor y très criticos al rededor de un libro. Eespuesta al

P. De Medio, con motivo de su replica a las criticas a la Evolucion

doctrinal del P. Arintero. (Espana y America 1912.)
34. Escoto 3' Santo Tomâs. Extr. de La Ciencia tomista 1914.
35. El Probleme ontologico. Vergara 1915.

-36, Enseîïanzas del Rosario. 3 vol. Vergara 1915/16.
37. S. Augustin, doctor de la Iglesia. Vergara 1916.
33. Divus Thomas et Bulla „Ineffabilis Deus". Friburgi 1918.

II
Von den zahlreichen und gehaltvollen Schriften Del

Prados müssen wir auf zwei, die als klassische "Werke der
Theologie und Philosophie gelten, näher eingehen, da sie
noch viel zu wenig bekannt sind und von den Gegnern
absichtlich totgeschwiegen werden.

Das monumentale Werk über die Gnade und den
freien Willen1 ist das letzte Wort, das die Schule des

1 De gratia et libero arbitrio. Friburgi Helv. 1907. — Vgl.
P. Montagne, Revue Thomiste 1907,

_
p. 674—677. R. Martin,Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 1907, p. 799—802:



Norberto Del Prado 11

hl. Thomas seit dem Auftreten Molinas vor 360 Jahren in
dieser den Glauben der Kirche und ihr ganzes Leben
betreffenden Kontroverse gesprochen hat. Es reiht sich würdig
an die "Werke von Lemos, Alvarez und Dummermuth an
und ruht auf tiefen philosophischen und theologischen
Studien. Es ist eine Summa der echten thomistischen
Überlieferung und faßt die geschichtlich festgestellte Lehre
des hl. Thomas, die in ihrer ganzen Tiefe sondiert und
in der Einheit ihres Systems streng wissenschaftlich
bewiesen wird, mit kristallheller Klarheit zusammen. Es
bringt die Kontroverse über das Verhältnis der göttlichen
Gnade zum freien Willen des Menschen zu einem
wissenschaftlichen Abschluß, denn es enthält alle bisherigen
Einwendungen mit ihrer Lösung und schneidet durch die
Weite der Prinzipien, die hier zur Geltung kommen, die
Möglichkeit neuer Ausflüchte ab. Es ist daher die letzte
Vorbereitung, die von der theologischen Wissenschaft für
das lange erwartete Urteil des obersten kirchliehen
Lehramtes zur definitiven Entscheidung in diesem Streite
erwartet werden konnte, und berechtigt zu der Hoffnung,
daß dieses Endurteil gesprochen werde, sobald die äußeren
Umstände, die dem kirchlichen Lehramte seine volle Freiheit

wiedergeben, eingetreten sind. Das ist die große
Bedeutung, die dem Lebenswerke, das Del Prado geschaffen,
mit Recht zukommt. Daraus erklärt es sich auch, daß die
Gegner innerhalb der katholischen Theologie auf dieses
Werk bis jetzt nicht geantwortet haben: ihr Versagen
einer gründlichen Antwort ist das Zeichen der
wissenschaftlichen Schwäche, die auch in anderen Erscheinungen
sich deutlich zu erkennen gibt.

Del Prados Werk hat aber noch eine spezielle
Bedeutung für den Bestand der Autorität des hl. Thomas1.
Es leistet das für unsere Zeit, was einst Capreolus als

C'est une monographie colossale, d'une spéculation théologique rare,
une œuvre de doctrine, qui surpasse tout ce qui a été publié ces
derniers temps sur ce grave sujet. A. Un t er le i dn er, Revue Augu-
stinienne 1908, I, p. 756—757 ; Nul travail contemporain ne nous oilre
à la fois une exposition si exacte et si ample, une discussion si fière
et si puissante, une érudition thomiste si vaste, une pénétration si
entière des opinions en présence. Reg. M. S chul tes, Jahrb. f. Ph.
u. sp. Th. XXIII, 1909, p. 241—248. B. Dörholt, Divus Thomas
III, 1916. p. 503f.

1 Pii X Ep, ad Joannem Lottini, 9. August 1910 (Acta Ap.
Sedis II. p. 725). Nec sane tutior ulla haberi potest hoc in geuere



ri Norberto Del Prado

Verteidiger gegenüber den ersten Gegnern des Aquinaten
getan und was ihm den Ehrentitel Princeps Thomistarum
eingetragen hat.

Seit der Zeit der denkwürdigen Auxilienkongrega-
tionen standen die Verteidiger des hl.' Thomas mitten im
heftigen Kampfe und mußten mit Gegnern ringen, die
fortwährend neue Einwendungen versuchten und Ausflüchte
ersannen, um die Entscheidung zu verschleppen. Es war
daher natürlich, daß die Thomisten oftmals auch ad ho-
minem arguieren mußten und daß ihre Argumente retor-
quiert wurden. So konnte es nicht ohne persönliche
Erregung abgehen. Heute liegt die Sache anders. Die Lage
hat sich geklärt. Neue Argumente sind nicht mehr erfindlich.

Es mehren sich die Stimmen der Theologen, die keine
Partei nehmen wollen, aber die Überzeugung aussprechen,
daß keine Vermittlung zwischen Thomismus und Molinismus
möglich sei. Der Kampf kann daher von seiten der thomi-
stischen Schule mit sachlicher Ruhe zu Ende geführt
werden, wie es Del Prado mit Würde getan hat. Sein
Urteil ist reif und abgeklärt. So hat er ein Meisterwerk
vollendet. Wenn er zuweilen sich scharfer Ironie bedient,
so bewirkt auch diese Redefigur keine Verletzung der Liebe
gegen den irrenden Gegner, sondern richtet sich gegen den
Irrtum selbst, sofern er offenbar aus schuldbarer Unwissenheit

oder aus Hartnäckigkeit entspringt: dann schreibt er
contra murmurantes, wie es auch der Aquinate getan hat,
ohne sich einer Verletzung der christlichen Liebe schuldig
zu machen.

Seit Jahren hatte Del Prado sich mit diesen Fragen
beschäftigt und seine Studien teilweise schon früher
veröffentlicht: so Vorlesungen über die Gnade im „Divus
Thomas" und in unserem Jahrbuch für Philosophie und
spekulative Theologie Artikel über die praemotio physica
und über Molinas Concordia. In einer besonderen Schrift
hatte er die scientia media behandelt1. Das Provinzialkapitel

institutio, quam quae ducem sequatur ac magistrum Thomam S. Szabö :

Die Stellung des hl. Thomas in der Theologie (Divus Thomas III,
p. 657—684); Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

(IV, p. 8—24): der theologische Wert der approbierten Lehre des
hl. Thomas (IV, p. 153—185, 347 -380).

1 Del Prado: De Scientia raedii. Friburgi H. 1903. Vgl.
darüber Michael Gloßner in unserem Jahrb. f. Phil. u. sp. Th. XIX.



Norberto Del Prado

der Philippinen, das zu Ocana in Spanien abgehalten wurde,
beauftragte ihn am 3. Mai 1906 offiziell mit der Vollendung

und Herausgabe dieser Arbeiten (siehe I, p. LXXXIII!).
Versuchen wir, einen Überblick über den reichen Inhalt des
klassischen Werkes zu gewinnen. Im ersten Teile werden
die sechs Quästionen der theologischen Summe des hl. Thomas

über die Gnade (1. II. q. 109—114) gründlich und
lichtvoll erklärt. Im zweiten Teile wird die Harmonie
(concordia) des freien Willens mit der Gnade nach der
Lehre des hl. Augustinus und des hl. Thomas klargestellt.
Den dritten Teil bildet die kritische Untersuchung und das
Urteil über Molinas Concordia. '

Dem ersten Teile (LXXXIV und 757 p.) geht
eine Einführung voraus (p. I—LXXXIV). Del Prado
beginnt nach wahrhaft theologischer Methode mit dem
Satze, daß in der Hauptsache die Frage über die Natur
Gottes identisch ist mit der Frage über die Natur seiner
Gnade (p. VI), denn die Gnade ist es, durch die Gott den
Plan seiner ewigen Vorausbestimmung ausführt. Wer also
kein richtiges Urteil über die besondere Vorsehung Gottes
sich bildet, die doch die Menschen zu ihrem ewigen Ziele
hinüberleitet, muß auch über die Natur Gottes selbst irren.
Und mit der göttlichen Vorausbestimmung hängt die Gnade
so innig zusammen, daß man ohne die richtige Auffassung
von der Gnade auch über das Wissen und den Willen
Gottes nicht richtig urteilen kann. Die Philosophie ist
imstande, das Dasein Gottes auf den fünf Wegen des hl. Thomas

streng zu beweisen ; sie erkennt Gott als den Schöpfer,
Erhalter und Vergelter. Aber diese Erkenntnis enthält
noch nicht alle geoffenbarten Wahrheitsprinzipien. Die
Theologie dagegen erkennt Gott als den Erlöser, Hecht-
fertiger und Verherrlicher nur aus seiner Offenbarung. Das
katholische Glaubensdogma ist daher die Wahrheit, daß
Gott der Urheber (Faktor) aller Gerechtigkeit im Himmel
wie auf Erden ist. Um aber in Gott den wahren Begriff
der ersten Wirkursache unserer Rechtfertigung zu wahren,

1905, p. 145 — 147: ,,Im Schlußkapitel ist die Verlegenheit, in welche
die scientia media ihre Anhänger verwickelt, dargestellt. Nicht weniger
als zwölf Ansichten werden angeführt. Unser Schlußurteil geht
dahin, daß die scientia media theologisch überflüssig und unbrauchbar
philosophisch betrachtet aber unmöglich ist, da die ewige Wahrheit
eines kontingenten Seins ohne Widerspruch nicht gedacht werden kann."



14

muß man die zweifache Gattung von göttlicher Bewegung
festhalten, wie es das Tridentinum (sess. 6 cap. 5) lehrt:
die erweckende und die helfende Gnadenbewegung oder,
was dasselbe ist, die Inspiration und die Hilfe des Heiligen
Geistes, wie Cyrill von Alexandrien, Augustinus und
Thomasübereinstimmend lehren. Beide Gnadenbewegungen wirken
auf den freien Willen und gehen seiner Betätigung voraus;
sie sind das wirkende Prinzip für die Akte des Glaubens,
der Hoffnung, der Liebe und Reue. Beide sind notwendig,
damit der freie Wille sich selbst zur Gerechtigkeit vor
Gott bewegen und mit Gott mitwirken bann. Mit dieser
von seiten Gottes erfolgenden doppelten Bewegung fängt
die Rechtfertigung an. Das ist auch die Lehre Caietans,
des vornehmsten Erklärers des hl. Thomas (p. XX).

Dadurch allein ist ferner in den vernunftbegabten
Geschöpfen der wahre Begriff der sekundären freien
Ursache bei ihren eigenen Bewegungen und Tätigkeiten
gewahrt. Damit wird die Frage nach dem göttlichen Einfluß
auf die freien sekundären Ursachen zurückgeführt, auf die
tiefste Wahrheit, die der hl. Thomas als Grundstein der
ganzen christlichen Philosophie hingestellt hat, nämlich
auf den Satz, daß in Gott sein Dasein nichts anderes ist
als seine Wesenheit, in allen anderen geschaffenen Dingen
dagegen das Dasein etwas anderes ist als ihre Wesenheit
(p. XXIX). Denn die Ordnung des Daseins und die
Ordnung des Selbsttätigseins sind unter sich notwendig
verbunden: Prinzip des Daseins ist die Wesenheit, Prinzip
des Tätigseins ist die Potenz.

Ebenso kann man den wahren Begriff der ersten
Wirkursache in Gott und den Begriff der freien sekundären
Ursache in den vernunftbegabten Geschöpfen nur dadurch
wahren, daß man den guten Akt und den guten Gebrauch
des freien Willens als von Gott vorausbestimmt anerkennt.

Nach dieser Erörterung der Prinzipien zeigt der
Verfasser, daß alle Irrtümer in diesen Fragen aus der falschen
Auffassung der Prinzipien entspringen, und vergleicht
sowohl die Lehre des Aquinaten wie die des hl. Augustinus
der Reihe nach mit den Ansichten der Gegner : Pelagius,
Semipelagianer, Molina, Kongruisten, Jansenius, Calvin,
und zeigt ihren Gegensatz. Dabei ergibt sich, daß Augustinus

kein doppeltes Gnadensystem kennt, daß er für den
status naturae integrae nicht die gratia versatilis, aber für



Norberto Del Prado 15

den Zustand der gefallenen Natur die aus sich wirksame
Gnade angenommen habe.

Auf diese erschöpfende systematische Einleitung folgt
die Erklärung des Textes der sechs Quästionen des hl. Thomas

über Notwendigkeit, Wesenheit, Einteilung und
Ursache der Gnade, über die Eechtfertigung als Wirkung
der gratia operans und über das Verdienst als Wirkung
der gratia cooperans. Das führt dann zum Verständnis der
einen schwierigen Frage, wie der Mensch aus dem
Zustande der Ungerechtfertigung in den der Gerechtigkeit
durch die göttliche Bewegung umgewandelt wird.

Der Lösung dieser Frage ist der zweite Teil
gewidmet, der sich in zwölf Kapitel gliedert und -104 Seiten
füllt. 1. Den Anfang macht die Einteilung der Gnade in
die zureichende und wirksame. Ihr Sinn ist ein ganz
anderer wie der von Pascal unterschobene. Denn, da die
gratia sufficiens eine übernatürliche Bewegung ist, hat
sie auch sofort diejenige Wirkung, auf die sie unmittelbar
hingeordnet ist, und ist insofern selbst efficax: aber sufficiens

heißt sie nur in bezug auf diejenige Wirkung, auf
die sie erst mittels einer anderen Bewegung hingeordnet
ist1. 2. Grundlage und Eckstein dieser Einteilung ist die
Unterscheidung des göttlichen Willens als voluntas
antecedens und consequens. 3. Was die innerliche Wirksamkeit
der göttlichen Gnade anbetrifft, so ist die aktuelle Gnade
oder der Bewegungsvorgang, durch den uns Gott zum
Heilswerk in Bewegung setzt, um das Gute in Hinsicht
auf das ewige Leben zu wollen und zu tun, an sich wirksam,

aus ihrem Innern heraus und als Prinzip, Das heißt :

die Gnade hat ihre Wirksamkeit nicht aus dem freien Willen
des Menschen, insofern er bewegt worden ist, sondern,
allein von Gott als dem Beweger. Der philosophische
Grund dafür liegt darin, daß Gott der erste Beweger und
die erste Ursache, das ens per essentiam und der Schöpfer
des freien Willens ist. Dagegen ist der freie Wille nur die
sekundäre Ursache und ist als solche nur durch Anteilnahme

tätig und hat die Bedeutung eines Werkzeuges, das-
der ersten Ursache, die Gott als erster Intellekt und als
erster Wollender ist, untergeordnet bleibt. 4. Daraus ergibt,

1 S. Thomas: S. Th. III Suppl. q. 76 a. 1 ad 1; I q. IIB a. 5.
ad 1 u. a. Stellen.



10 Norberto Del Prado

sich die Natur oder die wesentlichen Züge der physischen
Vorausbewegung nach dem hl. Thomas. Diese physische,
d. h. die Natur des Willens antreibende Vorausbewegung
ist der unmittelbar von Gott als Täter ausgeführte
Bewegungsvorgang (Anstoß), der sich auf das freie
Willensvermögen selbst erstreckt; weiter der unmittelbar aus der
Kraft Gottes kommende Bewegungsvorgang, der sich gerade
auf den Akt des freien Willens erstreckt; ferner der
göttliche Bewegungsvorgang, der das freie Willensvermögen
auf ein bestimmtes Willensobjekt hinwendet; endlich jener
Bewegungsvorgang von seiten Gottes, der es macht, daß
wir dies oder jenes wollen, und auf den im freien
Willensvermögen mit unfehlbarer Notwendigkeit diejenige Wirkung
erfolgt, die im Wählen oder Einstimmen besteht. 5. Die
wirksame Gnade, die formal durch die physische
Vorausbewegung zustande kommt, ist etwas Physisches und
Reales, das in das freie Willensvermögen aufgenommen ist.
6. Es gibt aber verschiedene Vollkommenheitsgrade der
physischen Vorausbewegung und darnach 7. Unterschiede
des göttlichen Bewegungsvorganges. 8. Hieraus ergibt sich
nun die Harmonie der physischen Vorausbewegung mit dem
freien Willen. 9. Der höchste Grad dieser Harmonie
entspringt aber gerade aus der Wirksamkeit des göttlichen
Willens. 10. Zuletzt wird erwiesen, wie nach dem hl. Thomas

die ganze Kontroverse über den göttlichen Einfluß
sich zurückführen läßt auf die Grundwahrheit der christlichen

Philosophie, daß Gott allein sein Dasein ist, in allen
anderen Dingen aber die Wesenheit des Dinges vom Dasein
desselben Dinges verschieden ist.

Der dritte Teil, der in zwölf Kapiteln 595 Seiten
umfaßt, bildet das Seitenstück zum zweiten, die meisterhafte

Kritik von Molinas Concordia. 1. Molina hatte vier
Prinzipien als Grundlage für sein System aufgestellt :

erstens den Modus des göttlichen Einflusses durch den
coneursus generalis bei den natürlichen Akten des freien
Willens und durch die auxilia particularia bei den
übernatürlichen Akten; zweitens seine legitime oder vielmehr
orthodoxe Erklärung vom Modus der Gabe der Beharrlichkeit;

drittens die praescientia media. Viertens: dafür, daß
Gott gerade diesen Zustand der Dinge und keinen anderen
erschaffen und in dieser Ordnung solche auxilia und keine
anderen geben wollte, von denen er voraussah, daß die



Norberto Del Prado 17

©inen und nicht die anderen frei zum ewigen Leben
gelangen würden, dafür gebe es auf seiten der erwachsenen
Auserwählten und Verworfenen keine Ursache oder keinen
Grund ; wohl aber gebe es einen Grund für die Aus-
erwählung der Erwachsenen von Seiten ihres Gebrauches
des freien Willens Aber diese Grundlegung und gleichsam
das metaphysische Postulat der ganzen Schule der Moli-
nisten und Kongruisten ist der Satz, daß die sekundären
Ursachen überhaupt nicht nur eine eigene Kausalität
besitzen, sondern sogar eine so komplette, eigene Kausalität,
daß sie, um zum Akt vorgehen zu können, gar keine
andere hindurchgehende und werkzeugliche Kraft von dem
ersten Täter, von Gott, zu empfangen brauchen. Für die
sekundären Ursachen, die sich frei betätigen, sei es ein
begrifflicher Widerspruch, daß sie sich frei betätigen und
dennoch von Gott determiniert würden. So lehrt Molina
nach seinem Lehrer Fonseca; so auch Suarez und Bellarmin,
der ausdrücklich sagt, der freie Wille sei nicht nur keine
passive Potenz, auch nicht teils passiv und teils aktiv
sondern schlechthin und absolut aktiv.

2. Molina sagt, er wolle dem hl. Thomas folgen, den
er als „die Sonne und den Fürsten der scholastischen
Theologie" auerkennt, „den er in allem lieber als Patron
wie als Gegner baben möchte", „dessen Urteil und dessen
Lehre ich so hoch schätze, daß ich glaube, dann sicherer
aufzutreten, wenn ich in Erfahrung bringe, daß er mit
mir übereinstimmt" (p. 24). Ahnlich sprechen Schneemann,
Frins, Billot (p. 35). Darum untersucht nun Del Prado im
einzelnen, ob Molinas Concordia wirklich mit der Lehre des

Aquinaten übereinstimme, und zeigt aus dem eigenen
Geständnis Molinas, daß dies nicht der Fall ist. 3. Sodann
beweist er, daß Molinas Lehre über den concursus simul-
taneus von der Lehre Augustinus' und Thomas' abweicht
und der Vernunft widerspricht, und führt dafiff auch das
Urteil des Kardinals Baronius an. 4. Er deckt den Widerspruch

auf, der in Molinas Prinzip vom speziellen Einfluß
Gottes liegt, sowie 5. in der scientia media und 6. in der
Prädestination. 7. Molinas Concordia versöhnt den freien
Willen des Menschen nicht mit Gottes Vorauswissen, mit
seiner Vorsehung, Prädestination und Reprobation und mit
der göttlichen Bewegung sowohl in der Ordnung der
Natur wie der Gnade. 8. Molinas Concordia ist nicht neu,

Divus Thomas VI. (Jahrbuch für Philosophie etc, XXXIII.) 2



18 Norberto Del Prado

wie er behauptet batte, obwohl er sie von Fonseca
übernahm, sondern sein concursus simultaneus stammt her von
Origines, Scotus, Ambrosius Cathariuus ; seine soientia media
von Origines, von den Pelagianern und Arianern, von
Ambrosius Catharinus und Albertus Pighius ; seine Lehre
über das auxilium particulare findet sich teils bei anderen
Theologen, die vor ihm lebten, teils seheint sie mit der
Lehre Calvins und teils mit derjenigen der Pelagianer
übereinzukommen ; seine Prädestinationslehre hat ihren
Ursprung nicht bei Augustinus und Thomas, sondern in ganz
anderen Quellen (Origines und .einrieb von Gent). 9. Mo-
iinas Lehre ist auch durch den Kongruismus von Bellarmin
und Suarez nicht spezifisch verändert worden, sondern der
Kongruismus ist logisch auf den Molinismus zurückzuführen k
10. Auch der Kongruismus der Sorbonne, Tournelys System,
weicht in Wirklichkeit nicht vom Molinismus ab. 11. Der
sogenannte „Bahesianismus" ist „eine wahre Komödie", die
Molina, Suarez und Bellarmin erfunden haben. 12. Es gibt
keinen Mittelweg zwischen Molina und dem hl. Thomas
oder zwischen der scientia media und der physischen
Vorausbewegung. Pecci, Satolli, Lorenzelli, Paquet, Dom-
Janssens bilden keine kajetan-thomistische Schule, sie sind
keine echten Thomasschüler, sondern eine Schule, die-
bellarminisch-kongiuistisch oder kongruistisch bellarminiscir
heißen muß.

Ein Epilog beschließt das gioße Werk: der Weg
der physischen Vorausbewegung ist der wahre und richtige
Weg der christlichen Philosophie, auf dem unsere freien
guten Handlungen gänzlich auf Gott, ihre erste bewirkende
Ursache, zurückgeführt werden. Das ist der Weg des.

hl. Thomas find des hl. Augustinn, Ahe ist Molinas Lehre
über Gnade und Prädestination ver..Mieden von dem
Lehrgehalt (sententia) der Heiligen Schritt und von der
Überlieferung der,Kirche und steht der Lehre des hl. Augustinus

und des hl. Thomas diam trat gegenüber. „Ergo in
libro Concordiae veluti in sepulcro uealbato conditae sunt,
Bellarmino teste, Pelagianoriw reliquiae, ac custodita ser-
vantur ossa Pelagiiu (p. 566 s.). /

Obwohl Del Prado kn Molinismus in allen seinen
Schattierungen verurteilt, »wozu er wissenschaftlich be-

So urteilte auch C. v. S c h ä z I e r : Neue Untersuchungen überdies

Dogma von der Gnade usw., Mainz 1867, p. 197Ö.



Norberto Del Prado 19

reohtigt war, so hat er sich dennoch jeder theologischen
Zensur enthalten, indem er das Glatibensurteil, das mit
einer theologischen Zensur ausgesprochen wird, vom
kirchlichen Lehramt erwartet. Die Beweisführung ist streng
logisch und apodiktisch. Die Behandlung des Gegenstandes
ist allseitig, gründlich. Die in? Laufe der Zeiten
voigebrachten Einwände sind alle berücksichtigt und widerlegt.
Wenn es scheint, daß manche Wiederholungen in dem
ausgedehnten Werke vorkommen, so ist das hier durchaus
wissenschaftlich berechtigt gewesen, weil derselbe Gegenstand

von verschiedenen Seiten aus beleuchtet werden
mußte, wie es auch der Aquinate oftmals getan hat. Die
Texte sind ganz und ohne Auslassungen abgedruckt, was
h:-or nötig war, um das objektive Urteil des Lesers zu
ermöglichen und allen Verdächtigungen der Gegner einen
Damm entgegenzusetzen.

Eine Geschichte das Molinismus hat Del Prado nicht
schreiben wollen, sondern eme theologische und
philosophische Kritik dieses Systems, ohne die eine dogm
angeschichtliche Behandlung nicht versucht werden kann.
Dennoch verleiht die Veröffentlichung einiger Dokumente,
besonders einiger bisher unedierten authentischen Urkunden
dem Werke noch einen besonderen Wert: so das Urteil
der von Klemens VIII berufenen Theologenkommission,
zu der aber kein Dominikaner gehörte, vom 2. Jänner I59S
über Molinas Buch (p. 59—61). Dasselbe lautet: „censemus
ut über, qui inscribitur Concordia liberi arbitrii cum gratiae
donis a Ludovico Molina, et eiusdem doctrina omnino
prohibeatur. Atque idem censemus de Commentariis eius
m 1. Part. D. Thomae, quousque saltern a viris ad hoc
munus Jeputatls expurgetur [liber] a novis opinionibus, quae
Vewrnm theologorum, potissimum vero Sancti Thomae et
Patrum doctrinae adversari videbuntur* (p. 159—161).
Ferner über Frey Luis de Leon (p. 830—335), endlich die
im Appendix veröffentlichten Dokumente, besonders die
Zensur der sieben Dominikane.rtheologen vom 3. Oktober
1591 (p 570—578) und das vm Fr. Juan de las Cuevas
den. obersten Rat der spanischen Inquisition am 11. Mai
1591 übergebene Dokument (p. 579 — 581).

Vgl. Mortier: Histoire des Maîtres Généraux de l'Ordre
des Frères Prêcheurs: Tome sixième, Paris 1913, ch. II, p. 69—99.
Miguel Mir: Hisforia interna documentada de la Compama de



20

Jesus. Tomo II. Madrid 1913, cap. XIII: El Molinismo, p. 288—329.
Dieses Werk ist wegen der mitgeteilten Dokumente wertvoll. J. J.
Berthier: Le Néo-Molinisme et le Paléo-Thomisme (Revue
'Thomiste I 1893, p. 83, 102, 169 — 199, 471—508). — G. Feldner: Die
Lehre des hl. Thomas von Aquin über die Willensfreiheit der
vernünftigen Geschöpfe. Graz 1890 Dazu M. Gloßner in unserem Jahrbuch

VI, p. 221. G. Feldner: S. Thomas oder P Molina (Jahrb. V,

p. 282, gegen Kern). Der neueste Kommentator des hl. Thomas IV,
p. 282, gegen W. Esser). Richtigstellung der Ansichten des neuesten
Kommentators (VI p. 448; VII p. 21). Die potentia obedientialis der
Kreaturen (VIII p. 257, 459; IX p. 94, 206). Die Neu-Thomisten (VIII
p. 385; IX p. 49, 152, 318, 398; X p. 61, 174, 275,456; XI p. 65, 155,
351, gegen Frins). B Dörholt: Der hl. Bonaventura und die tho-
mistisch-molinistische Kontroverse (XII p. 229). Der Predigerorden
und seine Theologie2, Paderborn 1917. Gr. V.Holtum: Utrum S. Thomas

sit Thomista (Divus Thomas IV p. 83, gegen A. Kraus). Fr. Die-
kamp: Katholische Dogrnatik2 II. Münster 1918, p. 426—452.

III
Das andere monumentale Werk Del Prados über die

fundamentale Wahrheit der christlichen
Philosophie1 zeigt ihn als Metaphysiker ersten Ranges. Es ist
das Resultat vieljähriger Studien, deren Gegenstand er
schon in verschiedenen Schriften untersucht2 und in den
fünf Büchern der letzten in eine vollendete Form gegossen
hat, so daß es monumentum aere perennius geworden ist.
Die Anordnung des Stoffes, der Aufbau des Werkes zeigt
die Weisheit des Architekten. Die E i ni e i tu n g behandelt
das Subjekt, die Würde und Notwendigkeit und den Nutzen
der Metaphysik und ihren Unterschied von der Theologie,
beleuchtet dann die christliche Philosophie des hl. Thomas
und ihre Grundwahrheit: nur in Gott sind Wesenheit und
Dasein identisch, in allen geschaffenen Dingen dagegen
real verschieden. In der synthetischen Ordnung ist
dieser Satz die Grundwahrheit der christlichen
Philosophie: in via iudicii, non in via inventionis.

1 De veritate fundamental! Philosophiae christianae. Friburgi
Helvet. 1911 (659 pag.). Vgl. die Besprechung von Prof. Dr. Bernhard
Dörholt in Theol. Revue, Münster 1913, p. 193—196, der es „ein
ganz bedeutendes und hervorragendes Werk von bleibendem Werte'1
nennt.

3 De veritate fundamentali Philosophiae christianae. Friburgi
Helvet. I, 1899 (117 p.); II, 1906 (83 p.). Vgl. darüber die Notes
von Garrigou-Lagrange in Revue des Sciences Philosophiques
et Théologiques III (1909), p. 308—313.



Norberto Del Prado 21

Das erste Buch erklärt die reale Zusammensetzung
der Substanz und des Daseins in allen Dingen, die unter
dem ersten Seienden stehen. Das beweist der hl. Thomas
mit folgenden Gründen. In allen geschaffenen Dingen ist
das esse nicht identisch mit dem qnod est. denn sonst
würden 1. alle Dinge eins sein; 2. die Natur des Seins,
die Entität, wäre nicht in einigen mehr und in anderen
weniger edel; 3. alles, was ist, würde der Wesenheit nach
unendlich sein ; 4. kein Ding könnte ein verursachtes oder
geschaffenes Sein besitzen; 5. alle Dinge müßten
notwendig da sein; 6. alle Geschöpfe müßten denjenigen
Seinsmodus haben, der dem ersten Agens eigen ist; 7. die
Substanz der geschaffenen Dinge müßte die Substanz oder
Natur Gottes sein; 8. das Geschöpf könnte nicht ohne den
Akt des Daseins begriffen werden; 9. das Ding, dessen
Wesenheit sein Dasein ist, kann nur eins und nur das erste
sein; 10. in allen geschaffenen Dingen unterscheidet sich
die Wesenheit vom Dasein desselben sachlich, weil die
Wesenheit sich wie das Material in den Dingen verhält,
das Dasein aber, an deüj sie teilnehmen, wie ihr Formalprinzip

und 11. weil jedes geschaffene Seiende aus Akt
und Potenz in der Beihe des Seienden besteht.

Das zweite Bach entwickelt die erste Einteilung
des realen, für sich bestehenden Seienden in ens per
essentiam und ens per participationem. 1. Zuerst werden
die Termini dieser Einteilung gründlich erklärt. 2. Die
philosophische Grundlage für diese Einteilung ist der
Unterschied von Wesenheit und Dasein. Das ergibt sich
auf d6n. fünf Wegen des Gottesbeweises; ferner aus dem
Modus, der dem Dasein der Glieder dieser Einteilung
zukommt; aus der Yereinigungsmöglichkeit des verschiedenen
Seins im ens per participationem; sowie aus der Vielheit,
Verschiedenheit, Endlichkeit und Hervorbringungsmöglich-
keit des ens per participationem ; endlich daraus, daß das
Dasein eines jeden solchen Seienden außerhalb des
Begriffes aller seiner wesentlichen Prädikate liegt. 3. Ohne
die reale Zusammensetzung gibt es weder ein kontin-
gentes, noch ein endliches, noch ein verursachtes, noch
ein mitgeteiltes, noch ein zusammengesetztes Seiendes.
4. Die Einteilung des ens per participationem in die zehn
Kategorien, beruht ebenfalls auf der Zusammensetzung aus
Dasein und Wesenheit und wird 5, nicht vom Dasein,



22

sondern von der Wesenheit hergenommen. 6. Daraus
erklärt sich der wahre Begriff von Substanz und Auzide z,
vom Individuum, vom Suppositum, dem es eigentlich
zukommt, das Dasein zu haben. 7. Daraus ergibt si b am
besten das wahre Urteil und die wahre Bedeutung der
universalen Naturen, die den Worten und Begriffen unseres
Intellekts entsprechen. 8. Nun werden die Gründe
behandelt, aus denen Sîarez zu zeigen versucht, daß es

keine reale Zusammensetzung aus Wesenheit und Existenz
in den geschaffenen Dingen gebe, sondern daß eine solche
Zusammensetzung c.der ein solcher realer Unterschied sogar
überflüssig und ganz unmöglich sei. 9. Weiter wird untersucht,

wie Suarez die Merkmale gewinnt, nach denen Gott
von den Geschöpfen verschieden ist und die Geschöpfe
sich von Gott unterscheiden, wobei die Lehre des hl Thomas

der davon abweichenden Lehre des Suarez gegenübergestellt

wird. Es folgt 10. eine Untersuchung übur die
ganze 31. metaphysische Disputation des Searez und
Bemerkungen bezüglich aller Philosophen, die eine reale
Zusammensetzung aus Dasein und Wesenheit in den
geschaffenen Dingen leugnen, und 11. ein Vergleich der
Metaphysik des hl. Thomas mit den metaphysischen Disputationen

des Suarez und ein Epilog mit dem Resultate.
Das dritte Buch hat das ens per essentiam, das

Gott ist, zum Gegenstand. 1. Das Dasein Gottes kann auf
den fünf Wegen des hl. Thomas streng bewiesen werden.
2. Das Sein als Dasein ist die Substanz oder Natur Gottes.
3. Aus der Identität von Wesenheit und Dasein entnimmt
der hl. Thomas die Hauptgründe zum Beweise der
göttlichen Vollkommenheiten und schreitet 4. dazu fort, die
Wahrheit der Schöpfung demonstrativ zu beweisen. 5. Die
Identität von Wesenheit und Existenz schließt den Beweisgrund

für alle göttlichen Attribute in sien ein.
Das vierte Buch behandelt das ens per partieipa-

tionem, was das Geschöpf ist. 1. Auf denselben Wegen,
auf denen das Dasein Gottes bewiesen werden kann,
gelangt man zur realen Zusammensetzung von Substanz und
Dasein in allen Dingen außer dem einen, was Gott ist.
2. Die wahre philosophische Beweisführung des Hervorganges

aller Di ige von Gott durch Schöpfung setzt als
den Eckstein, auf dem sie fest und sicher ruht, die Iden-
dität von Substanz und Dasein in Gott und die reale Zu-



Ncrlerto Del Prado 23

sammenseizung beider in allen Dingen, die außer Gott-sind,
voraus. 3. Obne jene reale Zusammensetzung wübde es
keine verschiedenen G rade der Vollkommenheit im Sein
und in der Natur dv r Dinge geben, sondern alles wäre nur
eins. 4. Von jenem realen Unterschiede geht der hl. Thomas

weiter zum Beweise, daß weder im Engel noch in
irgendeinem anderen Geschöpfe die Tätigkeit und die Kraft
oder die operative Potenz mit ihrer Wesenheit und mit
ihrem Dasein identisch sind; ferner 5. zum Beweis der
Notwendigkeit dafür, daß alle Dinge von Gott im Dasein
erhalten werden. 6. Auch die ganze Kontroverse über den
Einfluß der ersten Ursache auf die sekundären Ursachen
ist nach dem hl. Thomas auf diese Grundwahrheit
zurückzuführen : Gott allein ist sein Dasein, in allen anderen
Dingen dagegen unterscheidet sich die Wesenheit des

Dinges sachlich von seinem Dasein. 7. Von der realen
Zusammensetzung aus Form und Dasein wie aus der ersten
Potenz und dera ersten AH geht der hl. Thomas weiter
zum Beweise : alle subustierendon Formen der Engel und
die vernunftbegabte St.aie sind unzerstörbar oder notwendig
Seiende in essende. 8. Aus der Identität von Dasein und
Wesenheit in Gotc und aus der realen Zusammensetzung
beider in allen Dingen außer Gott kommt die Tiefe und
zugleich die harmonische Einheit, die in der philosophischen

Lehre des hl Thomas hell erglänzen.
Das tünfte Buch entwickelt die Grundwahrheit der

christlichen Philosophie in ihrer Beziehung zur christlichen
Theologie: 1. wie man von Gott, dem reinsten und
einfachsten actus, wahrheitsgemäß etwas behaupten oder
negieren oder unterscheiden muß ; 2. wie der hl. Thomas aus
der Identität des Daseins und der Wesenheit in Gott und aus
der realen Zusammensetzung beider in allen anderen Dingen
fortschreitet zur Erklärung des Dogmas oder Geheimnisses
der Trinität, feiner S. der h/postatischen Vereinigung im
Geheimnis der Menschwerdung, 4. der Eucharistie, endlich
5. der visio beatifica.

So bilden diese fünf Bücher gleichsam einen fünf-
strahligen Stern. Wie das Pentagon, aus dem die Pytha-
goräer das Weltall konstruierten, so verjüngt sich der
Grundriß mit seirom goldenen Schnitt nach innen und
wächst nach außen, schneidet alle Teile der Philosophie
und der speku' rtiven Theologie in harmonischen Punkten



24 Norberto Del Prado

und offenbart so den Genius des Doctor Angelicus, dessen-
Lehre nach dem Urteil der Kirche den geoffenbarten Wahrheiten

am meisten gleichförmig ist.

Vgl. A. Schindele: Zur Geschichte der Unterscheidung von
Wesenheit und Dasein in der Scholastik. München 1900. Nie.
Kaufmann: Elemente der aristotelischen Ontologie. Luzerp 1897, p. 56.
M. Grabmann: Zur Lehre des Johannes Tbeutonicus über den
Unterschied von Wesenheit und Dasein (unser Jahrbuch XVII p. 471:
„Wir haben hier einen historischen Fingerzeig dafür, daß der
englische Lehrer einen realen Unterschied gelehrt hat und von seinen
Zeitgenossen in diesem Sinne verstanden werde." De Wulf:
Introduktion à la Philosophie Néoscholastique. Louvain-Paris 1904, p. 148.
A. Gardei 1 : „Destruction des Destructions- du R. P. Chossat (Rev.
ThomisteXVIII p. 861—391, 521 — 527). Mandonnet: Les premières
disputes sur la distinction réelle entre l'essence et l'existence 1276—
1287 (Rev. Thomiste XVIII p. 741—765). G. Manser: Die Real-
distinktion von Wesenheit und Existenz bei Johannes von Rupella
(Rev. Thomiste XIX, p. 89). Derselbe: Johannes von Rupella (unser
Jahrbuch XXVI p. 293 ff.). C. Henry: Contribution à l'histoire de-
la distinction de l'essence et l'existence dans la scholastique (Rev.
Thomiste XIX p. 415—457). Joh. Jellouschek: Zur Lehre der
Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der Scholastik des-

Predigfrordens (Divus Thomas III, p. 637—656;.
E. Dornet de Vorges: La constitution de l'être suivant la

doctrine péripatéticienne. Paris 1886, p. 73—86. Von der realen
Unterscheidung zwischen Wesenheit und Dasein hängt lie ganze
Metaphysik ab, p. 78; sie ist die philosophische Form des Dogmas von der
Schöpfung, p, 81. Alois Rittler: Wesenheit und Dasein in den-
Geschöpfen nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin. Stadtamhof
1887. (Gegen Limboutg.) „Die Lehre des hl, Thomas vom realen Unterschied

zwischen Wesenheit und Dasein in den Geschöpfen ist nicht
nur ein integrierender Bestandteil seiner Metaphysik, sondern ein
Fundamentalprinzip der ganzen thomistischen Philosophie" (p. 147).
Gundisalv Feldner: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem-
Dasein in den geschaffenen Dingen nach der Lehre des hl. Thomas
von Aquin (unser Jahrbuch II p. 523; III p. 1, 288, 411; IV p. 51
129, 346, 430; V p. 72, 195; VI p. 26, 206, 827, 385; VII p. 142, 272:
gegen Limbourg). Derselbe: Die Quellen des hl. Thomas für seine
Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein in
den Geschöpfen (Divus Thomas VI p. 27). Franz 2igon: Zur
Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein (unser Jahrbuch XVIII
p. 396; XIX p. 53, 193, 314). Reginald Schul tes: Der reale
Unterschied von Wesenheit und Dasein (unser Jahrbuch XII p, 23
bis 55, gegen Piceirelli). Gregor v. Holtum: Zur thomistischen
Lehre vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein in
den Geschöpfen (Divus Thomas III p. 291—306, gegen Parth. Minges).

Überblicken wir noch einmal die Arbeiten Del Prados
über diese Fragen, so hat er folgendes klar und evident,
bewiesen :



Norberto Del Prado 25,

1. Der reale Unterschied zwischen Wesenheit und
Dasein in allen geschaffenen Dingen ist die feste und
konstante Lehre des hl. Thomas1. Das ist eine
historische Tatsache, die unzweifelhaft feststeht.

2. Dieser reale Unterschied ist dem hl. Thomas keine,
bloß auf Wahrscheinlichkeit gegründete Meinung, sondern
sie gilt ihm als sichere philosophische Wahrheit, die volle
metaphysische Gewißheit besitzt und deshalb auch
eine absolut sichere Grundlage für die theologische Spekulation

bildet. Das folgt aus seinen apodiktischen Beweisen.
3. Noch mehr: im ganzen einheitlichen System des

hl. Thomas ist diese Lehre vom realen, Unterschiede ein
caput doctrinae2, ja sogar die Pundamentalwahrheit
für die Synthese. Wer das leugnet, ist kein echter Schüler
des Aquinaten und muß konsequent auch dessen System in
der geschlossenen Gestalt als Ganzes ablehnen.

4. Als caput doctrinae ist diese Lehre von der eigentlichen

Schule des hl. Thomas anerkannt und ein sicheres
Merkmal derselben. Das beweisen die großen Erklärer des
hl. Thomas, die Del Prado angeführt hat, und die ganze
Schule bis auf den heutigen Tag. So Kardinal Zigliara,.
dessen Argumente von P. Ligtenberg3 gegen Soldati
gerechtfertigt wurden ; so Kardinal Gonzalez, P. Gardeil und
P. Garrigou-Lagrange4, der in glänzender Weise das
Argument Del Prados in der analytischen Ordnung, in via
inventionis, als Grundwahrheit der Philosophie des Seins
auf das Prinzip der Identität zurückgeführt hat. Wenn man
sich dagegen auf einige Gegner aus dem Dominikanerorden
berufen will, so ist die Anzahl derselben äußerst winzig
und diese wenigen haben keine Autorität in der Schule.
Wenn die Ordensschule der Jesuiten behauptet, daß jene
Lehre von ihr nicht rezipiert sei, so müßte sie auch die
hervorragenden Lehrer ihrer eigenen Gesellschaft von sich,

ausschließen, die den realen Unterschied nach dem hl. Tho-

1 S. Thomas: S. c. gent. I c. 22; II c. 52.
2 Divus Thomas I p. 436. Alexander Horvath: Die

Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch (Divus
Thomas II p, 173) Die Grundfesten des Thomismus (p. 261—308).

s Divus Thomas, Placentiae (Ser. I) 1900, p. 285.
4 Fr. Rég. Garrigou-Lagrange O P. „La distinction réelle

l'esaence et existence et le principe d'identité" (Revue des Sciences,
philosophiques et théologiques III 1909, p. 308 — 313).



"26 Norberto Del Prado

mas dennoch festgehalten haben und sich nicht scheuen,
diesen Satz für ein caput doctrinae zu erklären. Diese
Zeugnisse hat Del Prado wörtlich angeführt: sie lassen
sich leicht noch vermehren da er die philosophie-geschicht-
liche Entwicklung dieser Frage nur andeuten, nicht
erschöpfend darstellen wollte. Vor allem sei noch hingewiesen
auf das Zeugnis, das P. Guido Matiussi, der ein
hervorragender Metaphysiker ist, abgelegt hat1. Von anderen
Philosophen der Neuzeit seien noch besonders Dornet de
Vorges und Alois Rittler genannt. Die Kontroverse über
diese Frage geht ihren Gang weiter, trotz der
Mahnungen des P. Ledöchowski2 und P. Ehrie3, dieselbe jetzt
ruhen zu lassen,_ Das natürliche Verlangen nach "W ahr-
heitserkenntnis in der Philosophie, um die es sich hier
zunächst handelt, labt sich weder durch ein Machtgebot
ersticken noch durch Friedensschaimeien beschwichtigen.

Darum ist auch die Lebensarbeit Del Prados nicht
vergeblich gewesen: sie wirbt fort und der Same, den er
ausgestreut, wird aufgehen. Em Brip^ ron ihm, den er am
16. November 1904 an mich gerieh! >t hat, schließt mit
den Worten, die ein Vermächtnis enthalten: „Ne ergo
timeas : studio et verecundia veri fugam capient, quicumque
in operibus Divi Thomae non quaerant veritatem. Va'e."

v Graz, im Dezember 1918.

' Guido Matiussi S. J. : Essenza ed esistenza (ßivista di
Filosofia Neo-Scolastica II 19)0, p. 596; III 1911, p. 167, 336, 605),

2 E pistol a A. K. Patris Wiodimiri Ledöchowski Prae-
positi Generalis Societatis Jesu. Brigae Helvetiorum 1916. — Epistola
A. R. P. W 1 o d i m i r i Ledöchowski P. G. S. J. de Doctrina
S. Thomae magis magisque in Societate forenda. Oniae 1917. — Vgl.
E. Binzecher: Deila Distinzione tra 1'Essenza e l'Esistenza.
Orvieto 1916. Alexander Herrath O. P.: Kampf um den
•hl. Thomas (Divus Thomas IV p. 186—243)

3 Divus Thomas V p. 381—381.


	Norberto del Prado

