
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


456 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

niederschrieb, so daß sie von der "Wasserflut nicht verdorben
werden und nach der Flut wiedergefunden werden konnten.
So laute der Bericht alter Überlieferungen.

Die Erzählung des alten Serenus wird ohne ein Wort
der Kritik vorgetragen. Noch eine zweite Stelle derselben
Conlatio zeugt vom Glauben an die Möglichkeit magischer
Künste: Conl. VIII 18s. (p. 234). (Fortsetzung folgt)

GOTT IM LICHTE DES ALTEN UND NEUEN
PANTHEISMUS

v

Von P. FR. GUNDISALV FELDNER, Ord. Praed.

(Fortsetzung aus V, p. 339—364)

b) Der Pantheist Spinoza

40. Da es sich im System des Baruch hauptsächlich
um die Begriffsbestimmung der Substanz handelt, müssen
wir uns vorerst über den wahren Begriff der Substanz
Klarheit verschaffen. Was verstehen wir demnach unter
einer Substanz in metaphysischer Bedeutung? Sagt man
uns, Substanz nennen wir jenes Ding, welches durch sich
selber, nicht in und abhängig von einem Substrat,
existiert, so erweist sich diese Begriffsbestimmung der
Substanz als grundfalsch. Das Dasein, die Existenz, gehört,
niemals in die Begriffsbestimmung der Wesenheit eines
Dinges. Weil die Wesenheit Gottes das Dasein selber bildet,
deshalb kann man von der Wesenheit Gottes im eigentlichen

strengen Sinne auch keine Begriffsbestimmung
aufstellen, die entspräche. Die Begriffsbestimmung einer
Wesenheit muß die Gattung und Differenz enthalten. Allein
das Dasein, die Existenz, untersteht weder einer Gattung
noch Art. Das Dasein kann aber auch nicht eine Gattung
oder Art selber bilden. — Secundum Avicennam in sua
Metaph. esse non potest poni in definitione alicuius-
generis vel speciei, quia omnia particularia uniuntur in
definitione generis vel speciei, cum tarnen genus vel
species non sint secundum unum esse in omnibus. Et
ideo haec non est vera definitio substantiae: substantia

est, quae per se est, vel: accidens est, quod est
in alio, Sed est circumlocutio verae descriptions, N^uae
talis intelligitur: substantia est res, cuius naturae»



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 457

debetur esse non in alio. Acoidens vero est res, cuius
naturae debetur esse in a 1 f0 (Quodl. 9 q. 3 a. 5 ad 2).

41. Diese ganz verfehlte Begriffsbestimmung bezieht
sich demnach nur auf das Dasein, nicht auf die Wesenheit
der Substanz. Infolgedessen wissen wir über das Wesen
der Substanz so gut wie nichts, denn die Wesenheit ist
nicht ihr Dasein, andernfalls könnte sie nicht die Gattung
abgeben. Die Existenz ist niemals ein Gemeinsames
nach Art der Gattung, weil die unter der Gattung
einbegriffenen Dinge gerade gemäß ihrem Dasein sich
unterscheiden. Daher muß die Begriffsbestimmung der Substanz
lauten : Die Substanz ist ein Ding mit einer Wesenheit,
der die Existenz für sich, nicht in einem anderen, gebührt
oder zukommt. Ebensowenig taugt die Begriffsbestimmung
des Akzidenz, wenn erklärt wird, es existiere in einem
anderen als seinem Substrate, sondern es ist ein Ding, dem
das Dasein in einem anderen zukommt. — Probat Avicenna
in sua Metaph. per se existe re non est definitio sub-
stantiae, quia per hoc non demonstratur quidditas
eius, sed eius esse. Et sua quidditas non est suum
esse ; alias non posset esse genus : quia esse non potest
esse commune per modum generis, cum singula contenta
in genere différant secundum esse. Sed definitio vel quasi
definitio substantiae est : res habens quidditatem, cui ac-
quiritur esse vel debetur, ut non in alio. Et similiter esse
in subiecto, non est definitio accidentis, sed e.contrario:
res cui debetur esse in alio (IV. Sent. dist. 12 q. 1 a. 1

sol. 1 ad 2).
42. Halten wir an dieser einzig richtigen

Begriffsbestimmung der Substanz fest, so ergibt sich sofort die
Wahrheit, daß Gottes Wesen im eigentlichen Sinne
weder definiert werden kann noch auch, daß dieses Wesen
eine Substanz im gewöhnlichen Sinne ist. Definiert kann
es nicht werden, weil wir in diesem Falle eine volle,
adäquate Erkenntnis von ihm hätten, es ganz und gar
heg reifen würden. Aber auch Substanz ist dieses Wesen
Gottes nicht, weil es mit seinem Dasein ein und dasselbe
ausmacht, nichts als reines Dasein besitzt. — Deus definiri
Qon potest. Omne enim quod definitur, in intellectu de-
finientis comprehenditur. Deus autem est incomprehen-
sibilis ab intellectu. Unde, cum dicitur, quod Deus est
actus purus, haec non est definitio eius. — Ad rationem



458 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

generis requiritur, qnod univoce praedicetur. Nihil antem
de Deo potest et creaturis imivoce praedicari (De potentia
Dei, q. 7 a, 3 ad 5 und 6).

43. Daß das „ens per se" eine völlig unrichtige
Begriffsbestimmung der Substanz sei, weist der Aquinate auch
an dieser Stelle zutreffend nach. Seine Worte sind: Ens
per se non est definitio substantiae, ut Avicenna dicit in
III. Metaph. Ens enim non potest esse alicuius genus, ut
probat Philosoph, in III. Metaph., cum nihil possit addi ad
ens, quod non participât ipsum. Differentia vero non debet
participare genus. Sed si substantia possit habere defini-
tionem, non obstante quod est genus generalissimum, erit
eius definitio, quod substantia est res, cuius quidditati de-
betur esse non in aliquo. Et sic non conveniet definitio
substantiae Deo, qui non habet quidditatem suam
praeter suum esse. Unde Deus non est in genere
substantiae, sed est supra omnem substantiam (a. a. 0. ad 4).

44. Wir sehen also wiederum, daß in der ganzen
Metaphysik des Aquinaten die sachliche Identität von
Wesenheit und Dasein in Gott und der sachliche Unterschied

in den Kreaturen das Gebiet völlig beherrscht. Der
Begriff der Substanz, einer der wichtigsten gegenüber dem
Pantheismus, legt entschiedenes Zeugnis hierüber ab. Wo
immer von der Substanz die Rede ist, dort haben wir es
mit einem Wesen zu tun, das sich von seinem Dasein
sachlich unterscheidet. — Secunda ratio sumitur ex ratione
eius, quod est in genere. Omne enim huiusmodi addit
aliquid supra genus. Et ideo illud, quod est summe simplex,
non potest esse in genere. — Tertia ratio subtilior est
Avicennae in V. Metaph. Omne, quod est in genere, habet
quidditatem differentem ab esse: sicut homo.
Humanitati enim ex hoc, quod est humanitas, non debetur
esse in actu. Potest enim cogitari humanitas, et tarnen
ignorari, an aliquis homo sit. Et ratio huius est, quia
commune, quod praedicatur de his, quae sunt in genere,
praedicat quidditatem, cum genus et species praedicentur
in eo quod quid est. Uli autem quidditati non debetur
esse, nisi per hoc quod suscepta est in hoc vel in
illo. Et ideo quidditas generis, vel speciei non communi-
catur secundum unum esse omnibus, sed solum secundum
unam rationem communem. Unde constat, quod esse
suum non est quidditas sua. — In Deo autem esse



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 459

suum est quidditas sua, aliter enim accideret
quidditati, et ita esset acquisitum sibi ab alio, et non
haberet esse per suam essentiam. Et ideo Deus non potest
esse in aliquo genere (I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 2 ; vgl. a. a. 0.
ad 1 und 2; De potentia, q. 7 a. 3c).

45. Wie geht nun der Pantheist Spinoza vor? Er
stellt einen im allgemeinen durchaus falschen Begriff der
-Substanz auf, überträgt diesen auf Gott und bringt dann
glücklich heraus, daß es überhaupt nur eine einzige
Substanz gebe, nämlich Gott. Spinoza hat die Begriffsbestimmung

des Cartesius übernommen und etwas umgemodelt.
Hatte Descartes gelehrt, die Substanz sei: res, quae ita
existit, ut nulla alia re indigeat ad existendum und die
geschaffene Substanz : res, quae solo Dei concursu eget ad
existendum, so erklärt jetzt Spinoza die Substanz: id, quod
in se est, et per se concipitur, hoc est id, cuius conceptus
non indiget conceptu alterius rei, a quo formari debeat
(Eth. I def. 3).

46. Quod in se est bedeutet ihm dasselbe wie ens per
se, was vom Aquinaten entschieden zurückgewiesen wurde.
Seine Ansicht darüber haben wir eben vernommen. Die
Existenz des Einzelndinges erteilt uns keinerlei
Aufschluß über das Wesen der Substanz, Wenn ich frage:
Ist ein Mineral eine Substanz? und man antwortet mir:
Ja, denn ein Mineral ist ein Ding, das in sich existiert,
so bin ich gerade so unwissend wie früher. Das Nämliche
gilt von der Substanz überhaupt, insofern es sich um das
Wesen der Substanz handelt. Die Existenz des Dinges
gehört eben nicht zu der Wesenheit, weder als
Wesensbestandteil noch als sachlich mit der Wesenheit identisch.
Polglich muß sie bei der Begriffsbestimmung der Wesenheit

wegbleiben. Eine jede Begriffsbestimmung hat nur
die Wesensbestandteile anzugeben, weiter nichts.
Die Existenz aber bildet, wie gesagt, keinen
Wesensbestandteil. Und gerade, weil in Gott die Existenz die
Wesenheit selber ist, deshalb, erklärt der Aquinate, kann
Eian das Wesen Gottes nicht definieren, ist Gott keine
Substanz im gewöhnlichen Sinne.

47. Ferner ist es ganz falsch, zu behaupten, es
gebe nur eine einzige Substanz. Im Gegenteil. Die
Wesenheit der Substanz kann auch ein Allgemeines,
Gemeinsames bilden, die Existenz dagegen ist für ein



460 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

jedes Ding ihm eigen und darum durchaus verschieden
vom anderen. — Nihil ponitur in genere secundum esse suum,.
sed ratione quidditatis suae. Quod ex hoc patet, quia esse
uniuscuiusque est ei proprium, et distinctum ab esse
cuiuslibet alterius rei. Sed ratio substantiae potest esse
communis. Propter hoc etiam Philosoph, dicit III. Metaph.
quod ens non est genus (De potentia Dei, q. 7 a. B).

— Übrigens bestätigt diese Wahrheit Baruch Spinoza
selber, wenn er sagt: quod per se concipitur. Denn er
kann doch nicht leugnen, daß die Begriffe allgemeiner
Natur sind. Dasselbe gilt von den eigentlichen
Definitionen, Das Einzelnding kann man nicht mehr
definieren. — Essentia proprie est id, quod significatur per
definitionem. Definitio autem complectitur principia s p e c i e i
non autem principia individualia (Summ, theol.
I. Pars q. 29 a. 2 ad 3).

48. Die Begriffsbestimmung des Spinoza von der
Substanz kann aber auch nicht auf Gott übertragen werden,,
weil der Substanzbegriff überhaupt auf Gott nicht
angewendet werden darf. Nur im uneigentlichen Sinne,
insofern Gott nicht ein Akzidenz ist, kann man sagen
Gott sei eine Substanz. — Deus simpliciter non est acci-
dens. Nec tarnen omnino proprie potest dici substantia;:
tum quia nomen substantiae dicitur a substando, tum quia
substantia nominat, quae est aliud ab esse eius,
Unde ilia est divisio entis creati. Si tarnen non fieret
in hoc vis, largo modo potest dici substantia. Quae tarnen
intelligitur supra omnem substantiam creatam, quantum ad
id, quod est perfectionisin substantia, ut non esse in alio
et huiusmodi. Et tunc est idemin praedicato et in subiecto,
sicut in omnibus, quae de Deo praedicantur. Et ideo non
sequitur, quod omne, quod est substantia, sit Deus. Quia
nihil aliud ab ipso recipit praedicationem substantiae sic
acceptas, secundum quod dicitur de ipso. Et ita propter
diversum modum praedicandi, non dicitur substantia de
Deo et creaturis uni voce, sed analogies (I. Sent. dist. 8-

q. 4 a. 2 ad 1).
49. Die Pantheisten gebrauchen immer dieselbe Art

der Beweisführung: bei dem Weltall steht die Sache so,,
also muß mit Bezug auf Gott das gleiche stattfinden.
Eine Analogie kennen sie nicht. Damit ist aber das Wesen
Gottes schon vernichtet und das Wort Gott, von ihrer



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 401

1

Seite gebraucht, ein Unfug. Denn einen Gott, der gerade
so ist wie die Kreaturen, kann es ein für allemal nicht
geben. So wäre es z. B. noch angänglich, die ersten Worte
des Substanzbegriffes des Spinoza richtig zu deuten, aber
nur, wie der Aquinate bemerkt, largo modo. Denn
Spinozas „quod in se est" trifft insofern zu, als Gott
tatsächlich in sich existiert, da seine Wesenheit die
Existenz selber ist. Freilich hat das mit dem Begriff der
Substanz als allgemein gültigen nichts zu tun; nur largo
modo darf er verstanden werden. Wenn der Aquinate je
geahnt hätte, daß mit dem Begriff „Substanz" in bezug
auf Gott ein so sträflicher Mißbrauch getrieben würde, so
wären seine Worte: „si tarnen non fieret in hoc vis, largo
modo potest dici substantia'", entschieden in einer ganz
anderen Form ausgesprochen worden.

50. Kann man nun aus den Worten: quod in se est,,
noch halbwegs einen vernünftigen Sinn herauslesen, indem
Gott wirklich in sich „existiert", so zerstört das
Nachfolgende wieder alles. Denn es heißt: quod per se conci-
pitur. Nun wissen wir doch schon von jeher, daß man
Gott nur aus den Kreaturen zu erkennen vermag. Von
einem „per se" kann also keine Rede sein. Der „conceptus"
über die Geschöpfe muß folglich immer vorausgehen und
von diesem „conceptus" hängt der conceptus über Gottes
Wesen und Existenz durchaus ab. Von einer Unabhängigkeit,

wie Spinoza behauptet: cuius conceptus non indiget
conceptu alterius rei, a quo formari debeat, darf in keiner
Weise gesprochen werden. Später ja, wenn wir einmal
Gottes Wesen kennen gelernt haben, brauchen wir nicht
immer wieder auf den conceptus der Kreaturen zurückzugehen,

um zum conceptus : quod in se est, zu gelangen. Allein
dieses Abgehen von der Reflektion auf die Geschöpfe meint
auch Spinoza gar nicht, sondern er will, daß wir im
vorhinein und unabhängig von jedem anderen conceptus seine
Substanz, d. h. Gott erkennen. Da hat sich der Amsterdamer

Baruch denn doch verrechnet. Eine angeborene Gottesidee

gibt es für uns Geschöpfe nicht. — Visis sensibilibus
non devenimus in Deum, nisi procedendo, secundum quod
ista causata sunt, et quod omne causatum est ab aliqua
causa agente, et quod primum agens non potest esse
corpus. Et ita in Deum non dereuimus, nisi arguendo. Et
nullum tale est per se notum (I. Sent. dist. 3 q. 1 a. 2).



462 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

51. Noch schreiender wird der Unsinn, wenn Spinoza
sagt, es gebe nur eine Substanz und diese sei Gott und
dieser Gott sei gleich der Natur. Die lautere Wirklichkeit
und die mit Potenzialität vermischte, das Unendliche und
Endliche, das Notwendige und Kontingente, kurz alles,
wessen Spinoza habhaft werden kann, wird in einen Topf
geworfen, gekocht und als „Alles ist gleich" uns vorgesetzt.
Das nennt man dann wissenschaftliche Forschung,
metaphysisches Studium. In Wahrheit ist es höchst unlogische
Phantasterei. Die lautere Wirklichkeit, der actus purus,
verträgt keine Gleichheit, kein Nebeneinander oder Ineinander

der Natur mit sich, sondern nur Verschiedenes,
Untergeordnetes, mehr weniger ihm Ahnliches. Uber eine
Erkenntnis Gottes im analogen Sinne kommen wir hier
auf Erden nicht hinaus. — Univoce quidem non potest aliquid
de Deo et creatura dici. Huius ratio est, quia cum in re duo
sit considerare, scilicet naturam vel quidditatem rei, et esse

suurn, oportet quod in omnibus univocis sit communitas
secundum rationem naturae, et non secundum esse.
Quia unum esse non est nisi in una re. Unde habitus hu-
manitatis non est secundum idem esse in duobus homi-
nibus. Et ideo, quandocunque forma significata per
nomen est ipsum esse, non potest univoce convenire.
Propter quod etiam eus non univoce praedicatur. Et ideo,
cum omnium, quae dicuntur de Deo, natura vel forma sit
ipsum esse, quia suum esse est sua natura;
propter quod dicitur a quibusdam philophis, quod est ens
non in essentia, et sciens non per scientiam, et sic de aliis
ut intelligatur, essentia non esse aliud ab esse, et sic de
aliis : ideo nihil de Deo et creaturis univoce dici potest.,
Et ideo dicendum, quod scientia analog ice dicitur de
Deo et creaturis. Et similiter omnia huiusmodi.
Sed duplex est analogia. Quaedam secundum convenientiam
in aliquo uno, quod eis per prius et posterius convenit. Et
haec analogia non potest esse inter Deum et creaturam,
sicut nec univocatio. Alia analogia est, secundum quod
unum imitatur aliud quantum potest, nec perfecte ipsum
assequitur. Et haec analogia est creaturae ad Deum (I. Sent,
dist. 35 q. 1 a 4)

52. Wir treffen immer auf dieselbe Tatsache. Man will
die Kreatur vergöttern und macht dabei Gott zu einer
Kreatur mit allen Fehlern, aller Beschränktheit und Poten-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

zialität der Geschöpfe. Das ist nicht mehr Pantheismus,
sondern Materialismus, wenn auch in einer etwas anderen
Form. Dazu werden Begriffsbestimmungen dargeboten, die
wegen ihrer Unklarheit und Zweideutigkeit für alles Mögliche

verwendbar sind, nur nicht für die Wahrheit. Ein
schlagendes Beispiel in dieser Beziehung bietet uns Baruch.
Spinoza mit seinem Begriff der Substanz, auf dem er dann
sein auf Sand gebautes Lehrgebäude zur öffentlichen
Ausstellung bringt. Der Aquinate dagegen schneidet mit einem
einzigen Satz, den er überall siegreich verteidigt, jede
Möglichkeit ab, Gott zu einem Geschöpf zu erniedrigen
und das Geschöpf Gott gleichzusetzen. Die Verschiedenheit
zwischen Gott und der Kreatur ist ein für allemal unaus-
gleichbar, was gerade durch die Tatsache, die durch die
Begriffsbestimmung der Substanz uns vor Augen geführt
wird, seine Richtigkeit empfängt. Das Wesen der Substanz,
ist, wie jede wahre. Definition dartut, aus Gattung und.
Differenz zusammengesetzt, Nun kann aber die Existenz,,
das esse, niemals Gattung sein, denn jede Gattung bezieht
sich auf die Wesenheit, nicht auf die Existenz. —
Ista definitio secundum Avicennam non potest esse sub-
stantiae: substantia est, quae non est in subiecto. Ens
enim non est genus. Haec autem negatio : non in subiecto,,
nihil ponit. Unde hoc quod dico: ens non est in subiecto,
non dicit aliquod genus, quia in quolibet genere oportet-
significare quidditatemaliquam.,., de cuius inte 1-

lectu non est esse. Ens autem non dicit quiddi-
tatem, sed solum actum essendi, cum sit principium
ipsum. Et ideo non sequitur: est non in subiecto, ergo-
est in genere substantiae (I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 2 ad 2;
II. Sent, dist, 3 q. 1 a. 5).

53. Gottes Wesenheit nun ist die Existenz, das esse-
selber. Folglich unterscheidet sich seine Wesenheit mehr
als himmelweit von der Natur, die Spinoza mit Gott
identifizieren will. Es gehört wirklich eine Tollkühnheit dazu,
die Natur, dieses durchaus zusammengesetzte, vielfach mit
Unvollkommenheit behaftete, in jeder Weise beschränkte
Naturding als Gott, den actus purus, als die lautere
Wirklichkeit uns anpreisen zu wollen. — Tertia ratio est, quia,
cum Deus sit simpliciter perfectus, comprehendit in se
perfectiones omnium generum. Haec enim est ratio
simpliciter perfecti, ut dicitur in V. Metaph. QuocL



464 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

autem est in aliquo genere, determinatur ad ea, quae sunt
illius generis. Et ita Deus non potest esse in aliquo genere.
Sic enim non esset infinitae essentiae, nec absolutae per-
fectionis, sed eius essentia et perfectio limitaretur sub ra-
tione alicuius generis determinati. Ex hoc ulterius patet,
quod Deus non est species, nec individuum, nec habet
differentiam, nec definitionem. Nam omnis definitio est ex
genere et specie. Unde nec de ipso demonstratio fieri
potest, nisi per effectum, cum demonstrationis propter
quid medium sit definitio (De potentia Dei, q. 7 a. 3).

54. Baruch Spinoza ist das Mustervorbild eines
Konfusionsrates. Er kennt die scholastischen Termini und
Begriffe, macht davon auch Gebrauch, aber weil er sie nicht
versteht, fällt die Anwendung unglücklich aus. Über Gott
sagt er, Gott sei die Ursache seiner selbst. Denn
Ursache seiner selbst ist nach ihm dasjenige, dessen Wesen
die Existenz miteinschließt, oder das, dessen Natur nur
als existierend gedacht werden kann, — Per causam sui in-
telligo id, cuius essentia involvit existentiam ; sive id, cuius
natura non potest concipi nisi existons (Eth.),

55. Wir sehen sofort, daß Spinoza den Begriff „causa"
nicht verstanden hat. Allerdings könnte man an sich an
die stoffliche oder auch an die Formalursache denken.
Aber der Autor spricht auch vom Einschluß der Existenz,
Darum muß er an die wirksame Ursache gedacht haben.
Die wirksame Ursache nun bringt zwar eine andere
Wesenheit hervor, aber niemals seine eigene. Daher ist
der Ausdruck causa sui ein Widersinn. Sich selber in
wirksamer Weise verursachen, kann Gott selber nicht.
Wird die Bedeutung der causa sui nur darin gesucht, daß
die Wesenheit die Existenz einschließt, so ist die Sache
mit Bezug auf Gott einigermaßen richtig, aber von einer
causa sui darf in Wahrheit nicht gesprochen werden,
denn aus diesem Grunde hat Gott nicht sich selber
verursacht. Wir sagten, daß in Gott die Wesenheit
allerdings die Existenz einschließe, was bei keinem
einzigen Geschöpfe der Fall ist, also insofern, aber auch nur
insofern Spinoza recht habe. Es ist aber wiederum ganz
falsch, wenn gesagt wird, Gottes Wesenheit schließe die
Existenz bloß ein. Wäre das der Fall, so forderte Gott
eine wirksame Ursache für sich selber. Denn wir hätten
in diesem Falle zwei Dinge vor uns: eine Wesenheit und



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 465

«ine in diese eingeschlossene Existenz. Allein zwei Dinge
verbinden sich nicht von selber, sondern müssen durch
ein drittes verbunden werden. Damit ist Gott abgesetzt.
Folglich ist eine causa sui abermals unmöglich. Gottes
Wesenheit ist aber nicht mit der Existenz verbunden, die
Existenz nicht allein eingeschlossen, sondern diese
Existenz ist in Wahrheit die Wesenheit Gottes selber.
Damit ist und bleibt die Ursächlichkeit jeglicher Art
für immer ein Ding der Unmöglichkeit und die causa sui
ein Unsinn. Denn in Gott sind tatsächlich nicht zwei
Dinge, wenn wir sie auch in unserem Denken so
auffassen und unterscheiden können, sondern nur eines: die
Existenz. Darum hat weder die Wesenheit noch die
Existenz in Gott irgendeine Ursache. Wir haben einfach
nur eine vollendete T a t s a c h e vor uns. Essentia divina
non habet aliquod principium, neque re, ne que
ration e (De potentia Dei, q, 1 a, 1. ad 1).

56. Der zweite Teil des Satzes: id, cuius natura non
potest concipi nisi existons, ist, auf Gott bezogen, nur
bedingt richtig. Sobald wir Dämlich aus den Kreaturen
Gottes Existenz erkannt, erschlossen haben, vermögen wir
nicht mehr Gottes Natur erkennend zu erfassen, ohne seine
Existenz mitzudenken, denn seine Natur ist eben die
Existenz. — Postquam intelligimus Deum, non potest in-
telligi, quod sit Deus, et possit cogitari non esse. Sed
tarnen ex hoc non sequitur, quod aliquis non possit negare,
vel cogitare, Deum non esse. Potest enim cogitare nihil
huiusmodi esse, quo maius cogitari non possit. Et ideo
ratio sua (Anselmi) procedit ex hac suppositions, quod
supponatur aliquid esse, quo maius cogitari non potest
(I. Sent. dist. 3 q. 1 a. 2 ad 4).

57. Weiter belehrt uns Spinoza über die Attribute
und versteht darunter das, was der Verstand an der
Substanz auffaßt, als ihr Wesen ausmachend. Per attributum
intelligo id, quod intellectus de substantia percipit, tam-
quam eius essentiam constituens. — Der Autor hat einmal
gehört, wie die Scholastiker die Frage erörtern, worin
das metaphysische, konstitutive Prinzip der Wesenheit
Gottes bestehe. Die einen finden es im Dasein schlechthin,
die anderen im intelligere radicale, wieder andere im in-
telligere actuale usw. Wir lassen die Frage beiseite. Aber
ttiit den Attributen Gottes hat diese Angelegenheit



466 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

nicht das mindeste zu tun. Spinoza hat wieder alles
untereinandergeworfen. Die Attribute konstituieren nicht
erst eine Wesenheit, sondern folgen aus der bereits
konstituierten Wesenheit. Sie bilden demnach Folgerungen,
die das Wesen des Dinges naturgemäß begleiten. Darum
heißen sie Beigaben, Attribute. So folgern wir z. B. aus
Gott, als dem esse subsistons, verschiedene
Eigenschaften, die mit diesem Wesen notwendig verbunden sind :

Einheit, Wahrheit, Güte usw. in Gott sind sie alle
selbstverständlich sachlich identisch.

58, Von diesen verschiedenen Attributen Gottes
behauptet nun Spinoza, daß sie Gottes Wesenheit
konstituieren. Also das unserer Auffassung nach Spätere
konstituiert das Frühere! Def. VI. substantiam con-
stantem infinitis attributis. Und Eth. II. Schob quidquid
ab infinito intellectu percipi potest, tamquam substantia©
essentiam constituons. Das heißt doch alle Begriffe, in das
gerade Gegenteil verkehren. Dazu kommt die zweite
Ungereimtheit, nämlich daß diese unendlich vielen Attribut©
in Gott objektiv, also sachlich unterschieden sind, z. B.
Denken und Ausdehnung. Die Substanz ist dann weiter
nichts als die Zusammenfassung der unendlich vielen
Attribute selbst. Daß mit diesen unzähligen Attributen,
noch dazu in Gott sachlich unterschiedenen Attributen,
Gottes absolute Einfachheit nicht bestehen kann, das
begreift doch jeder Mensch. Einen innerlich zusammengesetzten

Gott aber können wir durchaus nicht brauchen,
denn dieser erfordert eine dritte, höhere Ursache, durch
die diese Zusammensetzung stattfindet. Von selbst setzt
sich ein für allemal nichts zusammen, ganz abgesehen
davon, daß das Ganze vollkommener ist als die Teile..
Damit ist Gott abgetan.

59. Ebenso unlösbar erweist sich die Schwierigkeit,
daß ein jedes dieser Attribute unendlich ist und sich
nichtsdestoweniger vom anderen sachlich unterscheidet.
Es ist doch ganz ausgeschlossen, daß es überhaupt mehr
als ein Unendliches der Wesenheit nach geben kann.
Denn was besagt die Unendlichkeit? Nichts anderes als
alle nur mögliche Vollkommenheit. Das gilt somit schon
von einem Attribut. Wozu brauchen wir also ein
zweites Attribut? Und gar unendlich viele? Nein, die
Attribute in Gott selber sind nicht sachlich unter-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 467

schieden, weder unter sich noch von der durchaus
einfachen Wesenheit. Diesen Unterschied machen bloß wir in
unserem Denken, weil wir die unendliche Einfachheit
•Gottes nicht anders zu erkennen vermögen. Und gerade
diese unendliche Fülle, die unserer verschiedenen
Auffassung von Gottes Wesenheit entspricht, bewirkt zugleich,
daß unser Erkennen der Wahrheit gemäß ist, — Quidquid
est entitatis et bonitatis in creaturis, totum est a Creatore.

Iinperfectio autem non est ab ipso, sed accidit ex
parte creaturarum, inquantum sunt ex nihilo. Quod autem
est causa alicuius, habet illud excellentius et no-
bilius. Unde oportet quod omnes nobilitates omnium
•creaturarum inveniantur in Deo nobilissimo modo et sine
aliqua imperfectione. Et ideo, quae in creaturis sunt
diver sa, in Deo propter summam simplicitatem sunt
un um. Sic ergo dicendum est, quod in Deo est sapientia,
bonitas et huiusmodi, quorum quodlibet est divina essentia.
Et ita omnia sunt unum re. Et quia unumquodque eorum
est in Deo secundum sui verissimam rationem, et ratio sa-
pientiae non est ratio bonitatis. inquantum huiusmodi, re-
linquitur quod sunt diversa ratione, non tantum ex
parte ipsius ratiocinantis, sed ex proprietate ipsius rei. Et
iude est, quod ipse non est causa rerum omnino aequi-
voca, cum secundum formam suam producat effectu«
similes, nonunivoce, sed analogice. Sicut a sua
sapientia derivatur omnis sapientia, et ita de aliis attribute

secundum doctrinam Dionysii, de div. Nom. Unde
ipse est exemplaris forma rerum, non tantum quantum ad

ea, quae sunt in sapientia sua, scilicet secundum rationes
ideales, sed etiam quantum ad ea, quae sunt in natura
sua, scilicet attributa, — Pluralitas attributorum in nullo
praeiudicat summae unitati. Quia ea, quae in aliis sunt ut
plura, in eo sunt unum, et remanet pluralitas tantum
secundum rationem, quae non opponitur summae
unitati in re, sed necessario ipsam consequitur, si simul ad-
sit perfectio (I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 2 c und ad 1; vgl.
I. Sent. dist. 22 q 1 a. 3 ad 4). — Wer eine'vollständige
Aufklärung über die Attribute in Gott wünscht, der lese
I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 3. Für unsere Arbeit ist dieser
Artikel zu lang, um hierhergesetzt werden zu können, so
interessant der Inhalt desselben ist, Die Wahrheit lautet
kurz: die Attribute in Gott sind von seiner Wesenheit

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 81



468 im Lichte des alten und neuen Pantheismus

nicht sachlich unterschièden, noch weniger konstituieren
sie erst Gottes Wesenheit. Sie bilden nur die Grundlage
für unser richtiges Denken, so oft wir Gottes Wesenheit

von den verschiedensten Gesichtspunkten aus
betrachten.

60. Fassen wir unser Urteil über Spinoza kurz
zusammen, so müssen wir sagen, der Autor benützt die
Termini der Scholastik, versteht sie schlecht, oft gar nicht
und wendet sie dann im adäquaten Sinne auf Gott an.
Daher der Wirrwarr in seiner Lehre über Gott. Über die
„causa sui" haben wir schon gesprochen. Ebenso haben
wir bereits bemerkt, daß im Satze „involvit existentiam" zu
wenig gesagt ist. Und merkwürdig : Spinoza selbst erklärt,
Gottes Existenz sei mit seinem Wesen identisch. Wozu
also das unpassende, mißverständliche Wort „involvit"
Die Definition der Substanz als „quod in se est" kann
richtig sein, wenn darunter nicht zunächst die Existenz
verstanden wird. Denn die Substanz inhäriert wirklich
nicht, im Gegensatz zum Akzidenz, einem anderen als ihrem
Substrat. Insofern ist sie demnach „in se". Der weitere
Teil : „quod per se concipitur, hoc est, cuius conceptus
non indiget conceptu alterius rei", entspricht der Wahrheit

wiederum dem Akzidenz gegenüber, bei dessen
Definition immer die Substanz hineingezogen werden muß.
Meint aber Spinoza mit dem „quod in se est" zugleich die
Existenz, so trifft die Definition seiner Substanz nur
mit Bezug auf Gott die Wahrheit, nicht aber hinsichtlich
der Substanz überhaupt. Kein Mensch nimmt bei der
Definition der Substanz die Existenz mit hinein, weil diese
nicht zur Substanz gehört und es sich bei dieser Definition
nicht darum handelt, ob die Substanz existiert, sondern
darum, was sie ist. Gerade dieser Vorgang, daß niemand
bei der Definition des Wesens der Substanz ihres Daseins
Erwähnung tut, beweist am allerbesten, daß die Existenz,
nicht zum Wesen der Substanz gehört, sondern, wie Spinoza
sagt, einen Modus bildet, Könnten wir hingegen die
Substanz Gottes im eigentlichen Sinne definieren, so darf die
Existenz nicht fehlen.

61. Bildet die Existenz Gottes, wie Spinoza ebenfalls
lehrt, ein und dasselbe mit seinem Wesen, so ist die
Unendlichkeit Gottes von selber gegeben. Dazu brauchen
wir gar nicht eine unendliche Anzahl von Attributen.



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 469

Sollte aber nach unserem Autor diese große Zahl
notwendig sein, um die Existenz Gottes, die ja gemäß
seinem Geständnis mit dem "Wesen identisch ist, zu
konstituieren, so weiß Spinoza einfach nicht, was die Existenz
eigentlich ist, Die Existenz als solche ist selbst in den
Kreaturen, als quo est, durchaus einfach, niemals durch
Attribute oder wie immer man derlei Dinge nennen mag,
zusammengesetzt oder konstituiert. Das verrät eine
vollständige Unkenntnis des Autors vom Wesen und der
Bedeutung der Existenz überhaupt, um so mehr von der
Existenz Gottes. Es fehlt eben Spinoza das "Verständnis
der scholastischen Termini und Begriffe, deren er sich aber
trotzdem bedient.

62. Ein neues Beispiel dafür bietet er uns mit seinem
„Unendlichen". Nach Spinoza existiert Gott gar nicht
individuell. Und warum nicht? Ja, dann wäre Gott nicht
unendlich, sondern endlich und nicht absolut. Wieso? Jede
Determination ist eine Negation, beschränkt also das Ding :

ens, genus, species, individuum sind also lauter Beschränkungen,

Negationen der Vollkommenheit, folglich der
Unendlichkeit und Absolutheit. — Hören wir nun einen
Scholastiker, den Aquinaten, was er über die Unendlichkeit

bzw. Beschränktheit sagt. S. Thomas gibt uns einen
ganz anderen Aufschluß über die Verendlichung oder
Beschränkung als Spinoza mit der Theorie der Verneinung.
Den Begriff „unendlich" kann man in einer zweifachen
Weise auffassen. Entweder im Sinne eines Mangels, einer
Privatio. In dieser Bedeutung hat das Unendliche zwar
keine Begrenzung, es könnte aber eine haben. In zweiter
Auffassung ist ein Ding unendlich negativ, d. i. es hat
keine Beschränkung und kann keine haben. Nun bildet
Gott eine unendliche Wirklichkeit, actum infinitum. Die
Beschränkung dieser Wirklichkeit könnte nur auf doppelte
Art geschehen: entweder durch ein höheres Tätige oder
durch die Aufnahme in einem Substrat. Die Wirklichkeit
Gottes kennt aber keine höhere Ursache, denn sie ist durch
sich selbst. Ebensowenig kann diese Beschränkung durch
die Aufnahme in einem Anderen stattfinden, weil Gott
keinerlei Potenzialität besitzt, sondern actus purus ist. —
Infinitum dicitur dupliciter. Uno modo privative. Et sie
dicitur infinitum, quod na tum est habere finem et non
habet. Tale autem infinitum non invenitur nisi in quanti-

31*



470 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

tatibus. Alio modo dicifcur infinitum negative, id est,
quod non habet finem. Infinitum primo modo acceptum Deo
convenire non potest, tum quia Deus est absque quantitate,
tum quia omnis privatio imperfectionem désignât, quae
longe a Deo est. Infinitum autem dictum negative con-
venit Deo, quantum ad omnia, quae in Deo sunt. Quia nec
ipse aliquo finitur, nec eius essentia nec potentia nec
bonitas. Unde omnia in ipso sunt infinita Actus non
finitur, nisi dupliciter. Uno modo ex parte ageutis Alio
modo ex parte recipients.. Ipse autem divinus actus non
finitur ex aliquo agente, quia non est ab alio, sed est a
seipso. Neque fiuitur ex alio recipiente, quia, cum nihil
potentiae passivae ei admisceatur, ipse est actus purus,
non receptus in aliquo. Est enim Deus ipsum esse suum
in nullo receptum. Unde patet, quod Deus est infinitus...
Esse enim hominis terminatum est ad hominis speciem,
quia est receptum in natura speciei humana; et simile
est de esse equi vel cuiuslibet creaturae. Esse autem Dei,
cum non sit in aliquo receptum, sed sit esse purum,
non limitatur ad aliquem modum perfectionis essendi, sed
totum esse in se habet. Et sic, sicut esse in universali
acceptum ad infinita se potest extendere, ita divinum esse
infinitum est (De potentia Dei, q. 1 a. 2; vgl. I. Sent,
dist. 43 q. 1 a. 1).

63. Demgegenüber führt nun Baruch Spinoza
folgendes Heldenstück auf. Er nimmt das Infinitum im
privativen Sinne, obgleich er das Wort negativ gebraucht,
und sagt, jede Determination nimmt Gott eine Vollkommenheit

weg. Diese Determination steigt, wie wir wissen, von
ens, genus, species herab bis zu dem Individuum. Das sind
nach Spinoza lauter Beschränkungen, also Unvollkommen-
heiten des Unendlichen. Dadurch wird das Unendliche
schließlich ein Endliches. Darum darf Gott keine
individuelle Existenz haben. Die Wahrheit lautet aber
ganz anders, wie uns der Aquinate soeben belehrt hat. Die
Determination als Negation bestreitet in Gott jede Un-
Vollkommenheit, jede Beschränktheit. Und in der
Tat. Ist das Dasein eines Menschen nicht vollkommener
als das eines Pferdes? Oder das eines Animal im
allgemeinen oder eines Ens, wenn letztere existieren könnten?
Was ist besser: zu existieren oder nicht zu existieren? Da
nun ein Allgemeines, wie es Spinoza mit seinem Infi-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 471

nitum meint, überhaupt nicht existieren kann, so leugnet
er folgerichtig die Existenz Gottes. Die in Wahrheit
negative Beschränkung, Determinatio, ändert somit an dem
Unendlichen nicht das mindeste, und zwar gerade deshalb,
weil sie eine Beschränkung im wirklichen Sinne entweder
durch Aufnahme eines Anderen oder durch Aufgenommenwerden

in einem Anderen, entschieden in Abrede stellt. So
nun verhält es sich in Wirklichkeit mit dem Wesen Gottes.
— Aliquid potest esse distinctum dupliciter. Uno modo

per aliud sibi adiunctum, sicut homo distinguitur per
rationalem differentiam ab asino. Et tale distinctum oportet esse

fini tum, quia illud adiunctum déterminât ipsum ad
aliquid. Alio modo per seipsum. Et sie Deus est distinetus
ab omnibus rebus, Et hoc eo ipso, quia nihil addi ei est
possibile (a. a. 0. ad

64. Aus dieser Darlegung geht hervor, daß Spinoza
die Termini der Scholastik entweder nicht verstanden hat
oder sie verbessern wollte, während er sie verbösert hat.
Denn das eine steht ein für allemal fest: Gott ist das subsist

ier e n d e Dasein, esse subsistons, weil nur ein solches
eine Tätigkeit ausführen, wirksame Ursache sein kann.
Ein Allgemeines existiert nur in unserem Denken,
wenngleich das sachliche Fundament für unser Denken
in Gott selber gegeben ist. Aus der Lehre des Aquinaten,
daß Gott weder etwas aufnehmen noch irgendwie
aufgenommen werden könne, folgt der große Unterschied
Gottes von der Natur mit; mathematischer Notwendigkeit,
Ebenso aber auch, daß die Natur nicht eins mit Gott sein
kann. Denn Gottes Wesenheit kann nichts mehr
aufnehmen, also auch nicht For mal Ursache der Natur sein,
Zu einer stofflichen Ursache wird man doch hoffentlich
Gott nicht erniedrigen wollen. Eine andere Ursache, als
die wirksame und End- oder Zielursache ist nicht
vorhanden. Daß aber Gott nichts aufnehmen kann, ergibt
sich aus dem Begriff der Wirklichkeit, des esse. Denn
das esse bildet die letzte Vollendung eines jeden Dinges.
— In Deo autem nulla est differentia habentis et
habiti, vel participants et partieipati. Immo ipse est
sua natura et suum esse. Et ideo nihil alienum,
vel accidentale potest ei inesse (De potentia Deo, q. 7

a. 4). — Ipsum esse est actus ultimus, qui participabilis
est ab omnibus, ipsum autem nihil participai. Unde si sit



472 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

aliquid, quod sit ipsum esse subsistons, sicut de Deo di-
cimus, nihil participare dicimus. Non autem est similis
ratio de aliis formis subsistentibus, quas necesse est
participare ipsum esse, et comparari ad ipsum ut po-
tentia ad actum. Et ita cum sint quodammodo in po-
tentia, possunt aliquid aliud participare (De anima, a. 6
ad 2).

65. "Wenn Spinoza meint, durch jede Determination
werde dem Unendlichen etwas an Vollkommenheit
entzogen, so geht er in die Irre. Denn je weniger ein Ding
bestimmt, also determiniert ist, desto weniger besitzt es

an Vollkommenheit, z. B. das animal als solches. Die
Existenz bildet die letzte höchste Vollkommenheit des

Dinges. Das Allgemeine aber, z. B. das animal oder die
Wissenschaft als solche, können gar nicht existieren. Was
ist also vollkommener? Die Antwort darauf ist doch von
selbst gegeben. — Hoc quod dico esse, est inter omnia
perfectissimum. Quod ex hoc patet, quia actus est semper
perfectior potentia. Quaelibet autem forma s i g n a t a non
intelligitur in actu, nisi per hoc quod esse ponitur. Nam
humanitas vel igneitas potest considerari in potentia ma-
teriae existons, vel ut in virtute agentis, aut etiam ut in
intelleetu. Sed hoc, quod habet esse, efficitur actu
existons. Unde patet, quod hoc quod dico esse, est actualitas
omnium actuum. Et per hoc est perfectio omnium per-
fectionum. Nec intelligendum est quod ei, quod dico esse,
aliquid addatur, quod sit eo for m alius, ipsixm determi-
nans, sicut actus potentiam. Esse enim, quod huiusmodi
est, est aliud secundum essentiam ab eo, cui additur
determinandum. Nihil autem potest addi ad esse, quod
sit extraneum ab ipso, cum ab eo nihil sit extraneum,
nisi non ens, quod non potest esse forma nec materia.
Unde non sic determinatur esse, per aliud, sicut potentia
per actum, sed magis sicut actus per potentiam. Nam et
in definitione formarum ponuntur propriae materiae loco
differentiae, sicut cum dicitur, quod anima est actus
corporis physici organici. Et per hunc modum hoc esse ab
illo esse distinguitur, inquantum est talis, vel talis naturae.
Et per hoc dicit Dionysius, quod, licet viventia sint nobi-
liora quam existentia, tarnen esse est nobilius, quam
vi ver e; viventia enim non tantum habent vitam, sed cum
vita simul habent et esse (Dei potentia Dei, q. 7 a. 2 ad 9).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 473

66. Wenn demnach Spinoza die Existenz der Dinge
unter die Modi rechnet, die für das Ding unwesentlich
und veränderlich sind, die Scholastik nennt sie
deshalb Akzidenzen, so kann man ihm hierin nur
beistimmen. Diese Wahrheit ist ja der G-rundpfeiler der
ganzen Metaphysik des Aquinaten. Allein Spinoza überträgt

diese Eigenschaft der Existenz im gleichen Sinne,
adäquat oder univok, eindeutig auch auf Gott. In Gott ist
die Existenz das konstitutive Prinzip seiner Wesenheit.

Somit kann man nicht in gleicher, sondern nur in
analoger Weise Schlußfolgerungen ziehen. Denn auf ersterem
Wege kommen wir dann zu einer Zusammensetzung Gottes
aus Wesenheit und Existenz, damit aber auch zu einer
höheren Ursache Gottes. Damit wird Gott abgesetzt.
Jetzt ist dann auch die Behauptung, Gott sei gleich der
Natur, durchaus begreiflich. Dieser Gott kann jedenfalls
alles nur Mögliche sein. Der Stoff, die Form, das Dasein
der Natur, das Allgemeine, aus dem sich alles weiter
entwickelt, zur Vollkommenheit entfaltet, mit einem Worte,
was ein jeder wünscht und erlebt. Nur Gott ist er nicht.

c) Der Pantheismus der Neuzeit
67. Nichts Neues unter der Sonne, sagt der berühmte

Weise. Die großen Denker, wie man sie zu nennen beliebt,
der neueren Zeit und Gegenwart haben es in ihrem
Gottsuchen um keinen Schritt weitergebracht als die alten
Indier, Griechen, die Pantheisten des Mittelalters mit dem
späteren Baruch Spinoza. Darum kann man mit Hecht
behaupten: alles schon dagewesen. Unsere Gelehrten haben
bloß die Kleider gewechselt und den früheren Ungereimtheiten

ziemlich viele neue beigefügt. Das ist alles. Der
Grundgedanke bleibt immer derselbe, daß Gott und die
Welt eins sind. Damit erscheint die Wesensverschiedenheit

Gottes und der Natur ein für allemal in Abrede
gestellt. Zu diesem Zwecke legen sich auch die modernen
Pantheisten einen Gottesbegriff zurecht, der mit dem
wirkliehen Gott nicht die geringste Ähnlichkeit mehr hat. Wir
haben bereits in der früheren Darlegung an der Hand des

Aquinaten, im Anschluß an Aristoteles nachgewiesen, daß
es nur vier Ursachen der Dinge geben kann. In der Frage
des Pantheismus können nur zwei in Betracht kommen:
die formelle und die Ursache des Daseins der Dinge. Frei-



474 Gott im Liebte des alten und neuen Pantheismus

lieh auf Grund der Behauptung, Gott sei eins mit der
Natur, muß Gott auch mit der stofflichen Ursache, mit
dem Stoff ein und dasselbe sein, Daß die Verteidiger
dieser Lehre so weit herabsteigen, das Unvollkommenste
in der "Welt Gott gleichzusetzen, darf uns nicht
wundernehmen. Es muß eben alles dazu beitragen, um den
unbequemen, wirklichen Gott abzusetzen. Darum muß helfen
was nur immer helfen kann. Jedes Mittel ist dafür gut-
genug, wenn es auch nur Scheingründe in sich enthält.

68. Was nun den Stoff als eins mit Gott oder Gottais

Urstoff anbelangt, haben wir früher das Urteil des
Aquinaten vernommen: insania, Narrheit. Das, glauben
wir, genügt vollkommen. Demnach kann man Gott, solange
an seiner Realität festgehalten wird, sich nur so denken,
daß er die Form der Natur oder Welt bildet. Denn die
Form macht die Dinge der Natur zu dem, was sie sind :
das Mineral zum Mineral, die Pflanze zur Pflanze, das Tier
zum Tier, den Menschen zum Menschen usw. Allein die
Form der Naturdinge besteht ja gar nicht für sich, ist
nicht subsistierend ; folglieh kann sie auch nicht so ohne
weiteres in der Wirklichkeit existieren. Es existiert
nur das für sich bestehende Individuelle oder das
Akzidentelle im Substrat, dann ist es aber nicht mehr die-
Form allein, sondern auch die individuellen Prinzipien sind
es, die jeder Aufnahme in einem anderen hindernd im
Wege stehen. Unmöglich können zwei Individuen mit
abgeschlossener Vollendung zu einer Vereinigung gelangen,
so daß der eine Teil sich wie die Potenz, der andere wie
der Akt, die Form, sich verhält. Folglich kann Gott, das
subsistierende Dasein, nie den Akt, die Form, der Natur
abgeben, mit der Natur eine Zusammensetzung eingehen.
Bonitas prima est simplicissima. Ergo nec est in se com-
posita, nec alii componibilis. Et ita non potest
esse alicui forma, cum forma veniat in compositionem
eius, cuius est forma (De veritate, q. 21 a. 4). — Die
Gründe für die Ansicht, daß Gott die Form aller DiDge
sei, nennt der Aquinate an dieser Stelle frivole. — Quidam

enim frivolis rationibus dueti posuerunt, Deum esse
de substantia cuiùslibet rei. Quorum quidam posuerunt,
Deum esse idem quod materia prima, ut David de Di-
nando. Quidam vero posuerunt, ipsum esse form am cuius-
libet rei.



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 475-

69. Dazu kommt noch der entscheidende Umstand,
daß Gott nicht allein die für sich bestehende Form,
sondern das für sich bestehende Dasein, esse subsistons
bildet. Dadurch wird erst recht die Unmöglichkeit
dargetan, daß Gott weder in der Natur aufgenommen noch
die Natur aufnehmen, somit mit ihr eins sein kann. —
Sicut dicit Commentator in libro de causis, ipsa bonitas
prima ex hoc ipso individuatur et a cunctis aliis dividitur,
quod non recipit aliquam additionem. Non autem est de-

ratione bonitatis absolute, ut recipiat additionem vel non
recipiat. Si enim esset de ratione eius recipere
additionem, tunc quaelibet bonitas additionem reciperet, et
nulla esset bonitas pura. Similiter si esset de ratione eius
non recipere additionem, nulla bonitas reciperet, et omnis
bonitas esset bonitas pura, Sicut de ratione animalis non
est nec rationale nee irrationale. Et ideo hoc ipsum, quod
est non posse recipere additionem, communicat bonitatem
absolutam, et distinguit prim am bonitatem, quae est
bonitas pura, ab aliis bonitatibu«. Hoc autem quod est non
recipere additionem, cum sit negatio, est ens rationis, et
tarnen fundatur super simplicitatem bonitatis
primae (De veritate, q. 21 a. 4 ad 9; vgl. De veritate,
q. 2 a. 2 ad 5).

70. Fügen wir dem noch bei, daß Gott durch die
Aufnahme in der Natur seine Unendlichkeit einbüßt, weil
er sich nach der Aufnahmsfähigkeit dieser Natur richten
müßte, so liegt die Unmöglichkeit, daß Gott mit der Natur
eins sein könne, auf flacher Hand. Oder ist die Natur ohne
Gott schon unendlich? Nihil habet esse, nisi inquantum
participât divinum esse, quia ipsum est primum ens ; quare
causa est omnis entis. Sed omne quod est participatum in
aliquo, est in eo per modum participantis : quia nihil potest
recipere ultra mensuram suam. Cum igitur modus cuius-
libet rei creatae sit fini tus, quaelibet res creata recipit
esse fini tum, et inferius divino esse, quod est per-
fectissimum. Ergo constat, quod esse creaturae, quo est
formaliter, non est divinum esse (I. Sent. dist. 8

q. 1 a. 2). — Wer behauptet, daß die Natur selber
unendlich sei, der weiß nicht, was er redet. Denn unendlich
sein, heißt alle und jede Vollkommenheit besitzen, und
zwar nicht allein jede vorhandene, sondern jede erdenkliche,

mögliche. Erfreut sich etwa die Natur einer



47'6 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

derartigen Vollkommenheit? Das erweist sich einfach als
nnmöglich. — Quantum igitur ad rationem essendi,
infinitum esse non potest nisi illud, in quo omnis
essendi perfectio includitur, quae in diversis in-
finitis modis variari potest, Et hoc modo solus Deus
infinitus est secundum essentia m, quia eius essentia

non limitatur ad aliquam determinatam perfectionem,
sed in se includit omnem modum perfectionis, ad quern
ratio entitatis se extendere potest. Et ideo ipse est infinitus
secundum essentiam. Haec autem infinitas nulli
creaturae competere potest. Nam cuiuslibet crea-
turae esse est limitatum ad perfectionem propriae speciei
(De veritate, q. 29 a, 3 ; vgl. De potentia Dei, q. 1 a. 2
ad 9).

71. Kann demnach die Natur ihrem Wesen nach
unmöglich unendlich sein und Gott weder als deren Form
noch als deren Dasein ihr die Unendlichkeit verleihen, so
bleibt auf Grund dieses Systems der Einheit Gottes und
der Welt nichts anderes übrig als die Annahme, daß Gott
seine Unendlichkeit dabei einbüßt, verendlicht wird. Damit
ist Gott preisgegeben: dixit insipiens in corde suo, non
est Deus. Und diese zahlreichen „insipientes" wollen die
Gelehrtenwelt unserer Gegenwart bilden, Vertreter der
wahren Metaphysik sein, die mit stolzer Verachtung auf
die veraltete Scholastik herabsehen. Gott bewahre die
Menschen vor dieser Metaphysik.

72. Hat Baruch Spinoza Gott noch ein reales Dasein
zugesprochen, das eins mit der Natur ausmacht, so
bestreiten einige der neuen Pantheisten auch noch dieses
reale Dasein Gottes. Nach ihnen ist Gottes Dasein nur ein
Abstraktum, ein Begriff. Allerdings gibt schon Spinoza
dazu Veranlassung. Denn Spinoza leugnet die individuelle
Existenz Gottes. Folgerichtig kann Gott dann nur als ein
Abstraktum, als ein Gedankending aufgefaßt werden, wie
wir etwa von der Gattung animal oder von der Species
humanitas reden. Selbst dieser Irrtum ist dem Aquinaten
nicht unbekannt geblieben, denn er betont wiederholt, daß
Gott weder das Allgemeine bilde noch Gattung oder Art
der Dinge sein könne. Als Grund dafür gilt dem
englischen Lehrer die Tatsache, daß der Begriff und das

Wesen Gottes jede Beifügung ausschließe, was mit Bezug
auf das Allgemeine, die Gattung oder Art, falls die unter



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 477

ihnen stehenden Dinge in der Wirklichkeit existieren
sollen, nicht der Fall ist. Sie selber aber haben ihre
Existenz nur in unserem Denken, sind Gedankendinge. — In
rebus creatis res determinatus ut sit aliquid, tripliciter :

aut per additionem alicuius differentiae, quae potentialiter
in genere erat; aut ex eo quod natura communis recipitur
in aliquo et fit hoc aliquid ; aut ex eo quod alicui additur
aceidens, per quod dicitur esse vel sciens vel albus. Nullus
istorum modorum potest esse in Deo, quia ipse non est
commune aliquid, cum de intellectu suo sit, quod
non addatur sibi aliquid. Nec etiam eius natura est
recepta in aliquo, cum sit actus purus. Nec etiam recipit
aliquid extra essentiam suam, eo quod essentia sua continet
omnem perfectionem. Remanet autem, quod sit aliquid
determinatum per conditionem n e g a n d i ab ipso omnem
additionem vel conditionem. Et per hoc removetur
ab eo omne illud, quod possibile est additionem recipere
(I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 1 ad 2 ; vgl. a. a. 0. q. 1 a. 2
ad 3).

78. Aus dieser Lehre des Aquinaten folgt mit
zwingender Logik, daß Gott weder Akzidenzen haben kann,
noch daß die Natur nur eine phänomenale Existenz
aufweist. Ersteres nicht, weil jedes Akzidenz, um Bestand zu
haben, in einem Substrat aufgenommen sein muß, Gott
aber nichts aufnehmen kann; letzteres ebensowenig,
da eine phänomenale Existenz nur in der Phantasie dieser
Art Pantheisten einen Halt besitzt, indem diese Ansicht
jede reale Existenz außer dennphantasierenden Pantheisten
in Abrede stellt. Bisher hat es als unumstößlicher Grundsatz

gegolten, daß nichts sich selber bewegen kann. Allein
Professor Wundt spricht von einer „einheitlichen
Selbstbewegung der Substanz". Der wahre Münchhausen. „Der
Weltgrund kann nicht völlig losgelöst von dem Weltinhalt
gedacht werden." Als was? fragen wir. Als wirksame
Ursache? Dann ist es richtig. Denn omne agens agit sibi
simile. Etwa als Formalursache Das ist grundfalsch. „Wie
vielmehr überall der Grund in der Folge nur dadurch wirksam
ist, daß er selbst in sie eingeht, so ist auch die Gottesidee
onur dadurch durchführbar, wenn Gott als Weltwille, die
Weltentwicklnng als Entfaltung des göttlichen Willens und
Wirkens gedacht wird" (bei Gutberiet: Kampf um die
•Seele. 19032, p. 210 und 423), In der Tat eine sonderbare



478 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

Logik. Wir haben bisher immer gehört, daß die wirksame^
Ursache durchaus verschieden sei von ihrer Wirkung,
somit niemals mit ihrer Wirkung formell eins sein oder
„in sie eingehen" könne, sondern nur ein ihr Ahnliches
hervorzubringen vermöge. Denn, so sagte man uns, nichts
könne sich selber hervorbringen, das individuelle Wesen
der Ursache müsse darum stets verschieden sein vom Wesen
der Wirkung. — Non est eadem essentia causae et
effectua (Summ, theol. II II q. 58 a. 6). — Oportet effectum.
a causa distingui, cum nihil sit causa sui ipsius (De po-
tentia Dei, q. 7 a. 8). — Apud nos nomen causae
significat aliquid in essentia diversum (a. a. 0., q. 10
a. 1 ad 8).

74. Zwischen Ursache und Wirkung: „Grund und
Folge0, besteht allerdings ein Verhältnis der Abhängigkeit
und Ähnlichkeit, aber niemals der numerischen Einheit.
Der Grund muß durchaus nicht „in die Folge eingehen",
dem eigenen Wesen nach, sondern nur mit seiner-
Kraft. — Nomen causa videtur importare diversitatem
substantiae et dependentiam alicuius ab altero. In omnibus
enim causae generibus semper^invenitur distantia inter
causam et id, cuius est causa, secundum aliquam per-
fectionem aut virtutem (Summ, theol. I p. q. 33 a. 1

ad 1).
75. Mit Bezug auf Gott als Grund der Welt, also

der Folge, greift allerdings ein eigentümliches Verhältnis
Platz. Da nämlich die Kraft Gottes mit seinem.
Wesen identisch ist, so muß sein Wesen in der Tat
„in die Folge eingehen". Es geschieht aber das nicht als
Formal-, sondern als Wirkursache. Darum kann von.
einer inneren Identität mit der Folge gar keine Kede sein.
Bei den Geschöpfen ist das nicht immer der Fall, weil ihre
Kraft vom Wesen selber verschieden ist, z. B. die Sonne.
— Sic ergo oportet virtutem divinam a des se cuilibet
rei agenti, sicut virtutem corporis coelestis oportet
ad es se cuilibet corpori elementari agenti. Sed in hoc
differt. Quia ubicunque est virtus divina, est essentia
divina, non autem essentia corporis coelestis est,,
ubicunque est sua virtus. Et iterum, Deus est sua
virtus, non autem corpus coeleste. Et ideo potest dici,.
quod Deus in qualibet re operatur, inquantum eius virtute
quaelibet res indiget ad agendum. Non autem potest proprie.



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 479

dici, quod coelum semper agat in corpore elementari, licet
eius virtute corpus elementare agat (De potentia Dei, q, 3 a. 7).

76. Gott ist demnach der Welt innerlich, aber
nicht als deren Wesensbestandteil, sondern nur als
wirkende Ursache, um die Welt in ihrem Bestände
aufrechtzuerhalten, — Et cum coniunxerimus his, quod Deus
sit sua virtus, et quod sit intra rem quamlibet, non
•sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in
esse etc. (a. a. 0.). Wenn also Wundt sagt: „Der
Weltgrund kann nicht völlig losgelöst vou dem Weltinhalt
gedacht werden", so hat ihm darauf soeben der Aquinate
die richtige Antwort gegeben. Der Weltgrund ist durchaus
nicht „losgelöst" vom Weltinhalt. Allein Gott als „Weltwille

und als die Weltentwicklung, als die Entfaltung des

göttlichen Willens und Wirkens", ohne weiteres als selbstverständlich

hinzustellen, dazu gehört viel Phantasie, aber wenig
Arbeit des Verstandes. Es ist immer dieselbe halsbrecherische
Logik, deren sich die modernen Pantheisten bedienen. Gott
will die Welt, er will deren Entwicklung, also ist die
Welt nichts anderes als „ die Entfaltung des göttlichen Willens
und Wirkens" oder ein und dasselbe mit Gott. Was
müßte man zu folgender Beweisführung sagen : Der
Gelehrte will ein Buch schreiben, er will dessen Entwicklung

von Seite zu Seite, also ist das Buch die Entfaltung
seines Willens und Schreibens, folglich ein und dasselbe
mit dem Gelehrten. Die Gesetze der Logik haben hier
nichts mehr zu reden. Demnach steht die Wahrheit auf
Seiten des Aquinaten. — Deus est esse omnium, non
essential e, sed causale. Quod sic patet. Invenimus
enim très modos causae agentis. Scilicet causam aequivoce
agentem; et hoc est, quando effectus non convenit cum
causa nec nomine nec ratione. Item causam univoce
agentem, quando effectus convenit in nomine et ratione
cum causa... Neutro istorum modorum Deus agit, quia nihil
univoce convenit cum ipso. Non aequivoce, cum effectus
et causa aliquo modo conveniant in nomine et ratione,
secundum prius et posterius... Unde est tertius modus causae
agentis analogice. Unde patet quod divinum esse producit
esse creaturae in similitudine sui imperfecta. Et ideo esse
divinum dicitur esse omnium rerum, a quo omne esse
creatum effective et exemplar iter manat. (I. Sent,
dist. 8 q. 1 a. 2).



480 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

77. Einer der häufigsten Irrtümer hat seinen Grund
auch darin, daß man die Begriffe „unterschieden" und
„verschieden" untereinanderwirft. Unterschieden kann
ganz gut bestehen mit der Einheit in der Wesenheit.
Verschieden hingegen verträgt sich nicht mit der Einheit

des Wesens zweier Dinge, — Prima non sunt di-
versa, nisi per seipsa. Sed ea, quae sunt ex primis, differunt
per diversitatem primorum ; sicut homo et asinus differunt
istis differentiis diversis : rationale et irrationale, quae non
diversificantur aliis differentiis, sed seipsis. Ita etiam Deus,
et esse creatum non differunt aliquibus differentiis utrique
superadditis, sed seipsis. Unde nec proprie dicuntur differre,
sed diversa esse. Diversum enim est absolutum, sed différons
est relatum secundum Philosoph, in X. Metaph. Omne
enim différons aliquo differt. Sed non omne diversum,
aliquo diversum est (a. a. 0. ad 3).

78. Wenn demnach die modernen Pantheisten
zugeben, daß Gott seinen Willen und sein Wirken in der
Weltentwicklung „entfaltet", so muß Gott offenbar als
Wirkur sache anerkannt werden. Allein die Wirkursache
ist vom Gewirkten nicht bloß unterschieden, sondern
verschieden. Keine Wesenheit kann sich selber
bewirken, wirksame Ursache ihrer selbst sein. Folglich
bildet die Welt unmöglich ein und dasselbe mit Gott. Es
ist nur Unverständnis, wenn von einer causa sui ipsius
gefabelt wird, denn es fehlt diesen Autoren der Begriff
der wirksamen Ursache, der causa efficiens. — Hoc autem
invenimus in origine divinarum personarum, quod tota
essentia unius aecipitur in alia, ita quod una numéro
est essentia trium, et idem esse. Et ideo ad singnifican-
dum ordinem talis originis non competit nomen causae

propter duo. Primo, quia omnis causa vel est extra
essentiam rei, sicut efficiens et finis, vel pars
essentiae, sicut materia et forma. Secundo, quia omnis
causa habet ordinem principii ad esse sui causati, quod
per ipsam constituitur (I. Sent. dist. 29 q. 1 a. 1).

79. Nun müssen wir uns noch mit der Entwicklung
oder Entfaltung Gottes durch die Welt etwas näher
befassen. Jede Entwicklung oder Entfaltung setzt die Fähigkeit
und Anlage dazu notwendig voraus. Die Scholastik nennt die
Fähigkeit und Anlage „Potentialität". Besitzt nun das
Wesen Gottes irgendeine Fähigkeit oder Anlage zu seiner



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 48Î

Entwicklung oder Entfaltung? Offenbar nicht, denn mit
der reinen Wirklichkeit, mit dem actus purus, was
Gott tatsächlich ist und aus den Kreaturen unfehlbar
erwiesen werden kann, verträgt sich keinerlei Potentialität.
Dies noch um so weniger, als mit der Entwicklung ja
eine Zeitfolge innerlich verbunden werden muß, Duratio-
omnis attenditur secundum quod aliquid est in actu.
Tarn diu enim res durare dicitur, quam diu in actu est,,
et non dum est in potentia. Esse autem in actu contingit
dupliciter. Aut secundum hoc quod actus ille est incompletus
et potentiae permixtus, rations cuius ulterius in actum
procedit. Et talis actus est motus. Est enim motus (actus)
existentis in potentia secundum quod huiusmodi, ut dicit
Philosoph, in III. Physic. Aut secundum quod actus non
est permixtus potentiae nec additionem reci-
piens perfect ionis. Et talis actus est actus quietus et
permanens. Esse autem in tali actu contingit dupliciter. Vel
ita, quod ipsum esse actu, quod res habet, sit sibi acquisitum

ab alio. Et tunc res habens tale esse est potentials
respectu huius actus, quem tarnen perfectum accepit. Vel
esse actu est rei ex seipsa, ita quod est de ratione
quidditatis suae. Et tale esse est esse divinum,
in quo non est aliqua potentialitas respectu huius<
actus. Sic igitur patet, quod est triplex actus. Quidam,
cui non substernitur aliqua potentia. Et tale est
esse divinum et operatio eius. Et huic respondet loco
mensurae: aeternitas. Est alius actus, cui substat potentia
quaedam, sed tarnen est actus completus, acquisitus in
potentia illa. Et huic respondet aevum. Est autem alius
(actus), cui substernitur potentia, et admiscetur sibi potentia.
ad actum completum secundum successionem, additionem
perfectionis recipiens. Et huic respondet tempus (I. Sent,
dist. 19 q. 2 a. 1).

80. Wenn sich demnach gemäß der Behauptung der
Pantheisten G-ott fortwährend entwickelt und entfaltet, so
hat er sein volles Dasein gar noch nicht erreicht. Wann
wird aber Gott endlich einmal dieses Glück genießen? Die
Zeit drängt und wir brauchen schon lange Gott. Die zweite
Schwierigkeit stellt sich ein : wie kommt Gott aus seiner
Potentialität heraus? Diese ewige Entwicklung kommt ja
zu keinem Ende und wir können nicht länger warten. Mit
dem ewigen Werden Gottes ist uns nicht geholfen..



482 G-ott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

Folglich muß ein höheres Wesen als Gott selber
eingreifen, um dieses ewige Werden endlich zum Abschluß
zu bringen. Nun so nennen wir dann dieses höhere
Wesen Gott. So ist es auch in der Tat. Die Welt,
nicht Gott, entwickelt und entfaltet sich, von Gott, der
wirksamen Ursache, mit verschiedenen Kräften ausgerüstet,
unter seiner Leitung und Mitwirkung immer größer und
herrlicher zu seinem Lobe und Preise. „Wer trägt der
Himmel unzählbare Sterne? Wer führt die Sonn' aus ihrem
Zelt? Sie kömmt und leuchtet und lacht uns von ferne
und läuft den Weg gleich als ein Held. Vernimm's und
siehe die Wunder der Werke, die die Natur dir angestellt!
Verkündigt Weisheit und Ordnung und. Stärke dir nicht
den Herrn, den Herrn der Welt?" (Geliert.)

81. Erwähnung verdient noch die Ansicht jener
modernen Pantheisten, die Gott ein ganz und gar
Unbestimmtes, Indeterminatum, sein lassen, entweder das potentielle

Selbstbewußtsein, die indifferente Identität von Geist
und Natur, die undeterminierte logische Idee, der ganz
und gar unbestimmte Wille usw. — Daß uns mit einem
in dieser oder jener Art oder gar in jeder Weise
unbestimmten Gott durchaus nicht gedient sein kann, das
begreift ein jeder Mensch, ohne moderner Gelehrter zu sein.
Denn ein unbestimmtes Wesen ist und bleibt in der
Wirklichkeit ein Gedankending. Und mit einem Gott
dieser Art wissen wir nichts anzufangen. Dieser Gott ist
in Wahrheit weder Stoff noch Form, noch wirksam, noch
Endziel, mit einem Wort : nur das Gebilde unserer Phantasie,

nicht einmal das Ergebnis unseres ehrlichen
Nachdenkens. Mit vollem Hecht, heißt es darum : dixit insipiens
in corde suo, non est Deus. Der Verstand hat mit
diesem Ergebnis der Forschung nichts zu tun. Da gilt
wahrhaftig die eindringliche Mahnung: nolite fieri sicut
equus et mulus, quibus non est intellectus.

82. Der englische Lehrer weist mit untrüglicher
Sicherheit nach, daß Gott von Ewigkeit her das aller-
bestimmteste, determinierteste Wesen ist und sein muß.
Denn eine jede Determinierung kann nur auf einem
zweifachen Wege stattfinden: entweder durch eine Beschränkung

oder durch die einfache Verschiedenheit. Der erstere
Weg erweist sich mit Bezug auf Gott als durchaus
ungangbar. Folglich kann nur der zweite Weg eingeschlagen



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 483

werden. Der ersteren Auffassung widerspricht die Wesenheit

Gottes, denn eine Form, und das ist Gott, kann nur
dadurch determiniert, bzw. beschränkt werden, daß sie in
einem Substrat Aufnahme findet. Allein die für sich
bestehende, im Dasein abgeschlossene Form kann unmöglich

mehr in einem anderen aufgenommen werden. Eben
darin besteht die Grundverschiedenheit Gottes
von den Kreaturen. Darum ist Gott das Allerbestimmteste,
was es gibt und geben kann. — Aliquid dicitur determi-
natum dupliciter. Primo ratione limitationis ; alio modo
ratione distinctionis. Essentia autem divina non est quid
determinatum primo modo, sed secundo modo : quia forma
non limitatur nisi ex hoc, quod in alio recipitur, cui
materia commensuratur. In essentia autem divina non est
aliquid in alio receptum, eo quod esse eius est ipsa divina
natura subsistons, quod in nulla realia, contingit.
Nam quaelibet res alia habet esse receptum, et sie
limitatum. Et inde est, quod essentia divina ab
omnibus distinguitur per hoc, quod est in alio
non recipi: sicut si esset aliqua albedo existens non in
subiecto, ex hoc ipso distingueretur a qualibet albedine in
subiecto existente, quamvis in ratione albedinis non esset
reeepta et sic nec limitata. Patet ergo quod essentia
divina non est quid generale, in essendo, cum
sit ab omnibus aliis distineta, sed solum in causando,
quia id, quod est per se, est causa eorum, quae per se
non sunt. Unde esse per se subsistens est causa
omnis esse in alio reeepti. Et ita essentia divina est iu-
telligibile, quod potest determinare intellectum (Quodl. 7

q. 1 a. 1 ad 1 ; vgl. a. a. 0. Quodl. 7 q. 3 a. 6 ; I. Sent,
dist. 8 q. 4 a. 1 ad 2).

83. Wer sich demnach noch zu der Annahme bekennt,
daß Gott die wirksame Ursache des Weltalls ist, der kann
unmöglich einen durchaus unbestimmten, undeterminierten
Gott annehmen. Denn ein Gott dieser Art kann nichts
erschaffen, weil er selbst nur die Potentialität zu seiner
eigenen Existenz besitzt, also auch nur ein anderes,
als sibi simile, in der Verfassung der Potentialität
hervorbringen könnte, aber vor allem, was das Entscheidende
ist, überhaupt nichts hervorzubringen vermag. Das
Unbestimmte, das Allgemeine existiert nicht. Und nur das
Existierende, quod est in actu, ist in der Lage, etwas zu

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc, XXXII.) 32



484 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

bewirken, ein sich Ähnliches ins Dasein zu setzen. Die
Pantheisten dieser Kategorie sind darnm genötigt, das
"Weltall als nicht von Gott erschaffen, neben Gott zu
stellen. Woher stammt es aber dann? Sie antworten, es ist
einmal da, von Ewigkeit da. Um die Ursache des Daseins
macht sich ihre Denkerstirn keine Sorge. Der Aquinate hat
uns soeben die volle Wahrheit in das Gedächtnis zurückgerufen:

quod est per se, est causa eorum, quae per se non sunt.
84. Wird jedoch Gott nicht als wirksame Ursache des

Weltalls anerkannt, dann sehen wir erst recht nicht ein,
wozu wir einen unbestimmten, nicht determinierten, sich
selber erst differenzierenden Gott brauchen sollen. Ein
solcher Gott kann uns doch höchst gleichgültig sein. Das
absolute, dabei aber rein potentiale Selbstbewußtsein, die
für jedes objektive Sein indifferente absolute Identität von
Geist und Natur, die ganz und gar unbestimmte Idee, der
völlig unbestimmte Wille usw. lassen uns wahrhaftig
vollkommen kalt. Mit Karikaturen eines Gottes dieser
verschiedenen Schattierungen kann man uns weder erbauen,
zur Anbetung bewegen, noch in Furcht und Schrecken
versetzen. Denn dieser Gott wird vom Weltall und uns
selber an Vollkommenheit weit übertreffen. Dieser
Gott befindet sich in jeder Beziehung nur erst in der
Potenz, besitzt somit bloß die Anlage und Fähigkeit zu
einem Gott, das Weltall und wir sind aber schon in actu,
wir sind tätig.

VII. Schlußwort
85. In der Frage um das Verhältnis Gottes zum Weltall

hat niemals die Naturwissenschaft das entscheidende

Urteil abzugeben, sondern, wie der Aquinate mit
Recht betont, die Metaphysik. Ihr allein kommt es zu, die
letzten und höchsten Gründe, causas, aufzuzeigen. Die
Ursachen als solche sind der Naturwissenschaft entrückt,
weil sie keines Stoffes bedürfen, der eigentlicher
Gegenstand der Naturforschung ist. Denn die Naturwissenschaft

befaßt sich mit den Ursachen, insoweit dieselben
natürliche Veränderungen bewirken. — Sed a
philosopho naturali assumitur consideratio de causis propter
aliquam necessitatem ; nec tarnen assumitur ab eo conside-
rare de causis, nisi secundum quod sunt causae natu-
ralium mutationum (II. Physic. 5, nr. 1).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 485

86. Darum ist es vollkommen zwecklos, wenn ' die
modernen Monisten Gott dadurch aus der "Welt zu schaffen
trachten, daß sie dem Stoff und der Kraft des Weltalls
großmütig die Ewigkeit verleihen. Was ist damit
gewonnen? Vom metaphysischen, wie nicht minder vom
physischen Standpunkt aus handelt es sich gar nicht
darum, ob der Stoff und die Kraft ewig sind oder nicht
ewig, sondern einzig und allein um die Ursache,
warum sie überhaupt existieren. Schon die alten
Philosophen, die zu der Ewigkeit der Bewegung und
Veränderung des Stoffes sich bekannten, haben
nichtsdestoweniger zugegeben, daß Gott die Ursache des
Stoffes und der Bewegung sei. Im Kommentar zu der
Physik des Aristoteles bringt der englische Lehrer eine
interessante Lösung der Streitfrage zwischen Alexander
Aphrodisias und Averroes (Ibn Eoschd) über die
Auslegung eines Textes des Aristoteles. Der Aquinate bemerkt:
videamus ergo, utrum convenienter impugnet fAverroës)
solutionem. Alexandri, qui dicit, quod corpus coeleste
acquirit aeternitatem ab alio. Esset siquidem
conveniens eius improbatio, si Alexander posuisset, quod corpus
coeleste de se haberet potentiam ad esse et non esse et
ab alio acquireret esse semper. Et hoc dico supposita
intentions ipsius, ut non excludamus omnipotentiam Dei, per
quam corruptibile hoc potest induere ineorruptionem : quod
nunc discutere ad propositum non pertinet. Sed tarnen
Averroes, etiain sua intentions supposita, concludere non
potest contra Alexandrum, qui posuit, quod corpus
coeleste acquirat aeternitatem ab alio, non quasi de se habens
potentiam ad esse, et non esse, sed quasi non habens ex s e

esse. Omne enim, quod non est suum esse, participât
esse a causa prima, quae est suum esse.

Unde et ipse confitetur in libro de Substantiis Orbis,
quod Deus est causa coeli, non solum quantum ad
motum eius, sed etiam quantum ad substantiam
ipsius. Quod non est, nisi quia ab eo habet esse.
Non autem habet ab eo esse, nisi perpetuum. Habet ergo
perpetuitatem ab alio, Et in hoc etiam consonant verba eius
(Aristotelis), qui dicit in V. Metaph. et supra in principio
huius octavi, quod quaedam sunt necessaria, quae habent
causam suae necessitatis. Hoc ergo supposito, plana est
solutio secundum intentionem Alexandri, quod sicut corpus

32*



486 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

coeleste habet moveri ab alio, ita et esse. Unde siout
motus perpetuus demonstrat infinitam virtutem motoris,
non autem ipsius mobilis, ita et perpétua eius du-
ratio demonstrat infinitam virtutem causae, a qua habet
esse (VIII. Physic. 21, nr. 14).

87. An einer anderen Stelle bemerkt der englische
Lehrer: wenn auch Aristoteles eine ewige Bewegung durch
Gott angenommen habe, so habe er damit keineswegs in
Abrede gestellt, daß Gott die Ursache des Daseins
der Welt bilde. Est autem valde notandum quod hic
dicitur. Quia ut in II. Metaph. habetur, eadem est dispo-
sitio rerum in esse et in veritate. Sicut igitur aliqua sunt
semper vera, et tarnen habent causam suae veritatis, ita
Aristoteles intellexit, quod essent aliqua semper entia,
scilicet corpora coelestia, et substantiae separatae, et
tarnen haberent causam sui esse. Ex quo patet,
quod, quamvis Aristoteles poneret mundum aeternum, non
tarnen credidit, quod Deus non sit causa essendi
ipsi mundo, sed causa motus eius tantum, ut quidam
dixerunt (VIII. Physic. 3, nr. 6). — Ebenso lesen wir bei
dem Aquinaten anderswo : Est autem attendendum, quod
Aristoteles hic ponit Deum esse factorem coelestium
corporum, et non solum causam per modum finis, ut
quidam dixerunt (De coelo et mundo. I. lect. 8, nr, 14;
vgl. II. Sent, dist, 1 q. 1 a. 5 ad 1 etc.).

88. Aus dem soeben Dargelegten geht unzweifelhaft
hervor, daß es sich in unserer Angelegenheit durchaus
nicht um ewig oder nicht ewig handelt, sondern darum,
wo wir die wirksame Ursache des Stoffes und der
Kraft zu suchen haben. Vom philosophischen oder
metaphysischen Standpunkt aus, erklärt S. Thomas, kann man
weder stringent beweisen, daß die Welt ewig, noch daß
sie nicht ewig ist. Die Wahrheit in dieser Frage lehre
uns aber der Glaube, also die Offenbarung Gottes. — Dico
ergo, quod ad neu tram partem quaestionis sunt d e-

monstrationes, sed probabiles vel sophisticae rationes
ad utrumque. Et hoc significant verba Philosophi di-
centis in I. Topic, quod sunt quaedam, problemata de
quibusrationem non habemus: ut utrum mundus
sit aeternus. Unde hoc ipse demonstrare nunquam in-
tendit, quod patet ex suo modo procedendi. Quia ubicunque
haue quaestionem pertractat, semper adiungit aliquam per-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 487

suasionem, vel ex opinione plurium, vel approbatione ra-
tionum, quod nullo modo ad demonstratorem pertinefc
(II. Sent. dist. 1 q. 1 a. 5; vgl. De potentia Dei, q. 3

a. 17 ; Quodl. 3 q. 14 a. 31).
89. Hingegen laßt sich stringent, also mit

Evidenz, der Nachweis erbringen, daß Stoff und Kraft eine
wirksame Ursache haben müssen, um in der
Wirklichkeit zu existieren, eine causam sui esse. Denn zunächst
sind wir außerstande, einen Grund anzugeben, warum Stoff
und Kraft, als Ganzes, also als Weltall genommen, warum
diese beiden gerade so beschaffen und geordnet sein müssen.
Handelt es sich um ein Einzelnding, dann können wir
allerdings sagen, das und jenes erfordere diese Beschaffenheit,

damit das und jenes geschehe oder Bestand habe.
Anders jedoch verhält sich die Sache, wenn es das Weltall
selber angeht. Denn diesbezüglich vermögen wir keinerlei
Grund anzugeben. Folglich muß es von einem Willen
abhängen, warum das Weltall, aus Stoff und Kraft
bestehend, gerade so und nicht anders eingerichtet worden
ist. — Aliter dicendum est de productione unius particu-
laris creaturae, et aliter de exitu totius universi a Deo.
Cum enim loquimur de productione alicuius singularis
creaturae, potest assignari ratio, quare talis sit, ex aliqua
alia creatura, vel saltern ex ordine universi, ad quem quae-
libet creatura ordinatnr sicut pars ad formam totius. Gum
autem de toto universo loquimur educendo in esse, non
possumus ulterius aliquod creatum invenire, ex quo
possit sumi ratio, quare sit tale vel tale. Unde, cum nec
etiam ex parte divinae potentiae, quae est infinita, nec
divinae bonitatis, quae rebus non indiget, ratio determinatae
dispositionis universi sumi possit, oportet, quod eius ratio
sumatur ex simplici voluntate producentis. Ut, si quaeratur,
quare quantitas coeli sit tanta et non maior, non potest
huius ratio reddi, nisi ex voluntate producentis Nec
obstat, si dicatur, quod talis quantitas consequitur naturam
coeli vel coelestium corporum, sicut et omnium natura
constantium est aliqua determinata quantitas. Quia sicut
divina potentia non limitatur ad hanc quantitatem magis,
quam ad illam, ita non limitatur ad naturam, cui debeatur
talis quantitas, magis quam ad naturam, cui alia quantitas
debeatur. Et sie eadem redibit quaestio de natura, quae
est de quantitate ; quamvis concedamus, quod natura coeli



488 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

non sit indifférons ad quamlibet quantitatem, nee sit in eo
possibilitas ad aliam quantitatem nisi ad istam (De po-
tentia Dei, q. 3 a. 17).

90. Vermögen die Pantheisten schon keinen Grund
anzugeben, warum Kraft und Stoff, das Weltall, gerade so
beschaffen ist und nicht anders, während es doch der
Möglichkeiten des Anderssein noch unzählige gibt, so sind sie
erst recht außerstande, die Ursache der Existenz von
Stoff und Kraft, vom Weltall, anzugeben. Der Grund der
Existenz des Stoffes und der Kraft kann nur ein
zweifacher sein. Entweder ergeben die das Wesen des Stoffes
und der Kraft konstitutiven Prinzipien zugleich den
Grund ihrer Existenz oder dieser Grund liegt außerhalb

des Wesens. Erstere Annahme erweist sich als falsch.
Denn der Stoff und die Kraft existieren nioht
deshalb, weil sie Stoff und Kraft sind. Ebensowenig
ist das Weltall oder der Mensch da, weil es Weltall, weil
er Mensch ist. Im Wesen aller dieser Dinge finden wir
nicht den mindesten Grund dafür, daß sie existieren, andernfalls

müßten aller denkbare Stoff, alle denkbare Kraft,
alle nur denkbaren Menschen existieren. Denn welche
Wesenheit oder welches Wesen immer wir denken, bildet
dessen Existenz ein und dasselbe mit der Wesenheit,
mit dem Wesen selber, so können wir diese letzteren nur
als existierend denken. Man wende nicht ein, wir
können ja die Wesenheit, das Wesen, denken und von der
Existenz derselben in unserem Gedanken abstrahieren.
Denn bei sachlicher Identität der beiden mit der
Existenz können wir nicht von der Existenz abstrahieren,
sonst bleibt uns nichts mehr zum Denken übrig. Wir haben
alles abstrahiert, nämlich das durchaus Identische. Das
wäre gerade so, als wollte ich den Menschen als animal
rationale denken, dabei aber nur das animal auffassen
und vom rationale abstrahieren. Dann ist es ja offenbar
nicht mehr der Mensch, dessen Wesenheit ich mir
denke. Darauf beruht gerade die Beweisführung des
englischen Lehrers vom sachlichen Unterschied der Wesenheit
und Existenz in den Kreaturen, daß wir die Wesenheit
eines jeden Geschöpfes der Wahrheit gemäß denken
können, ohne deren Existenz zu berücksichtigen. Das ist
aber nur möglich, wenn Wesenheit und Existenz sachlich
nicht ein und dasselbe ausmachen, die Existenz nicht



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 489

Wesensbestandteil oder gar die Wesenheit selber ist. Nur
in diesem Falle -kommen die Wesenheiten der Kreaturen
ihnen durch sie selber, per se, die Existenz aber durch
eine andere Ursache zu. — Substantia uniuscuiusque est
ei per se et non per aliud. Unde esse lucidum actu non
est de substantia aëris, quia est ei per aliud. Sed
cuiuslibet rei creatae esse est ei per aliud. Nam alias
non esset créa tum. Nullius igitur substantiae creatae
suum esse est sua substantia (Summ, philos. II cap. 52

arg. 5).
91. Diese Wahrheit ergibt sich noch von einem

anderen Gesichtspunkte aus, nämlich : was nicht im Begriffe
einer Wesenheit eingeschlossen ist, sondern sich derart
verhält, daß die Wesenheit unter dem geraden Gegenteil

desselben aufgefaßt und in der Wahrheit erkannt
werden kann, das kann nie und nimmer mit der Wesenheit

sachlich ein und dasselbe bilden. Nun vermögen
wir die Wesenheit eines Dinges, den Stoff und die Kraft
wahrheitsgemäß zu bestimmen, definieren, zu erkennen,
auch wenn sie nicht existieren. Folglich ist die Existenz
derselben nicht sachlich ein und dasselbe mit der Wesenheit.

Es ist unmöglich, daß ich z, B. den Menschen bald
als Menschen, d. h. als animal rationale, bald als nicht
animal rationale zu denken imstande bin. Hingegen unterliegt

es keinerlei Schwierigkeiten, den Menschen als
existierend oder auch als nicht existierend aufzufassen.
Darum besitzen wir nach der ausdrücklichen, wiederholt
betonten Lehre des Aquinaten vollkommen richtige
Erkenntnisse der Wesenheiten aller Geschöpfe, auch ohne zu
wissen, ob sie existieren oder nicht existieren.

92. Wir wissen darum, was der Stoff, was die Kraft
ist, deshalb aber noch durchaus nicht, daß diese beiden
existieren. Und selbst dann, wenn sie nicht existieren,
entspricht unsere Erkenntnis ihrer Wesenheiten
vollkommen der Wahrheit. Somit haben der Stoff und die
Krafo ihre Existenz nicht aus den konstitutiven Prinzipien
ihrer Wesenheiten, per se, sondern von einer äußeren
Ursache, habent suum esse per aliud, die in wirksamer Weise
als causa efficiens ihnen das Dasein mitteilt. Vom
metaphysischen Standpunkte aus bleibt es sich also ganz
gleich, ob der Stoff und die Kraft ewig sind oder nicht
ewig. In beiden Fällen bildet Gott-die wirksame Ursache



490 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

des Stoffes und der Kraft. Anders urteilt der Glaube,
Daher bemerkt der englische Lehrer, nachdem er die
Ansicht des Aristoteles und seiner Nachfolger über die Ewigkeit

erwähnt hat: diese Meinung ist zwar wahrscheinlicher
als die der früheren Autoren, allein alle sind falsch und
häretisch. — Alii dixerunt, quia res faerunt ab aeterno
secundum ilium ordinem, quo modo sunt. Et ista est
opinio Aristotelis et omnium Philosophorum sequentium
ipsum. Et haec opinio inter praedictas probabilior est.
Tarnen omnes sunt falsae et haereticae (II. Sent,
dist. 1 q. 1 a. 5). — Infolgedessen schließt sich der Aquinate
auch in der Frage um die Ewigkeit oder Zeitlichkeit der
Welt der dritten Auffassung an, die lautet: Tertia positio
est, dicentium, quod omne, quod est praeter Deum, incepit
esse. Sed tarnen De us potuit res ab aeterno produxisse,
ita quod mundum incepisse non potuit demonstrari,
sed per revelationem divinam esse habitum et cre-
ditum. Et haec positio inititur auctoritati Gregorii, qui
dicit, quod quaedam prophetia est de praeterito, sicut
Moyses prophetizavit, cum dixit Genes. I : in principio
creavit Deus ooelum et terram. Et huic positioni consen-
tio, quia non credo, quod a nobis posait sumi ratio de-
monstrativa ad hoc, sicut nec ad Trinitatem quamvis
Trinitatem non esse sit impossibile. Eb hoc ostendit
débilitas rationum, quae ad hoc inducuntur pro de-
monstrationibus, quae omnes a philosophis tenentibus
aeternitatem mundi positae sunt et solutae (a. a. 0.).

93. Für den Metaphysiker ist, wie gesagt, die
Ewigkeit oder Zeitlichkeit der Welt auch gar nicht das
Entscheidende. Ihm handelt es sich vielmehr in erster Linie
um die Ursächlichkeit der Welt. Diese wirksame
Ursache ist aber nur in Gott zu finden. Denn im Begriff
und Wesen der Welt liegt die Existenz nicht ; kein Ding
kann sich selber die Existenz geben, folglich muß Gott,
die höchste Ursache, es sein, die ihr eigenes Dasein aus
sich, per se, besitzt. Omnis res, quocunque modo existons,
non habet esse, nisi a Deo (De potentia Dei, q. 3 a. 3).
— Est autem ponere aliquod ens, quod est ipsum
suum esse. Quod ex hoc probatur, quia oportet esse
aliquod primum ens, quod sit actus pur us, in quo nulla sit
compositio. Unde oportet, quod ab uno illo ente omnia alia
sint, quaecunque non sunt suum esse (a. a. 0. a. 5).



öott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 491

94. Nun steht es aber außer allem Zweifel, daß die-
wirksame Ursache nicht ein und dasselbe mit dem
Gewirkten sein kann, denn sie würde sich in diesem Falle
selber hervorbringen. Zudem widerspricht diese Auffassung
dem Begriff und "Wesen der Ursache überhaupt. Nomen
causae significat aliquid in essentia diversum (De po-
tentia Dei, q. 10 a. 1 ad 8). — Darum kann Gott als
Ursache nie den Kreaturen, der Welt gegenüber in ein
anderes Verhältnis treten als in das der wirksamen Ursache,
Gott kann weder die stoffliche noch formale Ursache der
Welt bilden, auch nicht das Dasein der Welt abgeben, denn
Gott als für sich bestehendes Dasein, als esse subsistons,
ist nicht weiter mitteilbar, incommunicabile.

95. Somit bleibt den Pantheisten nichts übrig, als-
Gott überhaupt in Abrede zu stellen und Kraft und Stoff,
die Welt, als ursachlos hinzustellen, so daß jedes einzelne
selbständige Wesen sein eigenes Dasein, suum esse, bildet.
Diese notwendige Schlußfolgerung gilt auch für jene, die
behaupten, die Wesenheit und Existenz der Geschöpfe sei
sachlich ein und dasselbe. Diese Lehre ist nach dem
Aquinaten gleichbedeutend mit dem Satz : res creata est
suum esse. Wenn man sich dabei noch auf die Ausrede
verläßt, die Welt und alles in ihr seien ja erschaffen,
so ist das nach dem Aquinaten ein ganz zweckloses
Unternehmen. Denn an zahlreichen Stellen weist der englische
Lehrer auf die Tatsache hin, daß ein Ding, welches mit
seinem Dasein sachlich identisch ist, nicht erschaffen sein
könne. Es ist doch unbestreitbar, daß es in der Welt
vielerlei für sich bestehende Wesenheiten oder Wesen gibt,
substantias subsistentes, wie jedes Einzelnding bestätigt.
Bildet nun die Existenz dieses Einzelndinges sachlich ein
und dasselbe mit dessen Wesenheit, so ist es eben nicht
erschaffen. Illud igitur esse, quod est ens
subsistons, oportet quod sit n o n causatum (Summ, philos. II
cap. 52 arg. 4). — Über die menschliche Seele und die
Natur der Engel äußert sich der Aquinate: si autem inr
veniamus aliquam quidditatem, quae non sit composita ex
materia et forma, ilia quidditas aut est esse suum, aut non.
Si ilia quidditas sit esse suum, sic erit essentia ipsius
Dei, quae est suum esse, et erit omnino simplex. Si vero
non sit suum esse, oportet quod habeat esse acquisitum
ab alio, sicut est omnis quidditas creata (I. Sent. dist. 8



492 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

<q. 5 a. 2). Auch hier, wie klar ersichtlich, macht der
Aquinate die Erschaffung durchaus abhängig vom
sachlichen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein:
si non sit suum esse.

96. S. Thomas bezeichnet die Anschauung, daß bei
sachlicher Identität der Wesenheit und des Daseins der
Kreaturen die Geschöpfe nichtsdestoweniger erschaffen
seien, als einfach falsch.— Invenitur in omnibus rebus
natura entitatis, in quibusdam magis nobilis et in quibus-
•dam minus; ita tarnen quod ipsarum rerum naturae non
sunt hoc ipsum esse, quod habent. Alias esse esset de
intellectu cuiuslibet quidditatis, quod falsum est, cum
quidditas cuiuslibet rei possit intelligi esse non intelligendo
de ea, an sit. Ergo oportet, quod ab aliquo esse
habeant, et oportet devenire ad aliquid, cuius natura sit
ipsum suum esse: alias in infinitum procederetur. Et hoc
est, quod dat esse omnibus, nec.potest esse, nisi unum,
cum natura entitatis sit unius rationis in omnibus secundum
analogiam (II. Sent, dist, 1 q. 1 a. 1). — Dieselbe
Behauptung des englischen Lehrers geht aus der Stelle in
der Summa philos. II cap, 62 klar hervor : cuilibet rei
creatae suum esse est ei per aliud: alias non esset
•creatum. Nullius igitur substantias creatae suum esse
est sua substantia. Dem Aquinaten gilt es somit als
unumstößliche Wahrheit: ist ein Ding erschaffen, dann
muß sich in ihm die Wesenheit vom Dasein sachlich
unterscheiden. Sind hingegen diese beiden sachlich ein
und dasselbe, so kann von einer Erschaffung des
Dinges keine Bede sein. Denn, folgert Thomas mit
unerbittlicher Logik: suum esse est sua essentia oder, wie der
Aquinate ständig lehrt: De us est suum esse.

97. Dazu kommt die weitere Lehre des Aquinaten,
daß die Existenz der Dinge niemals ein Gemeinsames
bilden könne, weil sie jedem Einzelnding, dem Suppositum
oder auch der Person, durchaus eigen sei. Der Wesenheit

nach können Dinge in der Art oder Gattung
übereinkommen, aber nie und nimmer im Dasein. Esse autem
non est genus, nec inducitur in significationem alicuius
generis, ut dicit Avicenna, cum ea, quae sunt in uno
genere, non convenient in uno esse, sed in natura
•communi (III. Sent. dist. 11 q, 1 a. 2 ad 2; vgl. IY. Sent,
•dist. 12 q. 1 a. 1 sol. ad 2; De potentia Dei, q. 7 a. 3).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 493

— Daraus folgt zur Evidenz, daß Gott, das für
sich'bestehende Dasein, esse subsistens, unmöglich mit dem Weltall

ein und dasselbe ausmachen kann. Darum kann es

eigentlich keinen Pantheismus, sondern nur einen
Polytheismus, eine Vielgötterei geben.

98. Wir sehen demnach, wie der Aquinate auf eine
ebenso einfache wie durchaus entscheidende Weise die
Verschiedenheit Gottes von den Kreaturen behauptet
und die absolute Unmöglichkeit dartut, daß Gott jemals
mit den Geschöpfen in ein anderes Verhältnis eintreten
könne als in das einer vorbildlichen, wirksamen und
Zweck- oder Endursache: causa exemplaris, efficiens, finalis.
Denn zunächst kann es nur ein erstes und höchstes
Wesen geben, weil das erste und höchste Wesen alle
mögliche, erdenkliche Vollkommenheit besitzen muß. Mithin
hat ein zweites höchstes Wesen keinen Platz mehr. In
his autem, quae sunt sine materia, non potest esse diver-
sitas, nisi secundum quod natura unius est magis compléta
et in actu existons, quam natura alterius. Ergo oportet
quod illud, quod venit ad perfectionem complementi et
puritatem actus, sit unum tantum, aquo profiscis-
catur omne illud, quod potentiae admixtum est; quia actus
praecedit potentiam, et complementum diminutum, ut in
IX. Metaph. probatur. — Quamvis Deus nullo modo sit
materia, nihilominus tarnen ipsum esse, quod materia habet
imperfectum, prout dicitur ens in potentia, habet a Deo,
et reducitur in ipsum sicut in principium. Similiter et
forma, quae pars est rei, est similitudo agentis primi,
Kuens ab ipso. Unde omnes formae reducuntur in primum
agens sicut in principium exemplare. Et sic patet, quod
est unum primum principium simplioiter, quodest primum
agens et exemplar et finis ultimus (II. Sent, dist, 1 q. 1

a. lc und ad 5; vgl, I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 1).
99. Gott ist deshalb das erste und höchste Wesen,

weil seine Existenz mit der Wesenheit oder dem Wesen
ein und dasselbe ausmacht, somit sachlich das für
sich bestehende Dasein, esse subsistens, bildet. Und
eben als solches ist Gott das e in zi ge Wesen. Fürsich
bestehende Wesenheiten gibt es in schwerer Menge,
aber außer Gott kein einziges für sich bestehendes
Dasein, Denn alles Dasein ist streng individuell, wie
wir bereits gehört haben. Daher läßt es sich nicht weiter



494 Gott im Lichte des alton und neuen Pantheismus

mehr anderen Wesen mitteilen, wie z. B. die spezifische
Natur noch geteilt werden kann. Die spezifische Natur
kann noch vervielfältigt und geteilt werden, weil sie sachlich

nicht mit der Existenz identisch ist, überhaupt in der
Wirklichkeit keinerlei Existenz aufweist. Wäre sie mit der
individuellen sowie mit der Existenz sachlich ein und
dasselbe wie in Gott, so könnte sie niemals geteilt und
vervielfältigt werden. — Eius, in quo non differt suum esse
et sua quidditas, non potest participari quidditas sua sive
essentia, nisi et esse participetur. Sed quandocunque di-
viditur essentia alicuius per participationem, participator
essentia eadem secundum rationem, et non secundum

idem esse. Ergo impossibile est, eius, in quo non
differt essentia, et esse, essentialem participationem di-
vidi vel multiplicari. Tale autem est Deus. Alias
esset suum esse acquisitum abaliquo. Ergo impossibile
est, quod Divinitas multiplicetur vel dividatur. Et ita
erit unus tantum Deus (I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 1, Prae-
terea; vgl. a. a. 0. dist. 24 q. 1 a. 1).

100. Da ferner Gott das für sich bestehende Dasein
ist und die Existenz eines Dinges dessen letzte Vollendung
oder Vollkommenheit ausmacht, so kann das Weltall nicht
eine Erscheinung, ein Akzidenz Gottes abgeben, denn die
Existenz bildet niemals ein Su b s trat für ein Akzidenz,
weil sie nichts mehr aufnehmen kann. Wo das Dasein von
der Wesenheit sich sachlich unterscheidet, wie es bei den
Kreaturen ohne Ausnahme der Fall ist, da erscheint es in
der Wesenheit als ihrem Substrat aufgenommen. Es selber
jedoch nimmt nichts auf. In Gott hingegen kann das
Dasein auch nicht in der Wesenheit aufgenommen werden,,
weil es mit dieser identisch ist, Folglich bildet das Dasein
in Gott kein Akzidenz der Wesenheit und damit ist auch
jedes andere Akzidenz ein für allemal ausgeschlossen. Die
Geschöpfe aber können auf Grund des sachlichen
Unterschiedes von Wesenheit und Dasein, des ersten Akzidenz
der Wesenheit, ohne weitere nicht bestehen. — Ipsum esse
est actus ultimus, qui participabilis est ab omnibus. Ipsum
autem nihil participât. Unde si sit aliquid, quod sit ipsum
esse subsistons, sicut de Deo dicimus, nihil participai

dicimus. Non autem est similis ratio de aliis formis
subsistentibus, quas necesse est participare ipsum
esse, et comparari ad ipsum ut potentiam ad actum. Et.



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 495

ita, cum sint quodaminodo in potentia, possuut aliquid
«liud participare (De anima q. unie. a. 6 ad 2).

101. Dafür, daß in Gott sich keinerlei Akzidenz
vorfinden könne, stützt sich der Aquinate unter anderen auf
drei Gründe, deren erster lautet: keiner Natur oder
"Wesenheit oder Form kommt etwas außer ihr Liegendes
zu. Dagegen kann dem Inhaber dieser Natur oder
Wesenheit oder Form ohne Frage etwas Außenstehendes
zuteil werden. So z. B. enthält die Wesenheit des Menschen,
die humanitas, nichts anderes als nur das, was im Wesen
der humanitas selber seinen Grund hat. Denn bei allen
Begriffsbestimmungen von den Wesenheiten der Dinge darf
nichts beigefügt werden, andernfalls erleidet die Art eine
Veränderung, ganz ähnlich, wie es sich mit den Zahlen
verhält, wie Aristoteles im VIII. Buch der Metaphysik
bemerkt. Der Mensch indessen, der Inhaber der menschlichen

Natur, kann auch noch andere Dinge besitzen, die
nicht zum Wesen der menschlichen Natur gehören, die
also auch nicht in der menschlichen Natur, sondern im
Menschen sich befinden. Dieses Verhältnis nun greift in
jeder Kreatur Platz, während in Gott dafür gar keine
Möglichkeit besteht: Absque omni dubitatione tenendum
est, quod in Deo nullum sit accidens. Quod quidem ad

praesens potest ostendi tribus rationibus. Prima ratio est,
-quia nulli naturae vel essentiae vel formae aliquid extra-
neum adiungitur, licet id, quod habet naturam vel formam
veil essentiam, possit aliquid extraneum in se habere.
Humanitas enim non reeipit in se, nisi quod est de ra-
tione humanitatis. Quod ex hoc patet, quia in definitio-
nibus, quae essentiam rerum significant, quodlibet ad-
ditum vel subtractum \ariat speciem, sicut etiam in nu-
meris, ut dicit Philosophus in VIII. Metaph, — Homo
autem, qui habet humanitatem, potest aliquid aliud habere,
quod non sit de ratio ne humanitatis, sicut albedinem et
huiusmodi, quae non insunt humanitati, sed homini. In
qualibet autem creatura invenitur differentia ha-
bentis et habiti. In creaturis namque compositis invenitur
duplex differentia : quia ipsum suppositum sive individuum
habet naturam speciei, sicut homo humanitatem, et habet
ulterius esse. Homo enim nec est humanitas nec esse
suum, Unde homini potest inesse aliquod accidens,
non autem ipsi humanitati vel eius esse. In substantiis



496 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

vero simplicibus est una tantum differentia, scilicet es senti
a e et esse. In angelis enim quodlibet suppositum est

sua natura. Quidditas enim simplicis est ipsum simplex, ut
dicit Avicenna in V. Metaph., non est autem suum
esse. Unde ipsa quidditas est in suo esse subsistons. Unde
in huiusmodi substantiis potest inveniri aliquod accidens
intelligibile, non autem materiale, — In Deo autem nnlla
est differentia habentis et habiti vel participants et
participât. Immo ipse est et sua natura et suum esse.
Et ideo nihil alienum vel accidentals potest ei messe. Et
hanc rationem videtur tangere Boëthius in libr. hebdom.
dicens: id, quod est, habere potest aliquid, praeterquam
quod ipsum est. Ipsum vero esse nihil aliud praeter
se habet admixtum (De potentia Dei, q. 7 a. 4).

102. Als weiteren Grund, daß in Gott kein Akzidenz
sein könne, führt der englische Lehrer an, jedes Akzidenz
stehe außerhalb der Wesenheit des Substrats, müsse somit
durch irgendeine Ursache, sei es eine äußere, sei es eine
innere, mit dem Substrat vereinigt werden. Allein mit
Bezug auf Gott könne weder eine äußere noch eine innere
dafür in Betracht kommen. — Secunda ratio est, quod,.
cum accidens sit extrinsecum ab essentia subiecti, e t
divers a non coniungantur, nisi per aliquam causam,,
oportet, si accidens Deo adveniat, quod hoc sit ab
aliqua causa. Non autem potest esse ex aliqua causa
extrinseca, quia sequeretur, quod illa causa extrinseca
ageret in Deum et esset prior eo, sicut movens moto et
faciens facto. Sic enim causatur accidens in aliquo subiecto-
ab extrinseco, inquantum exterius agens agit in subiectum,
in quo causatur accidens. Similiter etiam non potest esse
ex causa extrinseca, sicut est in per se accidentibus, quia
habent causam in subiecto. Subiectum enim non potest esse

causa accidentis ex eodem, ex quo suscipit accidens, quia
nulla potentia movet se ad actum. Unde oportet, quod ex
alio sit susceptivum accidentis, et ex alio sit causa
accidentis. Et sic est compositum, sicut ista, quae recipunt
accidens per naturam materiae et causant accidens per
naturam formae, Ostensum est autem supra, Deum non
esse compositum. Unde impossibile est, quod sit in eo
accidens (a, a. 0.).

103. Als dritten Grund, warum in Gott kein Akzidenz
Platz finden könne, lesen wir bei dem Aquinaten seine



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 49T

Bestimmung des Wesens eines Akzidenz. Jedes Akzidenz,
nämlich verhält sich zu seinem Substrat wie der Akt zu
der Potenz, bildet deren Form. Gott ist aber reiner Akt
ohne irgendeine Potentialität. — Tertia ratio est, quia ac-
cidens comparatur ad subiectum sicut actus ad po-
tentiam, cum sit quaedam forma ipsius. Unde cum Deus
sit actus purus absque alicuius potentiae permixtione, non
potest esse accidentis subiectum. — Sic ergo patet ex
praehabitis, quod in Deo non est compositio materiae et
formae et quarumcunque partium substantialium nec
generis et differentiae nec subiecti et accidentis (a. a. 0.).

104. Mit dieser Lehre des Aquinaten sind auch alle
anderen Theorien des Pantheismus, die Entwicklung, evo-
lutio, die unendliche Summe aller Naturkräfte, Atomkräfte,

die beiden Attribute der Ausdehnung und des
Bewußtseins, der logische Begriff ohne ein Substrat, welches
sich diesen Begriff bildet usw., auf ihren Wahrheitsgehalt,
oder viel richtiger auf ihren Irrtum, ihren inneren Widerspruch

zurückgeführt.
105. Der englische Lehrer faßt seine Anschauung über

den Unterschied Gottes vom Weltall in die kurzen Sätze,

zusammen. Excludit Hilarius triplicem imperfectionem a
divino esse. Esse enim creaturae non est aliquid per se
subsistons, immo est actus subsistentis. Sed in Deo
su um esse est ipse Deus subsistons. Et ideo dicit, quod
est subsistons Veritas. Item, esse creaturae est causatum
ab alio, et habet, quantum in se est, potentialitatem et
mutabilitatem. Sed esse divinum est causa omnis esse, im-
mutabiliter permanens. Et ideo dicit, quod est manens
causa. Item, esse creaturae differt a quidditate sua. Unde
per esse suum homo non ponitur in genere humano,,
sed per quidditatem suam. Sed esse divinum est sua quid-
ditas. Et ideo per esse suum ponitur Deus in genere
divino. Et ideo dicitur, quod est naturalis generis proprietas.
(I. Sent. dist. 8, Expos, primae part, textus).

106. Daraus lassen sich die weiteren, logisch richtigen
Schlußfolgerungen ohne große Mühe mit voller Beweiskraft

ziehen. Gott, das für sich bestehende Dasein, kann
ebensowenig Stoff, Form oder Kraft eines anderen Dinges
sein, wie das nicht für sich bestehende Dasein eines
Geschöpfes, z. B. des Menschen für einen anderen Menschen,,
oder eine andere Kreatur dessen Dasein bilden kann..



498 (5ott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

Das für sieh bestehende Dasein hat aber auch keine
äußere oder innere Ursache seines Daseins, „non est
causatum ab alio", und keine Aufnahmsfähigkeit, keine
Potentialität und Veränderlichkeit in sich. Das für sich
bestehende Dasein unterscheidet sich nicht sachlich
von seiner Wesenheit. Treffen diese Beschaffenheiten bei
den Geschöpfen, bei dem Weltall zu? Dann sind sie
allerdings Gott, denn ein Unterschied zwischen ihnen und Gott
ist nicht herauszufinden. Die Berufung auf die Erschaffung

der Kreaturen ist ein leeres Gerede und eine offene
Irreführung in der unbestreitbaren Wahrheit und
metaphysischen Begründung. Denn ein für sich bestehendes
Dasein kann selbst Gott nicht erschaffen, weil es
selber Gott ist. Der Aquinate läßt sich in keinerlei
Verhandlungen ein. Bei ihm gibt es nur ein Entweder-Oder.
Entweder unterscheidet sich in den Kreaturen die Wesenheit

von der Existenz sachlich, ist somit keine suum
esse, dann müssen sie erschaffen sein. Oder sie
unterscheidet sich nicht sachlich vom Dein, sie ist suum
esse, dann ist diese Wesenheit nicht erschaffen, sondern
Gott. Ein Drittes, diesen Wechselbalg, daß ein Wesen
suum esse und trotzdem erschaffen sei, kennt Thomas
nicht. Si autem inveniamus aliquam quidditatem, quae non
sit composita ex materia et forma, ilia quidditas aut est
esse suum, aut non. Si ilia quidditas sit esse suum, sic
er it essentia ipsius Dei, quae est suum esse, et
erit omniuo simplex. — Si vero non sit ipsum esse,
oportet, quod habeat esse acquisitum ab alio, sicut
•est omnis quidditas creata (I. Sent. dist. 8 q. 5
a. 2).

107. Wie vermögen wir nun zu erkennen, ob die
Wesenheit einer Kreaiur sachlich identisch sei mit ihrem
Dasein, ob sie suum esse bilde oder nicht? Den Weg dazu
hat uns der Aquinate unfehlbar gewiesen. Wenn ich die
Wesenheit eines Dinges in seinen Wesensbestandteilen und
seinem Ganzen erkenne, ohne auf die Existenz desselben
Rücksicht zu nehmen, ja ohne auch nur zu wissen, ob es
-existiert oder nicht, so bildet das Dasein dieser Wesenheit
"für sie ein Akzidenz, gehört folglich nicht zu der
Wesenheit selber, ist mit ihr nicht sachlich ein und
dasselbe. Nun vermögen wir jede Wesenheit der Geschöpfe
vollkommen zu erkennen, zu bestimmen, ohne daß wir wissen,



Rott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 499

ob sie existiert oder nicht existiert. Also bildet das Dasein
für sie ein Akzidenz, das sich bekanntlich von der
Wesenheit sachlich unterscheidet. Ömne illud, sine quo
res aliqua potest intelligi secundum suam substan-
tiam intellect a, habet rationem accidentis. Non
enim potest esse, quod non intelligatur id, quod est de
substantia rei, re secundum suam substantiam
intellecta: sicut, quod intelligatur quid est homo et
non intelligatur quid est animal (De potentia Dei, q, 7

a. 4 ad. 8). — Quaedam autem natura est, de cuius in-
tellectu non est suum esse, quod patet ex hoc, quod
intelligi potest cum hoc, quod ignoretur, an sit, sicut
phenicem vel eclipsim vel aliquid huiusmodi (II. Sent,
dist. 3 q. 1 a. 1).

108. Anders verhält sich die Sache mit der Wesenheit

Gottes. Diese erkennen wir nie, solange wir nicht ihr
Dasein zugleich miterfassen, denn sie selber bildet sachlich

das Dasein, ist mit ihm sachlich ein und dasselbe,
Darum ist ihr Dasein nicht erschaffen. — Alia autem
natura invenitur, de cuius ratione est ipsum suum
esse, immo ipsum esse est sua natura. Esse autem, quod
huiusmodi est, non habet esse acquisitum ab alio,
quia illud, quod res ex sua quidditate habet, ex se habet
(a. a. 0. ; vgl. a. a. 0. dist. 7 q. 1 a. 2 ad 6).

109, So wenig demnach die Wesenheit oder auch
Existenz dieses Steines, dieser Pflanze, dieses
Menschen die Wesenheit oder die Existenz eines anderen
abgeben kann, ebensowenig ist es möglich, daß Gott, das
esse subsistons, der Stoff, die Form, das Dasein des Weltalls

sein könne, Damit ist der Pantheismus in jeder Form
endgültig begraben: quod erat demonstrandum. — „Mein
ist die Kraft, mein ist Himmel und Erde; an meinen
Werken erkennst du mich. Ich bin's und werde sein, der
ich sein werde, dein Gott und Vater ewiglich" (Geliert).


	Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus [Fortsetzung]

