Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4H6 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

niederschrieb, so daf} sie von der Wasserflut nicht verdorben
werden und nach der Flus wiedergefunden werden konnten.
So laute der Bericht alter Uberlieferungen,

Die Erzéhlung des alten Serenus wird ohne ein Wort.
der Kritik vorgetragen. Noch eine zweite Stelle derselben
Conlatio zeugt vom Glauben an die Moglichkeit magischer

Kiinste: Conl. VIII 18s. (p. 234). (Fortsetzung folgt)

GOTT IM LICHTE DES ALTEN UND NEUEN
PANTHEISMUS

Von P, FR. GUNDISALV FELDNER, Ord. Praed,
(Fortsetzung aus V, p. 339—364)
b) Der Pantheigt Spinoza

40. Da es sich im System des Baruch hauptséichlich
um die Begriffsbestimmung der Substanz handelt, miissen
wir uns vorerst iiber den wahren Begriff der Substanz
Klarheit verschaffen. Was verstehen wir demnach unter
einer Substanz in metaphysischer Bedeutung? Sagt man
uns, Substanz nennen wir jenes Ding, welches durch sich
selber, mnicht in und abhingig von einem Substrat,
existiert, so erweist sich diese Begriffsbestimmung der
Substanz als grundfalsch. Das Dasein, die Existenz, gehort.
niemals in die Begriffsbestimmung der Wesenheit eines
Dinges. Weil die Wesenheit Gottes das Dasein selber bildet,
deshalb kann man von der Wesenheit Gottes im eigen t-
lichen strengen Sinne auch keine Begriffshestimmung
aufstellen, die entspriche. Die Begriffsbestimmung einer
Wesenheit mufd die Gattung und Differenz enthalten. Allein
das Dasein, die Existenz, untersteht weder einer Gattung
noch Art. Das Dasein kann aber auch nicht eine Gattung
oder Art selber bilden, — Secundum Avicennam in sua
Metaph. esse non potest poni in definitione alicuius
generis vel speciei, quia omnia particularia uniuntur in
definitione generis vel speciei, cum tamen genus vel
species non sint secundum unum esse in omnibus, Et
ideo haec non est vera definitio substantiae: substan-
tia est, quae per se est, vel: accidens est, quod est.
in alio, Sed est circumlocutio verae descriptionis, “quae
talis intelligitur: substantia est res, cuius naturae



N~

Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 4567

debetur esse non in alio. Accidens vero est res, cuius
naturae debetur esse in alio (Quodl. 9 q. 3 a. b ad 2),

41, Diese ganz verfehlte Begr1ffsbest1mmung bezieht
sich demnach nur auf das Dasein, nicht auf die Wesenheit
der Substanz, Infolgedessen Wissen wir tiber das Wesen
der Substanz so gut wie nichts, denn die Wesenheit ist
nicht ihr Dasein, andernfalls konnte sie nicht die Gattung
abgeben. Die Existenz ist niemals ein Gemeinsames
na.ch Art der Gattung, weil die unter der Gtattung einbe-
griffenen Dinge gerade gemi#{d ihrem Dasein sich unter-
scheiden. Daher muf} die Begriffsbestimmung der Substanz
lauten: Die Substanz ist ein Ding mit einer Wesenheit,
der die Existenz fiir sich, nicht in einem anderen, gebiihrt
oder zukommt, KEbensowenig taugt die Begriffsbestimmung
des Akzidenz, wenn erklirt wird, es existiere in einem
anderen als seinem Substrate, sondern es ist ein Ding, dem
das Dasein in einem anderen zukommt. — Probat Avicenna
in sua Metaph. per se existere non est definitio sub-
stantlae, quia per hoc non demonstratur quidditas
eiuns, sed eius esse. Kt sua quidditas non est suum
esse; alias non posset esse genus: quia esse non potest
esse commune per modum generis, cum singula contenta
in genere differant secundum esse. Sed definitio vel quasi
definitio substantiae est: res habens quidditatem, cui ac-
quiritur esse vel debetur, ut non in alio. Et similiter esse
1n subiecto, non est definitio accidentis, sed e .contrario:
res cui debetur esse in alio (IV. Sent. dist. 12 q. 1 a. 1
sol. 1 ad 2).

42, Halten wir an dieser einzig richtigen Begriffs-
bestimmung der Substanz fest, so ergibt sich sofort die
Wahrheit, daf Gottes Wesen im eigentlichen Sinne
weder deﬁmert werden kann noch auch, dafl dieses Wesen
eine Substanz im gewdhnlichen Sinne ist. Definiert kann
es nicht werden, weil wir in diesem Falle eine volle,
adiquate Erkenntnis von ihm hitten, es ganz und gar
begreifen wiirden. Aber auch Substanz ist dieses Wesen
Gottes nicht, weil es mit seinem Dasein ein und dasselbe aus-
macht, mchts als reines Dasein besitzt. — Deus definiri
non potest Omne enim quod definitur, in intellectu de-
finientis comprehenditur. Deus antem est incomprehen-
sibilis ab intellectu. Unde, cum dicitur, quod Deus est
actus purus, haec non est definitio eius. — Ad rationem



458 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

generis requiritur, quod univoce praedicetur. Nihil antem
de Deo potest et creaturis univoce praedicari (De potentia
Dei, q. 7 a, 3 ad b und 6).

43. Dafl das ,ens per se“ eine véllig unrichtige Be-
griffsbestimmung der Substanz sei, weist der Aquinate auch
an dieser Stelle zutreffend nach. Seine Worte sind: Ens
per se non est definitio substantiae, ut Avicenna dicit in
III. Metaph. Ens enim non potest esse alicuius genus, ut
probat Philosoph. in III, Metaph., cum nihil possit addi ad
ens, quod non participat ipsum. Differentia vero non debet
participare genus. Sed si substantia possit habere defini-
tionem, non obstante quod est genus generalissimum, erit
eius definitio, quod substantia est res, cuius quidditati de-
betur esse non in aliquo. Kt sic non conveniet definitio
substantiae Deo, qui non habet quidditatem suam
praeter suum esse, Unde Deus non est in genere sub-
stantiae, sed est supra omnem substantiam (a. a. O. ad 4).

44. Wir sehen also wiederum, dafl in der ganzen
Metaphysik des Aquinaten die sachliche Identitdt von
Wesenheit und Dasein in Gott und der sachliche Unter-
schied in den Kreaturen das Gebiet vollig beherrscht. Der
Begriff der Substanz, einer der wichtigsten gegeniiber dem
Pantheismus, legt entschiedenes Zeugnis hieriitber ab. Wo
immer von der Substanz die Rede ist, dort haben wir es
mit einem Wesen zu tun, das sich von seinem Dasein
sachlich unterscheidet. — Secunda ratio sumitur ex ratione
eius, quod est in genere. Omne enim huiusmodi addit ali-
quid supra genus. Kt ideo illud, quod est summe simplex,
non potest esse in genere. — Tertia ratio subtilior est
Avicennae in V. Metaph, Omne, quod est in genere, habet
quidditatem differentem ab esse: sicut homo.
Humanitati enim ex hoe, quod est humanitas, non debetur
esse in actu. Potest enim cogitari humanitas, et tamen
ignorari, an aliquis homo sit. Kt ratio huius est, quia
commune, quod praedicatur de his, quae sunt in genere,
praedicat quidditatem, cum genus et species praedicentur
in eo quod quid est. Illi autem quidditati non debetur
esse, nisi per hoc quod suscepta est in hoc vel in
illo. Et ideo quidditas generis, vel speciel non communi-
catur secundum unum esse omnibus, sed solum secundum
unam rationem communem. Unde constat, quod esse
suum non est quidditas sua. — In Deo autem esse



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 459

suum est quidditas sua, aliter enim accideret
quidditati, et ita esset acquisitum sibi ab alio, et non
haberet esse per suam essentiam. Kt ideo Deus non potest
esse in aliquo genere (I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 2; vgl. a. a. O.
ad 1 und 2; De potentia, q. 7 a. 3¢).

45. Wie geht nun der Pantheist Spinoza vor? Er
stellt einen im allgemeinen durchaus falschen Begriff der
Substanz auf, ibertrigt diesen auf Gott und bringt dann
gliicklich heraus, dafl es iiberhaupt nur eine einzige Sub-
stanz gebe, namlich Gott. Spinoza hat die Begriffsbestim-
mung des Cartesius tibernommen und etwas umgemodelt.
Hatte Descartes gelehrt, die Substanz sei: res, quae ita
existit, ut nulla alia re indigeat ad existendum und die
geschaffene Substanz: res, quae solo Dei concursu eget ad
existendum, so erklirt jetzt Spinoza die Substanz: id, quod
in se est, et per se concipitur, hoc est id, cuius conceptus
non indiget_conceptu alterius rei, a quo formari debeat
(Eth. T def. 3).

46, Quod in se est bedeutet ihm dasselbe wie ens per
se, was vom Aquinaten entschieden zuriickgewiesen wurde.
Seine Ansicht dariiber haben wir eben vernommen, Die
Existenz des Einzelndinges erteilt uns keinerlei
Aufschluff iiber das Wesen der Substanz, Wenn ich frage:
Ist ein Mineral eine Substanz? und man antwortet mir:
Ja, denn ein Mineral ist ein Ding, das in sich existiert,
80 bin ich gerade so unwissend wie frither. Das Némliche
gilt von der Substanz iiberhaupt, insofern es sich um das
Wesen der Substanz handelt. Die Existenz des Dinges
gehort eben nicht zu der Wesenheit, weder als Wesens-
bestandteil noch als sachlich mit der Wesenheit identisch.
HFolglich muB sie bei der Begriffsbestimmung der Wesen-
heit wegbleiben. Eine jede Begriffsbestimmung hat nur
die Wesensbestandteile anzugeben, weiter nichts.
Die Existenz aber bildet, wie gesagt, keinen Weseus-
bestandteil. TUnd gerade, weil in Gott die Existenz die
Wesenheit selber ist, deshalb, erklirt der Aquinate, kann
man das Wesen Gottes nicht definieren, ist Gott keine
Substanz im gewdhnlichen Sinne.

. 47. Ferner ist es ganz falsch, zu behaupten, es
gebe nur eine einzige Substanz. Im Gegenteil. Die
Wesenheit der Substanz kann auch ein Allgemeines,
Gemeinsames - bilden, die Existenz dagegen ist fiir ein



460 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

jedes Ding ihm eigen und darum durchaus verschieden
vom anderen. — Nihil ponitur in genere secundum esse suum,
sed ratione quidditatis suae. Quod ex hoc patet, quia esse
uniuscuiusque est ei proprium, et dlstlnctum ab esse
cuiuslibet alterius rei. Sed ratio substantiae potest esse
communis., Propter hoc etiam Philosoph. dicit I1II. Metaph.
quod ens non est genus (De potentia Dei, q. 7 a. 3).
— Ubrigens bestitigt diese Wahrheit Baruch Spinoza
selber, wenn er sagt: quod per se concipitur. Denn er
kann doch nicht leugnen, dafd die Begriffe allgemeiner
Natur sind. Dasselbe gilt von den eigentlichen De-
finitionen, Das Kinzelnding kann man nicht mehr defi-
nieren. — Hssentia proprie est id, quod significatur per
definitionem. Definitio autem complectitur principiaspeciei
non autem principia individualia (Summ. theol.
I. Pars q. 29 a. 2 ad 3).

48. Die Begriffsbestimmung des Spinoza von der
Substanz kann aber auch nicht auf Gott iibertragen werden,.
well der Substanzbegriff iiberhaupt auf Gott nicht ange-
wendet werden darf. Nur im uneigentlichen Sinne,
insofern Gott nicht ein Akzideunz ist, kann man sagen
(tott sei eine Substanz. -— Deus simpliciter non est acci-
dens. Nec tamen omnino proprie potest dici substantia;
tum quia nomen substantiae dicitur a substando, tum quia
substantia nominat, quae est aliud ab esse eius,
Unde illa est divisio entis creati, Si tamen non fieret
in hoc vis, largo mod o potest dici substantia. Quae tamen
intelligitur supra omnem substantiam creatam, quantum ad
id, quod est perfectionis in substantia, ut non esse in alio-
et huiusmodi. Kt tunc est idemin praedicato et in subiecto,
sicut in omnibus, quae de Deo praedicantur. Et ideo non
sequitur, quod omne, quod est substantia, sit Deus. Quia.
nihil aliud ab ipso recipit praedicationem substantiae sic:
acceptae, secundum quod dicitur de ipso. Kt ita propter
diversum modum praedicandi, non dicitur substantia de
Deo et creaturis univoce, sed analogice (I. Sent. dist. 8
q. 4 a. 2 ad 1).

49. Die Pantheisten gebrauchen immer dieselbe Art.
der Beweisfithrung: bei dem Weltall steht die Sache so,
also mul mit Bezug auf Gott das gleiche stattfinden.
Eine Analogie kennen sie nicht. Damit ist aber das Wesen
Gottes schon vernichtet und das Wort Gott, von ihrer



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 461

Seite gebraucht, ein Unfug. Denn einen Gott, der gerade;-
so ist wie die Kreaturen, kann es ein fir allemal nicht
geben. So wiire es z. B. noch anginglich, die ersten Worte
des Substanzbegriffes des Spinoza richtig zu deuten, aber
nur, wie der Aquinate bemerkt, largo modo. Denn
Spinozas ,quod in se est“ trifft insofern zu, als Gott tat-
sichlich in sich existiert, da seine Wesenheit die
Existenz selber ist. IFreilich hat das mit dem Begriff der
Substanz als allgemein giiltigen nichts zu tun; nur largo
modo darf er verstanden werden. Wenn der Aquinate je
geahnt hitte, dafl mit dem Begriff ,Substanz“ in bezug
auf Gott ein so stréaflicher Miflbrauch getrieben wiirde, so
wiren seine Worte: ,si tamen non fieret in hoe vis, largo
modo potest dici ,substantia‘“, entschieden in einer ganz
anderen Form ausgesprochen worden,

50. Kann man nun aus den Worten: quod in se est,
noch halbwegs einen verniinftigen Sinn herauslesen, indem
Gott wirklich in sich ,existiert“, so zerstért das Nach-
folgende wieder alles, Denn es heif3t: quod per se conci-
pitur, Nun wissen wir dcch schon von jeher, dafl man
Gott nur aus den Kreaturen zu erkennen vermag. Von
einem ,per se kann also keine Rede sein. Der ,conceptus®
tiber die Geschdpfe mufd folglich immer vorausgehen und
von diesem ,conceptus“ héngt der conceptus iiber Gottes
Wesen und Existenz durchaus ab. Von einer Unabhéngig-
keit, wie Spincza behauptet: culus conceptus non indiget
conceptu alterius rei, a quo formari debeat, darf in keiner
Weise gesprochen werden. Spéter ja, wenn wir einmal
Gottes Wesen kennen gelernt haben, brauchen wir nicht
immer wieder auf den conceptus der Kreaturen zuriickzu-
gehen, um zum conceptus : quod in se est, zu gelangen. Allein
dieses Abgehen von der Reflektion auf die Geschopfe meint
auch Spinoza gar nicht, sondern -er will, dal wir im vor-
hinein und unabhingig von jedem anderen conceptus seine
Substanz, d. h. Gott erkennen. Da hat sich der Amster-
damer Baruch denn doch verrechnet. Eine angeborene Gottes-
idee gibt es fiir uns Geschopfe nicht. — Visis sensibilibus
non devenimus in Deum, nisi procedendo, secundum quod
1sta causata sunt, et quod omne causatum est ab aliqua
causa agente, et quod primum agens non potest esse cor-
pus. Et ita in Deum non devenimus, nisi arguendo. Kt
nullum tale est per se notum (I. Sent. dist. 3 q. 1 a. 2).



4692 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

b1. Noch schreiender wird der Unsinn, wenn Spinoza
sagt, es gebe nur eine Substanz und diese sei Gott und
dieser Gott sei gleich der Natur. Die lautere Wirklichkeit
und die mit Potenzialitdt vermischte, das Unendliche und
Endliche, das Notwendige und Kontingente, kurz alles,
‘wessen Spinoza habhaft werden kann, wird in einen Topf
geworfen, gekocht und als ,Alles ist gleich“ uns vorgesetzt.
Das nennt man dann wissenschaftliche Forschung, meta-
physisches Studium. In Wahrheit ist es hochst unlogische
Phantasterei. Die lautere Wirklichkeit, der actus purus,
vertrigt keine Gleichheit, kein Nebeneinander oder Inein-
ander der Natur mit sich, sondern nur Verschiedenes,
Untergeordnetes, mehr weniger ihm Ahnliches. Uber eine
Erkenntnis Gottes im analogen Sinne kommen wir hier
auf Erden nicht hinaus. — Univoce quidem non potest aliquid
de Deo et creatura dici. Huius ratio est, quia cum in re duo
sit considerare, scilicet naturam vel quidditatem rei, et esse
suum, oportet quod in omnibus univocis sit communitas
secundum rationem naturae, et non secundum esse,
Quia unum esse non est nisi in una re. Unde habitus hu-
manitatis non est secundum idem esse in duobus homi-
nibus. Et ideo, quandocunque forma significata per
nomen est ipsum esse, non potest univcce convenire.
Propter quod etiam ens non univoce praedicatur. Kt ideo,
cum omnium, quae dicuntur de Deo, natura vel forma sit
ipsum esse, quia suum esse est sua natura;
propter quod dlcltur a quibusdam phllophls, quod est ens
non in essentia, et sciens non per scientiam, et sic de aliis
ut intelligatur, essentia non esse aliud ab esse, et sic de
aliis: ideo nihil de Deo et creaturis univoce dici potest .,
Et ideo dicendum, quod scientia analogice dicitur de
Deo et creaturis. Kt similiter omnia huiusmodi.
Sed duplex est analogia. Quaedam secundum convenientiam
in aliquo uno, quod eis per prius et posterius convenit. Kt
haec analogia non potest esse inter Deum et creaturam,
sicut nec univocatio. Alia analogia est, secundum quod
unum imitatur alind quantum potest, nec perfecte ipsum
assequitur. Et haec analogia est creaturae ad Deum (I. Sent,
dist. 36 q.1:a 4)

b2. Wir treffen immer auf dieselbe Tatsache. Man will
die Kreatur vergdttern und macht dabei Gott zu einer
Kreatur mit allen Fehlern, aller Beschranktheit und Poten-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 463

zialitit der Gteschopfe. Das ist nicht mehr Pantheismus,
sondern Materialismus, wenn auch in einer etwas anderen
Form. Dazu werden Begriffsbestimmungen dargeboten, die
wegen ihrer Unklarheit und Zweideutigkeit fiir alles Mog-
liche verwendbar sind, nur nicht fiir die Wahrheit. FEin
schlagendes Beispiel in dieser Beziehung bietet uns Baruch
Spinoza mit seinem Begriff der Substanz, auf dem er dann
sein auf Sand gebautes Lehrgebiude zur offentlichen Aus-
stellung bringt. Der Aquinate dagegen schneidet mit einem
einzigen Satz, den er iiberall siegreich verteidigt, jede
Méglichkeit ab, Gott zu einem Geschopf zu erniedrigen
und das Geschopf Gott gleichzusetzen. Die Verschiedenheit.
zwischen Gott und der Kreatur ist ein fiir allemal unaus-
gleichbar, was gerade durch die Tatsache, die durch die
Begriffsbestimmung der Substanz uns vor Augen gefiihrt.
wird, seine Richtigkeit empfingt. Das Wesen der Substanz.
ist, wie jede wahre. Definition dartut, aus Gattung und
Differenz zusammengesetzt, Nun kann aber die Existenz,
das esse, niemals Gattung sein, denn jede Gtattung bezieht
sich auf die Wesenheit, nicht auf die Existenz —
Ista definitio secundum Avicennam non potest esse sub-
stantiae: substantia est, quae non est in subiecto. KEns
enim non est genus. Haec autem negatio: non in subiecto,
nihil ponit. Unde hoe quod dico: ens non est in subiecto,
non dicit aliquod genus, quia in quolibet genere oportet.
significare quidditatem aliquam..., decuiusintel-
lectu non est esse. Ens autem non dicit quiddi-
tatem, sed solum actum essendi, cum sit principium
ipsum. Et ideo non sequitur: est non in subiecto, ergo-
est in genere substantiae (I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 2 ad 2;
IL. Sent. dist. 3 q. 1 a. ).

53. Gottes Wesenheit nun ist die Existenz, das esse.
selber. IKolglich unterscheidet sich seine Wesenheit mehr
als himmelweit von der Natur, die Spinoza mit Gott iden-
tifizieren will. Es gehort wirklich eine Tollkithnheit dazu,
die Natur, dieses durchaus zusammengesetzte, vielfach mit.
Unvollkommenheit behaftete, in jeder Weise beschrinkte.
Naturding als Gott, den actus purus, als die lautere Wirk-
lichkeit uns anpreisen zu wollen. — Tertia ratio est, quia,
cum Deus sit simpliciter perfectus, comprehendit in se.
perfectiones omnium generum, Haec enim est ratio
simpliciter perfecti, ut dicitur in V. Metaph. Quod



464 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

autem est in aliquo genere, determinatur ad ea, quae sunt
illius generis. Kt ita Deus non potest esse in aliquo genere.
Sic enim non esset infinitae essentiae, nec absolutae per-
fectionis, sed eius essentia et perfectio limitaretur sub ra-
tione alicuius generis determinati. KEx hoc ulterius patet,
quod Deus non est species, nec individuum, nec habet
differentiam, nec definitionem. Nam omnis definitio est ex
genere et specie. Unde nec de ipso demonstratio fieri
potest, nisi per effectum, cum demonstrationis propter
quid medinm sit definitio (De potentia Deil, q. 7 a. 3).

b4, Baruch Spinoza ist das Mustervorbild eines Kon-
fusionsrates. Er kennt die scholastischen Termini und Be-
grifte, macht davon auch Gebrauch, aber weil er sie nicht
versteht, fillt die Anwendung ungliicklich aus. Uber Gott
sagt er, Gott sei die Ursache seiner selbst, Denn Ur-
sache seiner selbst ist nach ihm dasjenige, dessen Wesen
die Existenz miteinschlief3t, oder das, dessen Natur nur
als existierend gedacht werden kann, — Per causam sui in-
telligo id, cuius essentia involvit existentiam; sive id, cuius
natura non potest concipi nisi existens (Eth.).

66. Wir sehen sofort, dafl Spinoza den Begriff ,causa
‘nicht verstanden hat. Allerdings koénnte man an sich an
die stoffliche oder auch an die Formalursache denken.
Aber der Autor spricht auch vom Einschlufd- der Existenz,
Darum mufl er an die wirksame Ursache gedacht haben.
Die wirksame Ursache uun bringt zwar eine andere
‘Wesenheit hervor, aber niemals seine eigene. Daher ist
der Ausdruck causa suil ein Widersinn, Sich selber in
wirksamer Weise verursachen, kann Gott selber mnicht.
Wird die Bedeutung der causa sui nur darin gesucht, daf
die Wesenheit die Existenz einschliefit. so ist die Sache
mit Bezug auf Gott einigermaflen richtig, aber von einer
causa sui darf in Wahrheit nicht gesprochen werden,
denn aus diesem Grunde hat Gott nicht sich selber ver-
ursacht. Wir sagten, dall in Gott die Wesenheit
allerdings die Existenz einschliefle, was bei keinem ein-
zigen Geschopfe der Fall ist, also insofern, aber auch nur
insofern Spinoza recht habe., Es ist aber wiederum ganz
falsch, wenn gesagt wird, Gottes Wesenheit schliefle die
Existenz blof3 ein. Wire das der Fall, so forderte Gott
eine wirksame Ursache fiir sich selber. Denn wir hiitten
in diesem Falle zwei Dinge vor uns: eine Wesenheit und



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 465

eine in diese eingeschlossene Existenz.-Allein zwei Dinge
verbinden sich nicht von selber, sondern miissen durch
ein drittes verbunden werden. Damit ist Gott abgesetzt.
Folglich ist eine causa sui abermals unmdglich. Gottes
Wesenheit ist aber nicht mit der Existenz verbunden, die
Existenz nicht allein eingeschlossen, sondern diese
Existenz ist in Wahrheit die Wesenheit Gottes ' selber.
Damit ist und bleibt die Ursichlichkeit jeglicher Art
fiir immer ein Ding der Unmoglichkeit und die causa sui
ein Unsinn. Denn in Gott sind tatsédchlich nicht zwei
Dinge, wenn wir sie auch in unserem Denken so auf-
fassen und unterscheiden konnen, sondern nur eines: die
Existenz, Darum hat weder die Wesenheit noch die Exi-
stenz in Gott irgendeine Ursache. Wir haben einfach
nur eine vollendete Tatsache vor uns. Essentia divina
non habet aliquod principium, neque re, neque ra-
tione (De potentia Dei, q. 1 a, 1. ad 1),

56. Der zweite Teil des Satzes: id, cuius natura non
potest concipi nisi existens, ist, auf Gott bezogen, nur be-
dingt richtig. Sobald wir pimlich aus den Kreaturen
Gottes Existenz erkannt, erschlossen haben, vermégen wir
nicht mehr Gottes Natur erkennend zu erfassen, ohne seine
Existenz mitzudenken, denn seine Natur ist eben die
Existenz. — Postquam intelligimus Deum, non potest in-
telligi, quod sit Deus, et possit cogitari non esse, Sed
tamen ex hoc non sequitur, quod aliquis non possit negare,
vel cogitare, Deum non esse. Potest enim cogitare nihil
huiusmodi esse, quo maius cogitari non possit. Et ideo
ratio sua (Anselmi) procedit ex hac suppositione, quod
supponatur aliquid esse, quo maius cogitarli non potest
(I. Sent. dist. 3 q. 1 a. 2 ad 4).

B7. Weiter belehrt uns Spinoza iiber die Attribute
und versteht darunter das, was der Verstand an der Sub-
stanz auffaflt, als ihr Wesen ausmachend. Per attributum
intelligo id, quod intellectus de substantia percipit, tam-
quam eius essentiam constituens. — Der Autor hat einmal
gehort, wie die Scholastiker die Frage erdrtern, worin
das mebaphysxsche konstitutive Prinzip der Wesenheit
Gottes bestehe. Die einen finden es im Dasein schlechthin,
die anderen im intelligere radicale, wieder andere im in-
telligere actuale usw. Wir lassen die Frage beiseite. Aber
mit den Attributen Gottes hat diese Angelegenheit



466 (Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

nicht das mindeste zu tun. Spinoza hat wieder alles unter-
einandergeworfen. Die Attribute konstituieren nicht
erst eine Wesenheit, sondern folgen aus der bereits kon-
stituierten Wesenheit. Sie bilden demnach HFolgerungen,
die das Wesen des Dinges naturgemifl begleiten. Darum
heiflen sie Beigaben, Attribute. So folgern wir z. B. aus
Gott, als dem esse subsistens, verschiedene Eigen-
schaften, die mit diesem Wesen notwendig verbunden sind:
Einheit, Wahrheit, Giite usw. In Gott sind sie alle selbst-
verstindlich sachlich identisch.

Bb8. Von diesen verschiedenen Attributen Gottes be-
hauptet nun Spinoza, dafl sie Gottes Wesenheit kon-
stituieren. Also das unserer Auffassung nach Spitere
konstituiert das Friithere! Def. VI. substantiam con-
stantem infinitis attributis, Und Eth. II. Schol. quidquid
ab infinito intellectu percipi potest, tamquam substantiae
essentiam constituens, Das heif3t doch alle Begriffe. in das
gerade Gegenteil verkehren. Dazu kommt die zweite Un-
gereimtheit, n#émlich dafl diese unendlich vielen Attribute
in Gott objektiv, also sachlich unterschieden sind, z B.
Denken und Ausdehnung. Die Substanz ist dann weiter
nichts als die Zusammenfassung der unendlich vielen
Attribute selbst. Dafl mit diesen unzdhligen Attributen,
noch dazu in Gott sachlich unterschiedenen Attributen,
Gottes absolute Einfachheit nicht bestehen kann, das be-
greift doch jeder Mensch. FEinen innerlich zusammen-
gesetzten (ott aber konnen wir durchaus nicht brauchen,
denn dieser erfordert eine dritte, héhere Ursache, durch
die diese Zusammensetzung stattfindet. Von selbst setzt.
sich ein fiir allemal nichts zusammen, ganz abgesehen
davon, dafl das Ganze vollkommener ist als die Teile.
Damit ist Gott abgetan.

59. Ebenso unlgsbar erweist sich die Schwierigkeit,
dafl ein jedes dieser Attribute unendlich ist und sich
nichtsdestoweniger vom anderen sachlich unterscheidet.
Es ist doch ganz ausgeschlossen, dafl es iiberhaupt mehr
als ein Unendliches der Wesenheit nach geben kann,
Denn was besagt die Unendlichkeit? Nichts anderes als
alle nur mogliche Vollkommenheit. Das gilt somit schon
von einem Attribut. Wozu brauchen wir also ein
zweites Attribut? Und gar unendlich viele? Nein, die
Attribute in Gott selber sind nicht sachlich unter-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 467

schieden, weder unter sich noch von der durchaus ein-
tachen Wesenheit. Diesen Unterschied machen blofy wir in
unserem Denken, weil wir die unendliche Einfachheit
Gottes nicht anders zu erkennen vermdgen. Und gerade
diese unendliche Fiille, die unserer verschiedenen Auf-
fassung von Gottes Wesenheit entspricht, bewirkt zugleich,
dal unser Erkennen der Wahrheit gemifd ist. — Quidquid
est entitatis et bonitatis in creaturis, totum est a Crea-
tore. Imperfectio autem non est ab ipso, sed accidit ex
parte creaturarum, inquantum sunt ex nihilo, Quod autem
est causa alicuius, habet illud excellentius et no-
bilius, Unde oportet quod omnes nobilitates omnium
creaturarum inveniantur in Deo nobilissimo modo et sine
aliqua imperfectione. Et ideo, quae in creaturis sunt
diversa, in Deo propter summam simplicitatem sunt
unum, Sic ergo dicendum est, quod in Deo est sapientis,
bonitas et huiusmodi, quorum quodlibet est divina essentia.
Et ita omnia sunt unum re. Et quia unumquodque eorum
est in Deo secundum sui verissimam rationem, et ratio sa-
pientiae non est ratio bonitatis, inquantum huiusmodi, re-
linquitur quod sunt diversa ratione, non tantum ex
parte ipsius ratiocinantis, sed ex proprietate ipsius rei. Et
inde est, quod ipse non est causa rerum ommnino aequi-
voca, cum secundum formam suam producat effectus
similes, non univoce, sed analogice. Sicut a sua
sapientia derivatur omnis sapientia, et ita de aliis attri-
butis secundum doctrinam Dionysii, de div. Nom. Unde
ipse est exemplaris forma rerum, non tantum quantum ad
ea, quae sunt in sapientia sua, scilicet secundum rationes
ideales, sed eftiam quantum ad ea, quae sunt in natura
sua, scilicet attributa, — Pluralitas attributorum in nullo
praeiudicat summae unitati, Quia ea, quae in aliis sunt ut
plura, in eo sunt unum, et remanet pluralitas tantum
secundum rationem, quae non opponitur summae
unitati in re, sed necessario ipsam consequitur, si simul ad-
sit perfectio (I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 2¢ und ad 1; vgl
I. Sent. dist. 22 q. 1 a. 3 ad 4). — Wer eine vollstéindige
Aufklirung iber die Attribute in Gott wiinscht, der lese
I. Sent, dist. 2 q. 1 a. 8. Fir unsere Arbeit ist dieser
Artikel zu lang, um hierhergesetzt werden zu koénnen, so
Interessant der Inhalt desselben ist. Die Wahrheit lautet
kurz: die Attribute in Gott sind von seiner Wesenheit

Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX1IT,) G) |



468 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

nicht sachlich unterschiéden, noch weniger konstituieren
sie erst Gottes Wesenheit. Sie bilden nur die Grundlage
fiir unser richtiges Denken, so oft wir Gottes Wesen-
heit von den verschiedensten Gesichtspunkten aus be-
trachten.

60. Fassen wir unser Urteil iiber Spinoza kurz - zu-
sammen, so miissen wir sagen, der Autor beniitzt die
Termini der Scholastik, versteht sie schlecht, oft gar nicht
und wendet sie dann im addquaten Slnne auf Gott an,
Daher der Wirrwarr in seiner Lehre iiber Gott. Uber die
pcausa sui* haben wir schon gesprochen. Ebenso haben
wir bereits bemerkt, daf3 im Satze ,involvit existentiam® zu
wenig gesagt ist. Und merkwiirdig: Spinoza selbst erklirt,
Gottes Existenz sei mit seinem Wesen identisch. Wozu
also’ das unpassende, mifiverstandliche Wort ,involvit¥ ?
Die Definition der Substanz als ,quod in se est® kann
richtig sein, wenn darunter nicht zun#échst die Existenz
verstanden wird. Denn die Substanz inhériert wirklich
nicht, im Gegensatz zum Akzidenz, einem anderen als ihrem
Substrat. Insofern ist sie demmnach ,in se“. Der weitere
Teil : ,quod per se concipitur, hoc est, cuius conceptus
non indiget conceptu alterius rei“, entspricht der Wahr-
heit wiederum dem Akzidenz gegeniiber, bei dessen De-
finition immer die Substanz hineingezogen werden muf.
Meint aber Spinoza mit dem ,quod in se est* zugleich die
Existenz, so trifft die Definition seiner Substanz nur
mit Bezug auf Gott die Wahrheit, nicht aber hinsichtlich
der Substanz tiberhaupt. Kein Mensch nimmt bei der
Definition der Substanz die Existenz mit hinein, weil diese
nicht zur Substanz gehort und es sich bei dieser Definition
nicht darum handelt, ob die Substanz existiert, sondern
darum, was sie ist. Gerade dieser Vorgang, dafl niemand
bei der Definition des Wesens der Substanz ihres Daseins
Erwihnung tut, beweist am allerbesten, dafl die Existenz
nicht zum Wesen der Substanz gehért, sondern, wie Spinoza
sagt, einen Modus bildet. Konnten wir hmgegen die Sub-
stanz Gottes im eigentlichen Sinne definieren, so darf die
Existenz nicht fehlen,

61. Bildet die Existenz Gottes, wie Spinoza ebenfalls
lehrt, ein und dasselbe mit seinem Wesen, so ist die Un-
endlichkeit Gottes von selber gegeben, Dazu brauchen
wir gar nicht e¢ine unendliche Anzahl von Attributen.



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 469

Sollte aber nach unserem Autor diese grofls Zahl not-
wendig sein, um die Existenz Gottes, die ja gemif
seinem Grestéindnis mit dem Wesen identisch ist, zu kon-
stituieren, so weifl Spinoza einfach nicht, was die Existenz
eigentlich ist, Die Existenz als solche ist selbst in den
Kreaturen, als quo est, durchaus einfach, niemals durch
Attribute oder wie immer man derlei Dinge nennen mag,
zusammengesetzt oder konstituiert. Das verrit eine voll-
stindige Unkenntnis des Autors vom Wesen und der Be-
deutung der Existenz iiberhaupt, um so mehr von der
Existenz Gottes. Es fehlt eben Spinoza das Versténdnis
der scholastischen Termini und Begriffe, deren er sich aber
trotzdem bedient.

62. Ein neues Beispiel dafiir bietet er uns mit seinem
,Unendlichen“. Nach Spinoza existiert Gott gar nicht in-
dividuell. Und warum nicht? Ja, dann wire Gott nicht
unendlich, sondern endlich und nicht absolut. Wieso? Jede
Determination ist eine Negation, beschrinkt also das Ding:
ens, genus, species, individuum sind also lauter Beschriin-
kungen, Negationen der Vollkommenheit, folglich der Un-
endlichkeit und Absolutheit. — Horen wir nun einen
Scholastiker, den Aquinaten, was er iiber die Unendlich-
keit bzw. Beschrinktheit sagt. S. Thomas gibt uns einen
ganz anderen Aufschlufy tiber die Verendlichung oder Be-
schrinkung als Spinoza mit der Theorie der Verneinung.
Den Begriff ,unendlich kann man in einer zweifachen
Weise auffassen. Entweder im Sinne eines Mangels, einer
Privatio. In dieser Bedeutung hat das Unendliche zwar
keine Begrenzung, es kénnte aber eine haben. In zweiter
Auffassung ist ein Ding unendlich negativ, d. i. es hat
keine Beschrénkung und kann keine haben., Nun bildet
Gott eine unendliche Wirklichkeit, actum infinitum, Die
Beschrinkung dieser Wirklichkeit konnte nur auf doppelte
Art geschehen: entweder durch ein hoheres Thtige oder
darch die Aufnahme in einem Substrat. Die Wirklichkeit
Gottes kennt aber keine hohere Ursache, denn sie ist durch
sich selbst. Ebensowenig kann diese Beschrinkung durch
die Aufnahme in einem Anderen stattfinden, weil Gott
keinerlel Potenzialitdt besitzt, sondern actus purus ist, —
Infinitum dieitur dupliciter. Uno modo privative. Et sic
dicitur infinitum, quod natum est habere finem et non
habet. Tale autem infinitum non invenitur nisi in quanti-

31*



470 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

tatibus. Alio modo dicitur infinitum negative, id est,
quod non habet finem. Infinitum primo modo acceptum Deo
convenire non potest, tum quia Deus est absque quantitate,
tum quia omnis privatio imperfectionem designat, quae
longe a Deo est. Infinitum autem dictum negative con-
venit Deo, quantum ad omnla, quae in Deo sunt. Quia nec
ipse aliquo finitur, nec eius essentia mnec potentia nec
bonitas. Unde cmnia in ipso sunt infinita ... Actus non
finitur, nisi dupliciter. Uno modo ex parte ageutis ... Alio
modo ex parte recipientis., Ipse autem divinus actus non
finitur ex aliquo agente, quia non est ab alio, sed est a
seipso. Neque finitur ex alio recipiente, quia, cum nihil
potentiae passivae ei admisceatur, ipse est actus purus,
non receptus in aliquo. Est enim Deus ipsum esse suum
in nullo receptum. Unde patet, quod Deus est infinitus...
Esse enim hominis terminatum est ad hominis speciem,
quia est receptum in natura speciei humana; et simile
est de esse equi vel cuiuslibet creaturae. Hsse autem Dei,
cum non sit in aliquo receptum, sed sit esse purum,
non limitatur ad aliqguem modum perfectionis essendi, sed
totum esse in se habet. Kt sic, sicut esse in universali
acceptum ad infinita se potest extendere, ita divinum esse
infinitum est (De potentia Dei, q. 1 a. 2_; vgl. I. Sent.
dist. 43 q. 1 a, 1).

63. Demgegeniiber fiithrt nun Baruch Spinoza fol-
gendes Heldeunstiick anf. Er nimmt das Ionfinitum im
privativen Sinne, obgleich er das Wort negativ gebraucht,
und sagt, jede Determination nimmt Gott eine Vollkommen-
heit weg. Diese Determination steigt, wie wir wissen, von
ens, genus, species herab bis zu dem Individuum. Das sind
nach Spinoza lauter Beschréinkungen, also Unvollkommen-
heiten des Unendlichen. Dadurch wird das Unendliche
schliefllich ein Endliches. Darum darf Gott keine indi-
viduelle Existenz haben. Die Wahrheit lautet aber
ganz anders, wie uns der Aquinate soeben belehrt hat. Die
Determination als Negation bestreitet in Gott jede Un-
vollkommenheit, jede Beschranktheit. Und in der
Tat. Ist das Dasein eines Menschen nicht vollkommener
als das eines Pferdes? Oder das eines Animal im allge-
meinen oder eines Kns, wenn letztere existieren konnten ?
Was ist besser: zu existieren oder nicht zu existieren? Da
nun ein Allgemeines, wie es Spinoza mit seinem I[nfi-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 471

nitum meint, tiberhaupt nicht existieren kann, so leugnet
er folgerichtig die Existenz Gottes. Die in Wahrheit
negative Beschrinkung, Determinatio, &ndert somit an dem
Unendlichen nicht das mindeste, und zwar gerade deshalb,
weil sie eine Beschrinkung im wirklichen Sinne entweder
durch Autnahme eines Anderen oder durch Aufgenommen-
werden in einem Anderen, entschieden in Abrede stellt. So
nun verhilt es sich in Wirklichkeit mit dem Wesen Gottes,
— Aliquid potest esse distinctum dupliciter. Uno modo
per aliud sibi adiunctum, sicut homo distinguitur per ratio-
nalem differentiam ab asino. Et tale distinctum oportet esse
finitum, quia illud adiunctum determinat ipsum ad
aliquid. Alio modo per seipsum. Et sic Deus est distinctus
ab omnibus rebus. Et hoc eo ipso, quia nihil addi ei est
possibile (a. a. O. ad 7).

64. Aus dieser Darlegung geht hervor, dafi Spinoza
die Termini der Scholastik entweder nicht verstanden hat
oder sie verbessern wollte, wiahrend er sie verbosert hat.
Denn das eine steht ein fiir allemal fest: Gott ist das sub-
gsistierende Dasein, esse subsistens, weil nur ein solches
eine Titigkeit ausfithren, wirksame TUrsache sein kann.
Ein Allgemeines existiert nur in unserem Denken, wenn-
gleich das sachliche Fundament fiir unser Denken
in Gott selber gegeben ist. Aus der Lehre des Aquinaten,
dafl Gott weder etwas aufnehmen noch irgendwie aufge-
nommen werden konne, folgt der grofle Unterschied
Gottes von der Natur mit mathematischer Notwendigkeit.
Ebenso aber auch, dafl die Natur nicht eins mit Grott sein
kann. Denn Gottes Wesenheit kann nichts mehr auf-
nehmen, also auch nicht Formalursache der Natur sein,
Zu einer stofflichen Ursache wird man doch hoffentlich
Gott nicht erniedrigen wollen. Eine andere Ursache, als
die wirksame und End- oder Zielursache ist nicht vor-
handen. Dafl aber Gott nichts aufnehmen kann, ergibt
sich aus dem Begriff der Wirklichkeit, des esse. Denn
das esse bildet die letzte Vollendung eines jeden Dinges,
— In Deo autem nulla est differentia habentis et
habiti, vel participantis et participati, Immo ipse est
sua natura et suum esse, Kt ideo nihil alienum,
vel accidentale potest ei inesse (De potentia Deo, q. 7
a. 4), — Ipsum esse est actus ultimus, qui participabilis
est ab omnibus, ipsum autem nihil participat. Unde si sit



479 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

aliquid, quod sit ipsum esse subsistens, sicut de Deo di-
cimus, nihil participare dicimus. Non autem est similis
ratio de aliis formis subsistentibus, quas necesse est par-
ticipare ipsum esse, et comparari ad ipsum ut po-
tentia ad actum. Kt ita cum sint quodammodo in po-
tentia, possunt aliquid aliud participare (De anima, a. 6
ad 2).

65. Wenn Spinoza meint, durch jede Determination
werde dem Unendlichen etwas an Vollkommenheit ent-
zogen, so geht er in die Irre. Denn je weniger ein Ding
bestimmt, also determiniert ist, desto weniger besitzt es
an Vollkommenheit, z B. das animal als solches. Die
Existenz bildet die letzte hoéchste Vollkommenheit des
Dinges. Das Allgemeine aber, z B. das animal oder die
Wissenschaft als solche, konnen gar nicht existieren, Was
ist also vollkommener? Die Antwort darauf ist doch von
selbst gegeben. — Hoc quod dico esse, est inter omnia
perfectissimum. Quod ex hoc patet, quia actus est semper
perfectior potentia. Quaelibet autem forma signata non
intelligitur in actu, nisi per hoc quod esse ponitur. Nam
humanitas vel igneitas potest considerari in potentia ma-
teriae existens, vel ut in virtute agentis, aut etiam ut in
intellectu. Sed hoe, quod habet esse, efficitur actu exi-
stens. Unde patet, quod hoc quod dico esse, est actualitas
omnium actuum, Kt per hoc est perfectio omnium per-
fectionum. Nec intelligendum est quod ei, quod dico esse,
aliquid addatur, quod sit eo formalius, ipsum determi-
nans, sicut actus potentiam. Hsse enim, quod huiusmodi
est, est aliud secundum essentiam ab eo, cui additur
determinandum, Nihil autem potest addi ad esse, quod
sit extraneum ab ipso, cum ab eo nihil sit extraneum,
nisi non ens, quod non potest esse forma nec materia.
Unde non sic determinatur esse, per aliud, sicut potentia
per actum, sed magis sicut actus per potentiam. Nam et
in definitione formarum ponuntur propriae materiae loco
differentiae, sicut cum dicitur, quod anima est actus cor-
poris physml organici. Kt per hunc modum hoc esse ab
illo esse distinguitur, inquantum est talis, vel talis naturae.
Et per hoc dicit Dionysius, quod, licet viventia sint nobi-
liora quam ex1sbent1a, tamen esse est nobilius, quam
vivere; viventia enim non tantum habent vitam, sed cum
vite simul habent et esse (Dei potentia Dei, q. 7 a. 2 ad 9).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 473

66. Wenn demnach Spinoza die Existenz der Dinge
unter die Modi rechnet, die fiir das Ding unwesentlich
und verénderlich sind, die Scholastik nennt sie des-
halb Akzidenzen, so kann man ihm hierin nur bei-
stimmen, Diese Wahrheit ist ja der Grundpfeiler der
ganzen Metaphysik des Aquinaten, Allein Spinoza iiber-
trigt diese Eigenschaft der Existenz im gleichen Sinne,
addquat oder univok, eindeutig auch auf Gott. In Gott ist
die Existenz das konstitutive Prinzip seiner Wesen-
heit. Somit kann man nicht in gleicher, sondern nur in
analoger Weise Schlufifolgerungen ziehen. Denn auf ersterem
Wege kommen wir dann zu einer Zusammensetzung Gottes
aus Wesenheit und Existenz, damit aber auch zu einer
htheren Ursache Gottes. Damit wird Gott abgesetzt.
Jotzt ist dann auch die Behauptung, Gott sei gleich der
Natur, durchaus begreiflich., Dieser Gott kann jedenfalls
alles nur Mogliche sein. Der Stoff, die Form, das Dasein
der Natur, das Allgemeine, aus dem sich alles weiter ent-
wickelt, zur Vollkommenheit entfaltet, mit einem Worte,
was ein jeder wiinscht und erlebt., Nur Gott ist er nicht,

¢) Der Pantheismus der Neuzeit

67. Nichts Neues unter der Sonne, sagt der beriihmte
Weise. Die groflen Denker, wie man sie zu nennen beliebt,
der neueren Zeit und Gegenwart haben es in ihrem Gott-
suchen um keinen Schritt weitergebracht als die alten
Indier, Griechen, die Pantheisten des Mittelalters mit dem
spiteren Baruch Spinoza. Darum kann man mit Recht be-
haupten: alles schon dagewesen, Unsere Gelehrten haben
blo die Kleider gewechselt und den fritheren Ungereimt-
heiten ziemlich viele neue beigefiigt. Das ist alles, Der
Grundgedanke bleibt immer derselbe, dafi Gott und die
Welt eins sind. Damit erscheint die Wesensverschieden-
heit Gottes und der Natur ein fiir allemal in Abrede ge-
stellt. Zu diesem Zwecke legen sich auch die modernen
Pantheisten einen Gottesbegriff' zurecht, der mit dem wirk-
lichen Gott nicht die geringste Ahnhchkelt mehr hat. Wir
haben bereits in der fritheren Darlegung an der Hand des
Aquinaten, im Anschlufl an Aristoteles nachgewiesen, dal
es nur vier Ursachen der Dinge geben kann. In der Frage
des Pantheismus konnen nur zwei in Betracht kommen:
die formelle und die Ursache des Daseins der Dinge, Frei-



474 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

lich auf Grund der Behauptung, Gott sei eins mit der
Natur, mufl Gott auch mit der stofflichen Ursache, mit
dem Stoff ein und dasselbe sein. Dafl die Verteidiger
dieser Lehre so weit herabsteigen, das Unvollkommenste
in der Welt Gott gleichzusetzen, darf uns nicht wunder-
nehmen. Es mufl eben alles dazu beitragen, um den un-
bequemen, wirklichen Gott abzusetzen, Darum mufd helfen,
was nur immer helfen kann, Jedes Mittel ist. dafiir gut.v
genug, wenn es auch nur Scheingriinde in sich enthlt.
68. Was nun den Stoff als eins mit Gott oder Gott
als Urstoff anbelangt, baben wir frither das Urteil des
Aquinaten vernommen: insania, Narrheit. Das, glauben
wir, geniigt vollkommen. Demnach kann man Gott, solange
an seiner Realitit festgehalten wird, sich nur so denken,
dafl er die Form der Natur oder Welt bildet. Denn die
Form macht die Dinge der Natur zu dem, was sie sind:
das Mineral zum Mineral, die Pflanze zur Pflanze, das Tier
zum Tier, den Menschen zum Menschen usw. Allein die
Form der Naturdinge besteht ja gar nicht fiir sich, ist
nicht subsistierend; folglich kann sie auch nicht so ohne
weiteres in der Wirklichkeit existieren. KEs existiert
nur das fiir sich bestehende Individuelle oder das Akzi-
dentelle im Substrat, dann ist es aber nicht mehr die
Form allein, sondern auch die individuellen Prinzipien sind
es, die Jeder Aufnahme in einem anderen hindernd im
Wege stehen. Unméglich kénnen zwei Individuen mit ab-
geschlossener Vollendung zu einer Vereinigung gelangen,
so dafd der eine Teil sich wie die Potenz, der andere wie
der Akt, die Form, sich verhidlt. Folglich kann Gott, das
subsistierende Dasein, nie den Akt, die Form, der Natur
abgeben, mit der Natur eine Zusammensetzung eingehen,
Bonitas prima est simplicissima. KErgo nec est in se com-
posita, nee alii componibilis. Et ita non potest
esse alicui forma, cum forma veniat in compositionem

eius, cuius est forma (De veritate, q. 21 a. 4), — Die
Griinde fiir die Ansicht, dafl Gott die Form aller Dinge
sei, nennt der Aquinate an dieser Stelle frivole. — Qui-

dam enim frivolis rationibus ducti posuerunt, Deum esse
de substantia cuiuslibet rei. Quorum quidam posuerunt,
Deum esse idem .quod materia prima, ut David de Di-
nando, Quidam vero posuerunt, ipsum esse formam cuius-
libet rei.



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 475

69. Dazu kommt noch der entscheidende Umstand,
dafl Gott nicht allein die fiir sich bestehende Form,
sondern das fiir sich bestehende Dasein, esse subsistens
bildet. Dadurch wird erst recht die Unmdglichkeit dar-
getan, daBl Gott weder in der Natur aufgenommen noch
die Natur aufnehimen, somit mit ihr eins sein kann, —
Sicut dicit Commentator in libro de causis, ipsa bonitas
prima ex hoc ipso individuatur et a cunctis aliis dividitur,
quod non recipit aliquam additionem. Non autem est de
ratione bonitatis absolute, ut recipiat additionem vel non
recipiat. Si enim esset de ratione eius recipere addi-
tionem, tune quaelibet bonitas additionem reciperet, et
nulla esset bonitas pura. Similiter si esset de ratione eius
non recipere additionem, nulla bonitas reciperet, et omnis
bonitas esset bonitas pura. Sicut de ratione animalis non
est nec rationale nec irrationale. Et ideo hoc ipsum, quod
est non posse recipere additionem, communicat bonitatem
absolutam, et distinguit primam bonitatem, quae est
bonitas pura, ab aliis bonitatibus, Hoc autem quod est non
recipere additionem, cum sit negatio, est ens rationis, et
tamen fundatur super simplicitatem bonitatis
primae (De veritate, q. 21 a. 4 ad 9; vgl. De veritate,
q. 2 a. 2 ad 5). .

70. Figen wir dem noch bei, dafl Gott durch die
Aufnahme in der Natur seine Unendlichkeit einbiifdt, weil
er sich nach der Aufnahmsfihigkeit dieser Natur richten
miiite, so liegt die Unméoglichkeit, da® Gott mit der Natur
eins sein kénne, auf flacher Hand. Oder ist die Natur ohne
Gott schon unendlich? Nihil habet esse, nisi inquantum
participat divinum esse, quia ipsum est primum ens; quare
causa est ommis entis, Sed omne quod est participatum in
aliquo, est in eo per modum participantis: quia nihil potest
recipere ultra mensuram suam. Cum igitur modus cuius-
libet rei creatae sit finitus, quaelibet res creata recipit
esse finitum, et inferius divino esse, quod est per-
fectissimum. * Ergo constat. quod esse creaturae, q uo est
formaliter, non est divinum esse (I. Sent. dist. 8
q.- 1 a. 2). — Wer behauptet, da die Natur selber un-
endlich sei, der weifd nicht, was er redet. Denn unendlich
gein, heifdt alle und jede Vollkommenheit besitzen, und
zwar nicht allein jede vorhandene, sondern jede erdenk-
liche, mdgliche. Erfreut sich etwa die Natur einer



476 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

derartigen Vollkommenheit? Das erweist sich einfach als
unmdglich, — Quantum igitur ad rationem essendi, in-
finitum esse non potest nisi illud, in quo ommnis
essendi perfectio includitur, quae in diversis in-
finitis modis variari potest. Kt hoc modo solus Deus
infinitus est secundum essentiam, quia eius essen-
tia non limitatur ad aliquam determinatam perfectionem,
sed in se includit omnem modum perfectionis, ad quem
ratio entitatis se extendere potest. Kt ideo ipse est infinitus
secundum essentiam., Haec autem infinitas nulli
creaturae competere potest. Nam cuiuslibet crea-
turae esse est limitatum ad perfectionem propriae speciel
{(De veritate, q. 29 a. 3; vgl. De potentia Dei, q. 1 a. 2
ad 9).

71. Kann demnach die Natur ihrem Wesen nach un-
moglich unendlich sein und Gott weder als deren Form
noch als deren Dasein ihr die Unendlichkeit verleihen, so
bleibt auf Grund dieses Systems der Einheit Gottes und
der Welt nichts anderes iibrig als die Annahme, dafl Gott
seine Unendlichkeit dabei einbiif’t, verendlicht wird. Damit
1st Gott preisgegeben: dixit insipiens in corde suo, non
est Deus. Und diese zahlreichen ,insipientes” wollen die
‘Gelehrtenwelt unserer Gegenwart bilden, Vertreter der
wahren Metaphysik sein, die mit stolzer Verachtung auf
die veraltete Scholastik herabsehen. Gott bewahre die
Menschen vor dieser Metaphysik.

72. Hat Baruch Spinoza Gott noch ein reales Dasein
zugesprochen, das eins mit der Natur ausmacht, so be-
streiten einige der neuen Pantheisten auch noch dieses
reale Dasein Gottes. Nach ihnen ist Gottes Dasein nur ein
Abstraktum, ein Begriff. Allerdings gibt schon Spinoza
dazu Veranlassung. Denn Spinoza leugnet die individuelle
Existenz Gottes. Folgerichtig kann Gott dann nur als ein
Abstraktum, als ein Gedankending aufgefaf’t werden, wie
wir etwa von der Gattung animal oder von der Species
humanitas reden. Selbst dieser Irrtum ist dem Aquinaten
nicht unbekannt geblieben, denn er betont wiederholt, daf}
Gott weder das Allgemeine bilde noch Gattung oder Art
der Dinge sein konne. Als Grund dafiir gilt dem eng-
lischen Lehrer die Tatsache, daf der Begriff und das
Wesen Gottes jede Beifiigung ausschliefSe, was mit Bezug
auf das Allgemeine, die Gattung oder Art, falls die unter



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 477

ihnen stehenden Dinge in der Wirklichkeit existieren
sollen, nicht der Fall ist, Sie selber aber haben ihre Exi-
stenz nur in unserem Denken, sind Gedankendinge. — In
rebus creatis res determinatur, ut sit aliquid, tripliciter:
aut per additionem alicuius differentiae, quae potentialiter
in genere erat; aut ex eo quod natura communis recipitur
in aliquo et fit hoc aliquid ; aut ex eo quod alicui additur
accidens, per quod dicitur esse vel sciens vel albus. Nullus
istorum modorum potest esse in Deo, quia ipse non est
commune aliquid, cum de intellectu suo sit, quod
non addatur sibi aliquid. Nec etiam eius natura est
recepta in aliquo, cum sit actus purus. Nec etiam recipit
aliquid extra essentiam suam, eo quod essentia sua continet
omnem perfectionem. Remanet autem, quod sit aliquid
determinatum per conditionem negandi ab ipso omnem
additionem vel conditionem. Et per hoc removetur
ab eo omne illud, quod possibile est additionem recipere
(I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 1 ad 2; vgl. a. a. 0. q. 1 a. 2
ad 3).

73. Aus dieser Lehre des Aqumaten folgt mit zwin-
gender Logik, daf Gott weder Akzidenzen haben kann,
noch daff die Natur nur eine phénomenale Existenz auf-
weist. Ersteres nicht, weil jedes Akzidenz, um Bestand zu
haben, in einem Substrat anfgenommen sein mufl, Gott
aber nichts aufnehmen kann; letzteres ebensowenig,
da eine phénomenale Existenz nur in der Phantasie dieser
Art Pantheisten einen Halt besitzt, indem diese Ansicht
jede reale Existenz aufler dem.phantasierenden Pantheisten
in Abrede stellt. Bisher hat es als unumstéfilicher Grund-
satz gegolten, dafd nichts sich selber bewegen kann. Allein
Professor Wundt spricht von einer ,einheitlichen Selbst-
bewegung der Substanz“. Der wahre Miinchhausen. ,Der
Weltgrund kann nicht vollig losgeldst von dem Weltinhalt
gedacht werden.“ Als was? fragen wir, Als wirksame Ur-
sache? Dann ist es richtig. Denn omne agens agit sibi
simile. Etwa als Formalursache? Das ist grundfalsch. ,Wie
vielmehr iiberall der Grund in der Folge nur dadurch wirksam
ist, daBl er selbst in sie eingeht, so ist auch die Gottesidee
nur dadurch durchfiithrbar, wenn Gott als Weltwille, die
Weltentwicklnng als Entfa.ltung des gottlichen Willens und
‘Wirkens gedacht wird“ (bei Gutberlet: Kampf um die
Seele, 19032, p. 210 und 423). In der Tat eine sonderbare



478 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

Logik. Wir haben bisher immer gehért, daff die wirksame
Ursache durchaus verschieden sei von ihrer Wirkung,
somit niemals mit ihrer Wirkung formell eins sein oder
,in sie eingehen“ kénne, sondern nur ein ihr Ahnliches.
hervorzubringen vermdge. Denn, so sagte man uns, nichts.
konne sich selber hervorbringen, das individuelle Wesen
der Ursache miisse daram stets verschieden sein vom Wesen
der Wirkung. — Non est eadem essentia causae et
effectus (Summ. theol. IT II q. 58 a. 6). — Oportet effectum:
a causa distingui, cum nihil sit causa sui ipsius (De po-
tentia Dei, q. 7 a. 8. — Apud nos nomen causae
significat aliquid in essentia diversum (a. a. 0, q. 10
a. 1 ad 8).

74. Zwischen Ursache und Wirkung: ,Grund und
Folge®, besteht allerdings ein Verhéltnis der Abhanglgkmt.
und Ahnhchkelt aber niemals der numerischen Kinheit.
Der Grund muf durchaus nicht ,in die Folge eingehen,
dem eigenen Wesen nach, sondern nur mit seiner
Kraft. — Nomen causa videtur importare diversitatem
substantiae et dependentiam alicuius ab altero. In omnibus-
enim causae generibus semper invenitur distantia inter
causam et 1d, cuius est causa, secundum aliquam per--
fectionem aut virtutem (Summ. theol. I p. q. 83 a. 1
ad 1).

75. Mit Bezug auf Gott als Grund der Welt, also
der Folge, greift a.llerdlngs ein eigentiimliches Verhiltnis
Platz, Da namlich die Kraft Gottes mit seinem
Wesen identisch ist, so mufl sein Wesen in der Tat
,in die Folge eingehen“. Es geschieht aber das nicht als.
Formal-, sondern als Wirkursache. Darum kann von
einer inneren Identitdt mit der Folge gar keine Rede sein.
Bei den Geschopfen ist das nicht immer der Fall, weil ihre
Kraft vom Wesen selber verschieden ist, z. B. die Sonne.
— Sic ergo oportet virtutem divinam adesse cuilibet
rei agenti, sicut virtutem corporis coelestis oportet.
adesse cuilibet corpori elementari agenti. Sed in hoc
differt. Quia ubicunque est virtus divina, est essentia
divina, non autem essentia corporis coelestis est,
ubicunque est sua virtus. Et iterum, Deus est sua
virtus, non autem corpus coeleste. It ideo potest dici,
quod Deus in qualibet re operatur, inquantum eius virtute-
quaelibet res indiget ad agendum. Non autem potest proprie:



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 479

dici, quod coelum semper agat in corpore elementari, licet
eius virtute corpus elementare agat (De potentia Dei, q. 3 a. 7).

76. Gott ist demnach der Welt innerlich, aber
nicht als deren Wesensbestandteil, sondern nur als
wirkende Ursache, um die Welt in ihrem Bestande auf-
rechtzuerhalten, — Et cum coniunxerimus his, quod Deus
sit sua virtus, et quod sit intra rem quamlibet, non
gicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in
esse ete. (a. a. 0.). Wenn also Wundt sagt: ,Der Welt-
grund kann nicht vollig losgelost von dem "Weltinhalt
gedacht werden®, so hat ihm darauf soeben der Aquinate
die richtige Antwort gegeben. Der Weltgrund ist durchaus
nicht ,losgelost* vom Weltinhalt. Allein Gott als ,Welt-
wille und als die Weltentwicklung, als die Entfaltung des
gottlichen Willens und Wirkens*, chne weiteres als selbstver-
sténdlich hinzustellen, dazu gehort viel Phantasie, aber wenig
Arbeit des Verstandes. Es ist immer dieselbe halsbrecherische
Logik, deren sich die modernen Pantheisten bedienen. Gott
will die Welt, er will deren Entwicklung, also ist die
Weltnichtsanderesals ,die Entfaltung des géttlichen Willens
und Wirkens“ oder ein und dasselbe mit Gott. Was
miiite man zu folgender Beweisfiihrung sagen: Der Ge-
lehrte will ein Buch schreiben, er will dessen Entwick-
lung von Seite zu Seite, also ist das Buch die Entfaltung
seines Willens und Schteibens, folglich ein und dasselbe
mit dem Gelehrten. Die Gesetze der Logik haben hier
nichts mehr zu reden. Demnach steht die Wahrheit auf
seiten des Aquinaten. — Deus est esse omnium, non
essentiale, sed causale. Quod sic patet. Invenimus
enim tres modos causae agentis. Scilicet causam aequivoce
agentem; et hoc est, quando effectus non convenit cum
causa nec nomine nec ratione, Item causam univoce
agentem, quando effectus convenit in nomine et ratione
cum causa... Neutro istorum modorum Deus agit, quia nihil
univoce convenit cum ipso. Non aequivoce, cum effectus
ot causa aliquo modo conveniant in ncmine et ratione, se-
cundum prius et posterius... Unde est tertius modus causae
agentis analogice. Unde patet quod divinum esse producit
esse creaturae in similitudine sui imperfecta. Kt ideo esse
divinum dicitur esse omnium rerum, a quUO Omne esse
creatum effective et exemplamter manat. (I. Sent.
dist. 8 q. 1 a, 2),



480 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

77. Einer der hi#ufigsten Irrtiimer hat seinen Grund
auch darin, dafl man die Begriffe ,unterschieden“ und
,verschieden“ untereinanderwirft. Unterschieden kann
ganz gut bestehen mit der Einheit in der Wesenheit.
Verschieden hingegen vertrigt sich nicht mit der Ein-
heit des Wesens zweier Dinge. — Prima non sunt di-
versa, nisi per seipsa. Sed ea, quae sunt ex primis, differunt
per diversitatem primorum; sieut homo et asinus differunt
1stis differentiis diversis: rationale et irrationale, quae non
diversificantur aliis differentiis, sed seipsis. Ita etiam Deus,
et esse creatum non differunt aliquibus differentiis utrique
superadditis, sed seipsis. Unde nec proprie dicuntur differre,
sed diversa esse. Diversum enim est absolutum, sed differens
est relatum secundum Philosoph. in X, Metaph. Omne
enim differens aliquo differt. Sed non omne diversum,
aliquo diversum est (a. a. O. ad 3).

78. Wenn' demnach  die modernen Pantheisten - zu-
geben, dafl Gott seinen Willen und sein Wirken in der
Weltentwicklung ,entfaltet, so mufl Gott offenbar als
Wirkursache anerkannt werden. Allein die Wirkursache
ist vom Gewirkten nicht blof unterschieden, sondern
verschieden., Keine Wesenheit kann sich selber be-
wirken, wirksame Ursache ihrer selbst sein. Folglich
bildet die Welt unméglich ein und dasselbe mit Gott. Es
ist nur Unverstéindnis, wenn von einer causa sul ipsius
gefabelt wird, denn es fehlt diesen Autoren der Begriff
der wirksamen Ursache, der causa efficiens. — Hoc autem
invenimus in origine divinarum personarum, quod tota
essentia unius accipitur in alia, ita quod una numero
est essentia trium, et idem esse. Et ideo ad singnifican-
dum ordinem talis originis non competit nomen cau-
sae propter duo. Primo, quia omnis causa vel est extra
essentiam rei, sicut efficiens et finis, vel pars
essentiae, sicut materia et forma. Secundo, quia omnis
causa habet ordinem principii ad esse sui causati, quod
per ipsam constituitur (I. Sent. dist. 29 q. 1 a. 1).

79. Nun miissen wir uns noch mit der Entwicklung
oder Entfaltung Gottes durch die Welt etwas niher be-
fassen. Jede Entwicklung oder Entfaltung setzt die Fahigkeit
und Anlage dazu notwendig voraus. Die Scholastik nennt die
Fahigkeit und Anlage ,Potentialitét“. Besitzt nun das
Wesen Gottes irgendeine Fiéhigkeit oder Anlage zu seiner



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 481

Entwicklung oder Entfaltung? Offenbar nicht, denn mit
der reinen Wirklichkeit, mit dem actus purus, was
Gott tatsdchlich ist und aus den Kreaturen unfehlbar er-
wiesen werden kanun, vertrigt sich keinerlei Potentialitiit,
Dies noch um so weniger, als mit der Entwicklung ja
eine Zeitfolge innerlich verbunden werden mufd, Duratio-
omnis attenditur secundum quod aliquid est in actu.
Tam diu enim res durare dicitur, quam diu in actu est,
et nondum est in potentia. IKsse autem in actu contingit
dupliciter. Aut secundum hoc quod actus ille est incompletus
et potentiae permixtus, ratione cuius ulterius in actum
procedit. Et talis actus est motus. Est enim motus (actus)
existentis in potentia secundum quod huiusmodi, ut dicit
Philosoph. in III. Physic. Aut secundum quod actus non
est permixtus potentiae nec additionem reci-
piens perfectionis. Ef talis actus est actus quietus et per-
manens. KEsse autem in tali actu contingit dupliciter. Vel
ita, quod ipsum esse actu, quod res habet, sit sibi acqui-
situm ab alio. Et tunc res habens tale esse est potentialis
respectu huius actus, quem tamen perfectum accepit. Vel
esse actu est rei ex seipsa, ita quod est de ratione
quidditatis suae. Et tale esse est esse divinum,
in quo non est aliqua potentialitas respectu huius
actus. Sic igitur patet, quod est triplex actus. Quidam,
cui non substernitur aliqua potentia. Et tale est
esse divinum et operatio eius. Et huic respondet loco
mensurae: aeternitas, Est alius actus, cui substat potentia
quaedam, sed tamen est actus completus, acquisitus in
potentia illa. Kt huic respondet aevum. Est autem alius
(actus), cui substernitur potentia, et admiscetur sibi potentia.
ad actum completum secundum successionem, additionem:
perfectionis recipiens, Kt huic respondet tempus (I. Sent.
dist. 19 q. 2 a. 1),

80. Wenn sich demnach geméif} der Behauptung der
Pantheisten Gott fortwibrend entwickelt und entfaltet, so
hat er sein volles Dasein gar noch nicht erreicht. Wann
wird aber Gott endlich einmal dieses Gliick geniefien? Die-
Zeit dringt und wir brauchen schon lange Gott. Die zweite-
Schwierigkeit stellt sich ein: wie kommt Gott aus seiner
Potentialitéit heraus? Diese ewige Entwicklung kommt ja
zu keinem Ende und wir kdnnen nicht linger warten. Mit.
dem ewigen Werden Gottes ist uns nicht geholfen.



483 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

Folglich mufy ein hoheres Wesen als Gott selber ein-
greifen, um dieses ewige Werden endlich zum Abschlufd
zu bringen. Nun so nennen wir dann dieses hodhere
Wesen Gott. So ist es auch in der Tat, Die Welt,
nicht Gott, entwickelt und entfaltet sich, von Gott, der
wirksamen Ursache, mit verschiedenen Kriiften ausgeriistet,
unter seiner Leitung und Mitwirkung immer grofler und
herrlicher -zu seinem Lobe und Preise. ,Wer trigt der
Himmel unzéhlbare Sterne? Wer fithrt die Sonn’ aus ihrem
Zelt? Sie kommt und leuchtet und lacht uns von ferne
und léuft den Weg gleich als ein Held. Vernimm’s und
siehe die Wunder der Werke, die die Natur dir angestellt!
Verkiindigt Weisheit und Ordnung und Stirke dir mnicht
den Herrn, den Herrn der Welt?* (Gellert.)

81. Erwahnung verdient noch die Aunsicht jener
modernen Pantheisten, die Gott ein ganz und gar Unbe-
stimmtes, Indeterminatum, sein lassen, entweder das poten-
tielle Selbstbewufdtsein, die indifferente Identitdt von Geist
und Natur, die undeterminierte logische Idee, der ganz
und gar unbestimmte Wille usw., — Da8 uns mit einem
in dieser oder jener Art oder gar in jeder Weise unbe-
stimmten Gott durchaus nicht gedient sein kann, das be-
greifc ein jeder Mensch, ohne moderner Gelehrter zu sein.
Denn ein unbestimmtes Wesen ist und bleibt in der
Wirklichkeit ein Gedankending. Und 'mit einem Gott
dieser Art wissen wir nichts anzufangen. Dieser Gott ist
in Wahrheit weder Stoff noch Form, ncch wirksam, noch
Endziel, mit einem Wort: nur das Gebilde unserer Phan-
tasie, nicht einmal das Ergebnis unseres ehrlichen Nach-
denkens. Mit vollem Recht heif3t es darum: dixit insipiens
in corde suo, non est Deus. Der Verstand hat mit
diesem Ergebnis der Forschung nichts zu tun. Da gilt
wahrhattig die eindringliche Mahnung: nolite fieri sicut
equus et mulus, quibus non est intellectus,

82. Der enghsche Lehrer weist mit untriiglicher
Sicherheit nach, daf Gott von Kwigkeit her das aller-
bestimmteste, determinierteste Wesen ist und sein mufl,
Denn eine jede Determinierung kann nur auf einem zwei-
fachen Wege stattfinden: entweder durch eine Beschrin-
kung oder durch die einfache Verschiedenheit, Der erstere
Weg erweist sich mit Bezug ‘auf Gott als durchaus un-
gangbar. Folglich kann nur der zweite Weg eingeschlagen



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 483

werden. Der ersteren Auffassung widerspricht die Wesen-
heit Gottes, denn eine Form, und das ist Gott, kann nur
dadurch determiniert, bzw. beschrinkt werden, daf} sie in
einem Substrat Aufnahme findet. Allein die fiir sich be-
stehende, im Dasein abgeschlossene Form kann unmog-
lich mehr in einem anderen aufgenommen werden. fben
darin besteht die Grundverschiedenheit Gottes
von den Kreaturen. Darum ist Gott das Allerbestimmteste,
was es gibt und geben kann. — Aliquid dicitur determi-
natum dupliciter, Primo ratione limitationis; alio modo
ratione distinctionis. KEssentia autem divina non est quid
determinatum primo modo, sed secundo modo: quia forma
non limitatur nisi ex hoc, quod in alio recipitur, cui
materia commensuratur. In essentia autem divina non est
aliquid in alio receptum, eo quod esse eius est ipsa divina
natura subsistens, quod in nulla re alia contingit.
Nam quaelibet res alia habet esse receptum, et sic
limitatum. Et inde est, quod essentia divina ab om-
nibus distinguitur per hoe, quod est in alio
non recipi: sicut si esset aliqua albedo existens non in
subiecto, ex hoc ipso distingueretur a qualibet albedine in
subiecto existente, quamvis in ratione albedinis non esset
recepta et sic nec limitata. Patet ergo quod essentia
divina non est quid generale, in essendo, cum
sit ab omnibus aliis distincta, sed solum in causando,
quia id, quod est per se, est causa eorum, quae per se
non sunt, Unde esse per se subsistens est causa
omnis esse in alio recepti. Kt ita essentia divina est in-
telligibile, quod potest determinare intellectum (Quodl. 7
q. 1 a. 1 ad 1; vgl a. a. O. Quodl. 7 q. 3 a. 6; I Sent.
dist. 8 q. 4 a. 1 ad 2).

83. Wer sich demnach noch zu der Annahme bekennt,
dafl Gott die wirksame Ursache des Weltalls ist, der kann
unmdglich einen durchaus unbestimmten, undeterminierten
(Gott annehmen., Denn ein Gott dieser Art kann nichts er-
schaffen, well er selbst nur die Potentialitiit zu seiner
eigenen Existenz besitzt, also auch nur ein anderes,
als sibi simile, in der Verfassung der Potentialitit hervor-
bringen konnte, aber vor allem, was das Entscheidende
ist, tiberhaupt nichts hervorzubringen vermag. Das Unbe-
stimmte, das Allgemeine existiert nicht. Und nur das Exi-
stierende, quod est in actu, ist in der Lage, etwas zu

Divus Thomas V. (Jahrbueh fiir Philosophie ete, XXXI1I.) 32



484 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

bewirken, ein sich Ahnliches ins Dasein zu setzen., Die
Pantheisten dieser Kategorie sind darum genétigt, das
Weltall als nicht von Gott erschaffen, neben Gott zu
stellen. Woher stammt es aber dann? Sie antworten, es ist
einmal da, von Ewigkeit da. Um die Ursache des Daseins
macht sich ihre Denkerstirn keine Sorge. Der Aquinate hat
uns soeben die volle Wahrheit in das Gedichtnis zuriickge-
rufen: quod est per se, est causa eorum, quae per se non sunt,

84. Wird jedoch Gott nicht als wirksame Ursache des
Weltalls anerkannt, dann sehen wir erst recht nicht ein,
wozu wir einen unbestimmten, nicht determinierten, sich
selber erst differenzierenden Gott brauchen sollen. Ein
solcher Gott kann uns doch hdochst gleichgiiltig sein. Das
absolute, dabei aber rein potentiale Selbstbewufdtsein, die
fiir jedes objektive Sein indifferente absolute Identitéit von
Geist und Natur, die ganz und gar unbestimmte Idee, der
vollig unbestimmte Wille usw. lassen uns wahrhaftig voll-
kommen kalt. Mit Karikaturen eines Gottes dieser ver-
schiedenen Schattierungen kann man uns weder erbauen,
zur Anbetung bewegen, noch in Furcht und Schrecken
versetzen. Denn dieser Gott wird vom Weltall und uns
selber an Vollkommenheit weit iibertroffen. Dieser
Gott befindet sich in jeder Beziehung nur erst in der
Potenz, besitzt somit blof die Anlage und Fahigkeit zu
einem Gott, das Weltall und wir sind aber schon in actu,
wir sind tétig.

VII. Schlulwort

86. In der Frage um das Verhéltnis Gottes zum Welt-
all hat niemals die Naturwissenschaft das entschei-
dende Urteil abzugeben, sondern, wie der Aquinate mit
Recht betont, die Metaphysik, Ihr allein kommt es zu, die
letzten und hochsten Griinde, causas, aufzuzeigen. Die Ur-
sachen als solche sind der Naturwissenschaft entriickt,
weil sie keéines Stoffes bediirfen, der eigentlicher
(Gegenstand der Naturforschung ist. Denn die Naturwissen-
schaft befaBt sich mit den Ursachen, insoweit dieselben
natiirliche Verdnderungen bewirken, — Sed a
philosopho naturali assumitur consideratio de causis propter
aliquam necessitatem; nec tamen assumitur ab eo conside-
rare de causis, nisi secundum quod sunt causae natu-
ralium mutationum (II. Physie. b, nr. 1),



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 485

86. Darum ist es vollkommen zwecklos, wenn' die
modernen Monisten Gott dadurch aus der Welt zu schaffen
trachten, dal} sie dem Stoff und der Kraft des Weltalls
grofmiitig die Ewigkeit verlethen. Was ist damit ge-
wonnen? Vom metaphysischen, wie nicht minder vom
physischen Standpunkt aus handelt es sich gar nicht
darum, ob der Stoff und die Kraft ewig sind oder nicht
ewig, sondern einzig und allein um die Ursache,
warum sie iiberhaupt existieren. Schon die alten
Philosophen, die zu der Ewigkeit der Bewegung und
Veranderung des Stoffes sich bekannten, haben nichts-
destoweniger zugegeben, daf Gott die Ursache des
Stoffes und der Bewegung sei. Im Kommentar zu der
Physik des Aristoteles bringt der englische Lehrer eine
interessante Losung der Streitfrage zwischen Alexander
Aphrodlslas und Averroés (Ibn Roschd) iiber die Aus-
legung eines Textes des Aristoteles, Der Aquinate bemerkt:
videamus ergo, utrum convenienter impugnet (Averroés)
solutionem. Alexandri, quidicit, quod coerpus coeleste
acquirit aeternitatem ab alio. Ksset siquidem con-
veniens eius improbatio, si Alexander posuisset, quod corpus
coeleste de se haberet potentiam ad esse et non esse et
ab alio acquireret esse semper. Kt hoc dico supposita in-
tentione ipsius, ut non excludamus omnipotentiam Dei, per
quam corruptibile hoc potest induere incorruptionem: quod
nunc discutere ad propositum non pertinet. Sed tamen
Averroés, etiam sua intentione supposita, concludere non
potest contra Alexandrum, qui posuit, quod corpus
coeleste acquirat aeternitatem ab alio, non quasi de se habens
potentiam ad esse, et non esse, sed quasi non habens ex se
esse. Omne enim, quod non est suum esse, parti-
cipat esse a causa prima, quae est suum esse.
Unde et ipse confitetur in libro de Substantiis Orbis,
quod Deus est causa coeli, non solum quantum ad
motum eius, sed etiam quantum ad substantiam
ipsius. Quod non est, nisi quia ab eo habet esse.
Non autem habet ab eo esse, nisi perpetuum. Habet ergo
perpetuitatem ab alio. Et in hoc etiam consonant verba eius
(Aristotelis), qui dicit in V, Metaph. et supra in principio
hnius octavi, quod quaedam sunt necessaria, quae habent
causam suae necessitatis. Hoc ergo supposito, plana est
solutio secundum intentionem Alexandri, quod sicut corpus

32%



486 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

coeleste habet moveri ab alio, ita et esse. Unde sicut
motus perpetuus demonstrat infinitam virtutem motoris,
non antem ipsius mobilis, ita et perpetua eius du-
ratio demonstrat infinitam virtutem causae, a qua habet
esse (VIIL. Physic. 21, nr. 14),

87. An einer anderen Stelle bemerkt der englische
Lehrer: wenn auch Aristoteles eine ewige Bewegung durch
Gott angenommen habe, so habe er damit keineswegs in
Abrede gestellt, dafl Gott die Ursache des Daseins
der Welt bilde. Est autem valde notandum quod hic
dicitur. Quia ut in II. Metaph. habetur, eadem est dispo-
gitio rerum in esse et in veritate. Sieut igitur aliqua sant
semper vera, et tamen habent causam suae veritatis, ita
Aristoteles intellexit, quod essent aliqua semper entia,
scilicet corpora coelestia, et substantiae separatae, et
tamen haberent causam sui esse. Ex quo patet,
quod, quamvis Aristoteles poneret mundum aeternum, non
tamen credidit, quod Deus non sit causa essendi
ipsi mundo, sed causa motus eius tantum, ut quidam
dixerunt (VIII. Physic. 3, nr. 6). — Ebenso lesen wir bel
dem Aquinaten anderswo : Est autem attendendum, quod Ari-
stoteles hic ponit Deum esse factorem coelestium
corporum, et non solum causam per modum finis, ut
quidam dixerunt (De coelo et mundo. I. lect. 8, nr. 14;
vgl. II. Sent. dist. 1 q. 1 a. b ad 1 etec.). -

88. Aus dem soeben Dargelegten geht unzweifelhaft
hervor, dafl es sich in unserer Angelegenheit durchaus
nicht um ewig oder nicht ewig handelt, sondern darum,
wo wir die wirksame Ursachs des Stoffes und der
Kraft zu suchen haben. Vom philosophischen oder meta-
physischen Standpunkt aus, erklirt S. Thomas, kann man
weder stringent beweisen, dafl die Welt ewig, noch daf
sie nicht ewig ist. Die Wahrheit in dieser Frage lehre
uns aber der Glaube, also die Offenbarung Gottes. — Dico
ergo, quod ad neutram partem quaestionis sunt de-
monstrationes, sed probabiles vel sophisticae rationes
ad utrumque, Et hoc significant verba Philosophi di-
centis in I. Topic. quod sunt quaedam, problemata de
quibus rationem non habemus: ut utrum mundus
sit aeternus. Unde hoc ipse demonstrare nunquam in-
tendit, quod patet ex suo modo procedendi. Quia ubicunque
hanc quaestionem pertractat, semper adiungit aliquam per-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 487

suasionem, vel ex opinione plurium, vel approbatione ra-
tionum, quod nullo modo ad demonstratorem pertinet
(IT. Sent. dist. 1 q. 1 a, 5; vgl. De potentia Dei, q. 3
a. 17; Quodl, 8 q. 14 a. 31).

89. Hingegen lifit sich stringent, also mit Evi-
denz, der Nachweis erbringen, dafl Stoff und Kraft eine
wirksame Ursache haben miissen, um in der Wirk-
lichkeit zu existieren, eine causam sui esse. Denn zunéchst
sind wir auflerstande, einen Grund anzugeben, warum Stoff
und Kraft, als Ganzes, also als Weltall genommen, warum
diese beiden gerade so beschaffen und geordnet sein miissen,
Handelt es sich um ein Einzelnding, dann koénnen wir
allerdings sagen, das und jenes erfordere diese Beschaffen-
heit, damit das und jenes geschehe oder Bestand habe.
Anders jedoch verhilt sich die Sache, wenn es das Weltall
selber angeht. Denn diesbeziiglich vermdgen wir keinerlei
Grund anzugeben. Folglich mufl es von einem Willen
abhiéingen, warum das Weltall, aus Stoff und Kraft be-
stehend, gerade so und nicht anders eingerichtet worden
ist. — Aliter dicendum est de productione unius particu-
laris creaturae, et aliter de exitu totius universi a Deo.
Cum enim loguimur de productione alicuius singularis
creaturae, potest assignari ratio, quare talis sit, ex aliqua
alia creatura, vel saltem ex ordine universi, ad quem quae-
libet creatura ordinatur sicut pars ad formam totius. Cum
autem de toto universo loquimur educendo in esse, non
possumus ulterius aliquod creatum invenire, ex quo
possit sumi ratio, quare sit tale vel tale. Unde, cum nec
etiam ex parte divinae potentiae, quae est infinita, nec
divinae bonitatis, quae rebus non indiget, ratio determinatae
dispositionis universi sumi possit, oportet, quod eius ratio
sumatur ex simplici voluntate producentis. Ut, si quaeratur,
quare quantitas coeli sit tanta et non maior, non potest
huius ratio reddi, nisi ex voluntate producentis... Nec
obstat, si dicatur, quod talis quantitas consequitur naturam
coeli vel coelestium corporum, sicut et omnium natura
constantium est aliqua determinata quantitas. Quia sicut
divina potentia non limitatur ad hanc quantitatem magis,
quam ad illam, ita non limitatur ad naturam, cui debeatur
talis quantitas, magis quam ad naturam, cui alia quantitas
debeatur. Et sic eadem redibit quaestio de natura, quae
est -de quantitate; quamvis concedamus, quod natura coeli



488 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

non sit- indifferens ad quamlibet quantitatem, nec sit in eo
possibilitas ad aliam quantitatem nisi ad istam (De po-
tentia Dei, q. 3 a. 17).

90. Vermdgen die Pantheisten schon keinen Grund
anzugeben, warum Kraft und Stoff, das Weltall, gerade so
beschaffen ist und nicht anders, wihrend es doch der Mog-
lichkeiten des Anderssein noch unzihlige gibt, so sind sie
erst recht auflerstande, die Ursache der KExistenz von
Stoff und Kraft, vom Weltall, anzugeben. Der Grund der
Existenz des Stoffes und der Kraft kann nur ein zwei-
facher sein. Entweder ergeben die das Wesen des Stoffes
und der Kraft konstitutiven Prinzipien zugleich den
Grund ihrer Existenz oder dieser Grund liegt aufler-
halb des Wesens, Erstere Annahme erweist sich als falsch.
Denn der Stoff und die Kraft existieren nicht des-
halb, weil sie Stoff und Kraft sind. Ebensowenig
ist das Weltall oder der Mensch da, weil es Weltall, weil
er Mensch ist. Im Wesen aller dieser Dinge finden wir
nicht'den mindesten Grund dafiir, dafl sie existieren, andern-
falls miften aller denkbare Stoff, alle denkbare Kraft,
alle nur denkbaren Menschen existieren. Denn welche
Wesenheit oder welches Wesen immer wir denken, bildet
dessen Existenz ein und dasselbe mit der Wesenheit,
mit dem Wesen selber, so kdnnen wir diese letzteren nur
als existierend denken. Man wende nicht ein, wir
konnen ja die Wesenheit, das Wesen, denken und von der
Existenz derselben in unserem Gedanken abstrahieren,
Denn bei sachlicher Identitit der beiden mit der Exi-
stenz konnen wir nicht von der Existenz abstrahieren,
sonst bleibt uns nichts mehr zum Denken iibrig. Wir haben
alles abstrahiert, nimlich das durchaus Identische. Das
wire gerade so, als wollte ich den Menschen als animal
rationale denken, dabei aber nur das animal auffassen.
und vom rationale abstrahieren. Dann ist es ja offenbar
nicht mehr der Mensch, dessen Wesenheit ich mir
denke. Darauf beruht gerade die Beweisfithrung des eng-
lischen Lehrers vom sachlichen Unterschied der Wesenheit
und Existenz in den Kreaturen, daB wir die Wesenheit
eines jeden Geschipfes der Wahrheit gemidfd denken
konnen, ohne deren Existenz zu beriicksichtigen, Das ist
aber nur moglich, wenn Wesenheit und Existenz sachlich
nicht ein und dasselbe ausmachen, die Existenz nicht



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 489

Wesensbestandteil oder gar die Wesenheit selber ist, Nur
in diesem Falle -kommen die Wesenheiten der Kreaturen
ihnen durch sie selber, per se, die Existenz aber durch
eine andere Ursache zu. — Substantia uniuscuiusque est
el per se et non per aliud. Unde esse lucidum actu non
est de substantia aéris, quia est el per aliud., Sed
cuiuslibet rei creatae esse est ei per aliud, Nam alias
non esset creatum. Nullius igitur substantiae creatae
suum esse est sua substantia (Summ. philos, II cap. 62
arg. D).

8 91. Diese Wahrheit ergibt sich noch von einem an-
deren Gesichtspunkte aus, nédmlich: was nicht im Begriffe
einer Wesenheit eingeschlossen ist, sondern sich derart
verhilt, dafl die Wesenheit unter dem geraden Gegen-
teil desselben aufgefaflt und in der Wahrheit erkannt
werden kann, das kann nie und nimmer mit der Wesen-
heit sachlich ein und dasselbe bilden. Nun vermégen
wir die Wesenheit eines Dinges, den Stoff und die Kraft
wahrheitsgem & zu bestimmen, definieren, zu erkennen,
auch wenn sie nicht existieren. Folglich ist die Existenz
derselben nicht sachlich ein und dasselbe mit der Wesen-
heit, Ks ist unmoglich, daf} ich z B. den Menschen bald
als Menschen, d. h. als animal rationale, bald als nicht
animal rationale zu denken imstande bin. Hingegen unter-
liegt es keinerlei Schwierigkeiten, den Menschen als exi-
stierend oder auch als nicht existierend aufzufassen.
Darum besitzen wir nach der ausdriickliehen, wiederholt
betonten Lehre des Aquinaten vollkommen richtige Er-
kenntnisse der Wesenheiten aller Geschépfe, auch ohne zu
wissen, ob sie existieren oder nicht existieren.

92, Wir wissen darum, was der Stoff, was die Kraft
ist, deshalb aber noch durchaus nicht, daf} diese beiden
existieren, Und selbst dann, wenn sie nicht existieren, ent-
spricht unsere KErkenntnis ihrer Wesenheiten voll-
kommen der Wahrheit. Somit haben der Stoff und die
Krafo ihre Existenz nicht aus den konstitutiven Prinzipien
ihrer Wesenheiten, per se, sondern von einer #ufleren Ur-
sache, habent suum esse per aliud, die in wirksamer Weise
als causa efficiens ihnen das Dasein mitteilt. Vom meta-
physischen Standpunkte aus bleibt es sich also ganz
gleich, ob der Stoff und die Kraft ewig sind oder nicht
ewig. In beiden Fillen bildet Gott: die wirksame Ursache



490 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

des Stoffes und der Kraft. Anders urteilt der Glaube.
Daher bemerkt der englische Lehrer, nachdem er die Au-
sicht des Aristoteles und seiner Nachfolger iiber die Ewig-
keit erwidhnt hat: diese Meinung ist zwar wahrscheinlicher
als die der fritheren Autoren, allein alle sind falsch und
héretisch. — Alii dixerunt, quia res fuerunt ab aeterno
secundum illom ordinem, quo modo sunt. Kt ista est
opinio Aristotelis et omnium Philosophorum sequentium
ipsum. Et haec opinio inter praedictas probabilior est.
Tamen omnes sunt falsae et haereticae (IL. Sent.
dist. 1 q. 1 a.b). — Infolgedessen schlieflt sich der Aquinate
auch in der Frage um die Ewigkeit oder Zeitlichkeit der
Welt der dritten Auffassung an, die lautet: Tertia positio
est, dicentium, quod omne, qucd est praeter Deum, incepit
esse. Sed tamen Deus potuit res ab aeterno produxisse,
ita quod mundum incepisse non potuit demonstrarij,
sed per revelationem divinam esse habitum et cre-
ditum. Kt haec positio inititur auctoritati Gregorii, qui
dicit, quod quaedam prophetia est de praeterito, sicut
Moyses prophetizavit, cum dixit Genes. I: in principio
creavit Deus ooelum et terram. Et huic positioni consen-
tio, quia non credo, quod a nobis possit sumi ratio de-
monstrativa ad hoc, sicut nec ad Trinitatem quamvis
Trinitatem non esse sit impossibile. Xt hoc ostendit d e-
bilitas rationum, quae ad hoc inducuntur pro de-
monstrationibus, quae omnes a philosophis tenentibus
aeternitatem mundi positae sunt et solutae (a. a. O.).

93. Fir den Metaphysiker ist, wie gesagt, die
Ewigkeit oder Zeitlichkeit der Welt anch gar nicht das
Entscheidende. Ihm handelt es sich vielmehr in erster Linie
um die Urséichlichkeit der Welt. Diese wirksame Ur-
sache ist aber nur in Gott zu finden. Denn im Begriff
und Wesen der Welt liegt die Existenz nicht; kein Ding
kann sich selber die Existenz geben, folghch mufl Gott,
die hochste Ursache, es sein, die ibhr eigenes Dasein aus
sich, per se, besitzt. Omnis res, quocunque modo existens,
non habet esse, nisi a Deo (De potentia Dei, q. 3 a. 3)..
— Est autem ponere aliquod ens, quod est ipsum
suum esse. Quod ex hoc probatur, quia oportet esse ali-
quod primum ens, quod sit actus purus, in quo nulla sit
compositio. Unde oportet, quod ab uno illo ente omnia alia
sint, quaecunque non sunt suum esse (a. a. 0. a. b).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 49%

- 94, Nun steht es aber aufler allem Zweifel, dafl die
wirksame Ursache nicht ein und dasselbe mit dem Ge-
wirkten sein kann, denn sie wiirde sich in diesem Falle
selber hervorbringen. Zudem widerspricht diese Auffassung
dem Begriff und Wesen der Ursache iiberhaupt. Nomen
causae significat aliquid in essentia diversum (De po-
tentia Dei, q. 10 a. 1 ad 8). — Darum kann Gott als Ur-
sache nie den Kreaturen, der Welt gegeniiber in ein an-
deres Verh#ltnis treten als in das der wirksamen Ursache,
Gott kann weder die stoffliche noch formale Ursache der
Welt bilden, auch nicht das Dasein der Welt abgeben, denn
Gott als fiir sich bestehendes Dasein, als esse subsistens,
ist nicht weiter mitteilbar, incommunicabile.

95. Somit bleibt den Pantheisten nichts iibrig, als
Gott iiberhaupt in Abrede zu stellen und Kraft und Stoff,
die Welt, als ursachlos hinzustellen, so daff jedes einzelne
selbstéindige Wesen sein eigenes Dasein, suum esse, bildet.
Diese notwendige Schlufifolgerung gilt auch fiir jene, die
behaupten, die Wesenheit und Existenz der Geschipfe sei
sachlich ein und dasselbe. Diese Lehre ist nach dem
Aquinaten gleichbedeutend mit dem Satz: res creata est
suum esse, Wenn man sich dabei noch auf die Ausrede
verlaflt, die Welt und alles in ihr seien ja erschaffen,
so ist das nach dem Aquinaten ein ganz zweckloses Unter-
nehmen. Denn an zahlreichen Stellen weist der englische
Lehrer auf die Tatsache hin, dafl ein Ding, welches mit
seinem Dasein sachlich identisch ist, nicht erschaffen sein
kénne. Es ist doch unbestreltbar, dsB es in der Welt
vielerlei fiir sich bestehende Wesenheiten oder Wesen gibt,
substantias subsistentes, wie jedes Einzelnding bestitigt.
Bildet nun die Existenz dieses Einzelndinges sachlich ein
und dasselbe mit dessen Wesenheit, so ist es eben nicht
erschaffen. Illud igitur esse, quod est ens sub-
sistens, oportet quodsitnon causatum(Summ philos. IT
cap. 62 arg. 4). — Uber die menschliche Seele und die
Natur der Engel #duflert sich der Aquinate: si autem in-
veniamus aliquam quidditatem, quae non sit composita ex
materia et forma, illa quidditas aut est esse suum, aut non,
Si illa qulddltas sit esse suum, sic erit essentia ipsius
Dei, gquae est suum esse, et erit omnino simplex. Si vero
non sit suum esse, 0portet quod habeat esse acquisitum
ab alio, sicut est omnis quidditas creata (I. Sent. dist. 8



499 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

q. b a. 2), Auch hier, wie klar ersichtlich, macht der
Aquinate die Erschaffung durchaus abhingig vom
sachlichen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein:
sl non sit suum esse,

96. S. Thomas bezeichnet die Anschauung, dafl bei
sachlicher Identitit der Wesenheit und des Daseins der
Kreaturen die Geschdpfe nichtsdestoweniger erschaffen
seien, als einfach falsch. — Invenitur in omnibus rebus
natura entitatis, in quibusdam magis nobilis et in quibus-
<dam minus; ita tamen quod ipsarum rerum naturae non
sunt hoc ipsum esse, quod habent. Alias esse esset de
intellectu cuiuslibet quidditatis, quod falsum est, cum
quidditas cuiuslibet rei possit intelligi esse non intelligendo
de ea, an sit. KErgo oportet, quod ab aliquo esse
habeant, et oportet devenire ad aliquid, cuius natura sit
ipsum suum esse: alias in infinitum procederetur. Kt hoc
_est, quod dat esse omnibus, nec.potest esse, nisi unum,
cum natura entitatis sit unius rationis in omnibus secundum
analogiam (II. Sent. dist. 1 q. 1 a. 1). — Dieselbe Be-
hauptung des englischen Lehrers geht aus der Stelle in
der Summa philos. II cap. 52 klar hervor: cuilibet rei
creatae suum esse est ei per aliud: alias non esset
creatum. Nullius igitur substantiae creatae suum esse
est sua substantia. Dem Aquinaten gilt es somit als un-
umstofiliche Wahrheit: ist ein Ding erschaffen, dann
muf} sich in ihm die Wesenheit vom Dasein sachlich
unterscheiden. Sind hingegen diese beiden sachlich ein
und dasselbe, so kann von einer Erschaffung des
Dinges keine Rede sein. Denn, folgert Thomas mit uner-
bittlicher Logik: suum esse est sua essentia oder, wie der
Aquinate stindig lehrt: Deus est suum esse. '

97. Dazu kommt die weitere Lehre des Aquinaten,
dafl die Existenz der Dinge niemals ein Gemeinsames
bilden kénne, weil sie jedem Einzelnding, dem Suppositum
oder auch der Person, durchaus eigen sei, Der Wesen-
heit nach koénnen Dinge in der Art oder Gattung iiber-
einkommen, aber nie und nimmer im Dasein. Hsse autem
non est genus, nec inducitur in significationem alicuius
generis, ut dicit Avicenna, cum ea, quae sunt In uno
genere, non conveniant in uno esse, sed in natura
communi (III. Sent. dist. 11 q.1 a, 2 ad 2; vgl. IV, Sent.
dist, 12 q. 1 a. 1 sol. ad 2; De potentia Dei, q. 7 a. 3).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 4983

— Daraus folgt zur Evidenz, dafl Gott, das fiir sich'be-
stehende Dasein, esse subsistens, unmoglich mit dem Welt-
all ein und dasselbe ausmachen kann. Darum kann es
eigentlich keinen Pantheismus, sondern nur einen Poly-
theismus, eine VielgGtterei geben.

98. Wir sehen demnach, wie der Aquinate auf eine
ebenso einfache wie durchaus entscheidende Weise die
Verschiedenheit Gottes von den Kreaturen behauptet
und die absolute Unmdglichkeit dartut, daf Gott jemals
mit den Geschipfen in ein anderes Verhdltnis eintreten
koénne als in das einer vorbildlichen, wirksamen und
Zweck- oder Endursache: causa exemplaris, efficiens, finalis,
Denn zundéichst kann es nur ein erstes und hochstes
‘Wesen geben, weil das erste und héchste Wesen alle mog-
liche, erdenkliche Vollkommenheit besitzen mufl. Mithin
hat ein zweites hochstes Wesen keinen Platz mehr. In
his autem, quae sunt sine materia, non potest esse diver-
sitas, nisi secundum quod natura unius est magis completa
et in actu existens, quam natura alterius. Ergo oportet
quod illad, quod venit ad perfectionem complementi et
puritatem actus, sit unum tantum, a quo profiscis-
catur omne illud, quod potentiae admixtum est; quia actus
praecedit potentiam, et complementum diminutum, ut in
IX. Metaph. probatur. — Quamvis Deus nullo modo sit
materia, nihilominus tamen ipsum esse, quod materia habet
imperfectum, prout dicitur ens in potentia, habet a Deo,
et reducitur in ipsum sicut in principium. Similiter et
forma, quae pars est rei, est similitudo agentis primi,
fluens ab ipso. Unde omnes formae reducuntur in primum
agens sicut in principium exemplare. Kt sic patet, quod
est unum primum principium simpliciter, quod est primum
agens et exemplar et finis- ultimus (II. Sent., dist. 1 q. 1
a. lc und ad 5; vgl. I. Sent. dist. 2 q. 1 a. 1).

99. Gott ist deshalb das erste und hochste Wesen,
well seine Kxistenz mit der Wesenheit oder dem Wesen
ein und dasselbe ausmacht, somit sachlich das fiir
s8ich bestehende Dasein, esse subsistens, bildet. Und
-eben als solches ist Gott das einzige Wesen. Fiir sich
bestehende Wesenheiten gibt es in schwerer Menge,
aber aufler Gott kein einziges fiir sich bestehendes D a-
sein, Denn alles Dasein ist streng individuell, wie
wir bereits gehért haben. Daher lif3t es sich nicht weiter



494 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

mehr anderen Wesen mitteilen, wie z B. die spezifische
Natur noch geteilt werden kann. Die spezifische Natur
kann noch vervielfiltigt und geteilt werden, weil sie sach-
lich nicht mit der Existenz identisch ist, iiberhaupt in der
Wirklichkeit keinerlei Existenz aufweist. Wire sie mit der
individuellen sowie mit der Existenz sachlich ein und das-
selbe wie in Gott, so kénnte sie niemals geteilt und ver-
vielfiltigt werden. — Kius, in quo non differt suum esse
et sua quidditas, non potest participari quidditas sua sive
essentia, nisi et esse participetur. Sed quandocunque di-
viditur essentia alicuius per participationem, participatur
essentia eadem secundum rationem, et non secun-
dum idem esse. KErgo impossibile est, eius, in quo non
differt essentia, et esse, essentialem participationem di-
vidi vel multiplicari. Tale autem est Deus. Alias
esset suum esse acquisitum abaliquo. Ergo impossibile
est, quod Divinitas multiplicetur vel dividatur. Et ita
erit unus tantum Deus (I. Sent, dist. 2 q. 1 a. 1, Prae-
terea; vgl. a. a. O, dist. 24 q. 1 a. 1).

100. Da ferner Gott das fiir sich bestehende Dasein
ist und die Existenz eines Dinges dessen letzte Vollendung
oder Vollkommenheit ausmacht, so kann das Weltall nicht
eine Krscheinung, ein Akzidenz Gottes abgeben, denn die
Existenz bildet niemals ein Substrat fiir ein Akzidenz,
weil sie nichts mebhr aufnehmen kann, Wo das Dasein von
der Wesenheit sich sachlich unterscheidet, wie es bei den
Kreaturen ohne Ausnahme der Fall ist, da erscheint es in
der Wesenheit als ihrem Substrat aufgenommen. Es selber
jedoch nimmt nichts auf. In Gott hingegen kann das Da-
sein auch nicht in der Wesenheit aufgenommen werden,
weil es mit dieser identisch ist. Folglich bildet das Dasein
in Gott kein Akzidenz der Wesenheit und damit ist auch
jedes andere Alkzidenz ein fiir allemal ausgeschlossen. Die
Geschopfe aber konnen auf Grund des sachlichen Unter-
schiedes von Wesenheit und Dasein, des ersten Akzidenz.
der Wesenheit, ohne weitere nicht bestehen. — Ipsum esse
est actus ultimus, qui participabilis est ab omnibus. Ipsum
autem nihil participat. Unde si sit aliquid, quod sit ipsum
esse subsistens, sicut de Deo dicimus, nihil partici-
pare dicimus. Non autem est similis ratio de aliis formis
subsistentibus, quas necesse est participare ipsum
esse, et comparari ad ipsum ut potentiam ad actum. Et



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 495

ita, cum sint quodammodo in potentia, possunt aliquid
alind participare (De anima q. unic. a. 6 ad 2).

101. Dafiir, daf} in Gott sich keinerlei Akzidenz vor-
finden kénne, stiitzt sich der Aquinate unter anderen auf
drei Griinde, deren erster lautet: keiner Natur oder
Wesenheit oder Form kommt etwas aufler ihr Liegendes
zu. Dagegen kann dem Inhaber dieser Natur oder
Wesenheit oder Form ohne Frage etwas Auflenstehendes
zuteil werden, So z. B, enthilt die Wesenheit des Menschen,
die humanitas, nichts anderes als nur das, was im Wesen
der humanitas selber seinen Grund hat. Denn bei allen
Begriffsbestimmungen von den Wesenheiten der Dinge darf
nichts beigefiigt werden, andernfalls erleidet die Art eine
Verinderung, ganz #hnlich, wie es sich mit den Zahlen
verhialt, wie Aristoteles im VIII. Buch der Metaphysik
bemerkt. Der Mensch indessen, der Inhaber der mensch-
lichen Natur, kann auch noch andere Dinge besitzen, die
nicht zum Wesen der menschlichen Natur gehoéren, die
also auch nicht in der menschlichen Natur, sondern im
Menschen sich befinden. Dieses Verhiltnis nun greift in
jeder Kreatur Platz, wihrend in Gott dafiir gar keine
Moglichkeit besteht: Absque omui dubitatione tenendum
est, quod in Deo nullum sit accidens. Quod quidem ad
praesens potest ostendi tribus rationibus. Prima ratio est,
quia nulli naturae vel essentiae vel formae aliquid extra-
neum adiungitur, licet id, quod habet naturam vel formam
vell essentiam, possit aliquid extraneum in se habere.
Humanitas enim non recipit in se, nisi quod est de ra-
tione humanitatis. Quod ex hoc patet, quia in definitio-
nibus, quae essentiam rerum significant, quodlibet ad-
ditum vel subtractum variat speciem, sicut etiam in nu-
meris, ut dicit Philosophus in VIII. Metaph, — Homo
autem, qui habet humanitatem, potest aliquid aliud habere,
quod non sit de ratione humanitatis, sicut albedinem et
huiusmodi, quae non insunt humanitati, sed homini. In
qualibet autem ecreatura invenitur differentia ha-
bentis et habiti. In creaturis namque compositis invenitur
duplex differentia: quia ipsum suppositum sive individuum
habet naturam speciei, sicut homo humanitatem, et habet
ulterius esse, Homo enim nec est humanitas nec esse
suum. Unde homini potest iresse aliquod accidens,
non autem ipsi humanitati vel eius esse. In substantiis



496 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

vero simplicibus est una tantum differentia, scilicet essen-
tiae et esse., In angelis enim quodlibet suppositum est
sua natura, Quidditas enim simplicis est ipsum simplex, ut
dicit Avicenna in V. Metaph.,, non est autem suum
esse, Unde ipsa quidditas est in suo esse subsistens. Unde
in huiusmodi substantils potest inveniri aliquod accidens
intelligibile, non autem materiale., — In Deo autem nulla
est differentia habentis et habiti vel participantis et
participati., Immo ipse est et sua natura et suum esse,
Et ideo nihil alienum vel accidentale potest ei inesse. Kt
hanc rationem videtur tangere Boéthius in libr. hebdom.
dicens: id, quod est, habere potest aliquid, praeterquam
quod ipsum est. Ipsum vero esse nihil aliud praeter
se habet admixtum (De potentia Dei, q. 7 a. 4).

102. Als weiteren Grund, dafl in Gott kein Akzidenz
sein konne, fithrt der englische Lehrer an, jedes Akzidenz
stehe auBerhalb der Wesenheit des Substrats, miisse somit.
durch irgendeine Ursache, sei es eine #uflere, sei es eine
innere, mit dem Substrat vereinigt werden. Allein mit
Bezug auf Gott kdénne weder eine #uflere noch eine innere
dafiir in Betracht kommen, — Secunda ratio est, quod,
cum accidens sit extrinsecum ab essentia subiecti, et
diversa mnon coniungantur, nisi per aliquam causam,
oportet, si accidens Deo adveniat, quod hoc sit ab
aliqua causa. Non autem potest esse ex ‘aliqua causa
extrinseca, quia sequeretur, quod illa causa extrinseca
ageret in Deum et esset prior eo, sicut movens moto et
faciens facto. Sic enim causatur accidens in aliquo subiecto
ab extrinseco, inquantum exterius agens agit in subiectum,
in quo causatur accidens, Similiter etiam non potest esse
ex causa extrinseca, sicut est in per se accidentibus, quia
habent causam in subiecto, Subiectum enim non potest esse
causa accidentis ex eodem, ex quo suscipit accidens, quia
nulla potentia movet se ad actum. Unde oportet, quod ex
alio sit susceptivam accidentis, et ex alio sit causa acci-
dentis. Kt sic est compositum, sicut ista, quae recipunt
accidens per naturam materiae et causant accidens per
naturam formae. Ostensum est autem supra, Deum non
esse compositum, Unde impossibile est, quod sit in eo ac-
cidens (a. a. O.).

103. Als dritten Grund, warum in Gott kein Akzidenz
Platz finden konne, lesen wir bei dem Aquinaten seine



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 497

Bestimmung des Wesens eines Akzidenz. Jedes Akzidenz
némlich verhilt sich zu seinem Substrat wie der Akt zu
der Potenz, bildet deren Form. Gott ist aber reiner Akt
ohne irgendeine Potentialitit. — Tertia ratio est, quia ac-
cidens comparatur ad subiectum sicut actus ad po-
tentiam, cum sit quaedam forma ipsius. Unde cum Deus
sit actus purus absque alicuius potentiae permixtione, non
potest esse accidentis subiectum. — Sic ergo patet ex
praehabitis, quod in Deo non est compositio materiae et.
formae et quarumcunque partium substantialium nec ge-
neris et differentiae nec subiecti et accidentis (a. a. 0.).

104. Mit dieser Lehre des Aquinaten sind auch alle
anderen Theorien des Pantheismus, die Entwicklung, evo-
lutio, die unendliche Summe aller Naturkrifte, Atom-
krifte, die beiden Attribute der Ausdehnung und des
Bewufdtseins, der logische Begriff ohne ein Substrat, welches.
sich -diesen Begriff- bildet usw., auf thren'-Wahrheitsgehalt.
oder viel richtiger auf ihren Irrtum, ihren inneren Wider-
spruch zurtickgeftihrt,

10b6. Der englische Lehrer faft seine Anschauung iiber
den Unterschied Gottes vom Weltall in die kurzen Sitze
zusammen. Kxcludit Hilarius triplicem imperfectionem a.
divino esse. Esse enim creaturae non est aliquid per se
subsistens, immo est actus subsistentis. Sed in Deo
suum esse est ipse Deus subsistens. Kt ideo dicit, quod
est subsistens veritas. Item, esse creaturae est causatum
ab alio, et habet, quantum in se est, potentialitatem et
mutabilitatem. Sed esse divinum est causa omnis esse, im-
mutabiliter permanens, Kt ideo dicit, quod est manens
causa, Item, esse creaturae differt a quidditate sua. Unde
per esse suum homo non ponitur in genere humano,
sed per quidditatem suam. Sed esse divinum est sua quid-
ditas. Kt ideo per esse suum ponitur Deus in genere
divino. Et ideo dicitur, quod est naturalis generis proprietas.
(I. Sent. dist. 8, Expos. primae part. textus).

106. Daraus lassen sich die weiteren, logisch richtigen
Schlufifolgerungen ohne grofle Mithe mit voller Beweis-
kraft ziehen. Gott, das fiir sich bestehende Dasein, kann
ebensowenig Stoﬁ Form oder Kraft eines anderen Dinges.
sein, wie das nicht fiir sich bestehende Dasein eines Ge-
schopfes, z. B. des Menschen fiir einen anderen Menschen,
oder eine andere Kreatur dessen Dasein bilden kann.



498 (jott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

Das fiir sich bestehende Dasein hat aber auch keine
#uflere oder innere Ursache seines Daseins, ,non est
causatum ab alio“, und keine Aufnahmsfihigkeit, keine
Potentialitit und Verdénderlichkeit in sich, Das fiir sich
bestehende Dasein unterscheidet sich nicht sachlich
von seiner Wesenheit. Treffen diese Beschaffenheiten bei
den Geschopfen, bei dem Weltall zu? Dann sind sie aller-
dings Gott, denn ein Unterschied zwischen ihnen und Gott
ist nicht herauszufinden. Die Berufung auf die Erschaf-
tung der Kreaturen ist ein leeres Gerede und eine offene
Irrefithrung in der unbestreitbaren Wahrheit und meta-
physischen Begriindung. Denn ein fiir sich bestehendes
Dasein kann selbst Gott nicht erschaffen, weil es
selber Gott ist. Der Aquinate laBt sich in keinerlei Ver-
handlungen ein. Bei ihm gibt es nur ein Entweder-Oder.
Entweder unterscheidet sich in den Kreaturen die Wesen-
heit von der Existenz sachlich, ist somit keine suum
-esse, dann miissen sie erschaffen sein. Oder sie unter-
scheldet sich micht sachlich vom Dein, sie ist suum
esse, dann ist diese Wesenheit nicht erschaffen, sondern
Gott. Ein Drittes, diesen Wechselbalg, dafl ein Wesen
suum esse und trotzdem erschaffen sei, kennt Thomas
nicht., Si autem inveniamus aliquam quidditatem, quae non
8it composita ex materia et forma, illa quidditas aut est
esse suum, aut non. Si illa quidditas sit esse suum, sic
erit essentia ipsius De1, quae est suum esse, et
-erit omnino simplex. — Si vero non sit ipsum esse,
oportet, quod habeat esse acquisitum ab alio, sicut
est omnis quidditas creata (I. Sent. dist. 8 q. b
a, 2).

107.. Wie vermdgen wir nun zu erkennen, ob die
‘Wesenheit einer Kreatur sachlich identisch sei mit ihrem
Dasein, ob sie suum esse bilde oder nicht? Den Weg dazu
hat uns der Aquinate unfehlbar gewiesen. Wenn ich die
Wesenheit eines Dinges in seinen Wesensbestandteilen und
seinem (anzen erkenne, ohne auf die Existenz desselben
Riicksicht zu nehmen, ja ohne auch nur zu wissen, ob es
-existiert oder nicht, so bildet das Dasein dieser Wesenheit
fiir ‘sie ein Akzidensz, gehort folglich nicht zu der
‘Wesenheit selber, ist mit ihr nicht sachlich ein und das-
selbe. Nun vermdgen wir jede Wesenheit der Geschépfe voll-
kommen zu erkennen, zu bestimmen, ohne dafl wir wissen,



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 499

ob sie existiert oder nicht existiert. Also bildet das Dasein
fiir sie ein Akzidenz, das sich bekanntlich von der
Wesenheit sachlich unterscheidet. Omne illud, sine quo
res aliqua potest intelligi secundum suam substan-
tiam intellecta, habet rationem accidentis, Non
enim potest esse, quod non intelligatur id, quod est de
substantia rei, re secundum suam substantiam
intellecta: sicut, quod intelligatur quid est homo et
non intelligatur quid est animal (De potentia Dei, q. 7
a. 4 ad. 8), — Quaedam autem natura est, de cuius in-
tellectu non est suum esse, quod patet ex hoc, quod
intelligi potest cum hoe, quod ignoretur, an sit, sicut
phenicem vel eclipsim vel aliquid hutusmodl (I1. Sent.
dist. 3 q. 1 a. 1),

108. Anders verhalt sich die Sache mit der Wesen-
heit Gottes. Diese erkennen wir nie, solange wir nicht ihr
Dasein zugleich miterfassen, denn sie selber bildet sach-
lich das Dasein, ist mit ihm sachlich ein und dasselbe,
Darum ist ihr Dasein nicht erschaffen. — Alia autem
natura invenitur, de cuius ratione est ipsum suum
esse, immo ipsum esse est sua natura, Ksse autem, quod
huiusmodi est, non habet esse acquisitum ab alio,
quia illud, quod res ex sua quidditate habet, ex se ha.bet
(a. a. O.; vgl. a, a. O. dist. 7 q. 1 a. 2 ad b )

109, So wenig demnach die Wesenheit oder auch
Existenz dieses Steines, dieser Pflanze, dieses Men-
schen die \Wesenheit oder die Existenz eines anderen ab-
geben kann, ebensowenig ist es moglich, dafl Gott, das
esye subs1stens, der Stoff, die Form, das Dasein des Welt—
alls sein konne. Damit ist der Panthelsmus in jeder Form
endgiiltig begraben: quod erat demonstrandum. — ,Mein
ist die Kraft, mein ist Himmel und Erde; an meinen
Werken erkennst du mich., Ich bin’s und werde sein, der
ich sein werde, dein Gott und Vater ewiglich* (Gellert).




	Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus [Fortsetzung]

