
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Die Psychologie des Johannes Cassianus [Fortsetzung]

Autor: Wrzol, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Psychologie des Johannes Cassianus 425

sei, ihre Arbeit vorderhand auszusetzen, (und) alles bisher
Geschehene als ungeschehen anzusehen" (Vorrede, p. 255).

Die letzte Erklärung des Kritizismus ist die
Verkennung der Grenzen des Menschlichen, Kant genügt es

nicht, bis zur Erkenntnis Gottes zu gelangen, er will sein
Dasein auch a priori begreifen und die Notwendigkeit
seines Daseins aus Verstandesbegriffen ableiten. Darum
müssen seine Vorstellungen von dem Vermögen unseres
Geistes sich verwirren. Ebenso bescheidet er sich nicht,
das sittliche Gesetz als göttliche Forderung in uns zu
finden und es vor der Vernunft aus der Natur der Dinge
zu rechtfertigen; er macht vielmehr die Vernunft selbst
zur Gesetzgeberin und verurteilt die Gesetzesbeobachtung
aus Furcht oder Hoffnung als Heteronomie. Läßt er Gott
dabei noch immer als Garanten und Wächter des Gesetzes
bestehen, so kann das nur als Halbheit erscheinen.

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr. LUDWIG WßZOL

(Fortsetzung aus V, p. 181—213)

II. Die Kräfte und Tätigkeiten der Seele

a) Die Dreiteilung der Seeleund die
Seelentätigkeiten

Wir haben gesehen, daß Gassian Anhänger der
platonischen Dreiteilung der Seele ist. Da wir nun daranschreiten,
die Lehre Cassians über die Seelentätigkeiten darzustellen,
läge es nahe, an diese Dreiteilung anzuknüpfen und den
Stoff nach diesem Schema zu gliedern. Leider hat aber unser
Schriftsteller eiue unzweideutige Zuteilung der Seelentätig-
keiteu an die einzelnen Seelenteile nicht durchgeführt und
wir müßten uns darum allzusehr in Kombinationen
ergehen. Nur einiges steht fest:

1, Ganz sicher ist, daß das innere Gedanken- und
Vorstellungsleben (das Denken und die Phantasietätigkeit) dem
Geist, mens (voöc), also dem ),o-j-c<dv zugeschrieben wird,
Unzählige Belegstellen wären hier anzuführen. Ich verweise
auf die Abschnitte 2 und 3 des folgenden Kapitels (b) dieser
Abhandlung (über die Erkenntnisquellen und über die
Ruhelosigkeit des Erkenntnislebens)1.

1 Unten p. 433 und 441.



426 Die Psychologie des Johannes Oassianus

2. Ferner werden die acht Hauptlaster folgendermaßen
auf die drei Seelenteile verteilt1 :

Die vernünftige Seele kann an eitler Ruhmsucht
(cenodoxia) und an Hochmut (superbia) erkranken, die iras-
zible an Zornwut (ira), Traurigkeit (tristitia) und Überdruß
(acedia), der begehrliche Seelenteil kann von der Pest
der Bauchdienerei (gastrimargia), der Unzucht (fornicatio)
und der Habgier .(filargyria) angesteckt werden.

3. Ob die concupiscentia carnis und spiritus inUonl. IY
lOff. in der oben p. 212 angegebenen Weise auf das km&upijTixoV'
und Xoytxöv zu verteilen ist, während der in der Mitte
zwischen ihnen stehende freie Wille etwa als ein Vermögen
des iïupcxôv anzusehen wäre, läßt sich aus Cassian selbst
nicht entscheiden. Ich mache allerdings auf eine merkwürdige
Parallele aufmerksam. In den Capita practiva ad Anatolium
des Evagrius von Pontus c. 15 (Migne PG. 40, col. 1225 B.)
erscheint der iïupôç in derselben Mittelstellung zwischen
ETvt&u/jia und voüc wie bei Cassian in der angezogenen Stelle
(Conl. IV 10 ss.) der freie Wille. Es sei die Natur des ïïupoç,.
für jede Lust (ßjdovrj) zu kämpfen. Darum suchten^ Engel
und Dämonen den ftojtôc für sich zu gewinnen, die einen,
indem sie uns geistliche Genüsse anböten, die anderen
weltliohe.

Ich setze die Stellen im Wortlaute hieher.

Evagrius
Cap. pract. ad. Anat. 15.

(fiùotç dufioü, to roîç daipoai
pd^softai xai bnep yjoTivoaoüv
Yjâovfjç àyiaviÇsaïïai. A comp oc

ftkv äyysXot tyjv itvEupazarjv
rjplv îjdovijv bnoßdllovTET xai

ttjv ex Taûryç paxapcÔTYjTa,
nphz tout daipovaT tov ïïupbv
Tpècpac. napaxaXoûocv. èxEÎva
S' au ndXiv npoç tùç xoaptxaç
èni&upiac êXxovTEç Xjpwv tov
ëupàv Tcapa tpùatv pd^eaftac tocç
dv&painoK ßcdCovTac, Iva axo-
TiaüeiT à voÛç... xpodÔTyç yé-
VfjTat TÛ)V dpSTMV.

Cassian
Conl. IV 4, § 1.

Inter has utrasque
concupiscentes animae voluntas in
meditulio quodam vitupera-
biliore consistons nec vitio-
rum flagitiis oblectatur nec
virtutum doloribus adquies-
cit, sic quaerens a passionibus
temperare carnalibus, ut ne-
quaquam velit dolores neces-
sarios sustinere, sine quibus
desideria spiritus nequeunt
possideri postremo sic
mavult futura consequi bona,
ut praesentia non amittat.

1 Conl. XXIV 15, § 4, p. 691. Das wörtliche Zitat siehe oben p. 208»



Die Psychologie des Johannes Cassianus 427'

Die Parallelität beider Stellen wird nicht wesentlich
gestört, wenn Cassian, um die Freiheit zu betonen, mehr
darauf Nachdruck legt, daß der Wille für keine der beiden
Konkupiszenzen Partei ergreift, während bei Evagrius der
iïu/jiôç für jedwede Lust in die Schranken tritt. Denn die
Indifferenz des ihjj(k tritt auch bei Evagrius deutlich hervor,
wie anderseits bei Cassian der Wille geistliche und irdische
Güter zugleich erstrebt.

So möchte man sich gedrängt fühlen, Cassian die
Ansicht zuzuschreiben, daß der freie Wille ein Vermögen
des mutartigen Seelenteiles ist. Und doch wäre das ein
voreiliger Schluß. Denn wenn Cassian die etwa bei den
orientalischen Asketen übliche Lehre von der Indifferenz
des dv[wç auf den freien Willen überträgt, so folgt daraus,
nicht mit Notwendigkeit, daß er beide identifiziert. Vielmehr
würden wir erwarten, daß er dann ausdrücklich darüber sich
äußere. Eine solche Äußerung fehlt gänzlich.

Ferner erscheint die Freiheit des Willens in der
engsten Verknüpfung mit der Vernünftigkeit, so daß
Unfreiheit mit tierischer Vernunftlosigkeit auf gleiche Stufe-
gestellt wird.

Conl. XIII 12 (p. 878) heißt es: § 1. „Wir dürfen
doch wohl nicht glauben, Gott habe den Menschen so
geschaffen, daß er das Gute niemals wolle noch vermöge.
Sonst hätte er ihm ja keinen freien Willen
gelassen... §2... Man darf doch nicht annehmen, daft
(Adam vor dem Sündenfall) des Guten völlig unkundig war;
sonst müßte man ja zugeben, daß er als unvernünftiges-
und sinnloses Tier geschaffen worden sei."

An einer anderen Stelle (Inst. XII 18, p. 219) erklärt
Cassian, wir müßten Gott danken, „quod vel rationabiles
nos condidit, vel liberi arbitrii potestate donavit, vel baptismi
largitus est gratiam ..."

Jedenfalls kommt also das Wollen, insofern es ein freies
ist, dem ûu/tôç nicht schon als solchem zu, sondern es ist.
eine besondere Gottesgabe für den Menschen, ebenso wie-
die Vernunft.

Es ist nicht unwahrscheinlich, daß Cassian selbst über
die Zuteilung der Seelenkräfte an die einzelnen Seelenteile
zu keiner Klarheit gekommen ist; jedenfalls finden wir in.
seinen Schriften nicht hinreichend Material, das uns
gestattete, diese Frage restlos zu beantworten.



428 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Wir werden darum ohne direkte Anlehnung an diesen
Lehrpunkt die Tätigkeiten der Seele nach jenen Gruppen
und Gesichtspunkten behandeln, auf deren Erörterung sich
Cassian in ausführlicher Weise einläßt.

b) Die Erkenntnistätigkeiten
1. Terminologisches

Wir beginnen mit der Behandlung der Erkenntnistätigkeiten

der Seele.
Vorerst wird es sich empfehlen, einige Termini kennen

•zu lernen, die Gassian für die Erkenntnisfähigkeiten sowie
die Erkenntnistätigkeiten verwendet. Er ist nicht Philosoph
und Psycholog ex professo, infolgedessen darf man bei ihm
nicht eine scharfe Abgrenzung der synonymen Ausdrücke
•erwarten. Immerhin gibt auch eine weniger genau und
konsequent durchgeführte Terminologie dankenswerte
Aufschlüsse über prinzipielle Anschauungen.

Für das entferntere Prinzip (Subjekt) des Erkennens
und Denkens kommen die Ausdrücke anima, spiritus, mens,
cor, animus vor, für das nähere (Erkenntniskraft) die Termini
mens, cor, ratio, memoria, semus. Sensus wird aber meist, und
intellectus, soweit ioh sehe, ausnahmlos nicht im Sinne einer
Potenz, sondern des tatsächlichen Empfindensund Ver-
stehens (sensus), beziehungsweise nur des Verstehens (intellectus)

gebraucht.
Der Geist als Gegensatz des Grobmateriellen heißt

Spiritus, die rein geistige Eigenschaft oder Tätigkeit spiritalis.
Eine besondere geistige Befähigung heißt ingenium.

{Inst. III 1, p. 33)
Die nähere Disposition (Bereitschaft) der Potenz zum

Erkenntnisakte Aufmerksamkeit) heißt intentio. Die
ursprüngliche und eigentliche Bedeutung dieses Ausdrucks
{= aufmerksames Streben) ist in der Verwendung deutlich
erkennbar.

Für die Erkenntnistätigkeiten selbst kommen folgende
Bezeichnungen vor: sentire, cogitare, intellegere, recordari; sensus,
cogitatio, intellectus, intuitus, contemplatio (die beiden
letztgenannten bedeuten Schauen), aestimatio existimatio)1, recor-
datio, phantasma, imago u. a.

1

c. Nest. VI 1, § 1, p. 325.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 429

Im einzelnen bedeuten :

1. Spiritus1 drückt a) den stärksten Gegensatz zu
caro aus: „desideria carnis et spiritus"2. ß) Darum bedeutet
auch spiritus profectus3 den geistlichen Tugendfortschritt,
spiritalis4 geistig und geistlich im Gegensatz zum
Grobmateriellen, Sinnlichen, vom Fleische Stammenden, p) Dann
bezeichnet spiritus überhaupt den inneren Menschen anima,

cor): „tumenti spiritu indignationis amaritudinem reser-
vare5". d) Endlich ist es gleichbedeutend mit mens: spiritus
fervor und mens ignita stehen als Gegensatz zu tepor
mentis0.

2. Mens kennen wir bereits a) als die lateinische
Übersetzung von voôç vernünftiger Teil der Seele, ro Xoycxôv,
die Vernunft (ratio): „mens id est voûç sive ratio7", ß) Dann
bedeutet es im allgemeinen den inneren und höheren Teil
des Menschen im Gegensatz zum Körper, etwa gleich cor
oder anima: „mente promptus ad.. usus et opera monasterii8".
j-) Die Fähigkeit des Denkens (cogitare), den Verstand:
„inpossibile namque est, mentem bonis cogitationibus in-
morarin ; pro captu mentis suae diversas régulas sibi consti-
tuere10." Ô) Im allgemeinen die Fähigkeit des inneren
Erkennens, Schauens: „cum principale cordis mens) ad turpes
atque terrenos intuitus fuerit devolutum n" ; mentis intu-
itum12", „obtutum13"; „mentis oculum obcaecat ira14". Darum
heißt die Zerstreuung eonfusio mentis15. e) Mens ist auch
der Sitz der Phantasie und der Traumbilder: „mens ad-

1 Der Vollständigkeit halber durften wir uns bei der- Angabe
der Bedeutung gewisser Termini nicht auf den Gesichtspunkt des

Erkenntnismäßigen beschränken.
2 Gonl. IV 11, § 2, p. 105.
3 Inst. II 14, p. 29.
4 Inst. II 5, § 2, p. 21 : spiritalium meditationum studia. Inst. II 9,

§ 3, p. 25: spiritaiia sacrificia. Vgl. insbes. Conl. IV 11, p. 105.
5 Inst. VIII 14, p. 161.
6 Inst. II 10, p. 25.
7 Inst. VIII10, p. 158.Vgl.Conl. VII 4,§2, p. 183;Conl. XXIV 15,

§ 3, p 691.
* Inst. I 11, § 1, p. 15,
" Conl. XX 9, § 4, p. 567.

,0 Inst. II 2, § 1, p. 18.
" Conl. XX 9, § 4, p. 567.
12 Inst. II 12, § 2, p. 27.
13 Inst. V 14, § 4, p. 93.
14 Inst. VIII 1, p. 151.
14 Inst. II 11, § 2, p. 26.



430 Die Psychologie des Johannes Cassianus

hue dormiens imaginum visione deluditur1". C) Endlich ist
mens auch der Sitz des höheren geistigen (spiritalis) Strebens:
„mentem nostram insatiabiliter esurientem sitientemque iusti-
tiam2"; „mentis tepor3". — Da durchwegs nur bewußte-
Vorgänge auf die mens bezogen werden, so ergibt sich als-
allgemeinste Bestimmung: mens Bewußtsein oder Sitz
des Bewußtseins.

3. Cor heißt a) der Sitz der inneren Erfahrung (des-
reflektierenden Bewußtseins) : „qui oculos cordis contegunt
crasso velamine vitiorum, nullas cogitationum subrep-
tiones possunt intueri4". ß) Der innere Mensch überhaupt::
„oris pariter et cordis officio in meditatione occupato5".
Darum bedeutet cor auch soviel als mens die Denk- und.
Urteilskraft, sowie den Sitz der G-edanken, Erinnerungen
und jeglicher Begierden: „corde intueri6"; „perspicaci dis~
çretione cordis" (durch die Urteilskraft den Zorn bemeistern)T;,
„de corde odium et iniuriae non solum retributio sed etiam-
ipsa memoria... iubetur evelli8"; cordis desideria«.

4. Animus deckt sich im allgemeinen mit mens:
a) Verstand: „res tarn obscuras animo ac mente conplectil0"
„pro animi sui virtute" (gleichbedeutend mit „pro captu
mentis suae")11, ß) Sitz der Vorstellungen und Erinnerungen*,
„animo ac mente ipsis cohabitare" in der Erinnerung wieder
mit den Verwandten zusammenleben)13, y) (Insbesondere) die-
Fähigkeit, zu Affekten erregt zu werden: „animus litterarum.
permotus affectu13" (durch Briefe aus der Heimat erregt).

5. Ratio bedeutet überall Vernunft, rationabilis
vernünftig, inrationabilis vernunftlos : „humano sensu ac ratione-
non potest conprehendi" (nämlich die Vereinbarkeit von
Freiheit und Gnade)11 ; „de ordine vitiorum non solum rationa

1 Inst. VI 22, p. 127 et passim.
a Conl. XI 15, p. 332.
3 Inst. II 10, § 2, p, 25.
4 Conl. XXIII 6, § 5, p. 650.
3 Inst. II 15, § 1, p. 30 und an unzähligen anderen Stellen.
6 Inst. V 32, § 2, p. 106.

N

' Inst. VIII 1, § 2, p. 151.
8 Inst. VIII 15, p. 161.
9 passim,
Inst, praef. 4, p. 4.

11 Inst. II 5, § 4, p. 22. Inst, II 2, § 1, p. 18.
,a Inst. V 32, § 2, p. 106.
13 ibid.
14 Conl. XIII 18, § 5, p. 396. Vgl. Conl. XIII 9, § 1, p. 372:.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 431

-sed etiam exemplis instruct!1" ; „inrationabilium iumentorum
-et animalium2".

6. S ens us. a) Es heißen so die Sinneswerkzeuge
(Belege überflüssig); das körperliche Empfinden: „abbas Apollo
intellexit, diaboli telum illam in eo perturbationem
(Aufregung) sensuum operari3"; „et illa quidem (vitia dici-
mus) carnalia, quae specialiter ad fotum sensumque
pertinent carnis, quibus illa delectatur et pascitur4 '. Doch
ist letztere Bedeutung verhältnismäßig selten. Meist wird
dann carnalis, carnis u. ä. hinzugefügt, ß) Viel häufiger ist
der Gebrauch in der allgemeinen Grundbedeutung empfinden,
innerlich verspüren, fühlen: (die größten Versuchungen zur
Ungeduld kommen von innen) „nemo enim mihi magis quam
sensus meus, qui mihi est vere intimus domesticus, adversa-
turB" ; innerlich gesammelt, aufmerksam sein : „indisciplinato
strepitu intercipit sensum" (sc. orantis den Betenden durch
Geräusch stören0), y) Meist steht es allgemein für Erkennen
und Erkenntnisfähigkeit überhaupt, auch für die geistige : „hu-
mano sensu ac ratione non potest conprehendi7" ; „conlocutio
(dei), quae in arcanos animae sensus solet clementer infundi8" ;

„ne (sole rationis) occidente perturbationum tenebrae
Universum cordis nostri occupent sensum9'1; „quorum (sc. gradu-
um castitatis) subtilitas ita humanos subterfugit sensus, ut
earn nec mens inspicere, nec proloqui lingua valeat10"; „nec
enarrare sermo, nec colligere aestimatio existimatio),
nec concipere sensus potest" (sc. das Wunder der
Brotvermehrung11); „anirnam (Job) amentem faciens et inpotem
sensu12". 3) Ferner bedeutet sensus das Verständnis,
Verstehen einer Sache : (gleich inteliectus als Gabe des Heiligen
Geistes) „in hac (diseretione) inteliectus sensusque consistit"
(nach Prov. 243_J '3 ; darum das Verbum sentire — verstehen :

1 Inst. XI 17, § 1, p. 202. ;
2 Ooiil. VIII 3, § 8, p. 219.
5 Conl. II 13, § 8, p. 55.
1 Conl. V 4, § 4, p. 123.
3 Conl. XVIII IG, § 4, p. 527.
« Inst. II 10, § 2, p. 26.
7 Conl. XIII i8, § 5, p. 396.
" Inst. VIII 4, § 2, p, 153,
9 Inst. VIII 10, p. 158.

Conl. XII 7, § 2, p. 345.
11 C. Nest. VI 1, § 1, p. 325.
12 Conl. XIII 14, § 2, p. 385.
13 Conl. II 4, § 2, p. 43.



432 Die Psychologie des Johannes Cassianus

„significatione membrorum (dei).. efficientias dei et inmensas
operationes eius sentire debemus1". e) Wahrscheinlich
gleichbedeutend mit intellectus Gedanken (namentlich heilige
Gedanken, Schriftsinn): „Danihel, inquirentibus nobis, cur
interdum tanta alacritate cordis cum exuberantia.
sacratissimorum sensuum repleremur respondit2".

7. Intellectus und in tell eg entia bedeutet a) im
allgemeinen Verständnis: „discernere divisiones et lineas
quaestionum, portio intellectus est et maxima pars intelle-
gentiae scire, quid neseias3". ß) Verstandesmäßige Erkenntnis

: „non enim fidem ex intellectu sed intellectum meremur
ex fide4", j) Gedanken: „(post mortem) perdurare in anima-
bus pristinos intellectus6". d) Die vom Heiligen Geiste
verliehene Gabe des Verstandes: „in hac (discretione) sapientia,
in hac intellectus sensusque consistit0". s) Endlich häufig
heilige Gedanken, Schriftsinne: „intellectuum spatia coram
(infidelibus etfidelibus)inmensatenduntur7"; „nec sequentem
prior intellectus evacuat". Darum bedeutet „intellectualis" —
„gemäfi dem geistigen Schriftsinne" : „intellectualibus
Syris81 den im geistigen Sinne verstandenen Syrern^
d. h. den Dämonen. Ebenso „intellectualis bestia9" der
Teufel.

8. Intentio (mentis): a) Gedankenrichtung
(Aufmerksamkeit) : „erigenda semper est ad caelestia nostrae mentis
intentio10"; „intentionem pectoris mei a proposita contem-
platione revocabunt" (die empfangenen Briefe werden
zerstreuend wirken)11, ß) Zielbewußtes Streben: „quam (discre-
tionem) nisi monachus omni intentione sit adsecutus12" ; „a.
spiritus sui intentione cessare13".

' Inst. VIII 4, § 1, p. 153.
2 Conl. IV 2, p. 98.
5 Conl. IV 8, p. 103
1 Conl. XIII 18, § 5, p. 29G. cf. Isai 7„ (LXX).
5 Conl. I 14, § 5, p. 24.
6 Conl. II 4, § 2, p. 4B.

Conl. VIII 3, § 2. p. 219.
» Inst. XII 22, p. 222.
* Conl. I 22, § 2, p. 31.

10 Conl. XX 9, § 5, p. 567. Ähnlich Inst. V 18, p. 95..

" Inst. V 32, § 2, p, 106. '
12 Conl. II 1, § 4, p. 40.
13 Inst. V 32, § 2, p. 106.



Die Pf-ychologie des Johannes Cassianus 433

2. Die ErJcenntnisquellen
Über die äußere Sinueserfahrung als die primäre Quelle

der menschlichen Erkenntnis finden wir bei Cassian keine
prinzipiellen Erörterungen; noch weniger über die Art und
Weise des Zustandekommens der äußeren Sinneserkenntnis,

Daß wir durch die Sinne erkennen und Wahres
erkennen, wird als eine Selbstverständlichkeit vorausgesetzt.
Die äußeren Sinne sind G-eschenke des gütigen Schöpfers
an die Menschen. Sie stellen den Zusammenhang zwischen
der Seele und der äußeren Welt her. Ihre Tätigkeit ist eine

-von Natur gute und ethisch nur bewertbar, insofern
sie von dem Einfluß des „Herzens" abhängig ist. Inst. VI
12, p. 121s. heißt es: „Indem (der Heiland) die vorwitzigen
Augenx tadelte (Mt. 528), hat er nicht so sehr s i e
angeklagt, als jenen inneren Sinn (sensum), der ihren Dienst
mißbraucht. Die Wohltat des Sehens (intuitus), die der
Schöpfer dem Auge in rechter Weise verliehen, mißbraucht
das Herz und weckt die in seinem Inneren schlummernde-
Wollustkrankheit bei Gelegenheit des Anschauens (contem-
platio). Denn die Augen leisten der Seele lediglich den
einfachen Dienst des Sehens."

Die äußeren Sinne liefern dem Geiste (mens) das natürliche

Material für das Gedächtnis und die Phantasie und
sind damit eine Quelle der Gedanken (cogitationes). Aber
auch Gott und die (guten1 und) bösen Geister können dem
Menschen Gedanken eingeben: Das Kapitel 19 der
Conl. I (p. 27 s.) ist überschrieben : De tribus cogitati-
onum nostra rum principiis. Vater Moyses führt darin
folgendes aus:

§ 1. „Das müssen wir in der Tat vor allem wissen,,
daß es drei Quellen (principia) unserer Gedanken gebe; sie
können nämlich von Gott, vom Teufel und von uns
selbst kommen. Von Gott nun sind sie, wenn er sich
"würdigt, uns mit der Erleuchtung des Heiligen Geistes
heimzusuchen oder auch, wenn er uns himmlische Geheimnisse
aufschließt und unseren Vorsatz und Willen zu besseren
Handlungen wendet §3. Vom Teufel aber kommt die
Gedankenreihe, wenn er uns zu stürzen sucht sowohl durch
den Reiz der Laster als durch heimliche Nachstellungen,.

1 Von dem Einfluß der guten Geister wird nicht ausdrücklich
gesprochen.



434 Die Psychologie des Johannes Cassianus

iE dem er mit der feinsten Schlauheit trügerisch das Böse
als gut hinstellt und sich für uns in einen Engel des Lichtes
verwandelt. § 4, Von uns aber kommen die Gedanken,
wenn wir in natürlicher "Weise an das denken, was wir tun
oder getan oder gehört haben ..."

Diese Dreizahl der auf unser Erkenntnisleben wirkenden
Faktoren scheint zu den ausdrücklichen Lehrpunkten der
orientalischen Mönchsweisheit gehört zu haben. Ich verweise
diesbezüglich auf Conl. IV 3 s., p. 98 s., wo mit Berufung
auf die Mönchstradition in völliger Übereinstimmung mit
der soeben zitierten Stelle ein dreifacher Grund für die
geistige Trockenheit angegeben wird :

Cap. 3. „Ein dreifacher Grund ist uns von den
Vorfahren für diese genannte Unfruchtbarkeit des Geistes (sterili-
tas mentis1) angegeben. Entweder kommt sie von unserer
Nachlässigkeit oder von der Anfechtung des
Teufels oder auf Anordnung Gottes zu unserer
Prüfung. Von unserer Nachlässigkeit kommt sie,
wenh wir aus eigener Schuld zuvor in Lauigkeit fielen, uns
unvorsichtig und bequem verhielten und mit Feigheit und
Trägheit schädlichen Gedanken ergaben und so
auf der Erde unseres Herzens Dornen und Disteln sprossen
ließen; wenn diese hervorkeimen, so werden wir notwendig
unfruchtbar und leer von aller geistlichen Frucht und Be-
•schauung. — Die Anfechtung des Teufels ist schuld,
wenn wir zuweilen ohne unser Wissen oder gegen
unseren Willen von den besten Meinungen abgezogen
werden — Cap. 4, § 1. Für die Anordnung und
Prüfung des Herrn aber gibt es einen zweifachen Grund.
Der erste ist, damit wir uns wegen der früheren Herzensreinheit

ja nicht überheben, sondern einsehen, daß
wir die Frische und Fruchtbarkeit des Herzens (alacritas)
von seiner Gnade und Erleuchtung erflehen müssen ."

Wir wollen auf diese drei Erkenntnisquellen näher
eingehen.

1. (Die natürlichen menschlichen Erkennt-
niskräfte.) Den Einfluß der äußeren Erfahrungen auf

1 Sie wird a. a. 0. Cap. 2 beschrieben: Unerklärliche Trauer
•erfüllt nns, die Lesung ist voll Ekel, das Gebet ist unstet, schwankend
und wie im Bausche; je mehr wir uns anstrengen, den Geist zum
Blick auf Gott zurückzuführen, desto leichter wird er ausgleiten und
desto rascher zu unsteten Abschweifungen hingerissen,



Die Psychologie des Johannes Cassianhs 435

unsere Gedankenwelt erwähnt Cassian wiederholt, wenn er
von den Mitteln oder den Hindernissen der inneren Sammlung

spricht.
Conl, I 5, § 4 (p. Iis.) wird z. B. erörtert, warum

man sich, des Zieles und der Bestimmung alles Betens und
Bingens bewußt bleiben müsse. „Wenn das Ziel nicht
beständig uns vor Augen steht, so wird sein Fehlen nicht
nur alle unsere Arbeiten leer und unbeständig machen
sondern auch in allen Gedanken Verworrenheit und Widerspruch

erregen. Necesse enim est, m entern, quo recürrat
cuique principaliter inhaereat, non habentem, per singulas
horas atque momenta pro incursuumvarietate (je
nach der Beschaffenheit dessen, was auf ihn eindringt)
mutari atque ex his, quae extrinsecus accedunt1 in
ilium statum continuo transformari, qui sibi primus
occurrerit."

Es gehört also eine gutdisziplinierte Aufmerksamkeit
dazu, wenn der menschliche Geist des von außen sich,
aufdrängenden Gedanken- bzw. Vorstellungsmaterials sich
erwehren soll.

Wie das Gedächtnis mit Zähigkeit an den in der
Jugend erlernten Liedern, Heldengesängen, Fabeln und
Kriegsgeschichten festhalte, wie dadurch die Phantasie auch
beim Psallieren und beim Gebete beunruhigt werde, schildert
Conl. XIV 12 (p. 413).

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, von außen
durch tägliche geistliche Lesung und heilige Gespräche sich
ein heiliges Gedankenmaterial zu verschaffen. Denn der
Geist muß immer irgendwie beschäftigt sein. Wird ihm
keine entsprechende Nahrung geboten, so wendet er sich den
altgewohnten Erinnerungen der Jugend zu. Durch häufige
Wiederholung ist es möglich, gewisse Inhalte im Gedächtnis

zu befestigen und sie der Seele vertraut und die
Beschäftigung mit ihnen ihr angenehm zu machen.

Cassian verbreitet sich über diesen Gegenstand in
'Cap. 13 der Conl. XIV (p. 414 ss.): Aus der weltlichen
Literatur stammende Phantasmen stören seine Gebete. Vater
Nesteros richtet an ihn folgende Ermahnung: § 1. „
Denselben Fleiß und Eifer, welchen du, wie du sagtest, auf
die weltlichen Studien verwendet hast, wolle jetzt auf die

1 Textvariante: accidunt.
Divus Thomas V. (Jalirbuoh für Philosophie etc. XXXII.) 29



436 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Lesung und Betrachtung der geistlichen Schriften
übertragen, Denn dein Gleist (mens) muß notwendig solange
von diesen (weltlichen) Gedichten eingenommen sein, als
er sich nicht mit gleicher Anstrengung und Beharrlichkeit

etwas anderes verschafft, was er in sich selbst
bearbeiten kann (recolat), so daß er statt des Unfruchtbaren
und Irdischen, Geistliches (spiritalia) und Göttliches gebäre.
§ 2 Denn der menschliche Geist kann nicht ganz ohne-
Gedanken sein und wird also, solange er sich nicht mit
geistlichen (spiritalibus) Studien beschäftigt, notwendig darin
verwickelt (gefangen) bleiben, was er früher gelernt hat..
Solange er nämlich keine andere Zuflucht hat, wohin er
unermüdlich sich bewege, muß er in das, was ihm vonKind-
h ei t auf beigebracht wurde, zurückfallen und immer wieder
das hernehmen, was er in langem Üben und Denken erfaßt,
hat, § 3. Damit also die geistliche Wissenschaft in dir zu
dauernder Festigkeit erstarke, damit sie gewissermaßen
in das Eingeweide deiner Geisteskräfte dringe und geschaut
und getastet werde, so mußt du, obwohl du in der
(geistlichen) Unterredung vielleicht etwas hörst, was du ganz gut
weißt, es doch darum nicht geringschätzen und widerwillig
hinnehmen, sondern es mit aller Aufmerksamkeit bewahren
§ 4. Denn wenn auch die Besprechung heiliger Dinge noch
so häufig geschieht, so wird doch eine Seele, die nach der
wahren Wissenschaft dürstet, um so gieriger zuhören
oder reden, je öfter sie schon gehört hat und aus der
Wiederholung mehr eine Befestigung der schon
erlangten Wissenschaft gewinnen, als irgendeinen
Überdruß "

Aus den angeführten Zitaten ist zu ersehen, daß Cassian
weit .davon entfernt ist, uns belehren zu wollen, wie etwa
aus der äußeren Sinneserfahrung die Ideen, die Gedanken
entstehen. Es wird nur im allgemeinen festgestellt, daß

unsere Sinne uns Gedankenmaterial liefern, sei es, daß

infolge des sinnlichen Schauens ein Bild der Gegenstände,,
der geübten Tätigkeiten u. ä. in uns entsteht, sei es, daß
Lesung und Unterredung uns mit fremdem Gedankenmaterial
bekanntmachen. So sind wir selbst, das heißt unsere eigenen
Erkenntniskräfte eine natürliche Quelle der Erkenntnis.

2. und 3. (Göttliche Erleuchtung und
Einflüsterungen derGeister.) Die Termini hiefür lauten :

meist suggerere, suggestio, suggestor, ingerere, aber auch



Die Psychologie des Johannes Cassianus 437

inspirare, adloqui; ferner bei Gott: inluminare, bei bösen
Geistern: mindere, inlusio1. Daß solch übernatürliche
Beeinflussung möglich ist, wird so oft ausgesprochen, daß
weitere Belege hiefür überflüssig erscheinen2.

Mehr interessiert uns die Art und Weise, wie der
Verkehr der Geister mit der Seele sich gestaltet. Wir finden
hierüber mehr negative als positive Bestimmungen.

Gott kann die Seele mit seiner Substanz durchdringen.
Er besitzt Macht nicht bloß über die Gedanken, sondern
auch über den Willen des Menschen, ist darum nicht blcß
suggestor der Gedanken und dadurch indirekt Erreger der
Handlungen (incentor), er ist auch direkt inpulsor des Willens
zum Handeln.

Der Dämon, selbst ein körperliches Wesen, kann die
Seele nicht durchdringen, um so ihre geheimsten Regungen
unmittelbar sehen zu können. Diese kann er nur aus Worten,
Mienenspiel und körperlichen Bewegungen erraten. Aus
demselben Grunde kann er auch nicht seine Kraft gleichsam

an die Stelle der menschlichen setzen. Wohl aber kann
er wegen der Ähnlichkeit des Wesens einen äußeren Verkehr
mit der Seele unterhalten und ihr seine Gedanken
einflüstern. Wie das des Näheren geschehen mag, erfahren wir
von Cassian nicht mehr,

Ich lasse die Belege folgen.
In Conl. VII c. 8 ss. (p. 189 ss.) gibt Abt Serenus

folgende Belehrungen:
Cap. 8, § 1. „Ita dicimus hos (daemönes) nostris profecti-

bus adversari, ut eos tantummodo incentores malorum,
non etiam inpulsor es credamus. ceterum nullus hominum
posset omnino vitare peccatum, quodcumque illi cordibus
nostris inurere voluissent, si eis quemadmodum ad s u g g e,r e n -

dum ita etiam ad conpellendum facultas violenta subpeteret.
§ 2. Quamobrem sicut in illis est instigationis copia,
ita in nobis virtus respuendi sive adquiescendi libertas est ad-
tributa". Auch dürfen wir der mächtigeren Gnadenhilfe
Gottes nicht vergessen. „Nam bonarum rerum 'non tantum
suggestor, sed etiam fautor atque inpulsor est deus,
i'a ut nonnumquam nos etiam invitos et ignorantes
adtrahat ad salutem ..."

1 Vgl. insbes. Conl. VII 9, p 190,
J S. ob, p. 433 ff. Die Tatsache des Sprechens Gottes zur Seele

wird z. B. erwähnt Inst. VIII 4, § 2, p. 153.

v
29*



438 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Cap. 10. Ermöglicht wird der Einfluß der Dämonen,
durch ihre Verwandtschaft mit der Seele. Durchdringen kann
aber unsere Seelensubstanz nur die völlig unkörperliche
Gottheit.

Cap. 12 zeigt, wie es komme, daß Besessene dennoch
auch wider ihren Willen sprechen und tun müssen, was der
Dämon will. Das rühre nicht daher, weil etwa die Dämonen
positiv zwingende Gewalt über die Gedankenwelt der Seele
erhalten könnten, sondern es gelinge ihnen nur, die
vernünftigen Tätigkeiten der Seele durch Beschwerung des

Körpers zu unterbinden, so daß Mund und Glieder ihr
nicht mehr gehorchten. Direkt sei der Einfluß nur auf den
Körper des Besessenen, auf jene Glieder desselben, „in qui-
bus vigor animae continetur". In ähnlicher Weise
vermöchten ja der Wein, das Fieber, übermäßige Kälte und
andere Krankheiten den Leib zu beschweren.

Cap. 15 führt aus, wie der Teufel unsere Gedanken
und inneren Regungen aus ihren Äußerungen im
sinnlichkörperlichen Leben, aus Worten, Blicken, Mienenspiel usw.
erkenne. So erfahre der Dämon auch, welche Wirkung seine
Einflüsterungen geübt haben. Auch hier wird zwar die
Tatsache der Einflüsterungen erwähnt, nochmals betont, daß
der Teufel in das Innere der Seele nicht einzudringen
vermöge, wie aber die Einflüsterungen in die Seele gelangen,
bleibt unerörtert. Es läge nahe, an die oben erwähnte Macht
des Dämons über den Körper anzuknüpfen und Cassian die
Ansicht zuzuschreiben, daß der Dämon etwa das Organ der
Phantasie beeinflusse, wodurch in der Seele die entsprechenden

Vorstellungen geweckt würden. Doch fehlt bei Cassian
jede Erwähnung eines Organes der Phantasie und Cap. 10
läßt eher einen direkten Verkehr zwischen den geistigen
Wesen vermuten: (p. 191) „Non mirum est posse spiritum
spiritui insensibiliter coniugari et occultam suadendi vim
exercere. est enim inter eos sicut inter homines quaedam
substantiae similitudo atque cognatio."

4. (Angeborene Wissenshabitus?) Wir haben
oben die Erfahrung und unsere Erkenntniskräfte als Mittel
kennen gelernt, uns natürlicherweise Kenntnisse zu
erwerben. Eine Stelle der Conl. VIII stellt uns vor die
Frage, ob es nicht auch fertige Wissenhabitus gibt. Dort
wird nämlich erklärt, daß die Kenntnis des Sittengesetzes
dem Menschen angeboren sei. In welchem Sinne näherhin



Die Psychologie des Johannes Cassianus 439

dieses An geborenseirt zu verstehen ist, kann nicht festgestellt

werden. Wahrscheinlich hat Cassian nicht tiefer über
diese Frage nachgedacht. Es ist übrigens unschwer, seine
Lehre in dem Sinne zu deuten, daß der Mensch in seiner
Vernunft die natürlicherweise angeborene Kraft besitzt, das
Sittengesetz zu erkennen.

Die einzige Schwierigkeit, die mit dieser Deutung
verbunden ist, ist folgende : Cassian zählt unter den Geboten,
die den Vorvätern natürlicherweise bekannt waren, solche
Vorschriften auf, die der Mensch durch bloßes Nachdenken
kaum hätte finden können, und die wir darum der
positiven Gesetzgebung zuschreiben müssen, wie z. B. die
Unterscheidung zwischen reinen und unreinen Tieren und die
Auswahl der Opfertiere. Natürlicherweise erkennbar ist
doch höchstens das allgemeine Gebot, Gott nichts Unreines
zu opfern. Trotz dieser Schwierigkeit müssen wir uns hüten,
an ein angeborenes Wissen im Sinne der Platoniker oder
gar der Kartesianer zu denken. Ein solcher Nativismus ist
im Cassianschen Schrifttum nicht sicher nachweisbar.
Vielmehr glaube ich annehmen zu dürfen, daß Cassian tatsächlich

nur an die menschliche Vernunft denkt, die uns über das
natürlicherweise Gebotene unterrichte; aber biblisch-theologische

Gründe veranlassen ihn (mit Unrecht), die Grenzen
des natürlicherweise Erkennbaren weiter zu stecken. Der
Semipelagianismus Cassians mag vielleicht auch hier einigermaßen

zur Geltung kommen: die menschliche Vernunft
wäre, wenn ihr der Mensch nur immer hätte folgen wollen,
an und für sich imstande gewesen, nicht bloß das mosaische,
sondern auch das Gesetz des Evangeliums zu erkennen

Ich lasse die Belegstelle hier in Übersetzung folgen:
Conl. VIII 22 fragt Germanns, wie denn Gott den Söhnen Seths

ihre unheilige Verbindung mit Kains Töchtern habe zur Sünde
anrechnen können, da doch das Verbot solcher Verbindungen erst später
gegeben worden sei.

Abt Serenus antwortet (Cap. 23, p. 241):.
§ 1. „Gott hat bei der Erschaffung des Menschen diesem die

ganze Kenntnis des Gesetzes von Natur aus eingepflanzt (omntm
naturaliter ei scientiam legis inseruit). Und wenn der Mensch dieses
gemäß der Absicht Gottes von Anfang an beobachtet hätte, so wäre
es nicht nötig gewesen, ein anderes zu geben, das nachher schriftlich
veröffentlicht wurde. Denn es wäre ja überflüssig gewesen, von auß -n
ein Heilmittel zu geben, das noch im Innern eingepffanzt und lebend.g

1 Vgl. übrigens unten p. 455 zu Conl. VIII 21, § 4ss. p. 238.



440 Die Psychologie des Johannes Cassianus

war (vigebat insertum). Aber weil dieses (Gesetz), wie gesagt, ganz
verdorben war durch die Freiheit und die Gewohnheit zu sündigen,
so wurde als sein Zwingherr und Pächer und auch als sein
Beihelfer das strenge mosaische Gesetz gegeben, damit wenigstens kraft
der Furcht vor gegenwärtigen Strafen die gute Gabe des natürlichen

Wissens nicht völlig ausgetilgt werde §2, So heißt denn
auch (das mosaische Gesetz) heim Apostel ein Erzieher (Gal. 8J4),,
damit (die Menschen) von der Lehre, in der sie von Natur aus
unterrichtet waren, nicht durch Vergeßlichkeit1 abweichen
möchten. Daß nämlich den Menschen alle Kenntnis des Gesetzes gleich
bei der Erschaffung eingegossen war (infusa), ergibt sich klar daraus,
daß schon vor dem Gesetze, ja schon vor der Sündflut, alle Heiligen
die Gebote des Gesetzes hielten, ohne das geschriebene Gesetz zu lesen.
Denn wie hätte Abel, da noch kein Gesetz da war, wissen können,
daß er Gott von den Erstlingen seiner Schafe und von dem Fette
derselben ein Opfer bringen müsse, wenn ihn das nicht ein von Natur
aus eingepflanztes Gesetz gelehrt hätte? Wie hätte Noe unterscheiden
können, was ein reines und unreines Tier sei, da das
unterscheidende Gesetzesgebot noch nicht gegeben war, wenn er nicht durch
das natürliche Wissen (scientia naturali) wäre unterrichtet worden
(instructus)? § 3. Woher hat Enoch gelernt, mit Gott zu wandeln,
da er keine Erleuchtung durch das Gesetz empfangen hatte? Wo
hatten Sem und Japhet gelesen: Du sollst die Schande deines Vaters
nie' t aufdecken Woher war Abraham belehrt, der Beute, die ihm
angeboten wurde, zu entsagen oder warum gab er dem Priester
Melchisedech den Zehnten, der durch das Gesetz des Moses
vorgeschrieben ist?. § 4. Woher hat Job eine solche Ehrfurcht des
Glaubens, eine so reine Keuschheit, eine solche Kenntnis der Demut,
Sanftmut, Barmherzigkeit und Menschenliebe erlangt, wie wir sie jetzt
nicht einmal von denen, die das Evangelium auswendig wissen,
erreicht sehen? Wer von den Heiligen (§5) hat nicht beachtet
das Gebot: Du sollst nicht töten, nicht ehebrechen, du sollst kein falsches
Zeugnis geben, sollst nicht begehren deines Nächsten Weib — und andere
viel größere als diese, wodurch sie nicht nur den Geboten des Gesetzes,
sondern selbst jenen des Evangeliums zuvorkamen?-'

Cap. 24, § 1. „So sehen wir also, daß Gott von AnfaDg an alles
vollkommen erschaffen hatte, und daß es nichts gab, wodurch seine
erste Anordnung, weil kurzsichtig und unvollkommen, hätte ergänzt...
werden müssen, wenn alles in dem Zustande geblieben wäre, worin
es von ihm erschaffen war § 3. Jene, die die gesunde und
unverletzte Zucht des natürlichen und eingeborenen Gesetzes
(naturalis atque insitae) besaßen, bedurften keineswegs dieses von
außen angewandten und schriftlich aufgezeichneten Gesetzes."

5. (Der Glaube,) Zum Schluß mag noch Erwähnung
finden, daß auch der Glaube Erkenntnisquelle ist. „Non
enim fidem ex intellectu, sed intellectum meremur ex fide,

1 In traditionalistischem Sinne darf man Cassians Lehre nicht
deuten, da überall von einem natürlichen Wissen gesprochen wird.
Vgl. jedoch unten p. 455.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 441

sicut scriptum est: ,nisi credideritis, non intellegetis1". Esai 7a

(LXX) i.

3. Ruhelosigkeit und Wandelbarkeit des Erkenntnislebens. Seine
Beherrschung durch den Willen

Das Phantasie- und Traumleben

Das Gedankenleben vollzieht sich im Geiste (mens,
voûç). Nie kann der Geist ruhen, stets muß er denken. Die
Gegenstände des Denkens sind dem Geiste an und für sich
gleichgültig. Es liegt darum in der Macht des "Willens, ihm
geziemende Gegenstände darzubieten, ungeziemende von
ihm fernzuhalten. Diese Macht des Willens geht soweit,
daß gewisse sinnliche Phantasiebilder, wenn sie beharrlich
durch längere Zeit dem Geist ferngehalten wurden, allmählich

überhaupt nicht mehr darin aufsteigen, nicht einmal
mehr im Traume. — Werden dem Geiste die Objekte, womit

er sich beschäftigen soll, nicht vom Willen diktiert, so
wandert er ziel- und ruhelos von einem Gegenstande zum
andern, wie die äußeren Sinne oder das Gedächtnis ihm
gerade die Richtung weisen. Meist werden ihn irdische
Gegenstände mehr anziehen als die geistigen.

Das ist in kurzen Worten Cassians Lehre über die
volubilitas (mobilitas) mentis, auf die er des öfteren zu
sprechen kommt, weil sie ja das größte Hindernis des
gesammelten Gebetes und damit jedes geistlichen
Fortschrittes ist.

Wir lassen wiederum die Belegstellen im einzelnen
folgen.

Am klarsten und ex professo ist die Frage behandelt
in Oonl. VII c. 3 und 4. Schon die Überschrift der
Unterredung zeigt, daß diese Frage unter den Asketen viel
erörtert wurde. Die Conl. VII will nämlich ausdrücklich
handeln: „de animae mobilitate et spiritalibus nequitiis."
Noch mehr bezeugt den traditionellen Charakter dieses
Lehrpunktes das griechische Zitat in c. 4 (p. 183): „voöç itaqqe
àsixtvijzoç xai noloxivrjToç definitur" ; das sind Prädikate der
Seele, die in der asketischen Literatur des Orientes zu den
feststehenden gehörten 2.

1 Conl. XIII 18, § 5, p. 296. Vgl. Augustinus Epist. 120 ad
Consentium, nr. 3. CSEL 84, p. 706.

3 Evagr. Pont. lib. practicus c. 48, Migne PG. 40 col. 1246:
nEvxivrjxov yâg n XQàyfia 6 vovç, xai jzqoç xàs àvoftovg <pavzaa(aç dvoxà&sxroy



442 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Conl. YII (p. 181s.) klagen die Schüler dem Abt
Serenus ihr Leid ob der Wankelmütigkeit ihrer Seele, der
unverminderten Belästigung ihres Geistes durch irdische
Bilder und Vorstellungen, so daß ein Fortschritt (nament-
lieh in der Tugend der Keuschheit) nicht zu verzeichnen
sei. § 3: „Denn wenn wir meinen, diß die Richtung des
Herzens auf eine bestimmte Betrachtung gestellt sei, da
wendet sich unvermutet der Geist (mens) davon ab und
fällt in heftigerem Drange in die früheren Abschweifungen
(evagationes) zurück ; und so wird er mit den täglichen
Zerstreuungen beschäftigt und durch zahllose Fesseln
unaufhörlich abgezogen, so daß wir beinahe schon an der
gewünschten Besserung verzweifeln und unsere (einsiedlerische)
Lebensweise uns unnütz erscheint. § 4. Wenn nämlich auch
der Geist (animus), der jeden Augenblick auf schlüpfrigen
Wegen abschweift, zur Furcht Gottes und zur geistigen
Betrachtung zurückkehrt, so verschwindet er um so flüchtiger

wieder, ehe er darin befestigt werden kann... ; und
wenn wir ihn mit der hartnäckigsten Anspannung des
Herzens festhalten wollen, so entschlüpft er während
unseres Versuches schneller als ein Aal... § 5, So sind wir,
von der Verzweiflung gebrochen, zu dem Glauben gekommen,
daß diese Ausschweifungen der Seele dem
menschlichen Geschlechte nicht durch unsere
Schuld, sondern durch einen Fehler der Natur
anhängen (ut non nostro iam, sed naturae vitio has animae
pervagationes humano generi inesse credamus)."

Serenus antwortet c. 4, § 1 (p. 182), es sei voreilig
und gefährlich, aus der eigenen Gebrechlichkeit auf einen
Fehler der Natur zu schließen; ebenso könnte auch der des
Schwimmens Unkundige meinen, es sei überhaupt unmöglich,

sich über Wasser zu erhalten. Der Sachverhalt sei
vielmehr folgender:

§ 2 (p. 183). „voEw itaque, i. e. mens, âstxivrjvoç xal
Trohuxinyroç definitur, id est semper mobilis et multum
mobilis. quod etiam in Sapientia quae dicitur Salomonis 1..
(res quippe valde mobilis est mens aegreque ab improbis phantasiis
coercetur.

S. NilusAsceta, de monachor praestantia c. 23, Migne P G. 7t)
col. 1088: JAeixîvt]zoç yàg œv zijv cpvaiv ô vovï, ozav zfjs zâiv nazaiwv ayolùoft
rpgovztôoç, izsgl zà ).voirt:)S] zqsjzsi zfjv ni-.oiirvav (quando a sollicitudme
reruin futilium otium egerit curam vertit ad utilia).

1

Sap. 91S LXX.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 443

ita describitur: xai yewdsç cxrjvoz ßpitksi voùv rcokuypovTida.,
i. e. : et terrenum habitaculum adgravat mentem multa.
cogitantem. haeo igitur pro condicione naturae n u m-
quam potest otiosa consistere, sed necesse est, earn,
nisi provisum ha bu er it, ubi suos exerceat motus, et
in quibus iugiter operetur, propria mobilitate dis-
currere etper omnia vol it are, donee longo exercitio
usuque adsuefacta diuturno, quo vos in cassum dicitis labo-
rare, experiatur et discat, quas memoriae suae ma-
terias debeat praeparare, erga quas circumagat vo-
latus et inmorandi robur adquirat et ita praevaleat adver-
sas inimici suggestiones, quibus distrahebatur extrudere
atque in illo, quern desiderat, statu et qualitate durare,
§ 5. Non ergo hanc evagationem cordis vel naturae huT
manae vel deo creatori eius debemus adscribere."

Die Beweise für die Möglichkeit der Beherrschung:
unseres Gedankenlebens werden der Heiligen Schrift
entnommen. Dort werde entweder direkt gesagt, daß die
Gedanken in unserer Macht stünden, oder indirekt, indem wir
für sie verantwortlich gemacht würden1.

Der philosophische Grund aber, warum einerseits die
Gedankenwelt sich so schwer beherrschen läßt, anderseits
aber eine solche Beherrschung doch möglich ist, besteht
laut obigem Zitat in folgenden Tatsachen :

1. Es liegt in der Natur des Geistes, stets tätig
zusein und sich zu bewegen. Er bedarf also stets eines Objektes,,
womit er sich beschäftige.

2. Dieses Objekt darzubieten, sind wir imstande. Es
steht auch in unserer Macht, ein Objekt aus dem Geiste
zu entfernen (extrudere). Gap. 5 derselben Conl. VII (p. 184s.)
spricht von der „virtus et constantia", des Hauptmannes'
im Evangelium (Mt. 8), »qua non quibuslibet ingruentibus'
cogitationibus abducebatur, sed pro suo indicio vel admittebftt
bonas vel contrarias absque ulla diflficultate pellebata.

3. Allerdings braucht es hiezu Übung und Gewöhnung.
«) Das Gedächtnis muß mit jenen Gegenständen erfüllt,
"werden, mit denen der Geist sich beschäftigen soll: (memoriae

suae materias praeparare), ß) Der Wille muß durch
stete Übung die Kraft erlangen, den Geist trotz des sich.

1 Conl. VII 4, § 3-4, p. 183s.



444 Die Psychologie des Johannes Cassianus

aufdrängenden fremden Stoffes, bei dem gewünschten
festzuhalten : (inmorandi robur).

4. Fehlt ein willkürlich dargebotenes Objekt, dann
eilt der Geist eben wegen seiner Beweglichkeit (propria
mobilitate) ziel- und planlos („per omnia") von einem Gegenstand

zum anderen.
Um zu zeigen, daß die volubilitas mentis zu den

feststehenden Punkten Cassianischer Lehre gehört, seien noch
einige andere Stellen angeführt.

Conl. I 16 (p. 26) fragt Germanus, warum beim
betrachtenden Gebete gegen unseren Willen, ja ohne unser
Wissen so überflüssige Gedanken (cogitationes) fein und
heimlich (subtiliter ac latenter) sich einschleichen, so daß
es schwer sei, sie zu verdrängen, ja sie auch nur zu
bemerken. „Potest ergo mens aliquando ab istis vacua re-
periri?"

Vater Moyses antwortet: Gap. 17, § 1. „Mentem
quidem non interpellari cogitationibus in-
possibile est, suscipere vero eas sive respuere omni
studenti possibile est. quemadmodum igitur ortus earum
non omnimodo p endet a nobis, ita reprobatio vel
electio consistit in nobis, nec tarnen ex eo, quod diximus,
inpossibile esse, mentem cogitationibus non adiri, totum vel
incursui vel illis spiritibus tribuendum est, qui eas nobis
nituntur ingerere. Alioquin nec liberum in homine manerét
arbitrium nec in nobis staret nostrae correctionis industria.
§ 2. Sed est, inquam, nostrum magna ex parte, ut cjogi-
tationum qualitas emendetur et vel sanctae ac spiritales in
cordibus nostris, vel terrenae carnalesque concrescant."

Die Mittel, um die Beschaffenheit unserer Gedanken
zu verbessern, sind teils positive, teils negative. Die
positiven bestehen darin, daß wir dem Geist entsprechenden
Gedankenstoflf darbieten: öftere Lesung der Heiligen Schrift
und stete Erwägung ihres Inhaltes in betrachtendem Gebete
wird empfohlen, „ut exinde spiritalis memoriae prae-
beatur occasio". Die negativen bestehen in der Losschälung
"von dem irdischen Interessenkreise durch Psalmensingen,
Nachtwachten und Fasten, „ut extenuata mens non ter-
rena sapiat". Werden diese Mittel nicht angewendet, so
wird der Geist dem Fleische sich zuwenden und fallen1.

1 Conl. I 17, § 2, p. 26.



Die Psychologie des Johannes Oassianus 445

„Die Tätigkeit des Herzens (das Denken)," so wird
•0. 18 weiter fortgesetzt1, „wird nickt unpassend mit Mühist

e i n en verglichen, welche die rasche Strömung des Wassers
wälzt in kreisendem Schwünge. Sie können keineswegs
abstehen von ihrem Werk, da die Kraft des Wassers sie treibt;
aber es steht in der Macht des Müllers, ob er Weizen oder
ob er Gerste vermähle. Denn ohne Zweifel muß ja das
gemahlen werden, was (er) aufgelegt hat... § 2. So wird
auch der Geist herumgewälzt von dem Drange des
gegenwärtigen Lebens, wo von allen Seiten die Ströme der
Versuchungen heranstürzen, und er kann nicht frei sein von
den Wogen der Gedanken. Er selbst wird aber mit eifrigem
Streben für ihre Beschaffenheit sorgen, § 3 Wo unser
Schatz ist, da weilt auch unser Herz."

Auch in der IX. Unterredung, die vom Gebete
handelt, heißt es c. 3, § 3 (p. 252): „Der Zustand, in dem wir
uns beim Gebete befinden wollen, muß vor der Gebetszeit
vorbereitet werden, denn aus dem vorhergehenden Zustand
bildet sich der Geist zur Zeit des Gebetes Das Bild der
vorhergegangenen Taten oder Worte wird vor unseren Augen
spielen und uns je nach der früheren Beschaffenheit zornig
oder traurig machen oder vorhergegangene Begierden und
Anliegen wiederbringen ." Im folgenden wird der Geist
wegen der „Beweglichkeit seines Wesens" mit einer
Flaumfeder verglichen, die naturgemäß in die Höhe und
zum Himmel sich erhebe, außer sie würde durch weltliche
Sorgen und Laster beschwert (ibid. c. 4, § 1, p. 253).

In Conl. XIV 12 (p. 413 s.) erklärt Cassian selbst, daß
seine klassische Bildung, die Kenntnis der Kriegsgeschichten,
Heldensagen und Gedichte ihn beim Gebete störe. Nesteros
rät ihn darum (c. 13), das weltliche Wissen durch ein
heiliges zu ersetzen : § 2. „Vacare enim cunctis cogitationi-
bus humana mens non potest et ideo, quamdiu spiritalibus
studiis non fuerit occupata, necesse est earn illis, quae pridem
didicerit, implicari2."

' Ibid. p. 27.
2 Ich wage es nicht, zu entscheiden, ob die Lehre von der

Veränderlichkeit des Gedanken- Und Phanta^ielebens nicht mit der
Auffassung Uber das Wesen des Geschöpflichen überhaupt zusammenhänge.

Das Geschöpfliche ist wesentlich veränderlich. Conl. VI 14

(p I7is ): „Es ist notwendig, daß man jeden Tag fortschreite,
oder (man) muß folgerichtig rückwärts gehen Deshalb kann



446 Die Psychologie des Johannes Oassianus

Trotz der angeborenen leichten Beweglichkeit des
Gedankenlebens ist nach Cassian eine sehr weitgehende Beherrschung

der Phantasie möglich. Man kann sich durch allmähliche

Gewöhnung soweit von sündhaften Vorstellungen
befreien, daß sie nicht, einmal mehr unwillkürlich in uns
auftauchen.

In Conl. XX, die von der Buße und Genugtuung handelt,
erklärt Cassian, daß wir erst dann von einer begangenen
Sünde gänzlich frei sind, wenn die Erinnerung daran unsere-
Phantasie nicht mehr belästigt.

Cap. 5 (p. 558): „Das Zeichen der Genugtuung und
der Verzeihung ist, wenn wir auch die Neigung zu den,
Sünden aus unseren Herzen verdrängt haben. Denn es möge
ein jeder wissen, daß er noch nicht von den alten Sünden
frei ist, solange ihm noch das Bild entweder der eigenen
oder ähnlicher Verbrechen vor Augen spielt und ich will
nicht sagen die Ergötzung, sondern auch nur die Erinnerung,
daran das Innere seines Geistes bestürmt."

Ahnlich wird in Conl. XII 7 (p. 345) als zweite unter
den sechs Stufen der Keuschheit bezeichnet, „daß der Geist
nicht bei lüsternen Gedanken verweile", als sechste aber,
„daß er sogar im Schlafe nicht durch verführerische
Vorstellungen von Weibern betrogen werde. Denn obwohl
wir nicht glauben, daß solche Betörung mit Sündenschuld
verbunden ist, so ist sie doch ein Zeichen der noch im
Innersten verborgenen Begehrlichkeit" (vgl. Inst. VI 10,.

p. 121).
Der Wille muß die Phantasie durch die eigene

Kraft im Zaume halten. Vorübergehende Ablenkung, etwa
dadurch, daß man die Zelle verläßt (und Gesellschaft sucht),
schafft nur neue Anfechtungen. Conl. XXIV 5 (p. 679) : „Es
ist nun kein Wunder, daß einer, der in der Zelle bleibt,
wo dann die Gedanken gleichsam in einem engen Kerker
versammelt sind, von der Menge der Anfechtungen fast,

der Geist keineswegs (nullo modo) in einem und demselben-
Zustande verharren (in eadem qualitate manere), ebensowenig wie
ein Boot, das entweder von den Buderern aufwärts oder von der Strömung
abwärts getrieben wird §2... In keinem Geschöpfe kann
irgendeine solche Vollkommenheit sich finden, die der
Veränderung nicht unterworfen wäre (quae mutabilitatis non
subiaceat passioni) § 3. Gott allein nämlich preisen wir als
unveränderlich."



Die Psychologie des Johannes Cassianus 447

erstickt wird. Verläßt er dann seine Wohnung, dann brechen
sie mit ihm hervor und fliegen gleich zügellosen Pferden
überall umher. Für den Augenblick nun, solange sie
wie aus Ställen hinauseilen, schöpft man einigen Trost.
Wenn aber der Körper wieder in die Zelle zurückgeht und
die ganze Schar der Gedanken wieder wie zum Sitzen kommt,
dann erregt gerade die Ungebundenheit, an die man sie
gewöhnt hat, um so ärgere Stacheln Es glauben ja auch
Fiebernde durch einen Schluck kalten Wassers die Gewalt
der inneren Glut zu dämpfen, während doch das Feuer
hiedurch mehr entflammt als beruhigt wird." Als einziges
Mittel gegen das Spiel der inneren Anfechtungen wird
empfohlen, den Blick stets auf Gott gerichtet zu halten (c. 6).

Die Frage nach den Mitteln derFixierung der
Phantasie ist von besonderer Wichtigkeit für das Gebetsleben

und für den Kampf gegen innere Versuchungen,
Deshalb wird an sehr vielen Stellen der Conlationes und Insti-
tuta darüber gesprochen:

Der Betende soll irgendeinen Stoff vorbereitet haben,
zu dem das Gedächtnis ohne schwieriges Suchen immer
wieder zurückkommen könne, wenn der Betende merkt, daß
seine Gedanken sich zerstreuen, Nützlich seien hiezu kurze
Gebetsformeln wie der Psalmvers: Deus in adiutorium meum
intende usw.1

Es wird empfohlen, mit dem Gebete Arbeit zu
verbinden. Das betrachtende Gebet solle tagsüber überhaupt
nicht aufhören. Durch das Gewicht der Händearbeit werde
nun an die flüchtigen Regungen des Herzens und das unstete
Schwanken der Gedanken gleichsam ein starker und
unbeweglicher Anker gelegt. Die Handarbeit bewahre uns vor
allen unnützen und müßigen Gedanken2.

Die Stellung des Körpers beim Gebete sei auch nicht
gleichgültig. Es sei bei den Mönchen Sitte, beim Gebete
zu stehen. „Humi namque diutius procumbentem non solum
cogitationibus aiunt, verum etiam somno gravius inpugnari.
quod etiam nos verum esse, utinam non experimentis
nosceremus3!"

Unnötige Geräusche seien beim Beten zu vermeiden;
•nm nicht die Sammlung der anderen zu stören, solle man

1 Conl. X 8-10, p. 291 ss.
2 Inst. II 14, p. 29.
3 Inst. II 7, § 2-8, p. 23.



448 Die Psychologie des Johannes Cassianus

sich nicht hörbar räuspern, husten, gähnen, auch nicht laut
beten oder beim Gebete seufzen1.

Gut sei es, für entsprechende Abwechslung und
Erholung zu sorgen. Damm trete am Sonntag eine Änderung
und Erleichterung im Gebetsoffizium ein. „Denn immer
erträgt man mit größerem Gleichmut jegliche Ermüdung
und verwendet unverdrossen Anstrengung auf ein Werk,
wenn zuweilen eine gewisse Abwechslung in der Arbeit
folgt3."

Darum halte man auch kurze, aber häufig wiederholte
Gebete für nützlicher als langatmige oder lange dauernde,
die eine gewisse Erlahmung des Geistes und zerstreuende
Gedanken zur Folge haben3.

Das Wichtigste bleibe aber die Disziplinierung der
Aufmerksamkeit durch den Willen.

Insbesondere gefährlich seien unkeusche und eitle
Vorstellungen. Für die Erwerbung der Geduld sei es sehr
vorteilhaft, diese Tugend recht oft auf die Probe zu stellen
und darum den Verkehr mit Menschen zu suchen, sich auch
aufregende Gegenstände ins Gedächtnis zu rufen. Wolle
man aber den Geist der Unzucht niederkämpfen, dann müsse
man nicht nur dem Leib den Genuß der Lust und die fleischliche

Nähe gänzlich entziehen, sondern auch dem Geiste
jegliche Erinnerung jeden Gedanken an solche Diüge. Darum
sei auch heilige Lektüre in diesem Punkte einzuschränken4.

Eitle Gedanken hinwiederum könnten den Geist des
Mönches derart gefangennehmen, daß er wie mit offenen
Augen träume und nicht einmal auf das gegenwärtige Tun
und auf die Mitbrüder merke6.

Was das Traumleben anlangt, so habe ich bei Cas-
sian keine Erörterungen gefunden, die eigens diesem Thema
gewidmet -wären.

Die gelegentlichen Hinweise auf die Traumursachen
haben in unseren Ausführungen zum Teile bereits Platz
gefunden. So ist es Cassian wohl bekannt, daß der Inhalt der
Träume sich nach der Beschaffenheit der wachen Zustände
richte. „Nam secundum ilium usum, quem vigilans exercc-re vel

1 1. c. 10. § 2, p. 2G.
2 Inst. III 11, p. 45.
3 Inst. II 10, § 3, p. 26.
4 Conl. XIX 16, p. 551. Vgl. Conl. XX 9, p. 567.
1 Inst. XI 15, p. 201.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 449

cogitare consueverat, etiam dormiens unusquisque tempta-
tur1." „Qualitas enim cogitationum, quae, distentionibus
(Zerstreuungen) diei negligentius custoditur, probatur quiete
nocturna." Daher kann man den eigenen Seelenzustand
einigermaßen aus den Träumen erkennen: „Et idcirco cum
intercesserit aliqua talis inlusio, non culpa somni credenda
est, sed neglegentia temporis praecendentis et manifestatio
morbi latentis intrinsecus, quem (morbum) non primitus
noctis hora parturiit, sed intimis anim'ae reconditum fibris.
ad cutis superficiem produxit2."

Doch sind körperliche Reize, die in der Nacht
selbst entstehen, ebenfalls geeignet, Träume zu erzeugen,
so daß dann nicht der Traum die Ursache der körperlichen

Erregung ist, sondern diese die Ursache des Traumes;
sind. Vgl. Conl. XII 7, § 7 (p. 847) und Conl. XXII 6, § 5
(p. 623) über nächtliche Pollutionen uud unreine Träume..

4. Objekte des Erkennens

(Das heilige Wissen. Die Kontemplation und Ekstase.
Phy8ik und Magie)

Nirgends läßt sich bei Cassian eine strenge Scheidung
zwischen sinnlichem Vorstellungsvermögen und geistiger
Denkkraft feststellen. Das Phantasie- und Traumleben gehört
ebenso dem Geiste (mens) an, wie das Sichversenken in den
Sinn der Heiligen Schrift und die Erforschung der Mittel
zu höherer Vollkommenheit; zerstreuende Vorstellungen
sinnlichster Natur heißen ebenso cogitationes, wie die
Erhebung des Geistes zu Gott.

Es kann darum nur zwischen den äußeren Sinnen und
dem Geist (mens) unterschieden werden und beim letzteren
lediglich ein Unterschied gemacht werden zwischen irdischem
(terrenum, carnale) und geistigem (spiritale) Gedankenstoff.

Wir haben auf diesen Mangel der Cassianischen
Psychologie bereits bei der Besprechung der Unsterblichkeitsbeweise

hingewiesen. Es ist ja die Gässianische Zuteilung
der Seelenvermögen an bestimmte Seelenteile platonisches
Erbgut; und für die platonische Seelenteilung waren ja
vor allem ethische, nicht erkenntnistheoretische Gesichtspunkte

maßgebend. Daher schon bei Plato die Unbestimmt-

1 Conl. XII 7, § 4, p. 346.
2 Inst. VI 11, p. 121.



•450 Die Psychologie des Johannes Cassianus

heit der Zuteilung der Sinneserkenntnis, des Empfindens
und Vorstellens an die Seelenteile1.

Das höchste Objekt unseres Erkennens ist Gott, Im
erkennenden Schauen Gottes liegt das Ziel und die höchste
Glückseligkeit des Menschen:

Conl. I 8, § 1 (p. 14 s.) : „Das also muß unser Hauptringen, das
•die unveränderliche Absicht (oxonoç) unseres Herzens sein, daß
der Geist (mens) den göttlichen Dingen und Gott immer anhänge. Was
davon verschieden ist, das muß, wie groß es auch sei, tür das zweite
und für ganz niedrig oder auch für schädlich gehalten werden
.§ 2, (An dem Beispiel der Maria und Martha) seht ihr, daß der Herr
das größte Gut in die d-ecogla allein, d. h. in die Beschauung Gottes
verlegt hat. Deshalb erklären wir, daß die übrigen Tugenden, obwohl wir
sie für nützlich und notwendig halten, doch auf die zweite Stufe zu
stellen seien, weil sie alle zur Erreichung dieser einzigen erworbeu
-werden. § 3. Denn indem der Herr sagt: ,Du bist besorgt und kümmerst
•dich um vieles, iveniges aber oder auch nur eines ist notwendig', setzt er das
höchste Gut nicht in die tätige Übung (in actuali opere), so lobenswert

und reich an Früchten sie auch sei, sondern in die Beschauung
{contemplatio) Seiner, die wahrhaft einfach und eine ist."

Auch insofern dürfen die anderen Tugendwerke der Beschauung
gegenüber nicht überschätzt werden, als sie immerhin von der unmittelbaren

göttlichen Kontemplation abziehen oder sie verzögern 2 und weil
sie nur als Anfang des Strebens nach Vollkommenheit zu gelten haben.
Mit dem Tode hören sie auf, während die liebende Betrachtung Gottes
bleibt'. Dieses beglückende Schauen der Herrlichkeit Gottes (theoretica
claritas), das größte Gut des Menschen auf Erden, kann mit natürlichen
Kräften nicht verdient werden, sondern ist ein Gnadengeschenk Gottes1

Die (beschauende) Erkenntnis Gottes (contemplatio)
ist eine dreifache:

1. entweder wird er erkannt (cognoscitur) „in der
Bewunderung seiner unbegreiflichen Wesenheit, was jedoch
noch verborgen ist und nur aus der Verheißung gehofft
wird",

2. oder man siebt ihn schon hienieden „in der Größe
seiner Geschöpfe", oder

3. „in der Betrachtung seiner Gerechtigkeit oder in
dem täglichen hilfreichen Wirken seiner Vorsehung " (in
den objektiven und subjektiven Erlösungsgnaden), „wenn
wir z. B. mit ganz reinem Geiste durchgehen, was er mit
seinen Heiligen von Anfang an getan, wenn wir mit zitterndem

Herzen seine Macht bewundern, mit der er alles leitet,
1 Vgl. E. Zeller, Philos, d. Griecb, II l*,'p. 8-1G.
2 Conl. XXIII 4, § 4, p. 645.
3 Conl. 1 10, p. 16. Vgl. auch c. 11.
4 Conl. XXIII 3, p. 643.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 451

ordnet und regiert, und die Unermeßlichkeit seines Wissens,
und wie seinem Auge die G-eheimnisse des Herzens sich
nicht verbergen können; wenn wir den Sand des Meeres
und die Zahl der Welten, die er gezählt und erkannt hat,
zagend bedenken; wenn wir staunend betrachten, wie die
Tropfen des Regens, die Stunden und Tage und Jahrhunderte,

wie alles Vergangene und Zukünftige seinem Wissen
gegenwärtig ist; wenn wir seine unaussprechliche Milde
betrachten, mit der er unzählbare Schandtaten. mit Langmut

erträgt; wenn wir die Berufung erwägen, mit der er
uns erbarmend aufnahm wie er zuletzt den Ratschluß
seiner Menschwerdung zu unserem Heile faßte und die Wunder
seiner Heilsgeheimnisse bei allen Völkern verbreitete1."

Die erste Stufe zur vollkommenen contemplatio ist
nun die, daß man zunächst das Leben einiger (weniger)
Heiligen betrachtend sich vor Augen stellt ; dann schreitet
man zum „Dei solius intuitus" fort, „so daß man nur mehr
an Gottes Schönheit und Wissen sich erfreut2."

Das Ideal wäre nun eine ununterbrochene beschauende
Verbindung mit Gott. Diese ist aber, solange wir mit diesem
gebrechlichen Fleische umgeben sind, unmöglich, weil doch
auch der heiligste Mensch wenigstens essen, trinken, schlafen
und seinen Berufsgeschäften nachgehen muß. Nur das Wollen

liegt in unserer Macht, nicht aber das Vollbringen. Wohl
aber können wir immer wieder zu den Gedanken an Gott
zurückkehren3.

Der Gipfel des heiligen Wissens ist also ein
möglichst ununterbrochenes Versenktsein in Gottes Herrlichkeit

und Vollkommenheit {ftewpia contemplatio). Eine
notwendige Vorstufe hiezu ist die Erlangung der übrigen
Tugenden: vollkommenste Herzensreinheit. So teilt denn
Cassian in der Conl. XIV, die eigens „de spiritali scientia"
überschrieben ist, die heilige Wissenschaft (scientia) in
folgende Stufen ein4:

A) Weltliche Wissenschaften. Sie dienen den
Interessen des gegenwärtigen Lebens oder sind überhaupt
unnütz.

1 Conl. I 15, p. 25.
2 Conl. I 8, § 3, p. 15.
3 Conl, I 13, § 1 p. 18; Conl. XXIII 5, p. 645 ss.
4 Conl. XIV 1, p. 398 s. Für Cassians Abhängigkeit von der

orientalischen MöDchsweislieit ist diese Conl. ungemein charakteristisch.

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 80



452 Die Psychologie des Johannes Cassianus

B) „Keligionis nostrae disciplina .atque pro-
fessio, quae ad contemplanda invisibilium sacramentorum
(Geheimnisse) tendit arcana nec praesentes quaestus sed
aeternorum retributionem expetit praemiorum."

Diese heilige Wissenschaft aber ist wiederum
zweistufig :

I. „Prima ir p axr tx/j, i. e. actualis, quae emendatione
morum et vitiorum purgatione perficitur. "

II. „Altera êsw p-fjvixvj, quae in contemplatione divi-
narum rerum et sacramentissimorum sensuum (Schriftsinn)
cognitione consistit. "

Zur praktischen Wissenschaft, die offenbar nicht
so sehr Wissen als Können bedeutet, gehört einerseits

a) die durch Übung erlangte Tugenderfahrung,
anderseits

b) auch eine zur Erlangung höherer Vollkommenheit
notwendige theoretische Kenntnis der Wege zur
Herzensreinheit. Diese ist wiederum eine doppelte :

1. Die Kenntnis der Natur der Laster und der
Heilmittel dagegen. Cassian selbst widmet diesem Gegenstande

die Bücher V—XII der Instituta coenobiorum und
die Conl. V.

2. Die Kenntnis der Ordnung der Tugenden. 'Ist
die Tugend durch praktische Übung und durch fromme
Unterredungen uns endlich so vertraut geworden, daß wir
sie wie etwas Naturgemäßes und nicht durch Befehl
Aufgezwungenes üben, dann können wir aufsteigen zur tiecopia1.

Die üeaip rt r i x rj enthält wiederum zwei Stufen:
a) auf der ersten Stufe erstrebt sie die Kenntnis des

historischen Sinnes der hl. Schriften (historica
interpretation

b) auf der zweiten das Verständnis ihres geistigen
Sinnes (intellegentia spiritalis)2.

Die Arten des geistigen Verständnisses aber sind 1. die
tropologia, 2. allegoria, 8. anagoge.

Das historische Wissen geht auf das Vergangene
und Sichtbare, z. B, Jerusalem wird aufgefaßt als Stadt
der Juden

Die Tropologie oder die moralische Auslegung geht
auf die Besserung des Lebens und die Unterweisung im

1 Conl. XIV 3, p. 399.
2 Conl. XIV 8, p. 404.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 453

Handeln. So könne man Jerusalem als Séele des Menschen
verstehen, die geistig unter diesem Namen vom Herrn
getadelt oder gelobt wird.

Die Allegorie zeigt in dem, was wirklich geschehen
ist, das Vorbild eines anderen Geheimnisses. So kann
Jerusalem als Kirche Christi aufgefaßt werden.

Die Anagoge endlich führt von den geistlichen
Geheimnissen zu höheren und dunkleren Mysterien des Himmels

empor, wie wenn Jerusalem als die himmlische Gottesstadt

gepriesen wird1.
Das Verständnis des tieferen Sinnes der Heiligen Schrift

fördert der Glaube: „non enim fidem ex intellectu sed in-
tellectum meremur ex fide."

Vor allem aber ist volle Herzensreinheit Voraussetzung
der scientia2. Nur durch die Sünde ist die Seele irrtumsfähig
und ungelehrig geworden. Ein von Leidenschaften freies
Herz bedarf keinès Bücherstudiums, ebenso wie das Auge,
wenn es rein ist, nicht unterrichtet zu werden braucht, um
zu sehens.

Und wenn es scheine, daß Juden, Häretiker und solche
Katholiken, die in Laster verstrickt sind, eine vollkommene
Schriftkenntnis ohne Herzensreinheit zu erlangen vermochten,

während eine ungezählte Schar heiliger Männer eines
tieferen Wissens ermangelte, so sei doch das Wissen jener
mehr erworbene Disputier- und Redekunst, als tiefes
Schriftverständnis, so daß sie sehen und doch nicht sehen, hören
und nicht verstehen. Ihr Wissen sei also eine scientia <peudw-

vu[w; i.
In tiefster Sammlung des Geistes, in einsamem, stillem

Gebete, in der Stille der Nacht erschlössen sich uns die
tiefen Geheimnisse der Religion6.

Die Sammlung des Geistes kann hiebei so vollkommen
sein, daß die Seele sich gleichsam vom Leibe loslöse, das

Irdische, die ganze Umgebung und die eigene Leiblichkeit
ganz vergessen werde, so daß auch flüchtige Phantasie-

' A • ft 0
3 Conl. XIV 13s., p. 415ss.
3 Inst. V 34, p. 107.
4 Conl. XIV IBs., p. 417s. Vgl. Conl. XV 3, §2, p. 429, wo

•dialektische Kniffe „Aristotelicae Spinae" genannt werden.
5 Conl. XIV 10, § 4, p. 411.

30*



454 Die Psychologie des Johannes Cassianus

bilder nicht mehr die Betrachtung störten, ja man nicht,
einmal darum wisse, was man bete:

Conl. X 11 spricht von der rechten Weise des Psalmensingens und
fügt dann hiezu : § 6 (p. 305). „So werden wir zu jener Reinheit des
Gebetes gelangen daß es nicht nur nicht mit dem Anblick eines,
(Phantasie-)Bildes beschäftigt ist, sondern auch durch das Aufmerken
auf die Laute und Worte nicht abgelenkt wird ; vielmehr wird dies Gebet,
in feuriger Inbrunst des Geistes mit unaussprechlicher Entzückung des
Herzens und unverwüstlicher Geistesfreude vorgetragen und der Geist,,
über alle Sinne und sichtbar-stofflichen Dinge erhoben, gießt es mit
unaussprechlichen Seufzern und Anmutungen vor Gott aus."

Noch ausführlicher wird derselbe Gedankengaug Conl.
III 6 s. (p. 73 ss.) vorgetragen. Danach gibt es drei Stufen
der Weltentsagung. Auf der ersten reißt sich unser Körper
von all den Schätzen und Gütern dieser Welt los. Auf der
zweiten wird auch der Geist frei von dem Verlangen nach
dem Irdischen, auf der dritten versenkt er sich völlig ins
Unsichtbare und Zukünftige (c. 7, § 3s.): „Wir werden die
wahre Vollkommenheit dieser dritten Entsagung dann
besitzen, wenn unser Geist durch unaufhörliche Betrachtung

der göttlichen Schriften und geistige Beschauungen,
(spiritales theorias) zum Unsichtbaren derart emporgestiegen
ist, daß er auf das Himmlische und Unkörperliche allein
achtet und gar nichtmehrmerkt, daß er von diesem
gebrechlichen Fleische und der körperlichen
Örtlichkeit umgeben ist; danu wird er in solche-
Verzückungen (excessus) hingerissen, daß er nicht nur keine
Stimmen mehr mit dem leiblichen Ohr vernimmt, noch sich
in der Phantasie mit vorübergehenden Menschen beschäftigt,,
sondern daß er nicht einmal die nächsten und gewaltigsten.
Gegenstände bemerkt, die sich dem leiblichen Auge bieten.
§ 4. Die Möglichkeit und den Einfluß dieses Zustandes (cuius
rei fidem atque robur) wird nur der fassen, der das Gesagte-
durch Erfahrung kennen gelernt hat, dessen Herzensaugen
nämlich der Herr so von allem Gegenwärtigen losgelöst
hat, daß er die irdischen Dinge nicht nur für vergänglich,,
sondern gleichsam für nichtseiend hält, und sie für leeren
Rauch ansieht, der in Nichts sich auflöst."

In Conl. IX 31 (p. 277) wird erzählt, daß der hl.
Einsiedler Antonius nur jenes Gebet für ganz vollkommen
gehalten habe, wo der Betende nicht einmal mehr seiner selbst
und dessen sich bewußt sei, was er bete: „Non est, inquit,
perfecta oratio, in qua se monachus vel hoc ipsum, quodi



Die Psychologie des Johannes Cassianus 455

orat, intellegit." Diese Ansicht des Heiligen wird allerdings
•von Cassian für eine himmlische und „mehr als menschliche"
.gehalten, der man aber „secundum mensuram tenuitatis
nostrae" zu folgen sich bestreben soll.

Wie die Reinheit des Gemütes und die Freiheit von
Leidenschaften die Geistessammlung fördert und dadurch
das Verständnis der heiligsten Geheimnisse erschließt, so
sind das Laster und die Leidenschaft die größten Feinde
einer klaren Erkenntnis. Es gehört zu den häufigst
wiederkehrenden und stehenden Redewendungen, daß das Laster
(vitium) das Auge des Geistes blind mache und die ruhige
und reife Urteilsbildung verhindere1.

Im Anhange an dieses Kapitel über die Arten und
wichtigsten Objekte des Wissens mag die Erzählung Platz
finden, wie die wahre und echte Naturphilosophie und wie
die Magie entstanden ist.

Oonl. VIII 21, §4 ss. (p. 238), erklärt Vater Serenus,
fiie frommen Nachkommen Seths hätten die echte
Naturphilosophie (physicae philosophiae disciplinam) besessen als
ein vom Urvater Adam ererbtes Gut. Adam habe, unterstützt

von göttlicher Erleuchtung, die Einrichtung und
Entwicklung der Natur in ihrer ersten Jugend erforschen können,
so daß er seinen Nachkommen ein sicheres Wissen hierüber
überliefern konnte. Er habe nicht bloß aller Tiere Namen
gekannt, sondern auch die wilde Kraft und das Gift der
Tiere und Schlangen in ihrer Verschiedenheit, sowie die
Wirkungen der Kräuter, die Natur der Bäume und der
verschiedenen Gesteine und den Wechsel der künftigen Zeiten.
Seths Geschlecht habe dieses Wissen sowohl zum Dienste
Gottes als auch zum allgemeinen Wohle gepflegt. Erst nach
der Vermischung der Nachkommen Seths mit Kains
gottlosen Töchtern habe die Menschheit begonnen — nicht ohne
teuflischen Einfluß —, die fromme Wissenschaft zu unheiligen
«nd schädlichen Dingen zu mißbrauchen, neugierig und
verwegen nach magischen Geheimnissen und Künsten zu
forschen und die Elemente, das Feuer und die Geister der
Luft zu verehren. Die Sündflut überdauerten die magischen
Geheimnisse durch Cham, der diese schändlichen Künste
ttnd unheiligen Erklärungen auf Metallplatten und in Stein

' Inst. VIII 1, § 1, p. 151; Inst. VIII 6, p. 155; Oonl. XXIII 7,
§ 5, p. 650.



456 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

niederschrieb, so daß sie von der "Wasserflut nicht verdorben
werden und nach der Flut wiedergefunden werden konnten.
So laute der Bericht alter Überlieferungen.

Die Erzählung des alten Serenus wird ohne ein Wort
der Kritik vorgetragen. Noch eine zweite Stelle derselben
Conlatio zeugt vom Glauben an die Möglichkeit magischer
Künste: Conl. VIII 18s. (p. 234). (Fortsetzung folgt)

GOTT IM LICHTE DES ALTEN UND NEUEN
PANTHEISMUS

v

Von P. FR. GUNDISALV FELDNER, Ord. Praed.

(Fortsetzung aus V, p. 339—364)

b) Der Pantheist Spinoza

40. Da es sich im System des Baruch hauptsächlich
um die Begriffsbestimmung der Substanz handelt, müssen
wir uns vorerst über den wahren Begriff der Substanz
Klarheit verschaffen. Was verstehen wir demnach unter
einer Substanz in metaphysischer Bedeutung? Sagt man
uns, Substanz nennen wir jenes Ding, welches durch sich
selber, nicht in und abhängig von einem Substrat,
existiert, so erweist sich diese Begriffsbestimmung der
Substanz als grundfalsch. Das Dasein, die Existenz, gehört,
niemals in die Begriffsbestimmung der Wesenheit eines
Dinges. Weil die Wesenheit Gottes das Dasein selber bildet,
deshalb kann man von der Wesenheit Gottes im eigentlichen

strengen Sinne auch keine Begriffsbestimmung
aufstellen, die entspräche. Die Begriffsbestimmung einer
Wesenheit muß die Gattung und Differenz enthalten. Allein
das Dasein, die Existenz, untersteht weder einer Gattung
noch Art. Das Dasein kann aber auch nicht eine Gattung
oder Art selber bilden. — Secundum Avicennam in sua
Metaph. esse non potest poni in definitione alicuius-
generis vel speciei, quia omnia particularia uniuntur in
definitione generis vel speciei, cum tarnen genus vel
species non sint secundum unum esse in omnibus. Et
ideo haec non est vera definitio substantiae: substantia

est, quae per se est, vel: accidens est, quod est
in alio, Sed est circumlocutio verae descriptions, N^uae
talis intelligitur: substantia est res, cuius naturae»


	Die Psychologie des Johannes Cassianus [Fortsetzung]

