Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Die Psychologie des Johannes Cassianus [Fortsetzung]
Autor: Wrzol, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Psychologie des Johannes Cassianus 426

sei, 1thre Arbeit vorderhand auszusetzen, (und) alles bisher
Geschehene als ungeschehen anzusehen“ (Vorrede, p. 256).
Die letzte Erklirung des Kritizismus ist die Ver-
kennung der Grenzen des Menschlichen. Kant geniigt es
nicht, bis zur Erkenntnis Gottes zu gelangen, er will sein
Dasein auch a priori begreifen und die Notwendigkeit
seines Daseins aus Verstandesbegriffen ableiten., Darum
miissen seine Vorstellungen von dem Vermdgen unseres
Geistes sich verwirren. Ebenso bescheidet er sich nicht,
das sittliche Gesetz als gottliche Forderung in uns zu
finden und es vor der Vernunft auy der Natur der Dinge
zu rechtfertigen; er macht vielmehr die Vernunft selbst
zur (Gesetzgeberin und verurteilt die Gesetzesbeobachtung
aus Furcht oder Hoffnung als Heteronomie. Liafit er Gott
dabei noch immer als Garanten und Wichter des Gesetzes
bestehen, so kann das nur als Halbheit erscheinen.

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr. LUDWIG WRZOL
(Fortsetzung aus V, p. 181—213)

IL. Die Kriifte und Titigkeiten der Seele

a) Die Dreiteilung der Seeleund die
Seelentdtigkeiten

Wir haben gesehen, dafl Cassian Anhdnger der plato-
nischen Dreiteilung der Seele ist. Da wir nun daranschreiten,
die Lehre Cassians iiber die Seelentitigkeiten darzustellen,
lige es nahe, an diese Dreiteilung anzukniipfen und den
Stoff nach diesem Schema zu gliedern. Leider hat aber unser
Schriftsteller eine unzweideutige Zuteilung der Seelentiitig-
keiten an die einzelnen Seelenteile nicht durchgefithrt und
wir miifiten uns darum allzusehr in Kombinationen er-
gehen. Nur einiges steht fest: :

1. Ganz sicher ist, daf} das innere Gedanken- und Vor-
stellungsleben (das Denken und die Phantasietétigkeit) dem
Geist, mens (vois), also dem Zoyc«dv zugeschrieben wird,
Unzihlige Belegstellen wiren hier anzufiithren. Ich verweise
auf die Abschuitte 2 und 3 des folgenden Kapitels (b) dieser
Abhandlung (iiber die Erkenntnisquellen und iber die Ruhe-
losigkeit des Erkenntnislebens)?,

' Unten p. 433 und 441.



426

Die Psychologie des Johannes Cassianus

2. Ferner werden die acht Hauptlaster fo]gendermaﬁem
auf die drei Seelenteile verteilt 1:

Die verntinftige Seele kann an eitler Ruhmsucht
(cenodoxia) und an Hochmut (superbia) erkranken, dieiras-
zible an Zornwut (ira), Traurigkeit (tristitia) und Uberdrufs .
(acedia), der begehrliche Seelenteil kann von der Pest
der Bauchdienerei (gastrimargia), der Unzucht (fornicatio)
und der Habgier (filargyria) angesteckt werden.

3. Ob die concupiscentia carnis und spiritus in Conl. IV
104f, in der oben p. 212 angegebenen Weise auf das éxedopuyrixov -
und loywév zu verteilen ist, wihrend der in der Mitte
zwischen ihnen stehende freie Wille etwa als ein Vermdgen
des dvpexdv anzusehen wire, lafit sich aus Cassian selbst
nicht entscheiden. Ich mache allerdings auf eine merkwiirdige
Parallele aufmerksam. In den Capita practiva ad Anatolium
des Evagrius von Pontus c. 15 (Migne PG, 40, col. 1225 B.)
erscheint der #uuds in derselben Mittelstellung zwischen
émetdupia und vobs wie bei Cassian in der angezogenen Stelle
(Conl, IV 10ss.) der freie Wille. Es sei die Natur des dupuds,
fir jede Lust (§dovy) zu kdmpfen. Darum suchten, Engel
und Démonen den #upéc fiir sich zu gewinnen, die einen,
indem sie uns geistliche Geniisse anbdten, die anderen
weltliche,

Ich setze die Stellen im Wortlaute hieher.

Evagrius
Cap. pract. ad. Anat. 15.

- @iaic Yopod, T Tols daipoat

pdysodac xai dwép fHarwvoaody
@Sovﬁg drwvc’{em‘}ae. deomep ot
;,zev dyyelot v Me'v,uauxiyv
Wuv )jr)‘ow)v brofaddovres xa
T & rtabtyc  paxapiityre,
mpos Tobs daipovas toy Hupdy
tpédar mapaxalobotv. Exciva
& ad mdlev mpic Tis xoamxis
éncdopiac Elxovree Huav TOv
Sopiv mapa poaw pdysotac toic
dviparo Budlovrar, ive oxo-
readeic 6 vobe... TPOOGTYS TE-
vyTac @y dpetiv,

' Conl, XXIV 15, §

Cagsian
Conl. IV 4, § 1.

Inter has utrasque concu-
piscentias animae voluntas in
meditulio quodam vitupera-
biliore consistens nec vitio-
rum flagitiis oblectatur nec
virtutum doloribus adquies-
cit, sic quaerens a passionibus
temperare carnalibug, ut ne-
quaquam velit dolores neces-
sarios sustinere, sine quibus
desideria spiritus nequeunt

ossideri .. .. postremo sic
mavult fubura consequi bona,
ut praesentia non amittat.

4, p. 691, Das wortliche Zitat siehe oben p. 208.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 427

Die Parallelitit beider Stellen wird nicht wesentlich
gestort, wenn Cassian, um die Freiheit zu betonen, mehr
darauf Nachdruck legt, dafd der Wille fiir keine der beiden
Konkupiszenzen Partei ergreift, wahrend bei Evagrius der
Jupéc fir jedwede Lust in die Schranken tritt, Denn die In-
differenz des duuds tritt auch bei Evagrius deutlich hervor,
wie anderseits bei Cassian der Wille geistliche und irdische
Giiter zugleich erstrebt.

So méchte man sich gedréingt fithlen, Cassian die An-
sicht zuzuschreiben, daf} der freie Wille ein Vermdgen
des mutartigen Seelenteiles ist, Und doch wire das ein
voreiliger Schluff. Denn wenn Cassian die etwa bei den
orientalischen Asketen iibliche Lehre von der Indifferenz
des duudc auf den freien Willen iibertrigt, so folgt daraus
nicht mit Notwendigkeit, dafl er beide identifiziert. Vielmehr
wiirden wir erwarten, dafl er dann ausdriicklich dariiber sich
dufere. Eine solche Auflerung fehlt ginzlich.

Ferner erscheint die Kreiheit des Willens in der
engsten Verkniipfung mit der Verniinftigkeit, so dafl Un-
freiheit mit tierischer Vernunftlosigkeit auf gleiche Stufe
gestellt wird,

Conl, XTII 12 (p. 378) heif3t es: § 1. ,Wir diirfen
doch wohl nicht glauben, Gott habe den Menschen so ge-
schaffen, dafl er das Gute niemals wolle noch vermoge.
Sonst h#itte er ihm ja keinen freien Willen ge-
lassen... § 2... Man darf doch nicht annehmen, daff
(Adam vor dem Siindenfall) des Guten véllig unkundig war;
sonst miifite man ja zugeben, dafl er als unverniinftiges
und sinnloses Tier geschaffen worden sei.“

An einer anderen Stelle (Inst. XII 18, p. 219) erklirt.
Cassian, wir miifiten Gott danken, ,quod vel rationabiles.
nos condidit, vel liberi arbitrii potestate donavit, vel bapmsmn
largitus est gratlam -

Jedenfalls kommt also das Wollen, insofern es ein freies
ist, dem #uuéc nicht schon als solchem zu, sondern es ist.
eine besondere Grottesgabe fiir den Menschen, ebenso wie
die Vernunft.

Es ist nicht unwahrscheinlich, daff Cassian selbst tiber-
die Zuteilung der Seelenkriifte an 'die einzelnen Seelenteile
zu keiner Klarheit gekommen ist; jedenfalls finden wir in
seinen Schriften nicht hmremhend Material, das uns ge-
stattete, diese Frage restlos zu beantworten.



498 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Wir werden darum ohne direkte Anlehnung an diesen
Liehrpunkt die Titigkeiten der Seele nach jenen Gruppen
und Gesichtspunkten behandeln, auf deren Erérterung sich
Cassian in ausfihrlicher Weise einlift.

b) Die Erkenntnistatigkeiten
1. Terminologisches

Wir beginnen mit der Behandlung der KErkenntnis-
titigheiten der Seele.

Vorerst wird es sich empfehlen, einige Termini kennen
zu lernen, die Cassian fiir die Erkenntnisfihigkeiten sowie
die Erkenntmstatlgkelten verwendet. Kr ist nicht Philo<oph
und Psycholog ex professo, infolgedessen darf man bei ihm
nicht eine scharfe Abgrenzung der synonymen Ausdriicke
erwarten. Immerhin gibt auch eine weniger genau und
konsequent durchgefiithrte Terminologie dankenswerte Auf-
schliisse iiber prinzipielle Anschauungen.

Fiir das entferntere Prinzip (Subjekt) des Erkennens
und Denkens kommen die Ausdriicke anima, spiritus, mens,
<or, animus vor, fiir das ndher e (Erkenntniskraft) die Termini
mens, cor, ratio, memoria, sensus. Sensus wird aber meist, und
antellectus, soweit ich sehe, ausnahmlos nicht im Sinne einer
Potenz, sondern des tatséchlichen Empfindens und Ver-
stehens (sensus), beziehungsweise nur des Verstehens (intellec-
tus) gebraucht,

Der Greist als Gegensatz des Grobmd.tenellen ‘heifdt
spiritus, die rein geistige Kigenschaft oder Tatigkeit spiritalis.

Eine besondere geistige Befahigung heifdt mgemum
{Inst. IIT 1, p. 33)

Die nahere Disposition (Bereitschaft) der Potenz zum
Erkenntnisakte (= Aufmerksamkeit) heiflt intentio. Die ur-
spriingliche und eigentliche Bedeutung dieses Awusdrucks
{= aufmerksames Streben) ist in der Verwendung deutlich
erkennbar.

Fir die Erkenntnistatigkeiten selbst kommen folgende
Bezeichnungen vor: sentire, cogitare, intellegere, recordari; sensus,
cogitatio, intellectus, intuitus, contemplatio (die beiden Ietztge-
nannten bedeuten Schauen), aestimatio (= existimatio)?, recor-
datio, phantasma, imago u. a.

'c. Nest. VI 1, § 1, p. 825.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 499

Im einzelnen bedeutea:

1. 'Spiritus? driickt a) den stdrksten Gegensatz zu
caro aus: ,desideria carnis et spiritus“2 B) Darum bedeutet
auch spiritus profectus® den geistlichen Tugendfortschritt,
spiritalis¢ = geistig und geistlich im Gegensatz zum Grob-
materiellen, Sinnlichen, vom Fleische Stammenden. y) Dann
bezeichnet spiritus tiberhaupt den inneren Menschen (= ani-
ma, cor): ,tumenti spiritu indignationis amaritudinem reser-
vares“, @) Endlich ist es gleichbedeutend mit mens: spiritus
fervor und mens ignita stehen als Gegensatz zu tepor
mentiss, .

2. Mens kennen wir bereits a) als die lateinische Uber-
setzung von ved¢ = verniinftiger Teil der Seele, 7o Aoyexiv,
die Vernunft (ratio): ,mens id est voic sive ratio’ . ) Dann
bedeutet es im allgemeinen den inneren und hoheren Teil
des Menschen im Gegensatz zum Kérper, eétwa gleich cor
oder anima: ,mente promptus ad .. usus et opera monasterii 8%,
7) Die Fihigkeit des Denkens (cogitare), dem Verstand:

ninpossibile namque est, mentem bonis cogitationibus in-
morari 9; pro captu mentls suae diversas regulas sibi consti-
tuere 10,4 0) Im allgemeinen die Fahigkeit des inneren Kr-
kennens, Schauens: ,cum principale cordis (= mens) ad turpes
atque torrenos intuitus fuerit devolutum 11 ; mentis intu-
itum 12, obtutum13“; ,mentis oculum obcaecat ira14“, Darum
heift die Zerstreuung confusio mentis1%. &) Mens ist auch
der Sitz der Phantasie und der Traumbilder: ,mens ... ad-

! Der Vollstiindigkeit halber durften wir uns bei der Angabe
der Bedeutung gewisser Termini nicht auf den Gesichtspunkt des Er-
kenntnismifligen beschrinken.

? Conl, IV 11, § 2, p. 105,

* Inst. IT 14, p. 29.

* Inst. 11 b, &2, p. 21: spiritalium meditationum studia. Inst. I 9,
§ 8, p. 26: spmta.lm sacrificia. Vgl, insbes. Conl. IV 11, p. 105.

* Inst. VIII 14, p. 161.

® Imnst. II 10, p. 25.

" Inst, VIII 10 p. 1568. Vgl.Conl. VII 4,§ 2, p. 183; Conl. XX1V 15,
§ 8, p. 691.

® Inst. I 11, § 1, p. 15,

* Conl, XX 9, § 4, p. b67.
* Inst. 11 2, 8§ 1, p. 18.

" Conl. XX 9, § 4, p. b67.

" Inst. IT 12, § 2, p. 27,

'* Inst. V 14, § 4, p. 93.

“ Inst. VIII I, p. 151,

" Inst, II 11, §2 p. 26.



430 Die Psychologie des Johannes Cassianus

huc dormiens imaginum visione deludituri“, <) Endlich ist.
mens auch der Sitz des hoheren geistigen (spiritalis) Strebens:
,mentem nostram insatiabiliter esurientem sitientemque iusti-

tiam2“; mentis tepor3“. — Da durchwegs nur bewufite
Vorgéinge auf die mens bezogen werden, so ergibt sich als.
allgemeinste Bestimmung: mens = Bewufitsein oder Sitz.

des Bewuf3tseins.

3. Cor heiit o) der Sitz der inneren Erfahrung (des-
reflektierenden Bewufltseins): ,qui oculos cordis contegunt
crasso velamine vitiorum, . . nullas . . . cogitationum subrep-
tiones possunt intuerit“. #) Der innere Mensch {iberhaupt:
,Oris pariter et cordis officio in meditatione . .. occupato?s¥,
Darum bedeutet cor auch soviel als mens = die Denk- und.
Urteilskraft, sowie den Sitz der Gedanken, Erinnerungen
und jeglicher Begierden: ,corde intueri®“; ,perspicaci dis--
cretione cordis“ (durch die Urteilskraft den Zorn bemeistern) 7;
,de corde odium et iniuriae non solum retributio sed etiam
ipsa memoria . .. iubetur evelli®“; cordis desideria?®.

4. Animus deckt sich im allgemeinen mit mens:
a) Verstand: ,res tam obscuras animo ac mente conplecti 1°¢ ;-
»Pro animi sui virtute“ (gleichbedeutend mit ,pro captu
mentis suae“) 1L ) Sitz der Vorstellungen und Erinnerungen ;.
»animo ac mente ipsis cohabitare“ (= in der Erinnerung wieder
mit den Verwandten zusammenleben)?2, y) (Insbesondere) die-
Fahigkeit, zu Affekten erregt zu werden: ,animus litterarum,
permotus affectu1s* (durch Briefe aus der Heimat ‘erregt).

6. Ratio bedeutet iiberall Vernunft, rationabilis ver-
niinftig, inrationabilis vernunftlos: huma.no sensu ac ratione-
non potest conprehendi“ (nﬁmlich die Vereinbarkeit von
Freiheit und Gnade)1#; ,de ordine vitiorum non solum ratione-

' Inst. VI 22, p. 127 et passim.
* Conl, XI 15, p. 832.
¢ Inst. II 10, §2 p. 20.
* Conl. XXIII 6, § 6, p. 660,
* Inst. II 15, § 1, p. 80 und an unzihligen anderen Stellen.
¢ Inst. V 3.,, § 2 p 106 \
' Inst, VIII 1, § 2, p. 161,
® Inst. VIII 15 p. lbl
° passim,
'* 1nst, praef. 4, p. 4
" Inst. II B, §4 p. 22. Inst. II 2, § 1, p. 18.
'* Inst. V 83 § 2, p. 1086.
* ibid.
* Conl, XIII 18, § b, p. 896. Vgl. Conl. XIII 9, § 1, p. 872:



Die Psychologie des Johannes Cassianus 431

sed etiam exemplis instructit“; ,inrationabilium iumentorum
ot animalium 2,

6. Sensus. «) Es heiflen so die Sinneswerkzeuge
(Belege iiberfliissig); das korperliche Empﬁnden ,abbas Apollo
intellexit, . . diaboli telum illam in eo. perturbatlonem
{Aufregung) sensuum operarid“; ,et illa quidem (vitia dici-
mus) carnalia, quae specialiter ad fotum sensumque per-
tinent carnis, quibus illa ... delectatur et pascitur¢“. Doch
ist letztere Bedeutung verhdltnismiflig selten. Meist wird
dann carnalis, carnis u. &. hinzugefiigt. #) Viel hiufiger ist
der Gebrauch in der allgemeinen Grundbedeutung empfinden,
innerlich verspiiren, fihlen: (die grofSten Versuchungen zur
Ungeduld kommen von innen) ,nemo enim mihi magis quam
sensus meus, qui mihi est vere intimus domesticus, adversa-
tur%“; innerlich gesammelt, aufmerksam sein: ,indisciplinato
strepitu intercipit sensum" (sc. orantis = den Betenden durch
Gersusch storen®). y) Meist steht es allgemein fiir Erkennen
und Erkenntnisfahigkeit iberhaupt, auch fiir die geistige: , hu-
mano sensu ac ratione non potest conprehendi’; , conlocutio
(dei), quae in arcanos animae sensus solet clementer infundi 8“;

,ne (sole rationis) occidente perturbationum tenebrae ., . uni-
Versum cordis nostri cccupent sensum **; ,quorum (sc. gradu-
um castitatis) subtilitas ita humanos subterfugit sensus, ut
eam nec mens inspicere, nec prologui lingua valeat10“;  nec
enarrare sermo, nec colligere aestimatio (= existimatio),
nec concipere sensus potest® (sc, das Wunder der Brot-
vermehrung 11); ,animam (Job) amentem faciens et inpotem
sensu12“. 0) Ferner bedeutet sensus das Verstdndnis, Ver-
stehen einer Sache: (gleich intellectus als Gtabe des Heiligen
Greistes) ,in hac (discretione) intellectus sensusque consistit
(nach Prov. 24, ,)'3; darum das Verbum sentire = verstehen:

' Inst. X1 17, § 1, p. 202. i
* Conl. VIII 5 8, p. 219,

* Conl. 11 13, 8 p. b5.

* Conl. V 4, § 1 p. 123.

* Conl, XVIII 18, § 4, p. B2T.
® Inst, IT 10, § 2, p. 26. ‘
" Conl. XIII 18, § b, p. 396.
* Inst, VIII 4, § 2, p. 1563,
Inst. VIII 10, p 168.

' Conl. XII 7, § 2, p. 34D,

" C. Nest. VI] §1 p. 526,
'* Conl, XIII 14, § 2, p. 885
'* Conl, II 4, § 2, p. 43,

=



432 Die Psychologie des Johannes Cassianus

»significatione membrorum (dei) . . efficientias dei et inmensas:
operationes eius sentire debemus?¥, ¢) Wahrscheinlich gleich-~
bedeutend mit intellectus = Gedanken (namentlich heilige-
Gedanken, Schriftsinn): ,Danihel, inquirentibus nobis, cur
interdum . .. tanta alacritate cordis cum ... exuberantia.
sacratissimorum sensuum repleremur ... respondit ¥,

7. Intellectusund intellegentia bedeutet «)im.
allgemeinen Verstdndnis: ,discernere divisiones et lineas.
quaestionum, portio intellectus est et maxima pars intelle-
gentiae scire, quid nescias®‘. ) Verstandesmaflige Erkennt-
nis: ,non enim fidem ex intellectu sed intellectum meremur-
ex fide¢“, y) Gedanken: ,(post mortem) perdurare in anima-
bus pristinos intellectus 8. d) Die vom Heiligen Geiste ver-
liehene Gabe des Verstandes: ,in hac (discretione) sapientia,.
in hac intellectus sensusque consistit®“. ¢) Endlich hiufig
heilige Gedanken, Schriftsinne: ,intellectuum spatia coram
(infidelibus et fidelibus) inmensa tenduntur?*; ,nec sequentem
prior intellectus evacuat“. Darum bedeutet ,intellectualis* =
ygeméifi dem geistigen Schriftsinne“: intellectualibus.
Syris8‘ = den im geistigen Sinne verstandenen Syrern,
d. h. den Démonen. Ebenso ,intellectualis bestia ¥ = der
Teufel.

8. Intentio (mentis): &) Gedankenrichtung (Auf-
merksamkeit): ,erigenda semper est ad caelestia nostrae mentis.
intentio1°*; intentionem pectoris mei a proposita contem-
platione revocabunt* (die empfangenen Briefe werden zer-
streuend wirken)11, f) Zielbewufites Streben: ,quam (discre-
tionem) nisi monachus omni intentione sit adsecutusi®*; ,a.
spiritus sul intentione cessare1s“,

'Inst VIII 4, § 1, p. 168.

* Conl. 1V 2, p. 98,

* Conl, IV 8, p. 103.

* Conl. XIII 18, § b, p. 296. cf, Isai 7, (LXX).

* Conl. I 14, § b, p. 23,

¢ Conl. IT 4, § 2, p. 43.

T Conl. VIIL 3, § 2. p. 219.

* Inst. XI1I 22, p. 22.2

® Conl. I 22, § 2, p. 84

1 Conl. XX 9, §5, p 567. Ahnlich Inst. V 18, p. 90
' Tnst. V 32, b2p 106. ‘
'* Conl. II 1, § 4, p. 40,

¥ Inst, V 82, § 2, p. 106.



Die Prychologie des Johannes Cassianus 433

2. Die Erkenntnisquellen

Uber die #uflere Sinneserfahrung als die primire Quelle
der menschlichen Erkenntnis finden wir bei Cassian keine
prinzipiellen Erorterungen; noch weniger iiber die Art und
,Weise des Zustandekommens der #ufleren Sinneserkenntnis,

Dal wir durch die Sinne erkennen und Wahres er-
kennen, wird als eine Selbstverstidndlichkeit vorausgesetzt,
Die #ufleren Sinne sind Geschenke des giitigen Schépfers.
an die Menschen, Sie stellen den Zusammenhang zwischen
der Seele und der #ufSeren Welt her. Ihre Titigkeit ist eine
-von Natur gute und ethisch nur bewertbar, insofern
sie von dem KEinflul des ,Herzens* abhingig ist. Inst. VI
12, p. 121s. heiit es: ,Indem (der Heiland) die vorwitzigen
Augen " tadelte (Mt. by), hat er nicht so sehr sie ange-
klagt, als jenen inneren Sinn (sensum), der ihren Dienst.
mifibraucht ... Die Wohltat des Sehens (intuitus), die der
Schopfer dem Auge in rechter Weise verliehen, mif3braucht.
das Herz ... und weckt die in seinem Inneren schlummernde
Wollustkrankheit bei Gelegenheit des Anschauens (contem-
platio) ... Denn die Augen leisten der Seele lediglich den
einfachen Dienst des Sehens,*

Die #ufleren Sinne liefern dem Geiste (mens) das natiir-
liche Material fiir das Gtedichtnis und die Phantasie und
sind damit eine Quelle der Gedanken (cogitationes). Aber
auch Gott und die (guten? und) bosen Geister kénnen d em
Menschen Gedanken eingeben: Das Kapitel 19 der
Conl, I (p. 27s.) ist iiberschrieben: De tribus cogitati-
onum nostrarum principiis, Vater Moyses fiihrt darin
folgendes aus:

§ 1. ,Das miissen wir in der Tat vor allem wissen,
dafl es drei Quellen (principia) unserer Gedanken gebe; sie
kénnen namlich von Gott, vorn Teufel und von uns
selbst kommen. Von Gott nun sind sie, wenn er ... sich
wiirdigt, uns mit der Erleuchtung des Heiligen Geistes heim-
zusuchen . , . oder auch, wenn er uns himmlische Gteheimnisse
aufschliefit und unseren Vorsatz und Willen zu besseren
Handlungen wendet ... § 3. Vom Teufel aber kommt die
Gedankenreihe, wenn er uns zu stiirzen sucht sowohl durch
den Reiz der Laster als durch heimliche Nachstellungen,

' Von dem Einfluf} der guten Geister wird nicht ausdriicklich
gesprochen,



434 Die Psychologie des Johannes Cassianus

indem er mit der feinsten Schlauheit triigerisch das Bose
als gut hinstellt und sich fiir uns in einen Engel des Lichtes
verwandelt . .. §4. Von uns aber kommen die Gedanken,
wenn wir in natiirlicher Weise an das denken, was wir tun
oder getan oder gehort haben...“

Diese Dreizahl der auf unser Erkenntnisleben wirkenden
Faktoren scheint zu den ausdriicklichen Lehrpunkten der
corientalischen Ménchsweisheit gehort zu haben. Ich verweise
diesbeziiglich auf Conl. IV 3s., p. 98s, wo mit Berufung
auf die Monchstradition in voélliger Ubereinstimmung mit
der soeben zitierten Stelle ein dreifacher Grund fiir die
geistige Trockenheit angegeben wird:

Cap. 3. ,Ein dreifacher Grund ist uns von den Vor-
fahren fiir diese genannte Unfruchtbarkeit des Geistes (sterili-
tas mentis 1) angegeben. Entweder kommt sie von unserer
Nachlissigkeit oder von der Anfechtung des
Teufels oder auf Anordnung Gottes zu unserer
Priifung. Von unserer Nachlissigkeit kommt sie,
wenf wir aus eigener Schuld zuvor in Lauigkeit fielen, uns
unvorsichtig und bequem verhielten und mit Feigheit und
Tragheit schéddlichen Gedanken ergaben und so
auf der Erde unseres Herzens Dornen und Disteln sprossen
lieflen; wenn diese hervorkeimen, so werden wir notwendig
unfruchtbar und leer von aller geistlichen Frucht und Be-
schanung. — Die Anfechtung des Teufels ist schuld,
wenn wir zuweilen . .. ohne unser Wissen oder gegen
unseren Willen von den besten Meinungen abgezogen
werden ... — Cap. 4, § 1. Fiir die Anordnung und
Priifung des Herrn aber gibt es einen zweifachen Grund.
Der erste ist, damit wir uns ... wegen der fritheren Herzens-
reinheit , ., ja nicht tiberheben, sondern ... einsehen, daf}
wir . . . die Frische und Fruchtbarkeit des Herzens (alacritas)
von seiner Gnade und Erleuchtung erflehen miissen ... .“

Wir wollen auf diese drei Erkenntnisquellen niher
eingehen.

1. (Die natiirlichen menschlichen Erkennt-
niskréfte.) Den Einfluf der #uleren Erfahrungen auf

! Sie wird a. a. O. Cap. 2 beschrieben: Unerklirliche Trauer
erfiillt uns, die Lesung ist voll Ekel, das Gebet ist uustet, schwankend
und wie im Rausche; je mehr wir uns anstrengen, den Geist zum
Blick auf Gott zuriickzufiihren, desto leichter wird er ausgleiten und
desto rascher zu unsteten Abschweifungen hingerissen.



Die Psychologie des Johannes Cassianbs 435

unsere Gedankenwelt erwihnt Cassian wwderholt wenn er
von den Mitteln oder den Hindernissen der inneren Samm-
lung spricht,

| Conl. T 5, § 4 (p. 11s.) wird z B. erértert, warum
men sich des Zieles und der Bestimmung alles Betens und
Ringens bewufit bleiben miisse. , Wenn das Ziel nicht be-
stindig uns vor Augen steht, so wird sein Fehlen nicht
nur alle unsere Arbeiten leer und unbestindig machen . .,
sondern auch in allen Gedanken Verworrenheit und Wider-
spruch erregen. Necesse enim est, mentem, quo recurrat
cuique principaliter inhaereat, non habentem, per singulas
horas atque momenta pro incursuum varietate (je
nach der Beschaffenheit dessen, was auf ibhn eindringt)
mutari atque ex his, quae extrinsecus accedunt! in
illum statum continuo transformari, qui sibi primus
occurrerit.’ , '

Es gehort also eine gutdisziplinierte Aufmerksamkeit
dazu, wenn der menschliche Geist des von aufien sich auf-
dringenden Gedanken- bzw, Vorstellungsmaterials sich er-
wehren soll.

Wie das Gedichtnis mit Z#higkeit an den in der
Jugend erlernten Liedern, Heldengesingen, Iabeln und
Kriegsgeschichten festhalte, wie dadurch die Phantasie auch
beim Psallieren und beim Gebete beunruhigt werde, schildert
Conl, XIV 12 (p. 413).

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, von aufien
durch tigliche geistliche Lesung und heilige Gespriche sich
oin heiliges Gedankenmaterial zu verschaffen, Denn der
Geist muf immer irgendwie beschiftigt sein. Wird ihm
keine entsprechende Nahrung geboten, so wendet er sich den
altgewohnten Erinnerungen der Jugend zu. Durch héufige
Wiederholung ist es moglich, gewisse Inhalte im Geddcht-
nis zu befestigen und sie der Seele vertraut und- die Be-
schiftigung mit ihnen ihr angenehm zu machen.,

Cassian verbreitet sich iiber diesen Gegenstand in
‘Cap. 18 der Conl. XIV (p. 414ss.): Aus der weltlichen
Literatur stammende Phantasmen stéren seine Gebete. Vater
Nesteros richtet an ihn fulgende Ermahnung: § 1. , ... Den-
Selben Fleil und Eifer, welchen du, wie du sagtest, auf
die weltlichen Studien verwendet hast, wolle jetzt auf die

' Textvariante:; accidunt.

Divus Thomas V. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XX X1I.) 29



436 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Lesung und Betrachtung der geistlichen Schriften iiber-
tragen, Denn dein Geist (mens) mufl notwendig solange
von diesen (weltlichen) Gtedichten eingemommen sein, als
er sich nicht mit gleicher Anstrengung und Beharrhch-—
keit etwas anderes verschafft, was er in sich selbst be-
arbeiten kann (recolat), so daB er statt des Unfruchtbaren
und Irdischen, Geistliches (spiritalia) und Géttliches gebire.
§ 2... Denn der menschliche Geist kann nicht ganz ohne
Gedanken sein und wird also, solange er sich nicht mit
geistlichen (spiritalibus) Studien beschiftigt, notwendig darin
verwickelt (gefangen) bleiben, was er frither gelernt hat.
Solange er nédmlich keine andere Zuflucht hat, wohin er un-
ermiidlich sich bewege, muf er in das, was ihm von Kind-
heit auf beigebracht wurde, zuruckfallen und immer wieder
das hernehmen, was er in langem Uben und Denken ertafit.
hat. § 3, Damit also die geistliche Wissenschaft in dir zu
dauernder Festigkeit erstarke, ... damit sie gewissermafion
‘in’ das Eingeweide deiner Geisteskrifte dringe und geschaut
und getastet werde, so mufdt du, obwohl du in der (geist-
lichen) Unterredung vielleicht etwas horst, was du ganz gut
weiflt, es doch darum nicht germgschat?en und WldBI‘Wllllg
hinnehmen sondern es mit aller Aufmerksamkeit bewahren .
§ 4. Denn wenn auch die Besprechung heiliger Dinge noch
so haufig geschieht, so wird doch eine Szele, die nach der
wahren Wissenschaft diirstet,... um so gieriger zuhoren
oder reden, je ofter sie schon gehort hat und aus der
W1ederh01ung mehreine Befestigungderschon
erlangten Wissenschaft gewinnen, als irgendeinen
Uberdruf

Aus den angefiihrten Zitaten ist zu ersehen, dafy Cassian
weit .davon entfernt ist, uns belehren zu wollen wie etwa
aus der #uferen Slnnesel fahrung die Ideen, die Gredanken
entstehen. Ks wird nur im allgemeinen festgestellt, dafl
unsere Sinne uns Gedankenmaterial liefern, sei es, dafi in-
folge des sinnlichen Schauens ein Bild der Gegenst&nde
der geiibten Titigkeiten u. & in uns entsteht, sei es, dafl}
Lesung und Unterredung uns mit fremdem Gedankenmaterial
bekannt machen. So sind wir selbst, das heifit ansere eigenen
Erkenntniskriafte eine na.turllche Quelle der Erkenntnis.

2. und 3. (Gottliche Erleuchtung und Ein-
flisterungen der Geister.) Die Termini hiefiir lauten:
meist suggerere, suggestio, suggestor, ingerere, aber auch



Die Psychologie des Johannes Cassianus 437

inspirare, adloqui; ferner bei Gott: inluminare, bei bosen
Geistern: inludere, inlusio!, Daf} solch iibernatiirliche Be-
einflussung moglich ist, wird so oft ausgesprochen, dafd
weitere Belege hiefiir tiberfliissig erscheinen 2,

Mehr interessiert uns die Art und Weise, wie der Ver-
kehr der Geister mit der Seele sich gestaltet. Wir finden
hieriiber mehr negative als positive Bestimmungen.

Gott kann die Seele mit seiner Substanz durchdringen.
Er besitzt Macht nicht blof3 iiber die Gedanken, sondern
auch iiber den Willen des Menschen, ist darum nicht blcf
suggestor der Gredanken und dadurch indirekt Erreger der
Handlungen (incentor), er ist auch direkt inpulsor des Willens
zum Handeln.

Der Démon, selbst ein koérperliches Wesen, kann die
Seele nicht durchdringen, um so ihre geheimsten Regungen
unmittelbar sehen zu kénnen. Diese kann er nur aus Worten,
Mienenspiel und korperlichen Bewegungen erraten. Aus
demselben Grunde kann er auch nicht seine Kraft gleich-
sam an die Stelle der menschlichen setzen. Wohl aber kann
er wegen der Ahnlichkeit des Wesens einen &ufleren Verkehr
mit der Seele unterhalten und ihr seine Gedanken ein-
fliistern. Wie das des Niheren geschehen mag, erfahren wir
von Cassian nicht mehr,

Ich lasse die Belege folgen.

In Conl. VII c. 8ss. (p. 189ss.) gibt Abt Serenus
folgende Belehrungen:

Cap. 8, § 1. ,Ita dicimus hos (daemones) nostris profecti-
bus adversarl, ut eos tantummodo incentores malorum,
non etiam inpulsores credamus. ceterum nullus hominum
posset omnino vitare peccatum, quodcumque 1illi cordibus
nostris inurere voluissent, si eis quemadmodumad suggeren-
dum ita etiam ad conpellendum facultas violenta subpeteret
§ 2. Quamobrem sicut in illis est instigationis copia,
ita in nobis virtus respuendi sive adquiescendi libertas est ad-
tributa“. Auch diirfen wir der michtigeren Gnadenhilfe
Gottes nicht vergessen. ,Nam bonarum rerum ‘mon tantum
suggestor, sed etiam fautor atque inpulsor est deus,
i'a ut nonnumquam nos etiam 1nv1tos et ignorantes
adtrahat ad salutem .. .“

' Vgl. insbes. Conl. VII 9, p. 190.
? 8. ob. p. 433ff. Die Tatsache des Sprechens Gottes zur Secle

wird z. B. erwiahnt Inst. VIII 4, § 2, p. 163,
h 29%
¥



438 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Cap. 10. Erméglicht wird der Kinfluff der Démonen
durch ihre Verwandtschaft mit der Seele. Durchdringen kann
aber unsere Seelensubstanz nur die vollig unkoérperliche
Grottheit.

Cap. 12 zeigt, wie es komme, dafl Besessene dennoch
auch wider ihren Willen sprechen und tun miissen, was der
Diamon will. Das rithre nicht daher, weil etwa die Dii,monen
positiv zwingende Gewalt iiber die Gedankenwelt der Seele
erhalten kénnten, sondern es gelinge ihnen nur, die ver-
niinftigen Tatigkeiten der Seele durch Beschwerung des
Korpers zu unterbinden, so daf Mund und Glieder ihr
nicht mehr gehorchten. Direkt sei der Einflufl nur auf den
Korper des Besessenen, auf jene Glieder desselben, ,in qui-
bus vigor animae continetur“. In #hnlicher Weise ver-
mochten ja der Wein, das Fieber, iiberméfige Kilte und
andere Krankheiten den Leib zu beschweren.

Cap. 16 fithrt aus, wie der Teufel unsere Gedanken
und inneren Regungen aus ihren AuBerungen im sinnlich-
korperlichen Leben, aus Worten, Blicken, Mienenspiel usw.
erkenne. So erfahre der Démon auch, welche Wirkung seine
Einfliisterungen geiibt haben. Auch hier wird zwar die Tat-
sache der Einfliisterungen erwéhnt, nochmals betont, daf
der Teufel in das Innere der Seele nicht emzudrmgen ver-
moge, wie aber die Einfliisterungen in die Seele gelangen,
bleibt unerortert. Es lage nahe, an die oben erwidhnte Macht
des Dimons iiber den Koérper anzukniipfen und Cassian die
Ansicht zuzuschreiben, dafd der Dimon etwa das Organ der
Phantasie beeinflusse, wodurch in der Seele die entsprechen-
den Vorstellungen geweckt wiirden. Doch fehlt bei Cassian
jede Erwéhnung eines Organes der Phantasie und Cap. 10
1t  eher einen direkten Verkehr zwischen den geistigen
Wesen vermuten: (p. 191) ,Non mirum est posse spiritum
spiritui insensibiliter coniugari et occultam suadendi vim .. .
exercere. est enim inter eos sicut inter homines quaedam
substantiae similitudo atque cognatio.“

4. (Angeborene Wissenshabitus?) Wir haben
oben die Erfahrung und unsere Erkenntniskréfte als Mittel
kennen gelernt, uns natiirlicherweise Keénntnisse zu er-
werben, Eine Stelle der Conl. VIII stellt uns vor die
Frage, ob es nicht auch fertige Wissenhabitus gibt. Dort
wird ndmlich erklirt, dafl die Kenntnis des Sittengesetzes
dem Menschen angeboren sei. In welchem Sinne ndherhin



Die Psychologie des Johannes Cassianus 439

dieses Angeborensein zu verstehen ist, kann nicht festge-
stellt werden. Wahrscheinlich hat Cassian nicht tiefer iiber
diese Frage nachgedacht. Es ist iibrigens unschwer, seine
Lehre in dem Sinne zu deuten, dafd der Mensch in seiner
Vernunft die natiirlicherweise angeborene Kraft besitzt, das
Sittengesetz zu erkennen. ‘

Die einzige Schwierigkeit, die mit dieser Deutung
verbunden ist, ist folgende : Cassian zéhlt unter den Geboten,
die den Vorvitern natiirlicherweise bekannt waren, solche
Vorschriften auf, die der Mensch durch blofles Nachdenken
kaum hitte finden konnen, und die wir darum der posi-
tiven Gtesetzgebung zuschreiben miissen, wie z. B. die Unter-
scheidung zwischen reinen und unreinen Tieren und die
Auswahl der Opfertiere. Natiirlicherweise erkennbar ist
doch hochstens das allgemeine Gebot, Gott nichts Unreines
zu opfern, Trotz dieser Schwierigkeit miissen wir uns hiiten,
an ein angeborenes Wissen im Sinne der Platoniker oder
gar der Kartesianer zu denken. Ein solcher Nativismus ist
im Cassianschen Schrifttum nicht sicher nachweisbar, Viel-
mehr glaube ich annehmen zu diirfen, dafl Cassian tatsiich-
lich nur an die menschliche Vernunft denkt, die uns iiber das
natiirlicherweise Gebotene unterrichte; aber biblisch-theo-
logische Griinde veranlassen ihn (mit Unrecht), die Grenzen
des natiirlicherweise Erkennbaren weiter zu stecken. Der
Semipelagianismus Cassians mag vielleicht auch hier einiger-
maflen zur Geltung kommen: die menschliche Vernunft
wire, wenn ihr der Mensch nur immer hitte folgen wollen,
an und fiir sich imstande gewesen, nicht bloB das mosaische,
sondern auch das Gesetz des Evangeliums zu erkennen’,

Ich lasse die Belegstelle hier in Ubersetzung folgen :

Conl. VIII 22 fragt Germanus, wie denn Gott den S6hnen Seths
ihre unheilige Verbindung mit Kains Téchtern habe zur Stinde an-
rechnen kénnen, da doch das Verbot solcher Verbindungen erst spiiter
gegeben worden sei. ,

Abt Serenus antwortet (Cap. 23, p. 241): )

§ 1. ,Gott hat bei der Erschaffung des Menschen diesem die
ganze Kenntnis des Gesetzes von Natur aus eingepflanzt (omnem
naturaliter ei scientiam legis inseruit). Und wenn der Mensch dieses
gemifd der Absicht Gottes von Anfang an beobachtet hitte, so wiire
es nicht notig gewesen, ein anderes zu geben, das nachher schriftlich
verdffentlicht wurde. Denn es wiire ja iiberflussig gewesen, von aufi'n
ein Heilmittel zu geben, das noch im Innern eingepflanzt und lebend.g

' Vgl. tbrigens unten p. 465 zu Conl. VIIE 21, § 4ss. p. 238,



440 Die Psychologie des Johannes Cassianus

war (vigebat insertum), Aber weil dieses (Gesetz), wie gesagt, ganz
verdorben war durch die Freiheit und die Gewohnheit zu stindigen,
so wurde als sein Zwingherr und Richer ... und auch als sein Bei-
helfer das strenge mosaische Gesetz gegeben, damit wenigstens kraft
der Furcht vor gegenwiirtigen Strafen die gute Gabe des natir-
lichen Wissens nicht vollig ausgetilgt werde ... § 2, So heifdt denn
auch (das mosaische Gesetz) beim Apostel ein Erzieher (Gal. 8,)),...
damit (die Menschen) von der Lehre, in der sie von Natur aus
unterrichtet waren, nicht durch Vergefilichkeit' abweichen
mochten. Dafl néimlich den Menschen alle Kenntnis des Gesetzes gleich
bei der Erschaffung eingegossen war (infusa), ergibt sich klar daraus,
dafy . , . schon vor dem Gesetze, ja schon vor der Stindflut, alle Heiligen
die Gebote des (esetzes hielten, ohne das geschriebene Gesetz zu lesen.
Denn wie hidtte Abel, da noch kein Gesetz da war, wissen konnen,
daf} er Gott von den Erstlingen seiner Schafe und von dem Fette
derselben ein Opfer bringen miisse, wenn ihn das nicht ein von Natur
aus eingepflanztes Gesetz gelehrt hiitte? Wie hitte Noe unterscheiden
konnen, was ein reines und unreines Tier sei, da das unter-
scheidende Gesetzesgebot noch nicht gegeben war, wenn er nicht durch
das natlirliche Wissen (scientia naturali) wire unterrichtet worden
(instructus)? § 3. Woher hat Enoch gelernt, mit Gott zu wandeln,
da er keine Erleuchtung durch das Gesetz... empfangen hatte? Wo
hatten Sem und Japhet gelesen: Du sollst dic Schande deines Vaters
nic't aufdecken . ,.? Woher war Abraham belehrt, der Beute, die ihm
angeboten wurde, zu entsagen ... oder warum gab er dem Priester
Melchisedech den Zehnten, der durch das Gesetz des Moses vor-
geschrieben ist?.,.. § 4. Woher hat Job eine solche Ehrfurcht des
Glaubens, eine so reine Keuschheit, eine solche Kenntnis der Demut,
Sanftmut, Barmherzigkeit und Menschenliebe erlangt, wie wir sie jetzt
nicht einmal von denen, die das Evangelium auswendig wissen,
erreicht sehen? ... Wer von den Heiligen (§5) hat nicht beachtet
das Gebot: Du sollst micht titen, micht chebrechen, du sollst ‘kein falsches
Zeugris geben, sollst nicht begehren deines Ndichsten Weib — und andere
viel gréfiere als diese, wodurch sie nicht nur den Geboten des Gesetzes,
sondern gelbst jenen des Evangeliums zuvorkamen ?+

Cap. 24, § L. ,So sehen wir also, dafl Gott yon Anfang an alles
vollkommen erschaffen hatte, und dafl es nichts gab, wodurch seine
erste Anordnung, weil kurzsichtig und unvollkommen, hitte ergiinzt. ..
werden milssen, wenn alles in dem Zustande . . . geblieben wire, worin
es von ihm erschaffen war... §8. Jene, die die gesunde und un-
verletzte Zucht des natiirlichen und eingeborenen Gesetses
(naturalis atque insitae) besaflen, bedurften keineswegs dieses vou
aufien angewandten und schriftlich aufgezeichneten Gesetzes."

5, (Der Glaube,) Zum Schluf mag noch Erwihnung

finden, daf auch der Glaube Erkenntnisquelle ist, ,Non
enim fidem ex intellectu, sed intellectum meremur ex fide,

! In traditionalistischem Sinne darf man Cassians Lehre nicht
deuten, da iiberall von einem natiirlichen Wissen gesprochen wird.
Vgl. jedoch unten p. 455. :



Die Psychologie des Johannes Cassianus 441

sicut scriptum- est: ,nisi credideritis, non intellegetis‘®. Esai T,
(LXX)™.

3. Ruhelosigkeit und Wandelbarkeit des Erkenntnislebens. Seine
Beherrschung durch den Willen

Dag Phantasie- und Traumleben

Das Gedankenleben vollzieht sich im Geiste (mens,
vobg). Nie kann der Geist ruhen, stets mufd er denken. Die
Ctegenstinde des Denkens sind dem Geiste an und fiir sich
gleichgiiltig. Es liegt darum in der Macht des Willens, ihm
geziemende Gegenstinde darzubieten, ungeziemende von
ithm fernzuhalten. Diese Macht des Willens geht soweit,
dafd gewisse sinnliche Phantasiebilder, wenn sie beharrlich
durch léngere Zeit dem Greist ferngehalten wurden, allmih-
lich iiberhaupt nicht mehr darin aufsteigen, nicht einmal
mehr im Traume. — Werden dem Geiste die Objekte, wo-
mit er sich beschiftigen soll, nicht vom Willen diktiert, so
wandert er ziel- und ruhelos von einem (Gegenstande zum
andern, wie die #ufleren Sinne oder das Gedéchtnis ihm
gerade die Richtung weisen. Meist werden ihn irdische
(GGegenstinde mehr anziehen als die geistigen.

Das ist in kurzen Worten Cassians Lehre iiber die
volubilitas (mobilitas) mentis, auf die er des ofteren zu
sprechen kommt, weil sie ja das grofite Hindernis des ge-
sammelten Gebetes und damit jedes geistlichen Fort-
schrittes ist. )

Wir lassen wiederum die Belegstellen im einzelnen
folgen. ‘
Am klarsten und ex professo ist die Frage behandelf
in Conl. VII c. 3 und 4. Schon die Uberschrift der Unter-
redung zeigt, dafl diese Frage unter den Asketen viel er-
ortert wurde. Die Conl. VII will n#émlich ausdriicklich
handeln: ,de animae mobilitate et spiritalibus nequitiis.“
Noch mehr bezeugt den traditionellen Charakter dieses Liehr-
punktes das griechische Zitat in c. 4 (p. 183): ,voic itaque
deaivyroc xal modvxdvyroc definitur“; das sind Pridikate der
Seele, die in der asketischen Literatur des Orientes zu den
feststehenden gehorten 2,

! Conl. XIII 18, § B, p. 296. Vgl. Augustinus Epist, 120 ad
Consentium, nr. 8, CSEL 84, p. 706. ' ,
? Evagr. Pont. lib, practicus c, 48, Migne PG. 40 col, 1246:

nEdxinroy ydo v mpdyua 6 voiis, xal mpog Tag avopovs wavrasias dvoxdadexzoy



449 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Conl. VII (p. 181s.) klagen die Schiiler dem Abt
Serenus ihr Leid ob der Wankelmiitigkeit ihrer Seele, der
unverminderten Belédstigung ihres Geistes durch irdische
Bilder und Vorstellungen, so daf} ein Fortschritt (nament-
lich in der Tugend der Keuschheit) nicht zu verzeichnen
sel. § 3: ,Denn wenn wir meinen, d:f die Richtung des
Herzens auf eine bestimmte Betrachtung gestellt sei, da
wendet sich unvermutet detr Geist (mens) davon ab und
fallt in heftigerem Drange in die fritheren Abschweifungen
(evagationes) zuriick; und so wird er mit den tédglichen
Zerstreuungen beschaftlgt und durch zahllose Fesseln un-
aufhorlich abgezogen, so dafd wir beinahe schon an der ge-
wiinschten Besserung verzweifeln und unsere (einsiedlerische)
Lebensweise uns unniitz erscheint. § 4. Wenn néamlich auch
der Geist (animus), der jeden Augenblick auf schliipfrigen
Wegen abschweift, zur Furcht Gottes und zur geistigen
Betrachtung zuriickkehrt, so verschwindet er um so fliich-
tiger wieder, ehe er darin befestigt werden kann,..; und
wenn wir ihn... mit der hartnickigsten Anspannung des
Herzens . .. festhalten wollen, so entschliipft er wihrend
unseres Versuches schueller als ein Aal... § b. So sind wir,
von der Verzweiflung gebrochen, zu dem Glauben gekommen,
daf diese Ausschweifungen der Seele dem
menschlichen Geschlechte nicht durch unsere
Schuld, sondern durch einen Fehler der Natur
a.nhangen (ut non nostro iam, sed naturae vitio has animae
pervagationes humano generi inesse credamus). '

Serenus antwortet c¢. 4, § 1 (p. 182), es sei voreilig
und gefihrlich, aus der eigenen Gebrechlichkeit auf einen
Fehler der Natur zu schheﬁen, ebenso kénnte auch der des
Schwimmens Unkundige meinen, es sei tiberhaupt unmég-
lich, sich "iiber Wasser zu erhalten. Der Sachverhalt sei
vielmehr folgender

§-2 (p. 183). ,vois itaque, i. e. mens, dexivyroc xal
Tohvxivyros deﬁnltur, id est semper mobilis et multum
mobilis. quod etiam in Saplentla quae dicitur Salomonis?®,

(res quippe valde mobilis est mens aegreque ab 1mprobls phantasns
coercetur,

S. Nilus Asce ta, de monachor praestantia. c. 23, Migne PG. 79
col. 1088: Aszmwyzog yag v mv qovowo vois, Sray Tijs T@®v paralwy oyoldop
poovtidos, megi Ta lvoiwreli] toémer wy wépiivav (quando a sollicitudine
rerum futilium otium egerit curam vertit ad utilia).

' Sap. 9,, LXX, :



Die Psychologie des Johannes Cassianus 443

ita describitur: xat ye@dss oxjjvoc Bpidet vodv molvepévridu,
1. e.: et terrenum habitaculum adgravat mentem multa.

cogitantem. haec igitur pro condicione naturae num-
quam potest otiosa consistere, sed necesse est, eam,
nisi provisum habuerit, ubl suos exerceat motus, ot
in quibus iugiter operetur, propria mobilitate dls-
currere et per omnia volitare, donec longo exercitio
usuque adsuefacta diuturno, quo vos in cassum dicitis labo-
rare, experiatur et discat, quas memoriae suae ma-
terias debeat praeparare, erga quas circumagat vo-
latus et inmorandi robur adquirat et ita praevaleat adver-
sas inimici suggestiones, quibus distrahebatur extrudere
atque in 1llo, quem desiderat, statu et qualitate durare,
§ 6. Non ergo hanc evagationem cordis vel naturae hu-
manae vel deo creatori eius debemus adscribere.®

Die Beweise fiir die Moglichkeit der Beherrschung
unseres (redankenlebens werden der Heiligen Schrift ent-
nommen, Dort werde entweder direkt gesagt, dafl die Ge-
danken in unserer Macht stiinden, oder indirekt, indem wir
fiir sie verantwortlich gemacht wiirden 1.

Der philosophische Grund aber, warum einerseits d:e
Gtedankenwelt sich so schwer beherrschen laf}t, anderseits
aber eine solche Beherrschung doch méglich ist, besteht;
laut obigem Zitat in folgenden Tatsachen : :

1. Es liegt in der Natur des Geistes, stets titig zu
sein und sich zu bewegen. Er bedarf also stets eines ObJekles
womit er sich beschéftige.’ :

2. Dieses Objekt darzubieten, sind wir imstande. Es
steht auch in unserer Macht, ein Objekt aus dem Geiste
zu entfernen (extrudere). Cap. 5 derselben Conl. VII (p. 184s.)
spricht von der ,virtus et constantia®, des Hauptmannes
im Evangelium (Mt. 8), ,qua non quibuslibet ingruentibus
cogitationibus abducebatur, sed pro suo indicio vel admittebat,
bonas vel contrarias &bsQue ulla’difficultate pellebat®. .

3. Allerdings braucht es hiezu Ubung und Gewdhnung.
a) Das Gedéchtnis mufl mit jenen Gegenstinden erfiillt,
werden, mit denen der Geist sich beschéftigen soll: (memo-
rise suae materias praeparare). ) Der Wille mufl durch
stete Ubung die Kraft erlangen, den Geist trotz des sich.

' Conl. VII 4, § 3—4, p. 183s.



444 Die Psychologie des Johannes Cassianus

aufdringenden fremden Stoffes, bei dem gewiinschten fest-
zuhalten : (inmorandi robur).

4. Fehlt ein willkiirlich dargebotenes Objekt, dann
eilt der Geist eben wegen seiner Beweglichkeit (propria
mobilitate) ziel- und planlos (,per omnia“) von einem Gegen-
stand zum anderen.

Um zu zeigen, dafl die volubilitas mentis zn den fest-
stehenden Punkten Cassianischer Lehre gehort, seien noch
einige andere Stellen angefiihrt.

Conl, I 16 (p. 26) fragt Germanus, warum beim be-
trachtenden Gebete gegen unseren Willen, ja ohne unser
Wissen so iiberfliissige Gedanken (cogitationes) fein und
heimlich (subtiliter ac latenter) sich einschleichen, so daf
es schwer sel, sie zu verdrdngen, ja sie auch nur zu be-
merken. ,Potest ergo mens aliquando ab istis vacua re-
periri?* ‘

Vater Moyses antwortet: Cap. 17, § 1. ,Mentem
quidem non interpellari cogitationibus in-
possibile est, suscipere vero eas sive respuere omni
studenti possibile est, quemadmodum igitur ortus earum
non omnimodo pendet a nobis, ita reprobatio vel
electio consistit in nobis. nec tamen ex eo, quod diximus,
inpossibile esse, mentem cogitationibus non adiri, totum vel
incursul vel illis spiritibus tribuendum est, qui eas nobis
nituntur ingerere. Alioquin nec¢ liberum in homine maneret
arbitrium nec in nobis staret nostrae correctionis industria.
§ 2. Sed est, inquam, nostrum magna ex parte, ut cogi-
tationum quahtas emendetur et vel sanctae ac spiritales in
cordibus nostris, vel terrenae carnalesque concrescant.“

Die Mittel, um die Beschaffenheit unserer (Gedanken
zu verbessern, sind teils positive, teils negative. Die posi-
tiven bestehen darin, dafl wir dem Geist entsprechenden
Gedankenstoff darbieten: dftere Lesung der Heiligen Schrift
und stete Erwigung ihres Inhaltes in betrachtendem Gebete
wird empfohlen, ,ut exinde spiritalis memoriae prae-
beatur occasio“. Die negativen bestehen in der Losschilung
von dem irdischen Interessenkreise durch Psalmensingen,
Nachtwachten und Fasten, ,ut extenuata mens non ter-
rena sapiat‘. Werden diese Mittel nicht angewendet, so
wird der Geist dem Fleische sich zuwenden und fallen!.

' Conl. T 17, § 2, p. 26.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 445

»Die Titigkeit des Herzens (das Denken),“ so wird
©. 18 weiter fortgesetzt?, ,wird nicht unpassend mit Miihl-
steinen verglichen, welche die rasche Stromung des Wassers
wilzt in kreisendem Schwunge. Sie konnen keineswegs ab-
stehen von ihrem Werk, da die Kraft des Wassers sie treibt;
aber es steht in der Macht des Miillers, ob er Weizen oder
ob er Gerste vermahle. Denn ohne Zweifel mufl ja das ge-
mahlen werden, was (er) aufgelegt hat... § 2. So wird
auch der Geist herumgewilzt von dem Drange des gegen-
wirtigen Lebens, wo von allen Seiten die Stréme der Ver-
suchungen heranstiirzen, und er kann nicht frei sein von
den Wogen der Gedanken, Er selbst wird aber mit eifrigem
Streben fiir ihre Beschaffenheit sorgen. § 8... Wo unser
Schatz ist, da weilt auch unser Herz.* '

Auch in der IX., Unterredung, die vom Gebete han-
delt, heifit es c. 3, § 3 (p. 262): ,Der Zustand, in dem wir
uns beim Gebete befinden wollen, mufl vor der Gebetszeit
vorbereitet werden, denn aus dem vorhergehenden Zustand
bildet sich der Geist zur Zeit des Gebetes ... Das Bild der
vorhergegangenen Taten oder Worte wird vor unseren Augen
spielen und uns je nach der fritheren Beschaffenheit zornig
oder traurig machen oder vorhergegangene Begierden und
Anliegen wiederbringen . ..“ Im folgenden wird der Geist
wegen der ,Beweglichkeit seines Wesens* mit einer
Flaumfeder verglichen, die naturgemifl in die Hoéhe und
zum Himmel sich erhebe, aufler sie wiirde durch weltliche
Sorgen und Laster beschwert (ibid. c. 4, § 1, p. 2b3).

In Conl. XIV 12 (p. 413s.) erklirt Cassian selbst, dafd
seine klassische Bildung, die Kenntnis der Kriegsgeschichten,
Heldensagen und Gedichte ihn beim Gebete store. Nesteros
rit ihn darum (c. 13), das weltiiche Wissen durch ein hei-
liges zu ersetzen: § 2. ,Vacare enim cunctis cogitationi-
bus humana mens non potest et ideo, quamdiu spiritalibus
studiis non fuerit occupata, necesse est eam illis, quae pridem
didicerit, implicari2*

' Ibid, p. 27.

* Ich wage es nicht, zu entscheiden, ob die Lehre von der
Veriinderlichkeit des Gedanken- und Phauta-ielebens nicht mit der
Auffassung iiber das Wesen des Geschopflichen tiberhaupt zusammen-
hinge. Das Geschopfliche ist wesentlich verinderlich. Conl. VI 14
(p 113s): ,Es ist.,. notwendig, dafl man jeden Tag fortschreite, ...
oder ., . (man) mufl folgerichtig riickwirts gehen ... Deshalb kann



446 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Trotz der angeborenen leichten Beweglichkeit des Ge-
dankenlebens ist nach Cassian eine sehr weitgehende Beherr-
schung der Phantasie moglich, Man kann sich durch allmih-
liche Gewohnung soweit von siindhaften Vorstellungen be-
freien, dafl sie nicht einmal mehr unwillkiirlich in uns auf-
tauchen.

In Conl. XX, die von der Bufie und Genugtuung handelt,
erklirt Cassian, daﬁ wir erst dann von einer begangenen
Siinde génglich frei sind, wenn die Erinnerung daran unsere
Phantasie nicht mehr bel‘astigt.

Cap. b (p. 558) ,Das Zeichen der Genugtuung und
der Verzeihung . .. ist, wenn wir auch die Neigung zu den
Stinden aus unseren Herzen verdringt haben. Denn es mige
ein jeder wissen, daf} er noch nicht von den alten Siinden
frei ist, solange ihm ... noch das Bild entweder der eigenen
oder #hnlicher Verbrechen vor Augen spielt und ich will
nicht sagen die Ergotzung, sondern auch nur die Erinnerung
daran das Innere seines (eistes bestiirmt,*

Ahnlich wird in Conl. XII 7 (p. 345) als zweite unter
den sechs Stufen der Keuschheit bezeichnet, ,dafl der Geist
nicht bei liisternen Gedanken verweile%, als sechste aber,
ndaf er sogar im Schlafe nicht durch verfiihrerische
Vorstellungen von Weibern betrogen werde. Denn obwohl
wir nicht glauben, daf} solche Betérung mit Siindenschuld
verbunden ist, so ist sie doch ein Zeichen der noch im
Innersten verborgenen Begehrlichkeit* (vgl. Inst. VI 10,
p. 121).

Der Wille mufl die Phantasie durch die eigene
Kraft im Zaume halten. Voriibergehende Ablenkung, etwa
dadurch, dafl man die Zelle verlifdt (und Gesellschaft sucht),
schafft nur neue Anfechtungen. Conl. XXIV b (p. 679): ,Es
ist nun kein Wunder, dafl einer, der in der Zelle bleibt,
wo dann die Gedanken gleichsam in einem engen Kerker
versammelt sind, von der Menge der Anfechtungen fast

der Geist keineswegs (nullo modo) in einem nnd demselben
Zustande verharren (in eadem qualitate manere), ebensowenig wie
ein Boot, das entweder von den Ruderern aufwirts oder von der Strémung
abwirts getrieben wird .., § 2...In keinem Geschépfe kann
irgendeine solche Vollkommenheit sich finden, die der
Verdinderung nicht unterworfen wire (quae mutabilitatis non
subiaceat passioni)... § 3. Gott allein ndmlich preisen wir als un-
verinderlich,*



Die Psychologie des Johannes Cassianus 447

erstickt wird, Verlafit er dann seine Wohnung, dann brechen
sie mit ihm hervor und fliegen gleich ziigellosen Pferden
iiberall umher. Fiir den Augenblick nun, solange sie
wie aus Stillen hinauseilen, schdpft man einigen ... Trost.
Wenn aber der Korper wieder in die Zelle zuruckgeht und
die ganze Schar der Gedanken wieder wie zum Sitzen kommt,
dann erregt gerade die .. Ungebundenheit, an die man sie
gewshnt hat, um so drgere Stacheln ... Es glauben ja auch
Fiebernde durch einen Schluck kalten Wassers die Gewalt
der inneren Glut zu démpfen, wihrend doch ... das Feuer
hiedurch mehr entflammt als beruhigt wird.“ Als einziges
Mittel gegen das Spiel der inneren Anfechtungeun wird emp-
fohlen, den Blick stets auf Gott gerichtet zu halten (c. 6).

Die Frage nach den Mitteln der Fixierung der
Phantasie ist voun besonderer Wichtigkeit fiir das Gebets-
leben und fiir den Kampf gegen innere Versuchungen, Des-
halb wird an sehr vielen Stellen der Conlationes und Insti-
tuta dariiber gesprochen:

Der Betende soll irgendeinen Stoff vorbereitet- haben,
zu dem das Gedéchtnis ohne schwieriges Suchen immer
wieder zuriickkommen konne, wenn der Betende merkt, daf
seine Gtedanken sich zerstreuen. Niitzlich seien hiezu kurze
Grebetsformeln wie der Psalmvers: Deus in adiutorium meum
intende usw.1

Es wird empfohlen, mit dem (tebete Arbeit zu ver-
binden. Das betrachtende Gtebet solle tagsiiber iiberhaupt
nicht aufhoren. Durch das Gewicht der Hindearbeit werde
nun an die fliichtigen Regungen des Herzens und das unstete
Schwanken der Gedanken gleichsam ein starker und un-
beweglicher Anker gelegt. Die Handarbeit bewahre uns vor
allen unniitzen und miifligen Gedanken?,

Die Stellung des Korpers beim Gebete sei auch nicht
gleichgiiltig., Es sei bei den Moénchen Sitte, beim Gebete
zu stehen. ,Humi namque diutius procumbentem non solum
coglta.tmnlbus aiunt, verum etiam somno gravius inpugnari,
quod etiam nos verum esse, utinam non experimentis ...
nosceremus *!“

Unnétige Gerdusche seien beim Beten zu vermeiden;
um nicht die Sammlung der anderen zu storen, solle man

' Conl. X 8—10, p. 294ss.
* Inst., II 14, p. 29.
S Inst. 1I 7, § 2—3, p. 23




448 Die Psychologie des Johannes Cassianus

sich nicht horbar rduspern, husten, gihnen, auch nicht laut
beten oder beim Gebete seufzent,

Gut sei es, fiir entsprechende Abwechslung und Er-
holung zu sorgen. Darum trete am Sonntag eine Anderung
und Erleichterung im Gebetsoffizium ein. ,Denn immer
ertriigt man mit gréBerem Gléichmut jegliche Ermiidung
und verwendet unverdrossen Anstrengung auf ein Werk,

wenn zuweilen eine gew1sse Abwechslung . .. in der Arbeit.
folgt2.“

- Darum halte man auch kurze, aber hauﬁg Wlederholte
Gebete fiir niitzlicher als langatmige oder lange dauernde,
die eine gewisse Erlahmung des Geistes und zerstreuende
Gedanken zur Folge habens,

Das Wichtigste bleibe aber die Disziplinierung der
Aufmerksamkeit durch den Willen.

Insbesondere gefihrlich seien unkeusche und eitle Vor-
stellungen, Fir die Erwerbung der Greduld sei es sehr vor-
teilhaft, diese Tugend recht oft auf die Probe zu stellen
und darum den Verkeht mit Menschen zu suchen, sich auch
aufregende Gegenstinde ins Gedachtnis zu rufen. Wolle
man aber den Geist der Unzucht niederkdmpfen, dann miisse
man nicht nur dem Leib den Genufl der Lust und die fleisch-
liche Néhe génzlich entziehen, sondern auch dem Geiste
jegliche Erinnerung jeden Gedanken an solche Dinge. Darum
sei auch heilige Lektiire in diesem Punkte einzuschrinken 4.

Eitle Gedanken hinwiederum konnten den Geist des
Monches derart gefangennehmen, dafl er wie mit offenen
Augen triume und nicht einmal auf das gegenwértige Tun
und auf die Mitbriider merke 5.

Was das Traumleben anlangt, so habe ich bei Cas-
sian keine Erérterungen gefunden, dle eigens diesem Thema.
gewidmet -wiren.

Die gelegentlichen Hinweise auf die Traumursachen
haben in unseren Ausfithrungen zum Teile bereits Platz ge-
funden, So ist es Cassian wohl bekannt, dal der Inhalt der
Traume sich nach der Beschaffenheit der wachen Zustinde
richte. , Nam secundum illum usum, quem vigilans exercere vel

11, e 10, 88 p. 26.

* Inst. II1 11, p. 45,

* Inst. IT 10, §3 p. 26.

* Conl. XIX 16, p. 651. Vgl. Conl. XX 9, p, b67.
* Inst, XI 15, p. 201. ,



Die Psychologie des Johannes Cassianus 449

cogitare consueverat, etiam dormiens unusquisque tempta-
tur % ,Qualitas enim cogitationum, quae distentionibus
(Zerstreuungen) diei negligentius custoditur, probatur quiete
nocturna. Daher kann man den eigenen Seelenzustand
einigermaflen aus den Triumen erkennen: ,Et idcirco cum
intercesserit aliqua talis inlusio, non culpa somni credendas.
est, sed neglegentia temporis praecendentis et manifestatio
morbi latentis intrinsecus, quem (morbum) non primitus
noctig hora parturiit, sed intimis animae reconditum fibris.
ad cutis superficiem .. produxit 2.“

Doch sind korperliche Reize, die in der Nacht
selbst entstehen, ebenfalls geeignet, Triume zu erzeugen,
so dafl dann nicht der Traum die Ursache der Lkorper-
lichen Erregung ist, sondern diese die Ursache des Traumes:
sind. Vgl. Conl. XII 7, § 7 (p. 847) und Conl. XXII 6, § &
(p. 623) tber néchtliche Pollutionen und wunreine Triume.

4, Objekte des Erlkennens

(Das heilige Wissen. Die Kontemplation und Ekstase.
Physaik und Magie)

Nirgends lafit sich bei Cassian eine strenge Scheidung
zwischen sinnlichem Vorstellungsvermdgen und geistiger
Denkkraft feststellen. Das Phantasie- und Traumleben gehort
ebenso dem Geiste (mens) an, wie das Sichversenken in den
Sinn der Heiligen Schrift und die Erforschung der Mittel
zu hoéherer Vollkommenheit; zerstreuende Vorstellungen
sinnlichster Natur heiflen ebenso cogitationes, wie die Er-
hebung des Geistes zu Gott.

Es kann darum nur zwischen den &ufleren Sinnen und
dem Geist (mens) unterschieden werden und beim letzteren
lediglich ein Unterschied gemacht werden zwischen irdischem
(terrenum, carnale) und geistigem (spiritale) Gedankenstoff.

Wir haben auf diesen Mangel der Cassianischen Psy-
chologie bereits bei der Besprechung der Unsterblichkeits-
beweise hingewiesen, Hs ist ja die Cdssianische Zuteilung
der Seelenvermgen an bestimmte Seelenteile platonisches
Erbgut; und fiir die platonische Seelenteilung waren ja
vor allem ethische, nicht erkenntnistheoretische Gtesichts-
punkte mafigebend. Daher schon bei Plato die Unbestimmt-.

' Conl, XII 7, § 4, p. 346.
* Inst. VI 11, p. 121,



450 Die Psychologie des Johannes Cassianus

heit der Zuteilung der Sinneserkenntnis, des Empfindens
und Vorstellens an die Seelenteile?, |

Das hochste Objekt unseres Erkennens ist Gott. Im
erkennenden Schauen Gottes liegt das Ziel und die hochste
Gliickseligkeit des Menschen:

Conl. I8, §1 (p.14s.): ,Das also mufl unser Hauptringen, das
-die unveriinderliche . . . Absicht (oxonds) unseres Herzens sein, dafi
der Geist (mens) den gottlichen Dingen und Gott immer anhiinge, Was
-davon verschieden ist, das mufl, wie grofl es auch sei, tiir das zweite
und fiir ganz niedrig oder auch fiir schédlich gehalten werden . . .
& 2. (An dem Beispiel der Maria und Martha) seht ihr, daf8 der Herr
das grofite Gut in die Jewpia allein, d. h. in die Beschauung Gottes ver-
legt hat. Deshalb erkldren wir, daBl die tibrigen Tugenden, obwohl wir
-sie fiir niitzlich und notwendig halten, doch auf die zweite Stufe zu
stellen seien, weil sie alle zur Erreichung dieser einzigen erworben
werden, § 8. Denn indem der Herr sagt: ,Du bist besorgt und kiimmerst
dich wm vieles, weniges aber oder auch nur eines ist notwendig*, setzt er das
héchste Gut nicht in die tdtige Ubung (in actuali opere), so lobens-
wert und reich an Friichten sie auch sei, sondern in-die Beschauung
{contemplatio) Seiner, die wahrhaft einfach und eine ist.*

Auch insofern diirfen die anderen Tugendwerke der Beschauung
gegeniiber nicht tiberschitzt werden, als sie immerhin von der unmittel-
baren gottlichen Kontemplation abziehen oder sie verzégern * und weil
sie nur als Anfang des Strebens nach Vollkommenheit zu gelten haben.
Mit dem Tode horen sie auf, wihrend die liebende Betrachtung Gottes
bleibt? Dieses begliickende Schauen der Herrlichkeit Gottes (theoretica
claritas), das grifive Gut des Menschen auf Erden, kann mit natiirlichen
Kriften nicht verdient werden, sondern ist ein Gnadengeschenk Gottes*

Die (beschauende) Erkenntnis Gottes (contemplatio)
ist eine dreifache:

1. entweder wird er erkannt (cognoscitur) ,in der Be-
wunderung seiner unbegreiflicher Wesenheit, was jedoch
noch verborgen ist und nur aus der Verheilung gehofit
wird¥, ,

2. oder man sieht ihn schon hienieden ,in der Grofde
seiner Geschopfe®, oder

3. ,in der Betrachtung seiner Gerechtigkeit oder in
dem téglicheu hilfreichen Wirken seiner Vorsehung* (in
den objektiven und subjektiven Krlgsungsgnaden), ,wenu
wir z. B, mit ganz reinem Geiste durchgehen, was er mit
seinen Heiligen von Anfang an getan, wenn wir mit zittern-
dem Herzen seine Macht bewundern, mit der er alles leitet,

' Vgl. E. Zeller, Philos. d. Griech, 1T 1* p. 84G,
? Conl. XXIII 4, § 4, p. 645.

* Conl. 1 10, p. 16, Vgl. auch c. 11.

* Conl. XXIII 8, p. 643,



Die Psychologie des Johannes Cassianus 451

ordnet und regiert, und die Unermefilichkeit seines Wissens,
und wie seinem Auge die Geheimnisse des Herzens sich
nicht verbergen konnen; wenn wir den Sand des Meeres
und die Zahl der Welten, die er gezihlt und erkannt hat,
zagend bedenken; wenn wir staunend betrachten, wie die
Tropfen des Regens, die Stunden und Tage und Jahrhun-
derte, wie alles Vergangene und Zukiinttige seinem Wissen
gegenwirtig ist; wenn wir seine unaussprechliche Milde be-
trachten, mit der er unzshlbare Schandtaten ... mib Lang-
mut ertrigt; wenn wir die Berufung erwéigen, mit der er
uns . .. erbarmend aufnahm . .., wie er zuletzt den Ratschlufl
seiner Menschwerdung zu unserem Heile faf3te und die Wunder
seiner Heilsgeheimnisse bei allen Vilkern verbreitete?, “

Die erste Stufe zur vollkommenen contemplatio ist
nun die, deafl man zunichst das Leben einiger (weniger)
Heiligen betrachtend sich vor Augen stellt; dann schreitet
man zum ,Dei solius intuitus“ fort, ,so dafl man nur mehr
an Gottes Schonheit und Wissen sich erfreut 2.

Das Ideal wire nun eine ununterbrochene beschauende
Verbindung mit Gott. Diese ist aber, solange wir mit diesem
gebrechlichen Fleische umgeben sind, unmdglich, weil doch
auch der heiligste Mensch wenigstens essen, trinken, schlafen
und seinen Berufsgeschiften nachgehen muf}. Nur das Wol-
Jen liegt in unserer Macht, nicht aber das Vollbringen. Wohl
aber kénnen wir immer wieder zu den Gedanken an Gott
zuriickkehren 4,

Der Gipfel des heiligen Wissens ist also ein
moglichst ununterbrochenes Versenktsein in Grottes Herrlich-
keit und Vollkommenheit (fewpia = contemplatio). Eine not-
wendige Vorstufe hiezu ist die Erlangung der iibrigen
Tugenden: vollkommenste Herzensreinheit. So teilt denn
Cassian in der Conl, XIV, die eigens ,de spiritali scientia®
iberschrieben ist, die heilige Wissenschaft (scientia)
folgende Stufen ein ¢

A) Weltliche Wissenschaften. Sie dienen den
Interessen des gegenwiirtigen Lebens oder sind iiberhaupt
unniitz. '

! Conl. I 15, p 26,

>Conl. I 8, § 8, p. 16.

* Conl, 1 13 §l p. 18; Conl, XXIII 5, p. 645 ss.

* Conl, XIV 1, ps 898s. Fiir Cassians Abhanglgkelt von der
orientalischen Monchswelshelt ist diese Conl. ungemein charakteristisch.

Divus Thomas V. (Jahrbueh fiir Philosophie etc, XXXII.) 80



452 Die Psychologie des Johannes Cassianus

B) ,Religionis nostrae disciplina atque pro-
fessio, quae ad contemplanda invisibilium sacramentorum
(Geheimnisse) tendit arcana nec praesentes quaestus sed
aeternorum retributionem expetit praemiorum.

Diese heilige Wissenschaft aber ist wiederum zwei-
stufig:

I. ,Prima mpaxrexy, i. e. actualis, quae emendatione
morum et vitiorum purgatione perficitur.

IL. ,Altera #ewpyrexyj, quae in contemplatione divi-
narum rerum et sacramentissimorum sensuum (Schriftsinn)
cognitione consistit.*

Zur praktischen Wissenschaft, die offenbar nicht
so sehr Wissen als Koénnen bedeutet, gehort einerseits

a) die durch Ubung erlangte Tugen"‘erfa.hrung,
anderseits

b) auch eine zur Erlangung hdoherer Vollkommenheit
notwendige theoretische Kenntnis der Wege zur Her-
zensreinheit. Diese ist wiederum eine doppelte:

1. Die Kenntnis der Natur der Laster und der
Heilmittel dagegen. Cassian selbst widmet diesem Gegen-
stande die Biicher V—XII der Instituta coenobiorum und
die Conl. V.

2. Die Kenntnis der Ordnung der Tugenden. Tst
die Tugend durch praktische Ubung und durch fromme
Unterredungen uns endlich so vertraut geworden, dafl wir
sie wie etwas Naturgeméifles und nicht durch Befehl Auf-
gezwungenes iiben, dann kénnen wir aufsteigen zur dewpia?,

Die #ewpyvixyj enthidlt wiederum zwei Stufen:

a) auf der ersten Stufe erstrebt sie die Kenntnis des
historischen Sinnes der hl. Schriften (historica inter-
pretatio),

b) auf der zweiten das Verstindnis ihres geistigen
Sinnes (intellegentia spiritalis)?,

Die Arten des geistigen Verstéindnisses aber sind 1. die
tropologia, 2. allegoria, 3. anagoge.

Das historische Wissen geht auf das Vergangene
und Sichtbare, z. B. Jerusalem wird aufgefalt als Stadt
der Juden

Die Tropologie oder die moralische Auslegung geht
auf die Besserung des Lebens und die Unterweisung im

' Conl, XIV 3, p. 399.
* Conl, XIV 8, p. 404,



Die Psychologie des Johannes Cassianus 453

Handeln. So kénne man Jerusalem als Seele des Menschen
verstehen, die geistig unter diesem Namen vom Herrn ge-
tadelt oder gelobt wird,

Die Allegorie zeigt in dem, was wirklich geschehen
ist, das Vorbild eines anderen Geheimnisses, So kann Je-
rusalem als Kirche Christi aufgefaf’t werden,

Die Anagoge endlich fithrt von den geistlichen Ge-
heimnissen zu hoheren und dunkleren Mysterien des Him-
mels empor, wie wenn Jerusalem als die himmlische Gottes-
stadt gepriesen wird1,

Das Verstéandnis des tieferen Sinnes der Heiligen Schrift
fordert der Glaube: ,non enim fidem ex intellectu sed in-
tellectum meremur ex fide.“ '

Vor allem aber ist volle Herzensreinheit Voraussetzung
der scientia?. Nur durch die Siinde ist die Seele irrtumsfihig
und ungelehrig geworden. Kin von Leidenschaften freies
Herz bedarf keines Biicherstudiums, ebenso wie das Auge,
wenn es rein ist, nicht unterrichtet zu werden braucht, um
zu sehen 3,

Und wenn es scheine, dafl Juden, Héretiker und solche
Katholiken, die in Laster verstrickt sind, eine vollkommene
Schriftkenntnis ohne Herzensreinheit zu erlangen vermoch-
ten, wihrend eine ungezihlte Schar heiliger Ménner eines
tieferen Wissens ermangelte, so sei doch das Wissen jener
mehr erworbene Disputier- und Redekunst, als tiefes Schrift-
versténdnis, so dafl sie sehen und doch nicht sehen, héren
und nicht verstehen. IThr Wissen sei also eine scientia ¢evdw-
yopos 4,

In tiefster Sammlung des Greistes, in einsamem, stillem
Gebete, in der Stille der Nacht erschlossen sich uns die
tiefen Geheimnisse der Religions,

Die Sammlung des Geistes kann hiebei so vollkommen
sein, daf} die Seele sich gleichsam vom Leibe loslose, das
Irdische, die ganze Umgebung und die eigene Leiblichkeit
ganz vergessen werde, so dal} auch fliichtige Phantasie-

'A,a. O ‘

* Conl. XIV 18s., p. 416ss,

* Inst, V 84, p. 107,

* Conl. XIV 1bs., p. 417s. Vgl. Conl. XV 8, § 2, p. 429, wo
dialektische Kniffe ,Aristotelicae spinae“ genannt werden.

* Conl, XIV 10, § 4, p. 411,

80*



454 Die Psychologie des Johannes Cassianus

bilder nicht mehr die Betrachtung storten, ja man nicht
einmal darum wisse, was man bete:

Conl. X 11 spricht von der rechten Weise des Psalmensingens und
figt dann hiezu: § 6 (p. 805). ,So werden wir zu jener Reinheit des
Gebetes gelangen , .., dafl es nicht nur nicht mit dem Anblick eines.
(Phantasie-)Bildes beschiiftigt ist, sondern auch durch das Aufmerken
auf die Laute und Worte nicht abgelenkt wird ; vielmehr wird dies Gebet.
in feuriger Inbrunst des Geistes mit unaussprechlicher Entztickung des
Herzens und unverwiistlicher Geistesfreude vorgetragen und der Geist,
iiber alle Sinne und sichtbar-stofflichen Dinge erhoben, giefit es mit
unaussprechlichen Seufzern und Anmutungen vor Gott aus.“

Noch ausfithrlicher wird derselbe Gtedankengang Conl.
IIT 6s. (p. 73 ss.) vorgetragen. Danach gibt es drei Stufen
der Weltentsagung. Auf der ersten reifit sich unser Kérper
von all den Schitzen und Giitern dieser Welt los. Auf der
zweiten wird auch der Geist frei von dem Verlangen nach
dem Irdischen, auf der dritten versenkt er sich vollig ins
Unsichtbare und Zukiinftige (c. 7, § 3s.): , Wir werden die
wahre Vollkommenheit dieser dritten Entsagung dann be-
sitzen, wenn unser Geist ... durch unauthorliche Betrach-
tung der gottlichen Schriften und geistige Beschauungen
(spiritales theorias) zum Unsichtbaren derart emporgestiegen
ist, dafl er auf das Himmlische und Unkorperliche allein
achtet und gar nicht mehr merkt, dafl er von diesem
gebrechlichen Fleische und der kérperlichen
Ortlichkeit umgeben ist; dann wird er in solche
Verziickungen (excessus) hingerissen, daf} er nicht nur keine
Stimmen mehr mit dem leiblichen Ohr vernimmt, noch sich
in der Phantasie mit voriibergehenden Menschen beschiftigt,
sondern dafl er nicht einmal die néchsten und gewaltigsten
(regenstéinde bemerkt, die sich dem leiblichen Auge bieten.
§ 4. Die Moglichkeit und den Kinflul} dieses Zustandes (cuius
rei fidem atque robur) wird nur der fassen, der das Gesagte
durch Erfahrung kennen gelernt hat, dessen Herzensaugen
nédmlich der Herr so von allem Gegenwirtigen losgelost
hat, daB er die irdischen Dinge nicht nur fiir vergénglich,
sondern gleichsam fiir nichtseiend hilt, und sie fiir leeren
Rauch ansieht, der in Nichts sich auflost.“

In Conl. IX 31 (p. 277) wird erzéhlt, daff der hl, Ein-
siedler Antonius nur jenes Gebet fiir ganz vollkommen ge-
halten habe, wo der Betende nicht einmal mehr seiner selbst
und dessen sich bewufit sei, was er bete: ,Non est, inquit,
perfecta oratio, in qua se monachus vel hoc ipsum, quod



Die Psychologie des Johannes Cassianus 46

orat, intellegit.“ Diese Ansicht des Heiligen wird allerdings
von Cassian fiir eine himmlische und ,, mehr als menschliche*
gehalten, der man aber ,secundum mensuram tenuitatis
nostrae“ zu folgen sich bestreben soll.

Wie die Reinheit des Giemiites und die Freiheit von
Leidenschaften die Geistessammlung férdert und dadurch
das Verstindnis der heiligsten Geheimnisse erschliefit, so
sind das Laster und die Leidenschaft die grifiten Feinde
einer klaren Erkenntnis, HEs gehort zu den hiufigst wieder-
kehrenden und stehenden Redewendungen, dafl das Laster
(vitium) das Auge des (Geistes blind mache und die ruhige
und reife Urteilsbildung verhindere 1.

Im Anhange an dieses Kapitel iiber die Arten und
wichtigsten Objekte des Wissens mag die Erzéhlung Platz
finden, wie die wahre und echte Naturphilosophie und wie
die Magie entstanden ist.

Conl. VIII 21, § 4ss. (p. 238), erklart Vater Serenus,
die frommen Nachkommen Seths hitten die echte Natur-
philosophie (physicae philosophiae disciplinam) besessen als
ein vom Urvater Adam ererbtes Gut. Adam habe, unter-
stiitzt von gottlicher Erleuchtung, die Einrichtung und Ent-
wicklung der Natur in ihrer ersten Jugend erforschen kénnen,
so dafi er seinen Nachkommen ein sicheres Wissen hieriiber
iiberliefern konnte. Er habe nicht blof} aller Tiere Namen
gekannt, sondern auch die wilde Kraft und das Gift der
Tiere und Schlangen in ihrer Verschiedenheit, sowie die
Wirkungen der Kréiuter, die Natur der Béume und der ver-
schiedenen Gesteine und den Wechsel der kiinftigen Zeiten.
Seths (teschlecht habe dieses Wissen sowohl zum Dienste
Gottes als auch zum allgemeinen Wohle gepflegt. Erst nach
der Vermischung der Nachkommen Seths mit Kains gott-
losen Téchtern habe die Menschheit begonnen — nicht ohne
teuflischen Einfluf} —, die fromme Wissenschaft zu unheiligen
und schiidlichen Dingen zu mifibrauchen, neugierig und ver-
wegen nach magischen Geheimnissen und Kiinsten zu
forschen und die Elemente, das Feuer und die Geister der
Luft zu verehren. Die Siindflut iiberdauerten die magischen
Geheimnisse durch Cham, der diese schindlichen Kiinste
und unheiligen Erklirungen auf Metallplatten und in Stein

_ MInst, VIII 1, § 1, p. 161; Inst. VIII 6, p. 165; Conl, XXIII 7,
§ 5, p. 650. :



4H6 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

niederschrieb, so daf} sie von der Wasserflut nicht verdorben
werden und nach der Flus wiedergefunden werden konnten.
So laute der Bericht alter Uberlieferungen,

Die Erzéhlung des alten Serenus wird ohne ein Wort.
der Kritik vorgetragen. Noch eine zweite Stelle derselben
Conlatio zeugt vom Glauben an die Moglichkeit magischer

Kiinste: Conl. VIII 18s. (p. 234). (Fortsetzung folgt)

GOTT IM LICHTE DES ALTEN UND NEUEN
PANTHEISMUS

Von P, FR. GUNDISALV FELDNER, Ord. Praed,
(Fortsetzung aus V, p. 339—364)
b) Der Pantheigt Spinoza

40. Da es sich im System des Baruch hauptséichlich
um die Begriffsbestimmung der Substanz handelt, miissen
wir uns vorerst iiber den wahren Begriff der Substanz
Klarheit verschaffen. Was verstehen wir demnach unter
einer Substanz in metaphysischer Bedeutung? Sagt man
uns, Substanz nennen wir jenes Ding, welches durch sich
selber, mnicht in und abhingig von einem Substrat,
existiert, so erweist sich diese Begriffsbestimmung der
Substanz als grundfalsch. Das Dasein, die Existenz, gehort.
niemals in die Begriffsbestimmung der Wesenheit eines
Dinges. Weil die Wesenheit Gottes das Dasein selber bildet,
deshalb kann man von der Wesenheit Gottes im eigen t-
lichen strengen Sinne auch keine Begriffshestimmung
aufstellen, die entspriche. Die Begriffsbestimmung einer
Wesenheit mufd die Gattung und Differenz enthalten. Allein
das Dasein, die Existenz, untersteht weder einer Gattung
noch Art. Das Dasein kann aber auch nicht eine Gattung
oder Art selber bilden, — Secundum Avicennam in sua
Metaph. esse non potest poni in definitione alicuius
generis vel speciei, quia omnia particularia uniuntur in
definitione generis vel speciei, cum tamen genus vel
species non sint secundum unum esse in omnibus, Et
ideo haec non est vera definitio substantiae: substan-
tia est, quae per se est, vel: accidens est, quod est.
in alio, Sed est circumlocutio verae descriptionis, “quae
talis intelligitur: substantia est res, cuius naturae



	Die Psychologie des Johannes Cassianus [Fortsetzung]

