
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Gedanken zu der Schrift Kants : der einzig mögliche Beweisgrund zu
einer Demonstration des Daseins Gottes

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zu der Schrift Kants : 391

14, Méletematum Romanorum Mantissa. Ex Codicibus manuscriptis eruit,
recensuit Prolegomenisque et Commentariis instruxit. Ratisbonae
187B.

15. De Martyrologio Romano. Parergon historico criticum. Ratisbonae
1878.

IC. Institutionen des Icatholischen Kirchenrechts. Freiburg im Breisgau
1886., Zweite, vielfach vermehrte und verbesserte Auflage. 1892.

17. Zur Codification des canonischen Rechts. Freiburg im Breisgau 1899.
18. De Caesaris Baronii litterarum commercio Diatriba. Friburgi Bris-

goviae 1903,
Ernst Conmer

GEDANKEN ZU DER SCHRIFT KANTS: DER EINZIG
MÖGLICHE BEWEISGRUND ZU EINER DEMON¬

STRATION DES DASEINS GOTTES
Von Dr. EUGEN ROLFES

Wir beabsichtigen eine Prüfung des Beweisgrundes
Kants mit Hereinziehuug verwandter Beweisgänge, die zum
Teil vielleicht unter dem Einflüsse seiner Konzeption stehen.

So weit unsere Arbeit diesen letzteren Argumenten
entgegentritt, die auch jetzt noch und auch von Anhängern
der gesunden Philosophie verwandt werden, will sie die
Apologetik von untauglichen Bestandteilen reinigen, die
der Sache, der man zu dienen meint, nur schaden. So weit
sie aber der Schrift Kants gilt, möchte sie als ein
bescheidener Beitrag zur Würdigung seines Denkens
angesehen werden. Er stand freilich, als er seine Abhandlung
schrieb, noch vor seiner kritischen Periode und war noch
keine vierzig Jahre alt — im Jahre 1763, er war
geboren 1724 — ; gleichwohl ist es auch für diese Stufe seines
Alters und seiner Entwicklung nicht ohne Heiz, seiner
Spekulation kritisch zu folgen. Auch so wird er sich nicht
ganz verleugnet haben, und uns geht es nicht um Einzelheiten,

sondern um das Ganze seiner Beweisführung. Hier
mag darum der festzustellende Fehlschlag für sein Denken
überhaupt symptomatisch sein. Vielleicht wirft unsere
Untersuchung auch einiges Licht auf das Verhältnis zwischen
dem vorkritischen und dem kritischen Kant und die Genesis
seines Systems. In einer Beziehung war er freilich, als er
seinen Beweisgrund schrieb, von der späteren Unterschätzung
der Vernunft weit entfernt: seinen neuen Fund, der einen



392 Gedanken zu der Schrift Kants:

Triumph des Menschengeistes bedeuten würde, gibt er mit
unverhohlener Zuversicht bekannt.

„Die Betrachtungen", schreibt er in der Vorrede VI ff.,
„die ich darlege, sind die Folge eines langen Nachdenkens,
aber die Art des Vortrages hat das Merkmal einer
unvollendeten Ausarbeitung an sich Ich wollte nur die ersten
Zöge eines Hauptrisses entwerfen, nach welchem, wie ich
glaube, ein Gebäude von nicht geringer Vortrefiflichkeit
könnte aufgeführt werden, wenn unter geübteren Händen
die Zeichnung in den Teilen mehr Richtigkeit auch im
ganzen eine vollendete Regelmäßigkeit erhielte Ein
kleiner Teil derer, die sich das Urteil über die Werke des
Geistes anmaßen, wirft kühne Blicke auf das Ganze eines
Versuches und betrachtet vornehmlich die Beziehung, die
die Hauptstücke desselben zu einem tüchtigen Bau haben
könnten, wenn man gewisse MäDgel ergänzte oder Fehler
verbesserte. Diese Art Leser ist es, deren Urteil dem menschlichen

Erkenntnis vornehmlich nutzbar ist. Was die übrigen
anbelangt, welche, unvermögend, eine Verknüpfung im
großen zu übersehen, an einem oder anderem kleinen Teile
grüblerisch geheftet sind, unbekümmert, ob der Tadel, den
es etwa verdiente, auch den Wert des Ganzen anfechte, und
ob nicht Verbesserungen in einzelnen Stücken den Hauptplan,
der nur in Teilen fehlerhaft ist, erhalten können, diese, die
nur immer bestrebt sind, einen jeden angefangenen Bau in
Trümmer zu verwandeln, können zwar um ihrer Menge willen
zu fürchten sein, allein ihr Urteil ist, was die Entscheidung
des wahren Wertes anlangt, bei Vernünftigen von wenig
Bedeutung."

Nach diesen Worten brauchen wir übrigens wohl nicht
zu fürchten, daß wir zu denen gehören, die Kant als Richter
ohne weiteres ablehnen würde, da wir ja auf das Ganze
gehen wollen.

Um den in Frage stehenden Beweisgrund hier gleich
herzusetzen, so liegt er in der realen Möglichkeit der
Dinge. Real, d. h. nicht bloß logisch, keine Möglichkeit,
die bloß in den Beziehungen von Subjekt und Prädikat
besteht, die vielmehr für sie selbst noch Raum läßt. Die
Möglichkeit, daß etwas sei, muß immer bleiben. Sie hört aber
auf, wenn gar nichts ist. Denn was ließe sich da noch denken?
Also muß notwendig etwas sein. Dieses notwendig Seiende
wird aber auf analytischem Wege, durch Auflösung oder



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 393

Zergliederung des Begriffes, als das göttliche Sein
gefunden.

„Wodurch alle Möglichkeit überhaupt aufgehoben
wird", so lesen wir am angef. Orte, I, 2, 3, p. 20, „das ist
schlechterdings unmöglich. Wodurch das Materiale und die
Data zu allem Möglichen aufgehoben werden, dadurch wird
auch alle Möglichkeit verneint. Nun geschieht dieses durch
die Aufhebung alles Daseins; also wenn alles Dasein
verneint wird, so wird auch alle Möglichkeit aufgehoben. Mithin

ist schlechterdings unmöglich, daß gar nichts existiere."
Wir sehen, daß Kant, um von der Aufhebung alles

Daseins zu dem notwendigen Sein zu gelangen, über diese
Zwischenstufe schreitet: Aufhebung alles Stoffes oder aller
Daten für das Denken oder Urteilen. Denn diese sind ihm
dasselbe wie die Data zu allem Möglichen. Das zeigt seine
Erklärung 1, 2, 2, p.' 18f.: „Es ist aus dem anjetzt
Angeführten deutlich zu ersehen, daß die Möglichkeit wegfalle,
nicht allein wenn ein innerer Widerspruch als das Logische
der Unmöglichkeit anzutreffen, sondern auch wenn kein
Materiale, kein Datum zu denken da ist. Denn alsdann ist
nichts Denkliches gegeben, alles Mögliche aber ist etwas,
was gedacht werden kann und dem die logische Beziehung,
gemäß dem Satze des Widerspruches, zukommt. Wenn nun
alles Dasein aufgehoben wird, so ist nichts schlechthin
gesetzt, es ist überhaupt gar nichts gegeben, kein Materiale
zu irgend etwas Denklichem, und alle Möglichkeit fällt gänzlich

weg." In dieser Entwicklung liegt das Kritische des
Beweisganges. Hält sie die Probe, so ist das andere nicht
schwierig. Wir meinen, wenn die Aufhebung alles Daseins
Aufhebung aller Denkmöglichkeit ist, so ist sie unvollziehbar.

Denn immer muß sich etwas denken lassen.
Kritisch erscheint aber hier auch schon von vornherein

der Umstand, daß aus Zufälligem oder seiner Verneinung,
der Aufhebung alles Seins, auf Notwendiges geschlossen
wird. Denn man weiß ja noch nicht, ob es notwendiges Sein
gibt, und so ist nicht ausgeschlossen, daß die Aufhebung
alles Seins möglich ist. Wie kann ich also schließen, daß

unmöglich gar nichts existieren könne und demnach
notwendig etwas existieren müsse?

Kritisch ist auch, daß ein Gottesbeweis erbracht werden
will, der eine eigentliche. Demonstration, ein Beweis a priori,
wäre, da doch die allgemeine Ansicht keinen Gottesbeweis



394 Gedanken zu der Schrift Kants:

a priori zuläßt. Vgl. a. a. 0. p. 46 f. Kant versteht aber
das Wort prius und den Terminus a priori lax, vom
Begriffe des Verstandes im Gegensatz zum Erfahrungsbegriffi;
nicht bloß von dem begrifflich Früheren. So sagt er, daß-
alle ontologischen Beweise a priori aus bloßen Begriffen
schließen, Kritik der reinen Vernunft, von den Beweisen
für das Dasein Gottes, p. 618, setzt also das a priori und'
aus Begriffen gleich. Indessen scheint einem solchen
Verfahren entgegenzustehen, daß aus Gedachtem kein Schluß
auf Wirkliches gilt.

Umgekehrt dürfte zugunsten dieses Beweises vielleicht
sprechen, daß das Mögliche und das Denkliche einerlei mit-
dem Intelligibelen und der Wahrheit scheinen könnte und
in der Geschichte des Gottesbeweises ein sehr beachtenswerter

Versuch vorkommt, aus der Wahrheit, der ewigen
und wandellosen, ein ewiges und wandelloses Wirkliches
zu erschließen. Wir denken an den Beweis des hl. Augustin.
Kleutgen zufolge hätte aber auch schon Aristoteles aus der
Unwandelbarkeit des Intelligibelen auf Gott als unbewegten
Beweger geschlossen.

In allerneuester Zeit wendet Geyser ein Verfahren an
das an den Kantschen Beweisgrund erinnert. • In seinem
jüngsten Werke: Neue und alte Wege der Philosophie,
schreibt er p. 286 f. : „Das Verhältnis von ewiger Notwendigkeit

und Dasein ist ein Gegenstand, der des tiefsten
Nachdenkens wert ist. Es muß Daseiendes geben, damit das
ewig Notwendige zum Dasein gelangen kann, sei es im
Inhalt eines Bewußtseinsstromes, sei es als für sich seiendes
Etwas. Auf der anderen Seite aber geht das ewig
Notwendige allem Dasein, mindestens begrifflich, voraus. Gleichwohl

versteht sich das Dasein nicht aus den ewigen
Notwendigkeiten heraus; denn daraus, daß etwas möglich ist,,
folgt nicht, daß es wirklich ist. Es müßte ja auch, wenn
dies folgte, ebenso ewig sein, wie die Möglichkeit ewig
ist. Also steckt im Dasein ein Rätsel und ein tiefes
Geheimnis. Welcher Weg führt von dem ewig Notwendigen
zum Dasein?"

„Wir sagten vorhin, das Dasein habe seinen Ursprung
nicht in dem ewig Notwendigen. Kann dieser Satz bei
abschließender Betrachtung der Sachlage richtig sein?
Unmöglich. Denn, wenn wirklich mit dem ewig Notwendigen
nicht ein Dasein, innerlich und ewig verknüpfe wäre, dann



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 395-

stünden Daseiendes und ewig Notwendiges sich als etwas,
durchaus Fremdes gegenüber. Tatsächlich ist es aber so, daß
in jedem Daseienden, realem wie bewußtem, ewige Notwendigkeiten

und Möglichkeiten abgebildet sind. Dieser
Sachverhalt erklärt sich nur durch eine ursprüngliche-
Homogenität von ewiger Notwendigkeit und
Dasein. Das Dasein kann dem ewig Notwendigen nicht innerlich

fremd sein, kann nicht äußerlich neben ihm bestehen.
Sondern nur darum kann sich im Daseienden ewig
Notwendiges finden, weil auch das Reich der ewigen Notwendigkeit

ein daseiendes Reich ist'. Auch die Erwägung fällt ins
Gewicht, daß, wenn hie und da die ewigen Notwendigkeiten
alles Daseiende beherrschen und in ihren Bann zwingen,,
sie erst recht Dasein haben müssen."

Auch hier wird aus der ewigen Geltung der Möglichkeiten

und Notwendigkeiten auf ein notwendig Daseiendes,
geschlossen, wenn auch die Hauptvermittlung etwas
abweicht; die zeitliche Durchdringung von Dasein und
Notwendigkeit in den geschaffenen Dingen soll eine ewige
Durchdringung beider in dem Schöpfer fordern. Daneben
wird betont, daß die Möglichkeiten und Notwendigkeiten
alles erfahrungsmäßige Wirkliche beherrschen und also wohl
auch selbst nicht außerhalb der Wirklichkeit gesucht werden,
dürfen.

Doch wenden wir uns wieder zu Kant
Es muß in seiner Schrift auffallen, daß er den nervua

probandi immer nur kurz berührt, dagegen viel Beiwerk
bringt, um seinen Beweisgrund zu empfehlen. Das geschieht,
einmal in der zweiten Abteilung, indem er aus gewissen
Notwendigkeiten in den Dingen auf Gottes Dasein schließt,,
wie sein Beweisgrund aus der Notwendigkeit überhaupt,
und dann in der dritten Abteilung, indem er seinen Beweis,
mit anderen Beweisen vergleicht.

Die Erscheinung, daß aus einer und derselben
Voraussetzung mit Notwendigkeit die mannigfaltigsten
Folgerungen entspringen und wiederum Notwendigkeiten einer
Art sich mit solchen anderer Art zur Hervorbringung der
vorteilhaftesten und weitreichendsten Wirkungen auf' das
beste zusammen reimen, soll, wie sie a priori aus der letzten
Notwendigkeit, die Gott ist, begriffen wird, also auch a
posteriori zu Gott hinführen.



"396 Gedanken zu der Schrift Kants:

Hierüber läßt sich Kant im Beschluß der vierten
Befrachtung der ersten Abteilung seines Werkes p. 47 ff.
folgendermaßen vernehmen:

„Weil aus dem angepriesenen Beweisgrunde erhellt,
daß alle Wesen anderer Dinge und das Reale aller
Möglichkeit in diesem einigen Wesen gegründet sei, in welchem
die größten Grade des Verstandes und eines Willens, der
der größtmögliche Grund ist, anzutreffen, und weil in einem
solchen Alles in der äußerst möglichen Übereinstimmung
sein muß, so wird daraus schon zum voraus anzunehmen
sein, daß, da ein Wille jederzeit die innere Möglichkeit der
Sache selbst voraussetzt, der Grund der Möglichkeit, das
ist das Wesen Gottes, mit seinem Willen in der größten
Zusammenstimmung sein werde, nicht als wenn Gott durch
seinen Willen der Grund der inneren Möglichkeit wäre,
sondern weil ebendieselbe unendliche Natur, die die
Beziehung eines Grundes auf alle Wesen der Dinge hat,
zugleich die Beziehung der höchsten Begierde auf die
dadurch gegebenen größten Folgen hat, und die letztere nur
durch die Voraussetzung der ersteren fruchtbar sein kann.
Demnach werden die Möglichkeiten der Dinge selbst, die
durch göttliche Natur gegeben sind, mit seiner großen
Begierde zusammenstimmen. In dieser Zusammenstimmung
aber besteht das Gute und die Vollkommenheit. Und weil
sie mit einem übereinstimmen, so wird selbst in den
Möglichkeiten der Dinge Einheit, Harmonie und Ordnung
anzutreffen sein,"

„Wenn wir aber auch durch eine reife Beurteilung
der wesentlichen Eigenschaften der Dinge, die uns durch
Erfahrung bekannt werden, selbst in den notwendigen
Bestimmungen ihrer inneren Möglichkeit eine Einheit im
Mannigfaltigen und Wohlgereimtheit in dem Getrennten
wahrnehmen, so werden wir durch den Erkenntnisweg
a posteriori auf ein einiges Prinzipium aller Möglichkeit
zurückschließen können, und uns zuletzt bei demselben
Grundbegriffe des schlechterdings notwendigen Daseins
befinden, von dem wir durch den Weg a priori anfänglich
ausgegangen waren. Nunmehr soll unsere Absicht darauf
gerichtet sein, zu sehen, ob selbst in der inneren Möglichkeit

der Dinge eine notwendige Beziehung auf Ordnung
und Harmonie, und in diesem unermeßlichen Mannigfaltigen
Einheit anzutreffen sei, damit wir daraus urteilen können,



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 397

ob die Wesen der Dinge selbst einen obersten gemeinschaftlichen

Grund erkennen."
So werden dann in der zweiten Abteilung Fälle

innerlicher Wohlgereimtheit oder Einheit in den Wesen der Dinge
gebracht, um aus ihnen auf das Dasein Gottes als des Höchsten

gemeinsamen Grundes dieser Erscheinung zu schließen.
Zuerst wird p. 60 ff. die Einheit in dem Mannigfaltigen der
Wesen der Dinge an den Eigenschaften des Raumes,
besonders den Gesetzen des Kreises gezeigt, die zuletzt alle
auf den einfachen Begriff des Kreises zurückgehen. Alle
Graden, die sich aus einem beliebigen Punkt innerhalb des
Kreises durchkreuzen, sind, indem sie an die Peripherie
stoßen, immer in geometrischer Proportion geschnitten (51 f
Alle Sehnen, die an den Vertikaldurchmesser stoßen, haben
insgesamt das gemein, daß der'freie Fall durch dieselben
in gleichen Zeiten geschieht (53). Der Zirkelring zwischen
zwei konzentrischen Kreisen hat eine von einer Zirkelfläche
sehr verschiedene Gestalt und es kommt jedermann anfangs
schwer vor, ihn in diese Figur zu verwandeln. Allein
sobald ich einsehe, daß die den inneren Kreis berührende
Linie, so weit gezogen, bis sie zu beiden Seiten die
Peripherie des größeren Kreises schneidet, der Durchmesser
dieses Zirkels sei, dessen Fläche dem Inhalte des Zirkelringes

genau gleich ist, so kann ich nicht umhin, einige
Befremdung über die einfältige Art zu äußern, wie das Gesuchte
in der Natur der Sache selbst sich so leicht offenbart und
meiner Bemühung hierbei fast nichts beizumessen ist (54 f.).

Zum Schlüsse meint Kant, daß alle derartigen
harmonischen Beziehungen in den Eigenschaften des Raumes das
Gefühl auf eine ähnliche Art rühren,- wie die zufälligen
Schönheiten der Natur (55), um darauf an diesen Gedanken
folgende Betrachtung zn knüpfen: „Wenn man bei
dergleichen Anordnungen der Natur berechtigt ist, nach einem
Grunde einer so weit erstreckten Übereinstimmung des

Mannigfaltigen zu fragen, soll man es denn weniger sein
bei Wahrnehmung des Ebenmaßes und der Einheit in den
unendlich vielfältigen Bestimmungen des Raumes? Ist diese
Harmonie darum weniger befremdlich, weil sie notwendig
ist? Ich halte dafür, sie sei es darum nur desto mehr. Und
weil dasjenige Viele, davon jedes seine besondere und
unabhängige Notwendigkeit hätte, nimmermehr Ordnung, Wohl-
gereimtheit und Einheit in den gegenseitigen Beziehungen



398 Gedanken zu der Schrift Kants :

haben könnte, wird man dadurch nicht ebensowohl wie durch
die Harmonie in den zufälligen Anstalten der Natur, auf
die Vermutung eines obersten Grundes selbst, der Wesen
der Dinge geführt, da die Einheit des Grundes auch Einheit

in dem Umfange aller Folgen veranlaßt?"
In demselben Sinne betrachtet Kant darauf die

Gesetze der Bewegung, die er p. 63 als innerlich notwendig
ansieht, so daß ohne sie keine Materie denkbar sei. Die
atmosphärische Luft mag freilich zunächst der Atmung
dienen, aber dieselben Eigenschaften, die sie hierfür tauglich

machen, bestimmen auch ihre Bewegung beim Saugen
der Nahrung seitens der jungen Tiere und unter dem Druck
der Pumpwerke, bestimmen die Bildung der Wolken und
den Wechsel der Winde (59 f.). Nicht bloß die Luft, sondern;
die Materie überhaupt folgt in ihrer Bewegung dem
Gesetze des mindesten Kraftaufwandes und tritt so in ihren;
Wirkungen unter eine allgemeine Formel, die eine Beziehung
auf Anständigkeit, Schönheit und Wohlgereimtheit
ausdrückt (63). Man darf wohl glauben, daß ein so allgemeiner
Zusammenhang in den einfachsten Naturen der Dinge einen
weit tauglicheren Grund an die Hand gebe, irgend in einem
vollkommenen Urwesen die letzte Ursache von allem in der
Welt zu erblicken, als alle Wahrnehmung verschiedener
zufälliger und veränderlicher Anordnung nach besonderen
Gesetzen (p, 64).

Ebenso sollen die Gebirge und Flüsse rein natürlich
bloß unter dem bestimmenden Einfluß der mechanischen.
Gesetze enstanden sein können, p. 126 ff.

Schließlich will Kant noch die Entstehung des Weltalls,

zunächst die Bildung unseres Sonnensystems, aus
ursprünglich allenthalben im Welträume verbreiteter Materie
gemäß der später sogenannten Kant-Laplaceschen Hypothese
rein mechanisch aus dem Newtonschen Gravitationsgesetze
ableiten (7. Betrachtung, p. 149 — 173). Er meint (p. 151), daß.
solchem Versuche sonst nichts im Wege stehe, „als der
Eindruck von der rührenden Größe eines solchen
Naturstückes, wo die natürlichen Ursachen alle verdächtig sind,
weil ihre Zulänglichkeit viel zu nichtig und dem Schöpfungsrechte

des obersten Urhebers entgegen zu sein scheint".
„Allein", entgegnet er, „könnte man eben dieses nicht auch
von der Mechanik sagen, wodurch ein großer Weltbau,,
nachdem er einmal da ist, seine Bewegungen forthin er-



Der einzig mögliche Beweisgrund zu e'ner Demonstration 399

hält?" Den Zweck aber, den er mit seiner Betrachtung
verfolgt, spricht er in einer beigefügten Anmerkung (p. 172ff.)
aus in den Worten: „Die Absicht dieser Betrachtung ist
vornehmlich, um ein Beispiel von dem Verfahren zu geben,
zu welchem uns unsere vorigen Beweise berechtigt haben,
da man nämlich die ungegründete Besorgnis wegschafft, als
wenn eine jede Erklärung einer großen Anstalt der Welt
aus allgemeinen Naturgesetzen den boshaften Feinden der
Religion eine Lücke öffne, in ihre Bollwerke zu dringen
Mein Zweck, insoferne er diese Schrift betrifft, ist erfüllt,
wenn man durch das Zutrauen zu der Regelmäßigkeit und
Ordnung, die aus allgemeinen Naturgesetzen fließen kann,
vorbereitet, nur der natürlichen Weltweisheit ein freieres
Feld öffnet, und eine Erklärungsart wie diese oder eine
andere als möglich und mit der Erkenntnis eines weisen
Gottes wohl zusammenstimmend anzusehen kann bewogen
werden."

Zuletzt kommt er wieder auf die Abhängigkeit aller
Weltordnung von Gott zurück. „Überdies merke ich an,
daß das atomistische System des Demokritus und Epikur,
ungeachtet des ersten Anscheines von Ähnlichkeit, doch eine

ganz verschiedene Beziehung zu der Folgerung auf einen
Urheber der Welt habe, als der Entwurf des unserigen. In
jenem war die Bewegung ewig und ohne Urheber, und der
Zusammenstoß, der reiche Quell so vieler Ordnung, ein Ohn-
gefähr und ein Zufall, wozu sich nirgend ein Grund fand.
Hier führt ein erkanntes und wahres Gesetz der Natur, nach
einer sehr begreiflichen Voraussetzung, mit Notwendigkeit
auf Ordnung, uud da hier ein bestimmender Grund eines
Ausschlages auf Regelmäßigkeit angetroffen wird, und etwas,
was die Natur im Gleise der Wohlgereimtheit und Schönheit

erhält, so wird man auf die Vermutung eines Grundes
geführt, aus dem die Notwendigkeit der Beziehung zur
Vollkommenheit kann verstanden werdén" (p. 174 f.).

In der dritten und letzten Abteilung soll nach Kants
•eigenen Worten dargetan werden, daß außer dem ausge-
gefiihrten Beweisgrunde kein anderer zu einer Demonstration
vom Dasein Gottes möglich sei (p. 188). „Die Überzeugung",
sagt er (p. 188f.), „von der großen Wahrheit: es ist ein
Gott, wenn sie den höchsten Grad mathematischer Gewißheit

haben soll, hat dieses Eigene, daß sie nur durch einen
•einzigen Weg kann erlangt werden, und gibt dieser Be-



400 Gedanken zu der Schrift Kants :

trachtung den Vorzug, daß die philosophischen Bemühungen,
sich bei einem einzigen Beweisgrunde vereinigen müssen,
um die Fehler, die in der Ausführung desselben möchten
eingelaufen (eingeschlichen) sein, vielmehr zu verbessern,,
als ihn zu verwerfen, sobald man überzeugt ist, daß keine
Wahl unter mehr dergleichen möglich sei."

Kant sucht seine Behauptung auf Grund einer
Einteilung auf dem Wege des Ausschlusses zu rechtfertigen.

Es gibt Gottesbeweise aus Begriffen und aus der
Erfahrung: aus Begriffen, den kartesianischen und den seinigen,
aus Erfahrung, den kosmologischen und den physikotheo-
logischen. In dem kartesianischen Beweise schließt man.
aus dem Begriffe des vollkommensten Wesens auf sein
Dasein, das auch eine Vollkommenheit sein soll. Kant setzt
den Fehler dieses Schlußverfahrens darein, daß das Dasein
kein Prädikat, also auch kein Prädikat der Vollkommenheit
und demnach durch keine Zergliederung in dem Subjektsbegriffe

anzutreffen ist (p. 190 ff.). [In dem kosmologischen
Beweise, der aus dem Dasein der Dinge überhaupt ein
unabhängiges und weiterhin notwendiges Wesen ableitet, soll
der Fehler stecken, daß er zuletzt wieder in die Wege des
ungültigen kartesianischen Beweises einlenkt (p. 193 ff). Der
physikotheologische Beweis endlich, aus der Zweckmäßigkeit

und Schönheit der Dinge, ist zwar durchaus stichhältig
und wird immer in der natürlichen Gotteserkenntnis den
ersten und vornehmsten Platz behaupten, vermag aber nicht
mit genügender Schärfe darzutun, daß der Welturheber
unendlich weise, nur einer und Schöpfer ist (p. 196 ff).

Dagegen meint Kant, daß seinem Beweisgrunde die
Mängel der anderen Argumente nicht anhaften. Insbesondere
bemerkt er Descartes gegenüber: „Der Schluß von den
Möglichkeiten der Dinge als Folgen auf das Dasein Gottes
als einen Grund ist von ganz anderer Art (als der Schluß
von dem Zusammenhang der Prädikate in einem möglichen
Ding auf sein Dasein). Hier wird untersucht, ob nicht dazu,
daß etwas möglich sei, irgend etwas Existierendes vorausgesetzt

werden müsse, und ob dasjenige Dasein, ohne welches
selbst keine innere Möglichkeit stattfindet, nicht solche
Eigenschaften enthalte, als wir zusammen in dem Begriffe
der Gottheit verbinden" (p. 192).

Dem physikotheologischen Beweise gegenüber aber
sagt er : „Bei aller Vortrefflichkeit ist diese Beweisart.



Der einzig mögliehe Beweisgrund zu einer Demonstration 4-01'

doch immer der mathematischen Gewißheit und Genauigkeit
unfähig Dagegen, wofern wir uns nicht zu sehr

schmeicheln, so scheint unser entworfener ontologischer
Beweis derjenigen Schärfe fähig zu sein, die man in einer
Demonstration fordert" (p. 199 bis 201).

Das ist also der Inhalt der kurzen dritten Abteilung-
der Kantschen Schrift.

Nachdem wir nun über das Ganze Bericht erstattet
und auch auf das Für und Wider in dieser Sache schon
im aligemeinen hingewiesen haben, gehen wir zur
endgültigen Kritik über und fassen zuerst den Beweisgrund
selbst, den Begriff, aus dem das notwendige Dasein folgen,
soll, ins Auge.

Dieser Begriff ist die absolute Möglichkeit des Denk-
lichen. Es muß immer etwas gedacht werden können. Nun
meint Kant, daß diese Möglichkeit ein Dasein fordere.
Wenn nichts sei, könne nichts mehr gedacht werden. Auf'
die Richtigkeit dieses Schlusses kommt alles an. Kant
sagt, wenn nichts sei, entfalle jedes Datum für das Denken.
Ist das wahr? Es wäre zweifellos wahr, wenn das Denk-
liche, um gedacht werden zu können, wirklich sein müßte.
Aber das ist offenbar nicht der Fall. Die arithmetischen
und geometrischen Sätze z. B. sind wahr und eben darum
Datum für das Denken, auch wenn nichts ist, was unter
die Zahlen und Figuren fällt. Was die Figuren angeht, so
sind sie überhaupt nach der Schärfe des Begriffes
mehrgedacht als wirklich. Eine vollkommene Kreislinie hat noch
niemand gezeichnet.

Wenn nun für die Denkbarkeit der Dinge nicht einmal

ihre eigene Existenz etwas austrägt, wenn sie, mit.
anderen Worten, geda,cht werden können, auch wenn sie
nicht wirklich sind, warum soll dies nicht auch gelten,
wenn überhaupt nichts ist? Welchen Grund hiefür wüßte-
Kaùt zu nennen? Der Wegfall aller Daten für das Denken,
was er als logische Folge der Aufhebung alles Seins nennt,,
ist doch nur ein Wort, das besagt: wenn nichts ist, kann
nichts gedacht werden. Den Beweis hierfür aber bleibt er
schuldig.

In der zweiten Betrachtung der 1. Abt., Nr. 2, p. 18 f.,
sagt er: „Wenn alles Dasein aufgehoben wird, so ist nichts,
schlechthin gesetzt, es ist überhaupt gar nichts gegeben,
kein Materiale zu irgend etwas Denklichem und alle Mög-



402 Gedanken zu der Schrift Kants:

lichkeit fällt gänzlich weg." — Hier ist in bezug auf die
zwei letzten Folgesätze zu unterscheiden ; der Satz : es ist
kein Material zu Denklichem gegeben, ist wahr, wenn
Gegebensein Existenz bedeutet, falsch, wenn das Sein des

Intelligibelen als solchen ; nur so aber wäre etwas bewiesen.
Der andere Satz : alle Möglichkeit fällt weg, ist wahr von
der Möglichkeit des Werdens. Denn wenn nichts ist, kann
nichts werden, falsch oder unbewiesen von der Möglichkeit
•des Gedachtwerdens.

Er schreibt weiter p. 19 : „Daß irgendeine Möglichkeit
sei und doch gar nichts Wirkliches, das widerspricht

sich, weil, wenn nichts existiert, auch nichts gegeben ist,
das da denklich wäre, und man sich selbst widerstreitet,
wenn man gleichwohl will, daß etwas möglich sei. Wir
haben in der Zergliederung des Begriffes vom Dasein
verstanden, daß das Sein oder schlechthin Gesetztsein, wenn
man diese Worte dazu nicht braucht, logische Beziehungen
der Prädikate zu Subjekten auszudrücken, ganz genau
einerlei mit dem Dasein bedeute. Demnach zu sagen: es

existiert nichts, heißt ebensoviel als: es ist ganz und gar
nichts ; und es widerspricht sich offenbar, dessenungeachtet
hinzuzufügen, es sei etwas möglich." — Die Behauptung,
daß das Wort Sein, abgesehen von seinem Gebrauch als
Kopula, nur Dasein bedeute, ist falsch. Auch das Intelligibele,
die Wahrheit ist, und das genügt, um den logischen Schritt
Kants von der Aufhebung der Wirklichkeit zu der
Aufhebung des Seins und der Möglichkeit als Fehler zu
erweisen. Wollte man aber einwenden, daß doch die Kopula
als Beziehung zwischen Subjekt und Prädikat nichts anderes
sei als das denkliche Sein, von dem wir immer reden, so
würden wir darauf verzichten, hierüber zu streiten, aber
bemerken, daß dann von dieser Bedeutung von Sein als

Kopula in unserem Falle nicht abgesehen werden dürfe,
da sich gerade hier ein Weg auftut, auf dem man eine

Möglichkeit und ein Sein findet, auch wenn man alle
Wirklichkeit fortdenkt.

Endlich bringt Kant, um die unzertrennliche
Verknüpfung des Wirklichen mit dem Möglichen zu erhärten,
p. 20 noch eine Schlußfolgerung, die wir einem Teile nach
schon zu Anfang angeführt haben: „Wodurch alle
Möglichkeit überhaupt aufgehoben wird, das ist schlechterdings
unmöglich. Denn dieses sind gleichbedeutende Ausdrücke.



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 403

Nun wird erstlich durch das, was sich selbst widerspricht,
das Formale aller Möglichkeit, nämlich die Übereinstimmung

mit dem Satze des Widerspruches, aufgehoben, daher
ist, was in sich selbst widersprechend ist, schlechterdings
unmöglich. Dieses ist aber nicht der Fall, in dem wir die
gänzliche Beraubung alles Daseins zu betrachten haben.
Denn darin liegt, wie erwiesen ist, kein Widerspruch.
Allein wodurch das Materiale und die Data zu allem
Möglichen aufgehoben werden, dadurch wird auch alle
Möglichkeit verneint. Nun geschieht dieses durch die
Aufhebung alles Daseins ; also wenn alles Dasein verneint
wird, so wird auch alle Möglichkeit aufgehoben. Mithin
ist es schlechterdings unmöglich, daß gar nichts existiere."

Hier wird dasFormale aller Möglichkeit dem Materialen
gegenübergestellt. Nur dieses Materiale der Möglichkeit soll
mit dem Dasein aufgehoben werden und diese Folge soll
ergeben, daß nicht alles Dasein aufgehoben werden kann.
Aber wenn uns Kant nun doch zeigen wollte, daß diese
Folge eintritt, also daß nichts zu denken bleibt, wenn
nichts da ist. Allein er bescheidet sich, es zu behaupten,
und ganz unbefangen, als hätte er es bewiesen, gebraucht
er es wie einen Trittstein, um bei dem Schlüsse
anzukommen, den er verfolgt, der Unmöglichkeit, daß gar nichts
existiere.

Wir müssen aber auch die Auffassung beanstanden,
die uns hier an der Spitze der Schlußfolgerung begegnet:
„Wodurch alle Möglichkeit überhaupt aufgehoben wird, das ist
schlechterdings unmöglich. Denn dieses sind gleichbedeutende

Ausdrücke." Hier verbirgt sich eine Zweideutigkeit.
'Gleichbedeutend sind diese Ausdrücke nur, wenn das, was
alle Möglichkeit aufhebt, der Widerspruch sein soll. Widerspruch

und Unmöglichkeit sind freilich dasselbe.
Anders aber ist es, wenn das, was alle Möglichkeit

aufhebt, die Aufhebung alles Daseins sein soll. In diesem
Falle ist zu unterscheiden. Hebt sie alle Denkmöglichkeit
auf, so ist sie unmöglich. Hebt sie aber nur alle
Daseinsmöglichkeit auf, so braucht sie nicht schlechterdings
unmöglich zu sein, so lange ich nämlichnicht weiß, daß notwendig
etwas ist. Das weiß ich aber nicht, so lange ich nicht weiß,
daß Gott ist, was hier nicht vorausgesetzt werden darf, da
es erst zu beweisen ist. So lange ich aber denken kann, daß
kein Gott ist, kann ich auch denken, daß nichts ist, weil

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 27



404 Gedanken zu der Schrift Kants :

alles andere nur durch ihn besteht. Was ich aber denken
kann, dessen Unmöglichkeit ist für mich nicht ausgemacht.
Mithin ist es in diesem Sinne falsch, daß das, wodurch
alle Möglichkeit aufgehoben wird, unmöglich ist.

Kant ist also hier getäuscht worden. Er müßte, um
richtig zu schließen, voraussetzen, was zu beweisen ist, die
Existenz G-ottes. Nur sie macht die Verneinung alles
Daseins unmöglich. Abgesehen von ihr lehrt uns zwar die
Erfahrung, daß etwas ist, weshalb notwendig auch etwas
möglich ist, aber diese Notwendigkeit und die Unmöglichkeit

des Gegenteils wird doch nur durch die Tatsache
bezeugt, also a posteriori erkannt, nicht a priori begriffen.
Das ist es aber, was Kant am Herzen lag : die Auffindung
eines Prius als Beweisgrund für das Dasein Gottes. Dem
tiefsinnigen Manne ließ, so möchten wir meinen, die Frage
keine Ruhe, wie Gottes Dasein aus sich notwendig sein
sollte und als notwendig einzusehen wäre. Darum suchte er
nach einer Vermittlung und glaubte sie in der Notwendigkeit
eines Daseins überhaupt entdeckt zu haben. Darauf scheinen
auch die Worte am Schlüsse seiner Arbeit hinzudeuten.

„Es ist nur ein Gott und nur ein Beweisgrund, durch
welchen es möglich ist, sein Dasein mit der Wahrnehmung
derjenigen Notwendigkeit einzusehen, die schlechterdings
alles Gegenteil vernichtigt; ein Urteil, darauf selbst die
Beschaffenheit des Gegenstandes unmittelbar führen könnte.
Alle anderen Dinge, welche irgend da sind, könnten auch
nicht sein. Die Erfahrung von zufälligen Dingen kann
demnach keinen tüchtigen Beweisgrund abgeben, das
Dasein desjenigen daraus zu erkennen, von dem es unmöglich
ist, daß er nicht sei. Nur lediglich darin, daß die
Verneinung der göttlichen Existenz völlig nicüts ist, liegt
der Unterschied seines Daseins von anderer Dinge ihrem"
(p. 204 ff).

Kant übersieht, daß nur die zufälligen Dinge uns die
Möglichkeit eines Daseins bezeugen und sonach diese
Möglichkeit an sich auch zufällig sein könnte. Er übersieht
aber auch, daß sich die Notwendigkeit des göttlichen
Daseins nicht a priori beweisen läßt. Nur wer die Wesenheit
Gottes schaut, erkennt in ihr auch den Grund seines
Daseins. Wir erkennen sein Dasein aus seinen Werken: er
ist aller Dinge Ursache und selbst ohne Ursache, somit
sich selbst Grund des Seins und notwendig seiend.



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 405

Es darf uns also ausgemacht sein, daß aus der
Möglichkeit von Dingen überhaupt kein göttliches Dasein
erschlossen wird : wenn Dinge möglich sind, so folgt nicht,
daß etwas sein muß oder ein notwendig existierendes
Wesen besteht, wie wir Gott denken.

Wir haben bisher angenommen, daß Kant, um von
der Möglichkeit von Dingen zur Notwendigkeit eines
Daseins zu gelangen, sich der Vermittlung des Intelligibelen
bedient, als wollte er sagen : das Intelligibele muß immer
bleiben und da es mit allem Dasein aufgehoben würde, so
muß etwas notwendig da sein. Auf diesen Gedanken kommt
man, da er neben dem Möglichen auch das Denkliche
nennt oder sagt, es müsse sich immer etwas denken lassen.
Entsprechend haben wir die Widerlegung gestaltet: das
Denkliche fordert kein Dasein. Freilich ist die Widerlegung

des Argumentes auch für den Fall vorgesehen
worden, daß es nicht das Intelligibele meint, sondern nur
das Mögliche im Sinne dessen, was existieren kann: die
Möglichkeit von Dingen, als nicht absolut notwendig,
fordert kein absolut notwendiges Dasein.

Nun ist es zwar ungewiß, ob Kant mit dem Dank-
lichen wirklich das Intelligibele oder die Wahrheit meint:
er wird vielleicht denklich gesagt haben, sofern was möglich

ist, denkbar ist. Denn einmal gibt er nicht bestimmt
zu verstehen, daß er das Intelligibele im Sinne hat, und
dann wäre in diesem Falle in seinem Beweise das Moment
der Möglichkeit von Dingen überhaupt überflüssig. Er
konnte unmittelbar von der Wahrheit und ihrer notwendigen

Geltung auf ein notwendiges Dasein schließen. Trotzdem

durften wir schon aus einem anderen Grunde der
Vorstellung begegnen, als ob ein solcher Schluß möglich
wäre. Wir wissen, daß nicht bloß der hl. Augustin, sondern
schon Aristoteles ungefähr so gefolgert haben sollen und
daß Kleutgen hierfür als für eine Tatsache einsteht, und
es mag hier die Stelle sein, auf diesen Punkt näher
einzugehen.

Wir lassen also einstweilen den Beweisgrund Kants
und fragen, wie es in Wirklichkeit um die Beweisgänge
des hl. Augustin und des Aristoteles bestellt ist.
Anschließend wird der Beweisgang Geysers berührt.

Aristoteles hat Met. XII, 6 aus der Himmelsbewegung
ein erstes Bewegendes abgeleitet als ein selbst Unbewegtes

27*



406 Gedanken zu der Schrift Kants:

und als ein Prinzip von der Art, daß seine Substanz nicht
Möglichkeit ist wie in den Geschöpfen, sondern Wirklichkeit,

das ist Sein und Tätigkeit. Darauf sucht er XII, 7

zu erklären, wie dieses Prinzip — er nennt es in der Folge
in demselben Kapitel Gott — alles bewegen könne, ohne
selbst der Bewegung und dem Wandel zu unterliegen, und
findet den Grund darin, daß es sich in der Weise des höchsten
Gutes und der ersten Wahrheit bewegt. Das Gute bewegt
den Willen, ihn ziehend, und das Wahre den Geist, ihn
erleuchtend, ohne bewegt zu werden, Nur dann also kann
Gott die unkörperlichen Sphärengeister und die Sphären
selbst bewegen, ohne auch seinerseits bewegt zu werden,
wenn er selbst das höchste Gut und das erste Intelligibele
ist. Denn nur dann ist er in seinem Denken und Wollen
von nichts als sich selbst abhängig, weil er alles in sich
selbst erkennt und wegen seiner selbst will und tut.

So wird denn hier der Satz, daß ein unbewegt
Bewegendes als wesenhaftes Sein und wesenhafte Tat existiert,
zuerst aus der Bewegung des Himmels bewiesen und darauf
der Begriff der wesenhaften Wahrheit und Güte eingeführt,
um zu erklären : erstens, wie ein solches Wesen auch die
Geister bewegen könne, die nach Aristoteles und der alten
Astronomie die Sterne mittels der Sphären bewegten; dies
soll eben durch die Macht der Wahrheit und Güte
geschehen ; und dann zweitens und besonders, wie es unbewegt

bewegen könne, und dieses kann es, weil in einem
geistigen Wesen die Tätigkeit nach außen von Gedanken
und Entschlüssen kommt und in einem Wesen, das selbst
der Inbegriff aller Wahrheit und Vollkommenheit ist, kein
neuer Gedanke und Wille auftritt, indem es, sich selbst
denkend, eben damit schon alles erkennt, was es zu
erkennen fähig ist, und, sich selbst wollend oder liebend,
zugleich alles will und beschließt, was es in der Zeit tut.
Somit bleibt es ewig bei allem seinem Erkennen, Wollen
und Tun sich selbst eigentlicher Gegenstand.

Nun soll das aber nach Kleutgen derselbe Weg sein,
auf dem der hl. Augustin zur Erkenntnis Gottes zu führen
pflegt (Philosophie der Vorzeit, 9. Abhandl. 1, 2, p, 704).
Die Beweisführung bei Augustin beschreibt Kleutgen
a. a. 0., p. 703 f. mit folgenden Worten: „Es sind nicht
nur die wandelbaren Erscheinungen der Körperwelt,
sondern auch die Veränderungen im Geistesleben zu er-



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 407

klären. Aus denselben erkennen wir die Beschränktheit
und Abhängigkeit des Geistes : er ist in seiner Tätigkeit
fremdem Einflüsse unterworfen. Diesen Einfluß kann nichts
Körperliches, sondern nur der eigentliche Gegenstand
seines Erkennens und Willens auf ihn üben, also das
Wahre und Gute; aber nicht so, wie es in den wandelbaren

Dingen erscheint, sondern wie es durch die Vernunft
in der Abstraktion erfaßt wird. Und hier erst, in dem
eigentlichen Gegenstand der vernünftigen Erkenntnis und
des vernünftigen Begehrens, finden wir ein in sich
Unwandelbares, das anderes, nämlich den Geist, und durch
ihn die Körper verändert. Aber dieses viele Wahre und
Gute, das unseren Geist bewegt, kann so wie es vor
unserem Geiste steht — in seiner Allgemeinheit — nicht
wirklich sein und doch muß es in einer Wirklichkeit seinen
Grund haben : denn wir erkennen mit voller Klarheit und
Gewißheit, daß es wahr, ewig und unwandelbar ist. Eben
deshalb aber, weil es nieht bloß wahr, sondern auch ewig
und unwandelbar ist, kann das Wirkliche, worin es gründet,
nichts von all dem sein, was entsteht und vergeht und
dem Wandel unterliegt. So muß es also außer und über dieser
veränderlichen Welt ein Wirkliches geben, worin alles
Wahre und Gute, das als Gegenstand Ursache unseres
Erkennens und Wollens ist, seinen Grund hat, und dies
Wirkliche muß ewig und unwandelbar sein. Weil ferner
das Wahre und Gute, das wir erkennen, zugleich die
bleibenden Gesetze alles Veränderlichen enthält, so muß
von jenem Wesen, durch welches es Bestand hat, Himmel
und Erde mit allem, was in ihnen ist und geschieht,
abhängig sein. Dieses wirkliche Wesen also, das, selbst
unwandelbar und unabhängig, durch die Macht der Wahrheit
Und Güte alles bewegt und alles behérrscht, nennen wir
Gott."

Nach dieser Darstellung schlösse also Augustin aus
der ewigen Geltung der Wahrheit auf ein ewiges und
wandelloses Wirkliches, Gott, als Grund dieser ihrer
Geltung und, wenn man unter den Belegstellen bei Augustin
z. B. das zweite Buch der Schrifc von der Willensfreiheit

liest, so könnte man versucht sein, der Auslegung
Kleutgens beizupflichten. Augustin setzt dort voraus, daß,
wenn etwas über unseren Geist erhaben ist, dieses
entweder selbst Gott ist, dann nämlich, wenn nichts Höheres



408

existiert als eben dieses und sonst dieses Höhere Gott ist,,
und nachdem er gezeigt hat, daß die "Wahrheit über
unseren Geist erhaben ist, da wir nicht über sie, sondern
nach ihr über alles andere, auch unsere eigenen
Handlungen urteilen, so erklärt er im Kapitel 15, daß der
Vernunftbeweis für das Dasein Gottes hiermit rechtmäßig
erbracht sei.

Von dem Beweise Augustins sagt nun Kleutgen
p. 704: „Es sind dieselben Gedanken, die wir bei Aristoteles

finden." Aber das Verfahren des Kirchenvaters ist
ohne allen Zweifel von dem aristotelischen ganz und gar
verschieden. Aristoteles geht, wie wir soeben gesehen haben,
von der empirischen Bewegung aus. Aus ihr folgert er das
Dasein der lauteren Wirklichkeit. Diese erweist sich ihm
dann als die lautere Wahrheit und das lautere, lebendige
und selige Erkennen und Schauen und somit als das Wesen
aller Wesen, das wir Gott nennen (Met. 12, 7, 1072 b,

14—80). Augustin hingegen folgert aus der Erfahrung, die
wir von unserem geistigen Leben machen, zuerst, daß es
eine ewig gültige Wahrheit gibt, die nicht bloß unser
Geistesleben, sondern alles Sein und Geschehen beherrscht.
Diese Wahrheit scheint er dann ohne weiteres Gott
gleichzusetzen, wenigstens falls nicht noch etwas Höheres als sie
sein sollte, was dann letzthin Gott wäre.

Wir sagten, Augustin scheine ohne weiteres die Wahrheit

Gott gleichzusetzen. Man sieht ihn nicht zwischen
der Wahrheit, nach der wir urteilen und handeln, und der
subsistierenden Wahrheit, die Gott ist, vermitteln. Kleutgen
zwar sucht diese Vermittlung aus dem Seinigen
herzustellen, indem er sagt, die Wahrheit könne so, wie sie vor
unserem Geiste steht, nicht wirklich sein, sie müsse aber
in einem Wirklichen ihren Grund haben. Aber gerade das
weiß er nicht einleuchtend zu machen. Die abstrakten
Urteile setzen nichts Wirkliches, sondern nur ein Subjekt
der Aussage voraus, gleichgültig, ob es existiert oder nicht.

Kleutgen weist freilich p. 705 auch darauf hin, daß

Aristoteles von einer Ordnung des Intelligibelen rede,
vermöge deren das Akzidenz aus der Substanz, das Zusammengesetzte

aus dem Einfachen und das Mögliche aus dem
Wirklichen erkannt werde und demnach die Substanz, das
Einfache und das Wirkliche, das erste Intelligibele sei
,(vgl. bei Aristoteles Met. XII, 7, 1072«, 81 f.). Aber ab-



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 409

gesehen davon; daß man diese Gedanken bei Augustin
nicht findet, so haben sie auch bei Aristoteles einen ganz
anderen Zweck, als etwa einen Weg zu zeigen, auf dem
aus der gedachten Wahrheit in unseren Urteilen die wesenhafte

Wahrheit, die für sich besteht, zuerst gefunden
würde. Daß der erste Beweger Substanz, einfach in seiner
Natur und aktuell in seinem Sein ist, hat Aristoteles schon
im sechsten Kapitel festgestellt. Im siebenten will er noch
zeigen, daß er auch die erste Wahrheit ist, und das folgt
freilich auf einleuchtende Weise aus der von ihm
nachgewiesenen Ordnung des Intelligibelen.

Der Weg, auf dem Augustin Gott findet, ist also mit
nichten der Weg des Aristoteles. Aber er wäre auch, im
Sinne Kleutgens verstanden, nicht gültig. Aus der ewigen
Geltung der Wahrheit läßt sich, wie wir gesehen haben,
die Folgerung, daß ein ewiges Wirkliches ist, nicht
rechtmäßig ableiten.

Nach allem Bisherigen müssen wir nun auch erklären,
daß wir den oben bezeichneten Gedankengang Geysers
ablehnen, möge er nun unter dem Reiche der ewigen
Möglichkeiten und Notwendigkeiten, das ihn zur Erkenntnis
des unendlichen Geistes führt, das Intelligibele oder was
sonst immer verstehen.

Geyser betont ähnlich wie Kleutgen, daß das Ideale
vermöge seiner inneren Notwendigkeit die unabänderlichen
Gesetze alles Wirklichen enthält, aber daraus folgt nicht,
daß es ein Wesen gibt, in dem das Dasein und die
Notwendigkeit eins sind. Wenn etwas ist, sei es Gott oder
ein Geschöpf, so müssen sich in ihm die Gesetze alles
Seins und Denkens erfüllen, aber darum braucht nicht
umgekehrt, wenn sie gelten, etwas zu sein. Das Dasein fordert
die Idee, aber die Idee fordert nicht das Dasein. Man kann
nicht sagen, daß aber die Verknüpfung der idealen
Notwendigkeit, der ewigen, mit dem zeitlichen Dasein einen
Grund fordert. Das täte sie, wenn sie zufällig wäre.
Zufällig ist aber nur das zeitliche, geschöpfiiche Dasein selbst,
das sonach der Erklärung harrt. Daß es aber, um mit
Geyser am angeführten Orte zu reden, in den Bann ewiger
Notwendigkeiten gezwungen ist, das ist nicht zufällig,
sondern kann gar nicht anders sein, wie uns das Bewußtsein

auf das bestimmteste bezeugt, und bedarf darum
keiner Erklärung.



410 Gedanken zu der Schrift Kants:

Wir können aber diesen Teil unseres Aufsatzes nicht,
verabschieden, ohne eine Bemerkung bezüglich des
Gottesbeweises des hl. Augustin zu machen. Man tut wohl dem
Kirchenvater mit der Annahme unrecht, als habe er so-
einfachhin aus der unwandelbaren Wahrheit der
Denkgesetze das Dasein einer unwandelbaren Substanz gefolgert.
Ein Mann wie Augustin konnte diese abstrakten und toten
Normen keinen Augenblick, auch nicht bedingungsweise,.
Gott gleichsetzen, wie er es in der Erklärung zu tun scheint,
daß entweder die Wahrheit selbst Gott ist oder daß noch
etwas Höheres als die Wahrheit existieren und dieses dann
Gott sein muß (vgl. De lib. arbitrio II, 6). Beispiele für
die ewige Geltung der Wahrheit sind Augustin die Sätze der
praktischen Vernunft, etwa daß man das Ewige dem
Zeitlichen vorziehen muß, und der Zahlenlehre, etwa daß',

sieben und drei zehn sind (ibid. II, 12, 34). Was heißt es

doch, dergleichen Sätze Gott gleichzustellen?
Wir glauben also mit Kücksicht auf das Ganze der

Lehre Augustins in der Annahme nicht fehlzugehen, daß-

er die Wahrheit, von der er redet, nicht getrennt für sich
faßt, sondern als Inhalt und Norm unserer denkenden
Seele, die eigens auf ihre Erkenntnis eingerichtet ist. Die
Macht der Wahrheit über unseren Geist ist nur daraus^
erklärlich, daß er von Gott für ihre Erkenntnis erschaffen
ist. Darum kann man auch sagen, daß Gott selbst es ist,,
der uns in der Wahrheit gegen übertritt. Die subsistierende
Wahrheit offenbart sich in der abstrakten Wahrheit durch
die unbedingte Herrschaft, die diese über unseren Geist
ausübt. Darum betont Augustin auch, daß wir nicht über
die Wahrheit, sondern nach ihr urteilen, während wir über
das Körperliche und selbst über unsere eigene Seele als
wirkliche Richter sprechen. „Uber die Körper", sagt er,
„urteilen wir so, wenn wir sagen, daß etwas nicht so weiß
oder so viereckig ist, wie es sein sollte, und über die Seele,
wenn wir sagen, daß einer nicht recht geschickt oder milde
ist. Und wir fällen diese Urteile nach jenen inneren Regeln
der Wahrheit, die wir gemeinschaftlich voraussehen, über
sie selbst aber urteilt man in keiner Weise (a. a. 0. II,
12, 34).

Augustin ist hier von Plato abhängig, der im Staat
6, 508E Gott oder die Idee des Guten als die intelligibele
und über alle Wesenheit erhabene Sonne bezeichnet, di&



Der einzig mögliehe Beweisgrund zu einer Demonstration 41 1

den Dingen gibt, daß sie wahr sind, und unserem
Verstände, daß er versteht, wie die erschaffene Sonne çlie
Dinge licht und das Auge sehend macht (507 C). Wie der
Einklang zwischen Auge und Licht auf einen gemeinsamen

Schöpfer beider hinweist (ebenda), so tut das auch
in gleicher Weise der Einklang zwischen dem Intelligibelen
und unserer Intelligenz : sie fließen beide aus der gleichen
göttlichen Quelle, Man kann darum auch in gewissem Sinne die
Wahrheit Gott nennen, wie man auch das Licht, das die
Dinge bescheint, selbst Sonne nennt. Im eigentlichen
Sinne aber ist sie nicht Gott, wie auch Plato (ibid. 509 A)
will, daß sie zwar die Art des Guten an sich habe, nicht
aber selbst das wesenhafte Gute sei.

Das wäre also etwa der Sinn des Gottesbeweises, den
wir bei Augustin finden. Nur im Vorbeigehen möchten wir
noch bemerken, daß wir auch bei Baeumker einer Deutung
der Idee Augustins begegnen, die mit der Auffassung Kleut-
gens verwandt scheint und eine Voraussetzung zugrunde
legt, die sich einigermaßen mit dem Geyserschen Gedanken
trifft, weshalb sie auch ähnlichen Bedenken unterliegt. Wir
wollen nur den betreffenden Text aus der neuesten Schrift,
dieses Gelehrten: Roger Bacons Naturphilosophie, Münster,
Aschendorff, p. 36 f. hersetzen.

„Es ist das (in welchem Sinne man von einer Ewigkeit

und Notwendigkeit des Begriffes reden könne) eine
Erage, die nicht nur die Scholastik beschäftigte, sondern
auch in der philosophischen Bewegung der Gegenwart eine
nicht geringe Rolle spielt. Hier tritt sie gewöhnlich als das
Problem des „Geltens" auf, als die Frage, inwieweit man
Wahrheitswerten, Sittlichkeitswerten, vielleicht auch
Schönheitswerten, unabhängig von den tatsächlichen Erkenntnisakten

des Individuums eine ewige Geltung zuschreiben
kann Was dieses sachliche Problem anlangt, so bin ich
der Uberzeugung, daß metaphysisch die ewige Geltung der
Wahrheit auf die positive Ewigkeit und Sichselbstgleichheit
des schöpferischen Geistes zurückführt. Ist dies doch der
Grundgedanke des „noologischen" Gottesbeweises, dessen
Begründung innerhalb der christlichen Spekulation eine
bleibende Tat Augustins war."

Wir kommen jetzt wieder auf Kant zurück.
In bezug auf die Art, wie er noch in der ersten

Abteilung seiner Schrift in der dritten und vierten Betrach-



412 Gedanken zu der Schrift Kants:

tung in dem vermeintlich bewiesenen Notwendigen Gott
zu finden glaubt, wollen wir nur einfacb berichten.

Das notwendige Wesen soll nur eines sein, weil es
den letzten Realgrund aller anderen Möglichkeit enthält.
(3. Betr., Nr. 3). Es ist einfach, weil, falls es Teile hätte,
nur einer unabhängig und die anderen von diesem abhängig
und demnach nur als Folgen möglich wären und nicht als
Nebenteile zu ihm gehörten (Nr. 4). Es ist unveränderlich
und ewig : unveränderlich, weil es, wie alles Wirkliche, in
sich bestimmt und nur in dieser Bestimmtheit der Grund
wie aller, so auch der eigenen Möglichkeit ist und demnach

mit dem Verluste seiner Bestimmtheit aufhörte, möglich

zu sein; ewig, weil es notwendig und demnach immer
ohne Anfang und ohne Ende ist (Nr. 5). Es ist das aller-
realste und allgenügsame Wesen, da die Data zu aller
Möglichkeit in ihm anzutreffen sein müssen, entweder als seine
Bestimmungen oder als Kraft, etwas außer sich zu setzen
{Nr. 6). Es ist aber auch Geist. Denn Geistigkeit bedeutet
Einfachheit, bedeutet Vollkommenheit ohne Zusatz von Un-
vollkommenheit, Vollkommenheit, die durch keine andere
Realität ersetzt werden kann. Geist leuchtet aus der
Ordnung und Schönheit der Welt und muß darum auch in der
höchsten Ursache anzutreffen sein (4. Betr., Nr. 1). Und so
ist denn das gedachte Wesen nach allem diesem Gott. Denn
es existiert notwendig, ist einig in seinem Wesen, einfach in
seiner Substanz, ein Geist nach seiner Natur, ewig in seiner
Dauer, unveränderlich in seiner Beschaffenheit, allgenügsam

in Ansehung alles Möglichen und Wirklichen.
Wir treten nunmehr an die zweite, unverhältnismäßig

umfangreiche Abteilung heran, um zu sehen, ob Kant hier
die Probe der Kritik besser besteht. Es bedarf bezüglich
der Frage, die uns hier beschäftigt, nicht vieler Worte,
daß es nicht der Fall ist. Die von ihm in der ersten
Betrachtung dieser Abteilung angeführten Notwendigkeiten
in der Geometrie und Mechanik versagen, wenn sie das
Dasein Gottes erhärten sollen, ebenso wie das Notwendige
überhaupt, das er aus dem Möglichen erschlossen habe, und
wäre dies auch nicht so, so hätten wir doch hier einen
anderen Beweis, der über den ersten nichts entschiede.

In der Tat! Wem fiele es ein, z. B. aus den Eigenschaften
des Kreises, die nicht zu seiner Definition gehören, aber
sämtlich mit innerer Notwendigkeit aus ihr folgen, ein über-



Der einzig mögliehe Beweisgrund zu einer Demonstration 4.13

räumliches und überweltliches Prinzip abzuleiten, als ob
die Harmonie von Einheit und Vielheit in den Sätzen vom
Kreise nur aus ihr zu begreifen wäre Man sieht angesichts
der Natur des Kreises nicht ein, wie es anders sein sollte,
und es wäre Verstiegenheit des Denkens, wollte man hier
noch nach Gründen fragen. Ebensowenig sieht man aber
ein, wie Gott als Urbild die geometrischen Gesetze als
Abbild begreiflicher machen sollte. Denn darauf scheinen
doch die Erklärungen Kants hinauszulaufen. Auch hier
sagen wir wieder : bei denen, die Gottes Wesenheit schauen,
mag das der Fall sein. Denn auch der Raum mit seinen
Gesetzen gründet auf der göttlichen Unermeßlichkeit, die
aus seinem Wesen fließt. Bei uns ist es sicher nicht so,

Ganz dasselbe gilt von der Notwendigkeit, die den
Bewegungsgesetzen eigen sein soll. Sind sie wirklich, wie
Kant will, der Materie innerlich notwendig, so kann aus
ihnen kein Schluß auf ein überweltliches Prinzip als
Urheber gezogen wex-den. Dies kann nur dann geschehen, wenn
sie zufällig sind, d. h. neben anderen möglichen bestehen,
da in diesem Falle die durch sie begründete gute Ordnung
in der Welt eine Erklärung fordert. Kant nennt freilich
die mechanischen Gesetze auch wieder zufällig, aber in
einem Sinne, den sonst niemand mit diesem Worte verbindet.
Sie sollen es, wie er sagt, im Realverstande sein, soferne
es zufällig ist, daß die Materie, die von Gott frei geschaffene,
existiert und den Bewegungsgesetzen ein Feld ihrer Geltung
bietet. Man möge die auch sonst interessante und lesenswerte

Stelle, wo er sich in dieser Weise ausspricht, bei ihm
selbst nachsehen (erste Betrachtung der 2. Abt., Nr. 2,

p. 63—66). Für die Wiedergabe an diesem Orte ist sie
zu lang.

Wir übergehen das, was Kant von der mechanischen
Entstehung der Berge und Flüsse sagt und kommen zur
Kosmogonie. Auch die Erklärung der Bildung und Bewegung
der Weltkörper aus rein mechanischen Ursachen beseitigt
ein großes Stück schöpferischer Weisheit, statt daß sie um
so dringender ein vollkommenes Urwesen als letzte Ursache
der Weltordnung forderte, wie Kant Wort haben will. Mit
der Einsicht, daß lediglich mechanische Notwendigkeiten
diese Ordnung mit sich gebracht hätten, würden sofort die
Schauer der Ehrfurcht, die uns jetzt beim Anblick des
gestirnten Himmels befallen und die auch Kant empfunden



414 Gedanken zu der Schrift Kants:

bat, zum Schweigen gebracht werden. Und gewiß, wem*,
die Schrift in Ubereinstimmung mit allem natürlichen
Gefühl sagt: coeli enarrant gloriam Dei, et opera manuum
eius annuntiat firmamentum (Ps. 18, 2), so hat sie dabei,
an keine mechanischen Notwendigkeiten, die uns auf ein
einiges Prinzip führen, gedacht.

Mit den mechanischen Gesetzen ist aber auch die Knt-
stehung des Weltgebäudes tatsächlich nicht erklärt.

Denn erstens mußte die das Universum ursprünglich
erfüllende Materie, von der Kant redet, sich zu Anfang in.
einer sehr kunstreichen Spannung befinden, um sich schrittweise

zu der gegenwärtigen so geordneten und schönen
Welt zu gestalten. Das wird von ihm übersehen. Er postuliert

auch eine ursprüngliche Bewegung der Materie,
obgleich sie wegen ihrer Trägheit gegen Kühe und Bewegung;
indifferent ist. „Die Kraft", schreibt er p. 150, „dadurch die
Himmelkörper gezogen werden, ist allem Ansehen nach eine
der Materie eigene Grundkraft, darf also und kann nicht
erklärt werden." Aber warum war nicht im Anfang bei
vollkommenem Gleichgewicht der Kräfte vollkommene Ruhe,
da jedes Stoffteilchen so stark zog als es gezogen wurde?'
Hierbei sehen wir davon ab, daß in dem ungeheuren Räume,
der von der Sonne bis zum äußersten Planeten reicht, der
in ihm zerstreute Stoff der späteren Körper unseres Sonnensystems

kaum einer gegenseitigen Anziehung fähig sein-
konnte, da die Zugkraft mit der Entfernung abnimmt.

Zweitens. Warum hat die Erde gerade diejenige
Entfernung von der Sonne, die das Leben auf ihr ermöglicht,
indem bei ihr ihre Temperatur weder zu hoch noch
zuniedrig ist? Daß da der blinde Zufall gewaltet hätte, da
doch an sich so viele andere Abstände möglich waren, ist
nicht zu glauben. Dasselbe gilt von der Neigung der
Erdbahn zu dem Sonnenäquator.

Endlich erklären die Bewegungsgesetze nicht, warum
die Erde mit fruchtbarem Grund bedeckt ist, während die
Sonne durch ihre Kräfte die anderen Bedingungen des
Wachstums erfüllt. Ebensowenig erklären sie den Bestand'
der irdischen Atmosphäre. Vgl. G utberlet, Der Kosmos, 3. Kap.,
§ 3, p. 198 — 202, und Gredt, Elem. Philos. I, p, 296 sq.

So bleibt es denn dabei, daß das Weltgebäude seine
Einrichtung nicht durch blinde mechanische Notwendig--



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 415

keit, sondern durch frei getroffene Bestimmung und
Veranstaltung hat. 1.

Wir sagten vorhin noch, daß die mechanischen und
geometrischen Notwendigkeiten, selbst wenn sie einen Gottesbeweis

abgeben, den Kantschen Beweisgrund unberührt
lassen würden. Sie sind ja etwas ganz anderes als die
Notwendigkeit eines Daseins überhaupt und können darum
auch dem Kantschen Beweisgrund nicht aufhelfen. Das hat
aber wohl auch Kant selbst nicht gedacht. Er unterscheidet
ja beide Beweise von einander und mußte wissen, daß wenn
beide dasselbe ergeben, darum noch nicht beide richtig
schließen. Er scheint in der zweiten Abteilung nur die
Eruchtbarkeit des Begriffes der Notwendigkeit veranschaulichen

zu wollen, wie er sie ja auch überschrieben hat:
Von dem weitläufigen Nutzen, der dieser Beweisart
besonders eigen ist. Demgemäß sollen wohl die beiden
Notwendigkeiten sich gegenseitig bestätigen. Aber wie, das
kann die Auseinandersetzung des Philosophen nicht klar
machen : Die Notwendigkeit im Endlichen wird ohne Gott,
und ihr Einklang, von dem wir hören, ohne seine Einheit
'und Einfachheit begriffen.

Wir schreiten nun zur letzten Abteilung.
Sie ist ein Vorspiel zur späteren Kritik der

Grottesbeweise in dem Hauptwerke Kants, Schon damals aber muß
er sich stark gefühlt haben, wenn er diese Abteilung mit
der schon erwähnten Aufschrift versehen konnte: Worin
dargetan wird, daß außer dem angeführten Beweisgrund
kein anderer zu einer Demonstration vom Dasein Gottes
möglich sei.

Er beginnt, wie in der Kritik der reinen Vernunft,
mit einer Einteilung aller möglichen Beweisgründe vom
Dasein Gottes, nur kennt er dort nur noch drei Beweisarten,

von dem früheren Versuch spricht er nicht mehr:
wohl eine stillschweigende Selbstberichtigung; vgl. Krit.
d. r. V., 2. Aufl., p. 618.

„Alle Beweisgründe für das Dasein Gottes", so sagt
er uns, „können nur entweder aus den Verstandsbegriffen
fies bloß Möglichen oder aus dem Erfahrungsbegriffe des
Existierenden hergenommen werden. In dem ersteren Falle
wird entweder von dem Möglichen als einem Grunde auf
das Dasein Gottes als eine Folge, oder aus dem Möglichen
als einer Folge auf die göttliche Existenz als einen Grund



416 Gedanken zu der Schrift Kants :

geschlossen. Im zweiten Falle wird wiederum entweder aus
demjenigen, dessen Dasein wir erfahren, bloß auf die
Existenz einer ersten und unabhängigen Ursache, vermittelst
der Zergliederung dieses Begriffes aber auf die göttlichen
Eigenschaften derselben geschlossen, oder es werden aus
dem, was die Erfahrung lehrt, sowohl das Dasein als auch
die Eigenschaften desselben unmittelbar gefolgert" (p. 189 f.).

Diese Einteilung ist nach Kants Art etwas aprioristisch.
Die Erfahrung, nämlich die Gfeschichte der Gottesbeweise,
lehrt, daß es vier Gottesbeweise a posteriori gibt, nach den
vier Ursachen des Aristoteles: erstens den Beweis aus der
bewegenden und der wirkenden Ursache, zweitens den aus
der Materialursache oder aus der Kontingenz der Dinge,
drittens den aus der Formalursache oder den Graden der
Dinge und endlich viertens den aus der Zweckursache oder
der guten Einrichtung der Dinge.

Doch sehen wir hiervon ab und wenden wir uns gleich
zu der Kritik Kants an dem ersten der von ihm angeführten
Beweise. Es ist der ontologische Beweis des Descartes.
Kant schreibt: „Wenn aus dem Begriffe des bloß Möglichen
als einem Grunde das Dasein als eine Folgerung soll
geschlossen werden, so muß durch die Zergliederung dieses
Begriffes die gedachte Existenz darin können angetroffen
werden; denn es gibt keine andere Ableitung einer Folge
aus einem Begriffe des Möglichen, als durch die logische
Auflösung. Alsdann müßte aber das Dasein wie ein
Prädikat in dem Möglichen enthalten sein. Da dieses nun nach
der ersten Betrachtung der ersten Abteilung nimmermehr
stattfindet, so erhellt, daß ein Beweis der Wahrheit, von
der wir reden, auf die erwähnte Art unmöglich sei."

„Indessen haben wir einen berühmten Beweis, der auf
diesem Grund erbaut ist, nämlich den sogenannten karte-
sianischen. Man erdenkt sich zuvörderst einen Begriff von
einem möglichen Dinge, in welchem man alle wahre
Vollkommenheit sich vereinbart vorstellt. Nun nimmt man an,,
das Dasein sei auch eine Vollkommenheit der Dinge, also
schließt man aus der Möglichkeit eines vollkommensten
Wesens auf seine Existenz. Ebenso könnte man aus dem
Begriffe einer jeden Sache, welche auch nur als die
vollkommenste ihrer Art vorgestellt wird, zum Exempel daraus
allein schon, daß eine vollkommenste Welt zu gedenken,
ist, auf ihr Dasein schließen. Allein ohne mich in eine um-



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 417

ständliche Widerlegung dieses Beweises einzulassen, welche
man schon bei anderen antrifft, so beziehe ich mich nur auf
dasjenige, was im Anfange dieses Werkes ist erklärt worden,
daß nämlich das Dasein gar kein Prädiaat, mithin auch
kein Prädikat der Vollkommenheit sei, und daher aus einer
Erklärung, welche eine willkürliche Vereinbarung verschiedener

Prädikate enthält, um den Begriff von irgendeinem,
möglichen Dinge auszumachen, nimmermehr auf das Dasein
dieses Dinges, und folglich auch nicht auf das Dasein Gottes,
könne geschlossen werden" (p. 1900".).

Kant betont also, daß das Dasein kein Prädikat ist,.
Diese auffallende Idee scheint aber die Sache eher zu
verdunkeln als aufzuhellen. Er hätte, nachdem er damit
angefangen hatte, zu sagen: es gibt keine andere Ableitung
einer Folge aus einem Begriffe, als durch die logische
Auflösung, so fortfahren sollen: aus einem Begriffe folgt aber
kein Dasein außerhalb des denkenden freistes. Daß das
übersehen wird, darin liegt der Fehler des kritisierten
Beweises. Wenn ich über hundert Franks verfüge, verfüge
ich freilich auch über achtzig Mark; denn diese Werte
sind sich gleich ; solange aber der Besitz der hundert
Franks von mir nur gedacht wird, wird es auch der Besitz,
von achtzig Mark, und einem Gläubiger, dem ich so viel
schuldete, könnte ich nicht bezahlen. Aus einem Begriffe
läßt sich nicht auf Wirkliches schließen. So schließt auch
der Begriff von Gott, da er alle Vollkommenheit einschließt,
auch das Dasein ein: ich kann mir Gott nicht als das
vollkommenste Wesen denken, ohne ihn als daseiend,
notwendig daseiend, zu denken, aber daraus folgt nicht, daß.
ich Gott nicht als das vollkommenste Wesen denken kann,
ohne daß er ist. So komme ich denn, wenn ich vom
Begriffe und von dem Gedachten ausgehe, niemals über den
Bannkreis des bloß Gedachten hinaus.

Aber sollte sieh nun hiermit nicht auch Kants
Beweisgrund selbst als Sophisma enthüllen? Zweifellos! Die
Möglichkeit, daß etwas sei, ist auch etwas bloß Gedachtes,
solange sie nicht aus der Erfahrung abgeleitet wird, ein
Verstandesbegriff, wie wir ihn selbst sagen hörten, als er,
die Gottesbeweise einteilend, seinen Beweisgrund auch
unter die aus den Verstandesbegriffen hergenommenen
zählte, Wie kann man also aus ihr ein Dasein, und garein

notwendiges, ableiten?



•418 Gedanken zu der Schrift Kants :

Vergeblich sucht man bei Kant auf diesen Einwurf
eine Antwort (p. 192 f.). Ein Unterschied zwischen seinem
und Descartes' Argumente besteht ja : Descartes schließt
aus dem logischen Widerspruch der Prädikate absolute
Vollkommenheit oder Allgenügsamkeit und Nichtexistenz
auf die extramentale Existenz Gottes, Kant schließt auf
eben diese aus der Unmöglichkeit, daß überhaupt nichts da
«ein soll. Somit fußt er nicht wie Descartes auf einer
logischen oder formalen Unmöglichkeit. Aber seine
Unmöglichkeit, nenne man sie, wie man will, ist darum nicht
minder ein bloßer Verstandesbegriff, den er ohne Rücksicht

auf irgendeine Erfahrung gewinnt, und hierin liegt
der gemeinsame und gleiche Fehler beider Argumente.
Kant weiß aber zu seiner Rechtfertigung nur auf seine
von uns schon erwogenen Ausführungen in der ersten
Abteilung seiner Schrift zu verweisen. „Es ist", meint er,
„nur die innere Möglichkeit selbst, von der erkannt werden
soll, daß sie irgendein Dasein voraussetze, und nicht die
besonderen Prädikate, dadurch sich ein Mögliches von den
anderen unterscheidet; denn der Unterschied der Prädikate
.findet auch beim bloß Möglichen statt und bezeichnet
niemals etwas Existierendes. Demnach würde auf die
erwähnte Art aus der inneren Möglichkeit alles Denklichen
ein göttliches Dasein gefolgert werden müssen. Daß dieses
geschehen könne, ist in der ganzen ersten Abteilung dieses
Werkes bewiesen worden" (p. 193).

Die Kritik Kants an dem kosmologisehen Argument
ist schwer verständlich. Er beanstandet den Schluß von
dem notwendigen auf das realste Wesen. Wenn man von
der Notwendigkeit auf die Vollkommenheit schließe, so
müsse man auch umgekehrt von der Vollkommenheit auf
die Notwendigkeit schließen können und mithin den falschen
kartesianischen Beweis gelten lassen. Außerdem habe man
dann den Schluß von den Dingen der Erfahrung auf ein
notwendiges Wesen nicht nötig, da ja dem beabsichtigten
Beweise einzig der Verstandesbegriff der Notwendigkeit
zugrunde liege (III, 3, p. 194 ff.).

Aber eben dieses macht den Unterschied ; man fußt in
dem kosmologisehen Beweisverfahren eben nicht auf einem
bloß gedachten und möglichen Begriff, sondern auf etwas,
was durch die Erfahrungstatsachen für die Vernunft
gewährleistet ist : ein unabhängiges, notwendiges Dasein. Von



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 449

dem so Daseienden sagt mir dann die denkende
Überlegung, wenn auch nicht etwa sofort, daß es vollkommen,
so doch, daß es Gott sein muß, was zu einem
Gottesbeweise genügt.

Es verschlägt darum nichts, wenn der Schluß von der
Notwendigkeit auf die Vollkommenheit auch den
umgekehrten Schluß von der Vollkommenheit auf die
Notwendigkeit des Daseins rechtfertigt: die Notwendigkeit,
von der jener Schluß ausgeht, kommt ja einem Wesen zu,
dessen Dasein erwiesen ist. Im ontologischen Beweis geht
man von einer Vollkommenheit aus, die bloß gedacht ist
und darum rechtmäßig auch nur auf eine gedaohte
Notwendigkeit führt. Wenn wir die Vollkommenheit der
göttlichen Natur sähen, würden wir erkennen, daß sie ihr
Dasein, das wir vor uns hätten, notwendig fordert, weil das
Dasein, und zwar das notwendige, auch zur Vollkommenheit

gehört, ja sie recht eigentlich ausmacht.
Um den Begriff des notwendigen Daseins und damit

den auf ihm fußenden Beweis um sein Ansehen zu bringen,
führt Kant in der Kritik der reinen Vernunft mit vielen
Worten xrnd nicht ohne Khetorik aus, daß das absolut
Notwendige ein bloßes Ideal der Vernunft und anderseits
wieder eine unvollziehbare Vorstellung ist, ein Gedanke
also, bei dem sich eigentlich nichts denken läßt (p. 638 bis
648 d. 2, Aufl.). Man suche, meint er, nach einer letzten
Bedingung der zufälligen Dinge, der kontingenten Welt,
denke sie als ein absolut Notwendiges und dieses wieder
ganz unpassend als ein logisch Notwendiges wie bei der
Beziehung der Begriffe, da es sich doch hier nur um ein
Dasein handle, wo von keiner Beziehung auf ein anderes
die Kede sein könne, da es ja ganz und gar unbedingt
'Sein solle.

Allein die Sache liegt anders.
Da es bei der Unmöglichkeit eines regressus in

infinitum eine letzte unabhängige Ursache der Dinge geben
Muß, so besteht sie notwendig durch sich selbst kraft ihres
Wesens. Ihr Wesen ist Dasein und, nebenbei bemerkt,
eben damit auch Vollkommenheit, da im Dasein keine Un-
vollkommenheit liegt wie in jeder endlichen Natur, Man
Mag sich nun immerhin die Beziehung von Wesenheit und
Dasein in Gott nach Analogie der logischen Beziehung
zwischen Grund und Folge denken. Aber wir sind uns

Bivus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 28



420 Gedanken zu der Schrift Kants:

bewußt, daß wir uns dieser Analogie nur als eines
Notbehelfes bedienen. In dem schlechthin einfachen "Wesen

gibt es keinen Unterschied und darum auch keine reale
Beziehung zwischen "Wesenheit und Dasein ; sie sind in
ihm eins und dasselbe. Wir denken uns nur das Wesen
gegenüber dem Dasein als das Frühere und den Grund.

Wenn wir aber an dieser Idee Anstoß nehmen, so

vergessen wir die Schranken unserer Erkenntnis. Sie liegen
in der göttlichen Natur. Wir erkennen, daß Gott, aber
nicht, was er ist, daß er notwendig ist, aber nicht, wie er
es ist. Wir müßten, wir wiederholen es, eine anschauliche
Erkenntnis seiner Wesenheit haben, um die innere
Notwendigkeit seines Daseins zu begreifen, weshalb auch alle
Versuche, sie durch irgendeinen Beweisgrund aus Begriffen
zu fassen, mißlingen.

An letzter Stelle haben wir noch die Kritik Kants
an dem teleologischen oder von ihm physikotheologisch
genannten Argument zu prüfen, das er übrigens in seinem
Beweisgrund als das kosmologische bezeichnet. „Man
erlaube mir", sagt er hier, „daß ich den zweiten (Beweis,,
eben den teleologischen) den kosmologischen nenne" (p. 199).
Er übersieht, welches die Aufgabe des Gottesbeweises ist ^

sie ist nicht, alle Eigenschaften Gottes mitzubeweisen,
sondern ihn unter einem unterscheidenden Merkmal als
daseiend erkennen zu lassen. Nicht einmal, daß er nur
einer ist, noch weniger, daß er allweise, allmächtig und
Schöpfer ist, braucht der Gottesbeweis sofort einleuchtend
zu machen. Das muß, um Verwirrung zu vermeiden, der
weiteren Untersuchung vorbehalten werden. Was Gott ist,
ist eine andere Frage wie ob er ist. Ergibt der teleologische

Beweis das Dasein eines weisen, mächtigen und
gütigen Urhebers der Welt, so hat er genug getan, dm
Vollkommenheit und Unendlichkeit Gottes ergibt sich
daraus, daß er nach Ausweis des Beweises ex contingenta
mundi das Sein ist, und aus der Unendlichkeit seines
Wesens folgt wieder die Unendlichkeit seiner Weisheit,
Macht und Güte. Aus der unendlichen Seinsfülle in Gott
erkennt man auch, daß er nur einer ist. Freilich hat Kant,
da er den Kontingenzbeweis nicht gelten lassen will, sich
selbst den Weg zu allen diesen Schlüssen verlegt. Aber
er bleibt auch damit hinter der Wahrheit zurück, daß er,
wo er von dem teleologischen Argumente redet, es immer



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 421

nur einen Urheber der Welt und ein Wesen von großer
Macht als bestehend erhärten läßt, womit stillschweigend
gesagt ist, daß es Gott nicht als allmächtigen Schöpfer
erweisen kann. Die Weltordnung beruht auf den Formen der
Dinge, es gibt aber ebensowohl substantiale als akzidentelle
Formen. Die Lebensprinzipe der Pflanzen, Tiere und
Menschen, ihre Seelen, begründen ihr eigentliches Sein.
In dem Lebendigen ist das Leben sein Sein. Auch sehen
wir die Organismen sich durch die Aufnahme des Stoffes
in der Weise selbst bilden, daß sie die tote Materie der
alten Seinsweise entkleiden und zu der eigenen emporheben:

in dem Lebenden ist der Stoff lebendig. Sodann
ist durch die Erkenntnis das Erkennende und das
Erkannte in Beziehung gebracht: das Erkennende nimmt das
Erkannte samt seinen Vollkommenheiten lebendig in sich
auf und das Erkannte hat die Anlage und gleichsam den
Trieb, sich dem Erkennenden zu offenbaren. Was sollten
die sinnlichen Qualitäten ohne die Sinne, die Farben und
das Licht ohne die Augen, die Töne ohne das Ohr? Das
alles aber muß darauf fiihren, daß jenes Wesen, das in
dieser Weise alle Dinge bindet und verknüpft, auch
Urheber ihres Seins und mithin Schöpfer ist. Es wird doch
wohl die Wesensformen nicht aus einem Vorrat nehmen
und sie den Organismen einpflanzen. Das wäre für die
Pflanzen und Tiere schon darum ausgeschlossen, weil sie
nicht subsistieren, d. h. für sich sein können, weshalb
Aristoteles sagt, daß die vegetative und sensitive Seele des
Menschen vor dem Menschen existieren und von außen in
den Leib oder Fötus eintreten solle, sei gerade so undenkbar,

wie daß man ohne Füße gehen solle (gen. animal. II,
3, 736t, 21 ff.), Man kann aber auch keine Präexistenz der
Denkseele annehmen, da sie als Form des Leibes von
vornherein innerlich auf ihn bezogen und ihm angepaßt sein
muß, in welchem Sinne wiederum Aristoteles sagt: »Die
Baukunst kann nicht in die Flöten fahren. Denn wie die
Kunst die Werkzeuge, so gebraucht die Seele den Leib"
(anima I, 3, 407 t, 24 ff).

Auch von der mangelhaften Gewißheit des teleologischen

Schlusses weiß Kant nicht zu überzeugen. Es «oll
ihm die geometrische Strenge fehlen (p, 197). Von einem
Gottesbeweis verlangt er mathematische Evidenz (p. 189).
Die Philosophie unterscheidet drei Grade der Gewißheit :

28*



422 Gedanken zu der Schrift Kants:

moralische, physische und metaphysische ; nur die letztere
ist unbedingt. Die mathematische Gewißheit ist nur eine
besondere Art der metaphysischen und da sie die Zahlen-
und Raumgrößen angeht, so ist für sie in der
Gotteserkenntnis kein Platz. Daß aber der Schluß von der
Ordnung, Schönheit und zweckmäßigen Einrichtung der Natur
auf einen verständigen, bewußten und weisen Urheber
unbedingt und metaphysisch gewiß ist, darüber sollte man
im Ernste nicht streiten. Gerade mit Rücksicht auf diesen
einleuchtenden Beweis nennt die Schrift den Gottesleugner
einen Toren, Hiermit stehen wir am Ende der Kantschen
Schrift. Setzen wir noch eine Schlußbetrachtung her!

Man kann nicht in Abrede stellen, daß Kant schon
in seinem Beweisgrund Zweifelsucht im allgemeinen verrät,
wie es bei seiner grüblerischen Art nicht zu verwundern
ist, Seine Zweifel bezogen sich schon damals auf das
höchste Anliegen und die Hauptfrage der Philosophie
nach der letzten und höchsten Ursache und ihrer
Erkennbarkeit. Bereits die ersten Worte seiner Vorrede zeigen
eine gewisse Resignation. „Ich habe", so lesen wir da, „keine
so hohe Meinung von dem Nutzen einer Bemühung, wie
die gegenwärtige ist, als wenn die wichtigste aller unserer
Erkenntnisse: es ist ein Gott, ohne Beihilfe tiefer
metaphysischer Untersuchungen wanke und in Gefahr sei. Die
Vorsehung hat nicht gewollt, daß unsere zur Glückseligkeit
höchst nötigen Einsichten auf der Spitzfindigkeit feiner
Schlüsse beruhen sollten." Ähnlich resigniert klingen auch
die Schlußworte des Buches: „Die innere Möglichkeit, die
Wesen der Dinge sind dasjenige, dessen Aufhebung alles
Denkliche vertilgt. Hierin wird also das eigene Merkmal
von dem Dasein des Wesens aller Wesen bestehen. Hierin
sucht den Beweistum und, wenn ihr ihn nicht daselbst
anzutreffen vermeint, so schlaget euch von diesem
ungebahnten Fußsteige auf die große Heeresstraße der menschlichen

Vernunft. Es ist durchaus nötig, daß man sich vom
Dasein Gottes überzeuge; es ist aber nicht ebenso nötig,
daß man es demonstriere."

Hier wirft die spätere Kritik ihre Schatten voraus:
man muß die großen Wahrheiten der natürlichen Religion
zwar gläubig annehmen, darf sie aber nicht wissenschaftlich

beweisen wollen. Nur soll das freilich einstweilen, so
weit das Dasein Gottes in Frage kommt, mit einem großen



Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration 423

Vorbehalt gelten: dann erst, wenn der von Kant entdeckte
Beweisgrund versagt In der Kritik wird bedingungslos
der kategorische Imperativ an die Stelle des Beweises
gesetzt. Die Überspannung in dem Versuche, Gottes Dasein
a priori zu beweisen, ist hier in ihr Gegenteil, die
Verzweiflung, umgeschlagen.

Aber noch etwas anderes ist an dem Skeptizismus
Kants schuld: er kennt nicht die Geschichte der
Philosophie und die Leistungen der Vorzeit. Schon in dem
Beweisgrund fanden wir Spuren dieser Nichtkenntnis. In der
Kritik aber begründet er sein Verdikt über die
Philosophie nicht an letzter Stelle damit, daß bis auf ihn noch
kein System dauernde Anerkennung gefunden habe. „Die
Metaphysik", sagt er (Vorrede zur 2. Aufl., XV), „ist ein
Kampfplatz, der ganz eigentlich dazu bestimmt zu sein
scheint, seine Kräfte im Spielgefechte zu üben, auf dem
noch niemals irgendein Fechter sich auch den kleinsten
Platz hat erkämpfen und auf seineu Sieg einen dauerhaften
Besitz gründen können. Es ist also kein Zweifel, daß ihr
Verfahren bisher ein bloßes Herumtappen und, was das
Schlimmste ist, unter bloßen Begriffen gewesen sei."

Kant hat sich mit den großen und gefeierten Meistern
der "Wissenschaft, die er reformieren wollte, nicht vertraut
gemacht : einen Aristoteles, einen Thomas hat er nicht
gekannt. Kein Wunder, daß er so von der Metaphysik redet.

Aber auch das weitere wird jetzt weniger
wundernehmen, daß er sich die paradoxe Aufgabe stellte, aus der
Vernunft und mit Hilfe der Vernunft ihr gänzliches
Unvermögen zu beweisen,

Er hat es nicht verstanden, die Weisheit der Alten
zu nutzen, sonst wäre es ihm vielleicht gelungen, dauernde
Verdienste um die Philosophie sich zu erwerben und den
alten, stolzen Bau weiter zu fördern, statt daß er nun
seineu Scharfsinn in einer grundstürzenden und gänzlich
unfruchtbaren Kritik der Vernunft erschöpfte.

Die Geister, die den Jahrhunderten vorleuchten, sind
selten, und selbst sie haben nicht von sich angefangen,
sondern auf dem alten Fundamente weitergebaut. Es ist
überflüssig, das von Aristoteles und Thomas besonders zu
versichern. Kant war über die Erkenntnislehre des Aristoteles

wohl nicht unterrichtet, Seine Lehre vom wirkenden
Verstände und der Abstraktion, der Schlüssel zur Erklärung



424 Gedanken zu der Schritt Kants:

der Begriffsbildung, ist ohnehin schwierig und wird überdies

bis jetzt wohl vielfach verkehrt verstanden. Hätte
Kant sie in ihrem wahren Sinne erfaßt, so hätte er sich
über den Ursprung des Denkens und die Gewißheit der
Erkenntnis beruhigt und nicht nach anderen Weisen
ausgeschaut, die Entstehung unserer Begriffe zu erklären.

Ähnliches wie von der Erkenntnislehre kann man von
dem aristotelischen Gottes- und Unsterblichkeitsbeweise
sagen. So sehr beide Beweise, richtig erffßt, befriedigen
und überzeugen, so schwer ist es, in die Tiefe ihres
Sinnes einzudringen. Da aber Kant wohl mit keinem der
beiden Beweise genügend vertraut war, so mag auch dies
mit dazu beigetragen haben, ihm die Möglichkeif solcher
Beweise zweifelhaft zumachen: zu dem formellen Bedenken
wegen der Einrichtung unseres Erkenntnisvermögens kam
das materielle bezüglich der Hauptgegenstände der Wissenschaft.

Kant hat auch eine ausgesprochene Neigung zum
Rationalismus und Naturalismus und sie kommt wie in
der Kritik so auch schon in seinem Beweisgrund zum
Vorschein.

Besonders in der zweiten Abteilung tritt das
Bestreben hervor, die Dinge gemäß dem Gesetze der
Notwendigkeit möglichst aus natürlichen Ursachen abzuleiten
und dem freien schöpferischen Willen Grenzen zu ziehen.
Nur hat die Vernunft, wie gesagt, in der Kritik, im
Rückschlag ihres Überschwanges, sich selbst in Frage gestellt. Sie
hat aber auch dort das theoretische Gebiet überschritten
und im kategorischen Imperativ ihr eigenes Geschöpf
entdeckt, das sittliche Gesetz : das Gewissen ist nicht mehr
die Stimme Gottes im Menschen, sondern das praktische
Urteil der Vernunft, die über das richtet, was ihr ansteht.

Die ungewöhnlich hohe Kantsche Selbsteinschätzung,
die allein ein Unternehmen wie die Diskreditierung aller
wissenschaftlichen Überlieferung, der Gottes- und
Unsterblichkeitsbeweise und des wissenschaftlichen Verfahrens
selbst, vollständig verstehen läßt, verrät sich gleichmäßig
in beiden Schriften. Einen besonders drastischen Ausdruck
findet sie in den Prolegomena, wo man unter anderem
gleich an der Schwelle hört : „Meine Absicht ist, alle
diejenigen, so es wert finden, sich mit Metaphj'sik zu
beschäftigen, zu überzeugen: daß es unumgänglich notwendig



Die Psychologie des Johannes Cassianus 425

sei, ihre Arbeit vorderhand auszusetzen, (und) alles bisher
Geschehene als ungeschehen anzusehen" (Vorrede, p. 255).

Die letzte Erklärung des Kritizismus ist die
Verkennung der Grenzen des Menschlichen, Kant genügt es

nicht, bis zur Erkenntnis Gottes zu gelangen, er will sein
Dasein auch a priori begreifen und die Notwendigkeit
seines Daseins aus Verstandesbegriffen ableiten. Darum
müssen seine Vorstellungen von dem Vermögen unseres
Geistes sich verwirren. Ebenso bescheidet er sich nicht,
das sittliche Gesetz als göttliche Forderung in uns zu
finden und es vor der Vernunft aus der Natur der Dinge
zu rechtfertigen; er macht vielmehr die Vernunft selbst
zur Gesetzgeberin und verurteilt die Gesetzesbeobachtung
aus Furcht oder Hoffnung als Heteronomie. Läßt er Gott
dabei noch immer als Garanten und Wächter des Gesetzes
bestehen, so kann das nur als Halbheit erscheinen.

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr. LUDWIG WßZOL

(Fortsetzung aus V, p. 181—213)

II. Die Kräfte und Tätigkeiten der Seele

a) Die Dreiteilung der Seeleund die
Seelentätigkeiten

Wir haben gesehen, daß Gassian Anhänger der
platonischen Dreiteilung der Seele ist. Da wir nun daranschreiten,
die Lehre Cassians über die Seelentätigkeiten darzustellen,
läge es nahe, an diese Dreiteilung anzuknüpfen und den
Stoff nach diesem Schema zu gliedern. Leider hat aber unser
Schriftsteller eiue unzweideutige Zuteilung der Seelentätig-
keiteu an die einzelnen Seelenteile nicht durchgeführt und
wir müßten uns darum allzusehr in Kombinationen
ergehen. Nur einiges steht fest:

1, Ganz sicher ist, daß das innere Gedanken- und
Vorstellungsleben (das Denken und die Phantasietätigkeit) dem
Geist, mens (voöc), also dem ),o-j-c<dv zugeschrieben wird,
Unzählige Belegstellen wären hier anzuführen. Ich verweise
auf die Abschnitte 2 und 3 des folgenden Kapitels (b) dieser
Abhandlung (über die Erkenntnisquellen und über die
Ruhelosigkeit des Erkenntnislebens)1.

1 Unten p. 433 und 441.


	Gedanken zu der Schrift Kants : der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes

