Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Gedanken zu der Schrift Kants : der einzig mogliche Beweisgrund zu
einer Demonstration des Daseins Gottes

Autor: Rolfes, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken zu der Schrift Kants: 391

14, Meletemiatum Romanorum Mantissa. Ex Codicibus manuscriptis eruit,
recensuit Prolegomenisque et Commentariis instruxit. Ratisbonae

1876.

15. De Martyrologio Romano. Parergon historico-criticum. Ratisbonae
1878. ® ' : :

16, Instetulionen des katholischen Kirchenrechts, Freiburg im Breisgau
1886, Zweite, vielfach vermehrte und verbesserte Auflage, 1892.

17, Zur Codification des canonischen Rechts. Freiburg im Breisgau 1899,
18. De Caesaris Baronii ULtterarum commercio Diatriba. Friburgi Bris-
goviae 1903, ‘

- Frnst Commer

GEDANKEN ZU DER SCHRIFT KANTS: DER EINZIG
MOGLICHE BEWEISGRUND ZU EINER DEMON-
STRATION DES DASEINS GOTTES
Von Dr. EUGEN ROLFES

Wir beabsichtigen eine Prifung des Beweisgrundes
Kants mit Hereinziehung verwandter Beweisgidnge, die zum
Teil vielleicht unter dem Einflusse seiner Konzeption stehen.

~ So weit unsere Arbeit diesen letzteren Argumenten
entgegentritt, die auch jetzt noch und auch von Anhéngern
der gesunden Philosophie verwandt -werden, will sie die
Apologetik von untauglichen Bestandteilen reinigen, die
der Sache, der man zu dienen meint, nur schaden. So weit
sie aber der Schrift Kants gilt, mdchte sie als ein be-
scheidener Beitrag zur Wiirdigung seines Denkens ange-
sehen werden. Er stand freilicb, als er seine Abhandlung
schrieb, noch vor seiner kritischen Periode und war noch
keine vierzig Jahre alt — im Jahre 1763, er war ge-
boren 1724 — ; gleichwohl ist es auch fiir diese Stufe seines
Alters und seiner Entwicklung nicht ohne Reiz, seiner
Spekulation kritisch zu folgen. Auch so wird er sich nicht
ganz verleugnet haben, und uns geht es nicht um KEinzel-
heiten, sondern um das Ganze seiner Beweisfithrung. Hier
mag darum der festzustellende Fehlschlag fiir sein Denken
tiberhaupt symptomatisch sein. Vielleicht wirft unsere Unter-
suchung auch einiges Licht auf das Verhéltnis zwischen
dem vorkritischen und dem kritischen Kant und die Genesis
seines Systems. In einer Beziehung war er freilich, als er
seinen Beweisgrund schrieb, von der spéiteren Unterschitzung
der Vernunft weit entfernt: seinen neuen Fund, der einen



3992 Gedanken zu der Schrift Kants:

Triumph des Menschengeistes' bedeuten wiirde, gibt er mit
unverhohlener Zuversicht bekannt,

»Die Betrachtungen¥, schreibt er in der Vorrede VIff.,
,die ich darlege, sind die Folge eines langen Nachdenkens,
aber die Art des Vortrages hat das Merkmal einer unvoll-
endeten Ausarbeitung an sich, .. Ich wollte nur die ersten
Zige eines Hauptrisses entwerfen, nach welchem, wie ich
glaube, ein Gebdude von nicht geringer Vortrefflichkeit
konnte aufgefithrt werden, wenn unter geiibteren Hiénden
die Zeichnung in den Teilen mehr Richtigkeit auch im
ganzen eine vollendete Regelmifligkeit erhielte.... Ein
kleiner Teil derer, die sich das Urteil iiber die Werke des
Geistes anmaflen, wirft kithne Blicke auf das Ganze eines
Versuches und betrachtet vornehmlich die Beziehung, die
die Hauptstiicke desselben zu einem tiichtigen Bau haben
kénnten, wenn man gewisse Mingel erginzte oder Fehler
verbesserte. Diese Art Leser ist es, deren Urteil dem mensch-
lichen Erkenntnis vornehmlich nutzbar ist. Was die tibrigen
anbelangt, welche, unvermégend, eine Verkniipfung im
groflen zu iibersehen, an einem oder anderem kleinen Teile
griiblerisch geheftet sind, unbekiimmert, ob der Tadel, den
es etwa verdiente, auch den Wert des Ganzen anfechte, und
ob nicht Verbesserungen in einzelnen Stiicken den Hauptplan,
der nur in Teilen fehlerhaft ist, erhalten kénnen, diese, die
nur immer bestrebt sind, einen jeden angefangenen Bau in
Trimmer zu verwandeln, ' kénnen zwar um ihrer Menge willen
zu fiirchten sein, allein ihr Urteil ist, was die Entscheidung
des wahren Wertes anlangt, bei Vernunft.lgen von wenig
Bedeutung.“

Nach diesen Worten bra.uchen wir iibrigens wohl nicht
zu fiirchten, dafl wir zu denen gehoren, die Kant als Richter
ohne weiteres ablehnen wiirde, da wir ja auf das Ganze
gehen wollen.

Um den in Frage stehenden Beweisgrund hier gleich
herzusetzen, so liegt er in der realen Moglichkeit der
Dinge. Real, d. h. nicht blofl logisch, keine Moglichkeit,
die blof} in den Beziehungen von Subjekt und Pridikat be-
steht, die vielmehr fiir sie selbst noch Raum léafit. Die Mog-
lichkeit, dafd etwas sei, mufl immer bleiben. Sie hort aber
auf, wenn gar nichts ist. Denn was liefSe sich da noch denken?
Also muB notwendig etwas sein. Dieses notwendig Seiende
wird aber auf analytischem Wege, durch Auflosung oder



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 393

Zergliederung des Begriffes, als das gottliche Sein ge-
funden. ' ‘ " p
» Wodurch alle Moglichkeit tiberhaupt aufgehoben
wird“, so lesen wir am angef. Orte, I, 2, 3, p. 20, ,das ist
schlechterdings unmdoglich.” Wodurch das Materiale und die
Data zu allem Moglichen aufgehoben werden, dadurch wird
auch alle Moglichkeit verneint. Nun geschieht dieses durch
die Authebung alles Daseins; also wenn alles Dasein ver-
neint wird, so wird auch alle Méglichkeit aufgehoben. Mit-
hin ist schlechterdings unméglich, dafi gar nichts existiere.«

Wir sehen, dafl Kant, um von der Aufhebung alles
Daseins zu dem notwendigen Seiu zu gelangen, iiber diese
Zwischenstufe schreitet: Aufhebung alles Stoffes oder aller
Daten fiir das Denken oder Urteilen. Denn diese sind ihm
dasselbe wie die Data zu allem Moglichen. Das zeigt seine
Erklarung 1, 2, 2, p. 18f.: ,Es ist aus dem anjetzt Ange-
fithrten deutlich zu ersehen, dafl die Moglichkeit wegfalle,
nicht allein wenn ein innerer Widerspruch als das Logische
der Unmoglichkeit anzutreffen, sondern auch wenn kein
Materiale, kein Datum zu denken da ist. Denn alsdann ist
nichts Denkliches gegeben, alles Mogliche aber ist etwas,
was gedacht werden kann und dem die logische Beziehung,
gemifd dem Satze des Widerspruches, zukommt. Wenn nun
alles Dasein aufgehoben wird, so ist nichts schlechthin ge-
setzt, es ist iiberhaupt gar nichts gegeben, kein Materiale
zu irgend etwas Denklichem, und alle Moglichkeit fallt géinz-
lich weg.“ In dieser Entwicklung liegt das Kritische des
Beweisganges. Halt sie die Probe, so ist das andere nicht
schwierig. Wir meiner, wenn die Aufhebung alles Daseins
Aufhebung aller Denkmoglichkeit ist, so ist sie unvollzieh-
bar. Denn immer mufl sich etwas denken lassen,

Kritisch erscheint aber hier auch schon von vornherein
der Umstand, dafl aus Zufilligem oder seiner Verneinung,
der Aufhebung alles Seins, auf Notwendiges geschlossen
wird. Denn man weifl ja noch nicht, ob es notwendiges Sein
gibt, und so ist nicht ausgeschlossen, daf} die Aufhebung
alles Seins moglich ist. Wie kann ich also schlieflen, daf’
unméglich gar nichts existieren kénne und demnach not-
wendig etwas existieren miisse?

Kritisch ist auch, daf} ein Gottesbeweis erbracht werden
will, der eine eigentliche Demonstration, ein Bewais a priori,
wire, da doch die allgemeine Ansicht keinen Gottesbeweis



394 Gedanken zu der Schrift Kants:

P e ey

a priori zuliBit. Vgl. a. a. O. p. 46f. Kant versteht aber
das Wort prius und den Terminus a priori lax, vom Be-
griffe des Verstandes im Gegensatz zum Erfahrungsbegriff,
nicht blofy von dem begrifflich Fritheren. So sagt er, daf3.
alle ontologischen Beweise a priori aus bloflen Begriffen
schlieBen, Kritik der reinen Vernunft, von den Beweisen
fiir das Dasein Gottes, p. 618, setzt also das a priori und
aus Begriffen gleich. Indessen scheint einem solchen Ver-
fahren entgegenzustehen, dafl aus Gedachtem kein Schluf
auf Wirkliches gilt,

Umgekehrt diirfte zugunsten dieses Beweises vielleicht
sprechen, daff das Mogliche und das Denkliche einerlei mit.
dem Intelligibelen und der Wahrheit scheinen konnte und
in der Geschichte des Gottesbeweises ein sehr beachtens-
werter Versuch vorkommt, aus der Wahrheit, der ewigen
und wandellosen, ein ewiges und wandelloses Wirkliches
zu erschlieffen. Wir denken an den Beweis des hl. Augustin.
Kleutgen zufolge hitte aber auch schon Aristoteles aus der
Unwandelbarkeit des Intelligibelen auf Gott als unbewegten
Beweger geschlossen.

In allerneuester Zeit wendet Geyser ein Verfahren an
das an den Kantschen Beweisgrund erinnert,  In seinem
jingsten Werke: Neue und alte Wege der Philosophie,
schreibt er p. 286 f.: ,Das Verhéltnis von ewiger Notwendig-
keit und Dasein ist ein Gegenstand, der des tiefsten Nach-
denkens wert ist. Es mufl Daseiendes geben, damit das
ewig Notwendige zum Dasein gelangen kann, sei es im In-
halt eines Bewufitseinsstromes, sei es als fiir sich seiendes
Etwas. Auf der anderen Seite aber geht das ewig Not-
wendige allem Dasein, mindestens begrifflich, voraus. Gleich-
wohl versteht sich das Dasein nicht aus den ewigen Not-
wendigkeiten heraus; denn daraus, dafl etwas mdoglich ist,
folgt nicht, dafl es wirklich ist. Ks miifite ja auch, wenn
dies folgte, ebenso ewig sein, wie die Méglichkeit ewig
ist, Also steckt im Dasein ein Ritsel und ein tiefes Ge-
heimnis. Welcher Weg fiihrt von dem ewig Notwendigen
zum Dasein?*

» Wir sagten vorhin, das Dasein habe seinen Ursprung
nicht in dem ewig Notwendlgen Kann dieser Satz bei ab-
schliefender Betrachtung der Sachlage richtig sein? Un-
moglich. Denn, wenn ‘wirklich mit dem ewig Notwendigen
nicht ein Dasein, innerlich und ewig verkniipft wire, dann



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 395

stiinden -Daseiendes und ewig Notwendiges sich als etwas.
durchaus Fremdes gegeniiber. Tatsiéchlich ist es aber so, dafl:
in jedem Daseienden, realem wie bewufitem, ewige Notwendig-
keiten und Moglichkeiten abgebildet sind. Dieser Sach-
verhalt erklirt sich nur durch eine urspringliche
Homogenitit von ewiger Notwendigkeit und Da-
sein. Das Dasein kann dem ewig Notwendigen nicht inner-
lich fremd sein, kann niclit d&uflerlich neben'ihm bestehen.
Sondern nur darum kann sich im Daseienden ewig Not-
wendiges finden, weil auch das Reich der ewigen Notwendig-
keit ein daseiendes Reich ist. Auch dié Erwigung fillt ins
(tewicht, daf}, wenn hie und da die ewigen Notwendigkeiten,
alles Daseiende beherrschen und in ihren Bann zwingen,
sie erst recht Dasein haben miissen.“

Auch hier wird aus der ewigen Geltung der Moglich-
keiten und Notwendigkeiten auf ein notwendig Daseiendes.
geschlossen, wenn auch die Hauptvermittlung etwas ab-
weicht; die zeitliche Durchdringung von Dasein und Not-
Wendlgke1t in den geschaffenen Dingen soll eine ewige
Durchdringung beider in dem Schopfer fordern. Daneben
wird betont, dafi die Moglichkeiten und Notwendigkeiten
alles erfahrungsmﬁ,ﬁige Wirkliche beherrschen und also wohl
auch selbst nicht auflerhalb der Wirklichkeit gesucht werden,
diirfen. |

Doch wenden wir uns wieder zu Kant!

Es muf} in seiner Schrift auffallen, daf} er den nervus:
probandi immer nur kurz beriihrt, dagegen viel Beiwerk
bringt, um seinen Beweisgrund zu empfehlen, Das geschieht.
einmal in der zweiten Abteilung, indem er aus gewissen
Notwendigkeiten in den Dingen auf Gottes Dasein schliefit,
wie sein Beweisgrund aus der Notwendigkeit iiberhaupt,
und dann in der dritten Abteilung, mdem er seinen Beweis.
mit anderen Beweisen vergleicht.

Die Erscheinung, dafl aus einer und derselben Vor-
aussetzung mit Notwendigkeit die mannigfaltigsten Fol-
gerungen entspringen und wiederum Notwendigkeiten einer
Art sich mit solchen anderer Art zur Hervorbringung der
vorteilhaftesten und weitreichendsten Wirkungen auf das
beste zusammen reimen, soll, wie sie a priori aus der letzten
Notwendigkeit, die Gott ist; begriffen wird, also auch a po-
steriori zu Gott hinfithren.



396 Gedanken zu der Schrift Kants:

Hieriiber 18t sich Kant im Beschlufl der vierten Be-
trachtung der ersten Abteilung seines Werkes p. 47 ff. fol-
gendermafien vernebmen :

»Weil aus dem angepriesenen Beweisgrunde erhellt,
dafl alle Wesen anderer Dinge und das Reale aller Mog-
lichkeit in diesem einigen Wesen gegriindet sel, in welchem
die grofiten Grade des Verstandes und eines Willens, der
der grofitmégliche Grund ist, anzutreffen, und weil in einem
solchen Alles in der duferst moglichen Ubereinstimmung
sein muf}, so wird daraus schon zum voraus anzunehmen
sein, dafl, da ein Wille jederzeit die innere Moglichkeit der
Sache selbst voraussetzt, der Grund der Mdglichkeit, das
i1st das Wesen Gottes, mit seinem Willen in der grobiten
Zusammenstimmung sein werde, nicht als wenn Gott durch
seinen Willen der Grund der inneren Moglichkeit wire,
sondern weil ebendieselbe unendiiche Natur, die die Be-
ziehung eines Grundes auf alle Wesen der Dinge hat, zu-
gleich die Beziehung der hichsten Begierde auf die da-
durch gegebenen gréfiten Folgen hat, und die letztere nur
durch die Voraussetzung der ersteren fruchtbar sein kann.
Demnach werden die Moglichkeiten der Dinge selbst, die
durch gottliche Natur gegeben sind, mit seiner grofsen Be-
glerde zusammenstimmen. In dieser Zusammenstimmung
aber besteht das Gute und die Vollkommenheit., Und weil
sie mit einem iibereinstimmen, so wird selbst in den Mog-
lichkeiten der Dinge Einheit, Harmonie und Ordnung an-
zutreffen sein,“

w Wenn wir aber auch durch eine relfe Beurteilung
der wesentlichen Eigenschaften der Dinge, die uns durch
Erfahrung bekannt werden, selbst in den notwendigen Be-
stimmungen ihrer inneren Moglichkeit eine Kinheit im
Mannigfaltigen und Wohlgereimtheit in dem Getrennten
wahrnehmen, so werden wir durch den Erkenntnisweg
& posteriori auf ein einiges Prinzipium aller Moglichkeit
zurtickschlieffen konnen, und uns zuletzt bei demselben
Grundbegriffe des schlechterdings notwendigen Daseins be-
finden, von dem wir durch den Weg a priori anfinglich
ausgegangen waren. Nunmehr soll unsere Absicht. darauf
gerichtet sein, zu sehen, ob selbst in der inneren Méglich-
keit der Dinge eine notwendige Beziehung auf Ordnung
und Harmonie, und in diesem unermefilichen Mannigfaltigen
KEinheit anzutreffen sei, damit wir daraus urteilen konnen,



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 397

-ob die Wesen der Dinge selbst einen obersten gemeinschaft-
lichen Grund erkennen.“ |

So werden dann in der zweiten Abteilung Félle inner-
licher Wohlgereimtheit oder Einheit in den Wesen der Dinge
gebracht, um aus ihnen auf das Dasein Gottes als des Hoch-
sten gemeinsamen Grundes dieser KErscheinung zu schlieflen.
Zuerst wird p. b0 ff. die Einheit in dem Mannigfaltigen der
Wesen der Dinge an den Eigenschaften des Raumes, be-
-sonders den Gesetzen des Kreises gezeigt, die zuletzt alle
auf den einfachen Begriff des Kreises zuriickgehen. Alle
‘Graden, die sich aus einem beliebigen Punkt innerhalb des
Kreises durchkreuzen, sind, indem sie an die Peripherie
stoflen, immer in geometrischer Proportion geschnitten (511 ).
Alle Sehneun, die an den Vertikaldurchmesser stofien, haben
‘insgesamt das gemein, dafl der:freie Fall durch ‘dieselben.
in gleichen Zeiten geschieht (53). Der Zirkelring zwischen
zwel konzentrischen Kreisen hat eine von einer Zirkelfliche
sehr verschiedene Gestalt und es kommt jedermann anfangs
schwer vor, ihn in diese Figur zu verwandeln. Allein so-
bald ich einsehe, dafl die den inneren Kreis beriihrende
Linie, so weit gezogen, bis sie zu beiden Seiten die Peri-
pherle des grofieren Kreises schneidet, der Durchmesser
dieses Zirkels sei, dessen Fliche dem Inhalte des Zirkel-
ringes genau gleich ist, so kann ich nicht umhin, einige Be-
fremdung tiber die elnf”dlmge Art zu #uBern, wie das Gtesuchte
in der Natur der Sache selbst sich so leicht offenbart und
meiner Bemithung hierbei fast nichts beizumessen ist (54f.).

Zum Schlusse meint Kant, daf alle derartigen harmo-
nischen Beziehungen in den Eigenschaften des Raumes das
Gefiithl auf eine dhnliche Art riithren, wie die zufdlligen
‘Schonheiten der Natur (55), um darauf an diesen Gedanken
folgende Betrachtung zn kniipfen: ,Wenn man bei der-
gleichen Anordnungen der Natur berechtlgt ist, nach einem
Grunde einer so weit erstreckten Uberemstlmmung des
Mannigfaltigen zu fragen, soll man es denn weniger sein
bei Wahrnehmung des Ebenmafles und der Einheit in den
unendlich vielfiltigen Bestlmmungen des Raumes? Ist diese
Harmonie darum weniger befremdlich, weil sie notwendig
ist? Ich halte dafiir, sie sei es darum nur desto mehr. Und
weil dasjenige Viele, davon jedes seine besondere und un-
-abha.ngxge Notwend:gkelt hitte, nimmermehr Ordnung, Wohl-
:gereimtheit und Einheit in den gegenseitigen Beziehungen



398 Gedanken zu der Schrift Kants:

haben kénnte, wird man dadurch nicht ebensowohl wie durch
die Harmonie in den zufilligen Anstalten der Natur, auf
die Vermutung eines obersten Grundes selbst, der Wesen
der' Dinge gefiihrt, da die Einheit des Gruudes auch Kin-
heit in dem Umfange aller Folgen veranlat?4

In demselben Sinne betrachtet Kant darauf die Ge-
setze der Bewegung, die er p. 63 als inmnerlich notwendig
ansieht, so dafl ohne sie keine Materie denkbar sei. Die
atmospha.rlsche Luft mag freilich zun#chst der Atmung
dienen, aber dieselben Eigenschaften, die sie hierfiir taug-
lich machen, bestimmen auch ihre Bewegung beim Saugen
der Nahrung seitens der jungen Tiere und unter dem Druck.
der Pumpwerke, bestimmen die Bildung der Wolken und
den Wechsel der Winde (591.). Nicht blofl die Luft, sondern.
die Materie iiberhaupt folgt in ihrer Bewegung dem Ge-
setze des mindesten Kraftaufwandes und tritt so in ihren.
Wirkungen unter eine allgemeine Formel, die eine Beziehung
auf Ansténdigkeit, Schonheit und Wohlgerelmthelt aus--
dritckt (63). Man darf wohl glauben, dafl ein so allgememer
Zusammenhang in den einfachsten Naturen der Dinge einen
weit tauglicheren Grund an die Hand gebe, irgend in einem:
vollkommenen Urwesen die letzte Ursache von allem in der
Welt zu erblicken, als alle Wahrnehmung verschiedener zu--
falliger und veréinderlicher Anordnung nach besonderen Ge-
setzen (p. 64).

Ebenso sollen die Gebirge und Fliisse. rein natiirlich.
blofy unter dem bestimmenden Einfluf3 der mechanischen.
Gesetze enstanden sein kénnen, p. 126 ff,

SchlieBllich will Kant noch die Entstehung des Welt~
alls, zunéchst die Blldung unseres Sonnensystems, aus ur-
sprungllch allenthalben im Weltraume verbreiteter Materie-
gemaﬁ der spiter soganannten Kant-Laplaceschen Hypothese
rein mechanisch aus dem Newtonschen Gravitationsgesetze
ableiten (7, Betrachtung, p. 149 —173). Er meint (p. 151), daf3.
solchem Versuche sonst nichts im Wege stehe, ,als der
Eindruck von der rithrenden Grofle eines solchen Natur-
stiickes, wo die natiirlichen Ursachen alle verdéchtig sind,
weil ihre Zulidnglichkeit viel zu nichtig und dem Schépfungs--
rechte des obersten Urhebers entgegen zu sein scheint®.
»Allein“, entgegnet er, ,konnte man eben dieses nicht auch
von der Mechanik sagen, wodurch ein grofier Weltbau,.
nachdem er einmal da ist, seine Bewegungen forthin er-



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 399

hillt?* Den Zweck aber, den er mit seiner Betrachtung ver-
folgt, spricht er in einer beigefiigten Anmerkung (p. 172f)
aus in den Worten: ,Die Absicht dieser Betrachtung ist
vornehmlich, um ein Belsplel von dem Verfahren zu geben,
zu welchem uns unsere vorigen Beweise berechtigt haben,
da man némlich die ungegriindete Besorgnis wegschafft, als
wenn eine jede Erklirung einer groflen Anstalt der Welt
aus allgemeinen Naturgesetzen den boshaften Feinden der
Religion eine Liicke offue, in ihre Bollwerke zu dringen ..
Mein Zweck, insoferne er diese Schrift betrifft, ist erfullt
wenn man durch das Zutrauen zu der Regelmé’mﬁigkeit und
Ordnung, die aus allgemeinen Naturgesetzen flieflen kann,
vorbereitet, nur der mnatiirlichen Weltweisheit ein freieres
Feld offnet, und eine Erklirungsart wie diese oder eine
andere als mogllch und mit der Erkenntnis eines weisen
Gottes wohl zusammenstimmend anzusehen kann bewogen
werden.“

Zuletzt kommt er wieder auf die Abhéngigkeit aller
Weltordnung von Gott zuriick, ,Uberdies merke ich an,
dafi das atomistische System des Demokrltus und Eplkur
ungeachtet des ersten Anscheines von Ahnlichkeit, doch eine
ganz verschiedene Beziehung zu der Folgerung auf einen
Urheber der Welt habe, als der Entwurf des unserigen. In
jenem war die Bewegung ewig und ohne Urheber, und der
Zusammenstof), der reiche Quell so vieler Ordnung, ein Ohn-
gefihr und oin Zufall, wozu sich nirgend ein Grund fand.
Hier fiithrt ein erkanntes und wahres Gesetz der Natur, nach
einer sehr begreiflichen Voraussetzung, mit Notwendigkeit
auf Ordnung, und da hier ein bestimmender Grund eines
Ausschlages auf Regelméfligkeit angetroffen wird, und etwas,
was die Natur im Gleise der Wohlgereimtheit und Schon-
heit erhilt, so wird man auf die Vermutung eines Grundes
gefithrt, aus dem die Notwendigkeit der Beziehung zur
Vollkommenheit kann verstanden werden“ (p. 174 f.), |

In der dritten und letzten Abteilung soll nach Kants
eigenen Worten dargetan werden, dafl aufler dem ausge-
geofiihrten Bewelsgrunde kein anderel zu einer Demonstration
vom Dasein Gottes moglich sei (p. 188). ,Die Uberzeugung ;
sagt er (p. 188f.), ,von der grofien Wahrheit: es ist eiu
Gott, wenn sie den hochsten Grad mathematischer Gewif3-
heit haben soll, hat dieses Eigene; dafl sie nur durch einen
einzigen Weg "kann erlangt werden, und gibt dieser Be-



400 Gedanken zu der Schrift Kants:

trachtung den Vorzug, daf die philosophischen Bemthungen\
sich bei einem einzigen Beweisgrunde vereinigen miissen,
um die Fehler, die in der Ausfithrung desselben mdchten
eingelaufen (emgebchhchen) sein, vielmehr zu verbessern,.
als ihn za verwerfen, sobald man iiberzeugt ist, dafl keine-
Wahl unter mehr dergleichen mdgglich sei.*

Kant sucht seine Behauptung auf Grund einer Kin-
teilung auf dem Wege des Ausschlusses zu rechtfertigen..

Es giht Gottesbeweise aus Begriffen und aus der KEr-
fahrung : aus Begriffen, den kartesianischen und den seinigen,
aus Erfahrung, den kosmologischen und den physikotheo-
logischen. In dem kartesianischen Beweise schlieit man
aus dem Begriffe des vollkommensten Wesens auf sein Da-
sein, das auch eine Vollkommenheit sein soll. Kant setzt.
den Fehler dieses Schlufiverfahrens darein, dafi das Dasein
kein Pridikat, also auch kein Pridikat der Vollkommenheit
und demnach durch keine Zergliederung in dem Subjekts-
begriffe anzutreffen ist (p. 190 ff.). In dem kosmologischen Be-
weise, der aus dem Dasein der Dinge iiberhaupt ein unab-
hidngiges und weiterhin notwendiges Wesen ableitet, soll
der Fehler stecken, dafl er zuletzt wieder in die Wege des
ungiiltigen kartesianischen Beweises einlenkt (p. 193 ff.). Der-
physikotheologische Beweis endlich, aus der Zweckméfig-
keit und Schonheit der Dinge, ist zwar durchaus stichhéltig:
und wird immer in der natiirlichen Gotteserkenntnis den
ersten und vornehmsten Platz behaupten, vermag aber nicht
mit geniigender Schérfe darzutun, dafl der Welturheber
unendlich weise, nur einer und Schopfer ist (p. 196 ff.).

Dagegen meint Kant, dafl seinem Beweisgrunde die
Mingel der anderen Argumente nicht anhaften. Inshesondere
bemerkt er Descartes gegeniiber: ,Der Schlufl von den
Moglichkeiten der Dinge als Folgen auf das Dasein Gottes
als einen Grund ist von ganz anderer Art (als der Schlufl
von dem Zusammenhang der Pridikate in einem moglichen
Ding auf sein Dasein). Hier wird untersucht, ob nicht dazu,
dafy etwas moglich sei, irgend etwas Existierendes voraus-
gesetzt werden miisse, und ob dagjenige Dasein, ohne welches
selbst keine innere Moglichkeit stattfindet, nicht solche
Eigenschaften enthalte, als wir zusammen in dem Begriffe
der Gottheit verbinden“ (p. 192).

Dem physikotheologischen Beweise gegeniiber aber
sagt er: ,Bei aller Vortrefflichkeit ist diese Beweisart.



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 401

doch immer der mathematischen Gewi3heit und Genauig-
keit unfihig ... Dagegen, wofern wir uns nicht zu sehr
schmeicheln, so’scheint unser entworfener ontologischer Be-.
weis derjenigen Schérfe fahig zu sein, die man in einer De-.
monstration fordert* (p. 199 bis 201).

Das ist also der Inhalt der kurzen dritten Abteilung-
der Kantschen Schrift.

" Nachdem wir nun iiber das Ganze Bericht erstattet.
und auch auf das Fiir und Wider in dieser Sache schon
im allgemeinen hingewiesen haben, gehen wir zur end-
giiltigen Kritik tiber und fassen zuerst den Beweisgrund
selbst, den Begriff, aus dem das notwendige Dasein folgen,
soll, ins Auge,

Dieser Begriff ist die absolute Moglichkeit des Denk-.
lichen. Es mufi immer etwas gedacht werden kénnen. Nun
meint Kant, daBl diese Moglichkeit ein Dasein fordere.
Wenn nichts sei, kénne nichts mehr gedacht werden. Auf
die Richtigkeit dieses Schlusses kommt alles an. Kant.
sagt, wenn nichts sei, entfalle jedes Datum fiir das Denken.
Ist das wahr? KEs wire zweifellos wahr, wenn das Denk-
liche, um gedacht werden zu koénnen, wirklich sein miiflte.
Aber das ist offenbar nicht der Fall. Die arithmetischen
und geometrischen Sitze z. B. sind wahr und eben darum
Datum fiir das Denken, auch wenn nichts ist, was unter-
die Zahlen und Figuren fillt, Was die Figuren angeht, so
sind sie {iberhaupt nach der Schérfe des Begriffes mehr-
gedacht als wirklich. Eine vollkommene Kreislinie hat noch
niemand gezeichnet.

Wenn nun fiir die Denkbarkeit der Dinge nicht ein-
mal jhre eigene Existenz etwas austrigt, wenn sie, mit.
anderen Worten, gedacht werden kdnnen, auch wenn sie
nicht wirklich sind, warum soll dies nicht auch gelten,
wenn iiberhaupt nichts ist? Welchen Grund hiefiir wiiite.
Kant zun nennen? Der Wegfall aller Daten fir das Denken,
was er als logische Folge der Aufhebung alles Seins nennt,
ist doch nur ein Wort, das besagt: wenn nichts ist, kann
nichts gedacht werden. Den Beweis hierfiir aber bleibt er
schuldig. :

In der zweiten Betrachtung der 1. Abt., Nr. 2, p. 18f,,
sagt er: , Wenn alles Dasein aufgehoben wird, so ist nichts.
schlechthin gesetzt, es ist iiberhaupt gar nichts gegeben,
kein Materiale zu irgend etwas Denklichem und alle Mog-



402 Gedanken zu der Schrift Kants:

lichkeit fallt génzlich weg.“ — Hier ist in bezug auf die
zwel letzten Folgesidtze zu unterscheiden; der Satz: es ist
kein Material zu Denklichem gegeben, ist wahr, wenn
‘Gegebensein Existenz bedeutet, falsch, wenn das Sein des
Intelhglbelen als solchen ; nur so aber wire etwas bewiesen.
Der andere Satz: alle Moghchkelt fallt weg, 1st wahr von
der Moglichkeit des Werdens, Denn wenn nichts ist, kann
nichts werden, falsch oder unbewiesen von der Moghchkelt
des Gedachtwerdens. |

Er schreibt weiter p. 19: ,Daf} irgendeine Moglich-
keit sei und doch gar nichts Wirkliches, das widerspricht
sich, weil, wenn nichts existiert, auch nichts gegeben ist,
das da denklich wére, und man sich selbst widerstreitet,
wenn man gleichwohl will, daf} etwas moglich sei. er
haben in der Zerghedemng des Begriffes vom Dasein ver-
standen, dafi das Sein oder schlechthin Gesetztsein, wenn
man diese Worte dazu nicht braucht, logische Beziehungen
der Pridikate zu Subjekten auszudriicken, ganz .genau
einerlei mit dem Dasein bedeute. Demnach zu sagen: es
existiert nichts, heifdt ebensoviel als: es ist ganz und gar
nichts; und es W]derspncht sich offenbar, dessenungeachtet
hinzuzufiigen, es sei etwas moglich. — Die Behauptung,
dafl das Wort Sein, abgesehen von seinem Gebrauch als
Kopula, nur Dasein bedeute, ist falsch, Auch das Intelligibele,
die Wahrheit ist, und das geniigt, um den logischen Schritt
Kants von der Auf'hebung der Wirklichkeit zu der Auf-
hebung des Seins und der Méglichkeit als Fehler zu er-
weisen. Wollte man aber einwenden, dafl doch die Kopula
als Beziehung zwischen Subjekt und Pradikat nichts anderes
sei als das denkliche Sein, von dem wir immer reden, so
wiirden wir darauf verzichten, hieriiber zu streiten, aber
bemerken, dafl dann von dieser Bedeutung von Sein als
Kopula in unserem Falle nicht abgesehen werden diirfe,
da sich gerade hier ein Weg auftut, auf dem man eine
Moglichkeit und ein Sein findet, auch wenn man alle
Wirklichkeit fortdenkt.

Endlich bringt Kant, um die unzertrennliche Ver-
kniipfung des Wirklichen mit dem Méglichen zu erhirten,
p. 20 noch eine Schlufdfolgerung, die wir einem Teile nach
schon zu Anfang angefilhrt haben: ,Wodurch alle Mog-
lichkeit iiberhaupt aufgehoben wird, das ist sehlechterdmgs
unmoglich, Denn dieses sind gleichbedeutende Ausdriicke.



Der einzig mégliche Beweisgrund zu einer Demonstration 403

Nun wird erstlich durch das, was sich selbst widerspricht,
das Formale aller Moglichkeit, ndmlich die Ubereinstim-
mung mit dem Satze des Widerspruches, aufgehoben, daher
ist, was in sich selbst widersprechend ist, schlechterdmgs
unmogheh Dieses ist aber nicht der Fall, in dem wir die
ginzliche Beraubung alles Daseins zu betrachten haben.
Denn darin liegt, wie erwiesen ist, kein Widerspruch.
Allein wodurch das Materiale und die Data zu allem Mog-
lichen aufgehoben werden, dadurch wird auch alle Mog-
lichkeit verneint. Nun geschieht dieses durch die Auf-
hebung alles Daseins; also wenn alles Dasein verneint
wird, so wird auch alle Moglichkeit aufgehoben. Mithin
1st es schlechterdings unmoglich, dafl gar nichts existiere.“

Hier wird das Formale aller M6glichkeit dem Materialen
gegeniibergestellt. Nur dieses Materiale der Moglichkeit soll
mit dem Dasein aufgehoben werden und diese Folge soll
ergeben, dafl nicht alles Dasein aufgehoben werden kann,
Aber wenn uns Kant nun doch zeigen wollte, dafd diese
Folge eintritt, also daf} nichts zu denken bleibt, wenn
nichts da ist, Allein er bescheidet sich, es zu behaupten,
und ganz unbefangen, als hdtte er es bewiesen, gebraucht
er es wie einen Trittstein, um bei dem Schlusse anzu-
kommen, den er verfolgt, der Unmdglichkeit, daf’ gar nichts
-existiere.

Wir miissen aber auch die Auffassung beanstanden,
die uns hier an der Spitze der Schlufifolgerung begegnet:
» Wodurch alle Moglichkeit iberhaupt aufgehoben wird, das ist
schlechterdings unmdoglich. Denn dieses sind gleichbedeu-
tende Ausdriicke.“ Hier verbirgt sich eine Zweideutigkeit.
‘Gleichbedeutend sind diese Ausdriicke nur, wenn das, was
alle Moglichkeit aufhebt, der Widerspruch sein soll. Wider-
spruch und Unmoglichkeit sind freilich dasselbe.

Anders aber ist es, wenn das, was alle Moglichkeit
aufhebt, die Aufhebung alles Daseins sein soll. In diesem
Falle ist zu unterscheiden. Hebt sie alle Denkmoglichkeit
auf, so ist sie unmoglich, Hebt sie aber nur alle Daseins-
mﬁgliohkeit auf, so braucht sie nicht schlechterdings un-
moglich zu sein, so lange ich némlich nicht weif}, dafd notwendig
etwas ist. Das WelfS ich aber nicht, so lange ich nicht weif],
dafl Gott ist, was hier nicht Vorausgesetzt werden darf, da.
es erst zu bewelsen ist. So lange ich aber denken kann, dafs
kein Gott ist, kann ich auch denken, daf} nichts ist, weil

Divus Thomas V. (Jahrbuch fir Philosophie ete. XXXIIL.) 27



404 Gedanken zu der Schrift Kants:

alles andere nur durch ihn besteht. Was ich aber denken
kann, dessen Unmoéglichkeit ist fiir mich nicht ausgemacht.
Mithin ist es in diesem Sinne falsch, dafl das, wodurch
alle Moglichkeit aufgehoben wird, unmdéglich ist.

Kant ist also hier getduscht worden. Er miifdte, um
richtig zu schlieflen, voraussetzen, was zu beweisen ist, die
Existenz Gottes. Nur sie macht die Verneinung alles Da-
seins unmoglich, Abgesehen von ihr lehrt uns zwar die
Erfahrung, dafl etwas ist, weshalb notwendig auch etwas
moglich ist, aber diese Notwendigkeit und die Unmoglich-
keit des Gegenteils wird doch nur durch die Tatsache
bezeugt, also a posteriori erkannt, nicht a priori begriffen.
Das ist es aber, was Kant am Herzen lag: die Auffindung
eines Prius als Beweisgrund fiir das Dasein Gottes. Dem
tiefsinnigen Manne lief3, so méchten wir meinen, die Frage-
keine Ruhe, wie Gottes Dasein aus sich notwendig sein
sollte und als notwendig einzusehen wire. Darum suchte er
nach einer Vermittlung und glaubte sie in der Notwendigkeit
eines Daseins iiberhaupt entdeckt zu haben. Darauf scheinen
auch die Worte am Schlusse seiner Arbeit hinzudeuten.

,Es 18t nur ein Gott und nur ein Beweisgrund, durch
welchen es moglich ist, sein Dasein mit der Wahrnehmung-
derjenigen Notwendigkeit einzusehen, die schlechterdings
alles Gegenteil vernichtigt; ein Urteil, darauf selbst die
Beschaffenheit des Gegenstandes unmittelbar fithren konnte.
Alle anderen Dinge, welche irgend da sind, kénnten auch
nicht sein, Die Erfahrung von zufilligen Dingen kann
demnach keinen tiichtigen Beweisgrund abgeben, das Da-
sein desjenigen daraus zu erkennen, von dem es unmdglich
ist, dafd er nicht sei. Nur lediglich darin, daf} die Ver-
neinung der gottlichen Existenz vollig nicnts ist, liegt.
der Unterschied seines Daseins von anderer Dinge ihrem*
(p. 204 ff.).

Kant tibersieht, daf nur die zufilligen Dinge uns die-
Moglichkeit eines Daseins bezeugen und sonach diese Mog-
lichkeit an sich auch zufillig sein kénnte. KEr iibersieht
aber auch, dafl sich die Notwendigkeit des gottlichen Da--
seins nicht a priori beweisen lifit. Nur wer die Wesenheit
Grottes schaut, erkennt in ihr auch den Grund seines Da-
seins. Wir erkennen sein Dasein aus seinen Werken: er
ist aller Dinge Ursache und selbst ohne Ursache, somit.
sich selbst Grund des Seins und notwendig seiend.



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 405

Es darf uns also ausgemacht sein, dal aus der Mog-
lichkeit von Dingen tiiberhaupt kein géttliches Dasein er-
schlossen wird: wenn Dinge mdglich sind, so folgt nicht,
dafl etwas sein mufl oder ein notwendig existierendes
Wesen besteht, wie wir Gott denken.

Wir haben bisher angenommen, daf Kant, um von
der Moglichkeiv von Dingen zur Notwendigkeit eines Da-
seins zu gelangen, sich der Vermittlung des Intelligibelen
bedient, als wollte er sagen: das Intelligibele mufl immer
bleiben und da es mit allem Dasein aufgehoben wiirde, so
mufl etwas notwendig da sein. Auf diesen Gedanken kommt
man, da er neben dem Moglichen auch das Denkliche
nennt oder sagt, es miisse sich immer etwas denken lassen.
Entsprechend haben wir die Widerlegung gestaltet: das
Denkliche fordert kein Dasein. Freilich ist die Wider-
legung des Argumentes auch fiir den Fall , vorgesehen
worden, dafd es nicht das Intelligibele meint, sondern nur
das Mogliche im Sinne dessen, was existieren kann: die
Méglichkeit von Dingen, als nicht absolut notwendig,
fordert kein absolut notwendiges Dasein.

Nun ist es zwar ungewifl, ob Kant mit dem Denk-
lichen wirklich das Intelligibele oder die Wahrheit meint;
er wird vielleicht denklich gesagt haben, sofern was mog-
lich ist, denkbar ist. Denn einwal gibt er nicht bestimmt
zu verstehen, daf} er das Intelligibele im Sinne hat, und
dann wire in diesem Falle in seinem Beweise das Moment
der Moglichkeit von Dingen iiberhaupt iberflissig. Er
konnte unmittelbar von der Wahrheit und ihrer notwen-
digen Geltung auf ein notwendiges Dasein schlieflen. Trotz-
dem durften wir schon aus einem anderen Grunde der
Vorstellung begegnen, als ob ein solcher Schlufs méoglich
wire. Wir wissen, dafl nicht blof der hl. Augustin, sondern
schon Aristoteles ungefihr so gefolgert haben sollen und
dafl Kleutgen hierfiir als fiir eine Tatsache einsteht, und
es mag hier die Stelle sein, auf diesen Punkt ndher ein-
zugehen.

Wir lassen also einstweilen den Beweisgrund Kants
und fragen, wie es in Wirkliehkeit um die Beweisgiinge
des hl. Augustin und des Aristoteles bestellt ist. An-
schlieflend wird der Beweisgang Geysers beriihrt.

Aristoteles” hat Met. XII, 6 ans der Himmelsbewegung
ein erstes Bewegendes abgeleitet als ein selbst Unbewegtes

27*



406 Gedanken zu der Schrift Kants:

und als ein Prinzip von der Art, dafl seine Substanz nicht
Moglichkeit ist wie in den Geschipfen, sondern Wirklich-
keit, das ist Sein und Titigkeit. Darauf sucht er XII, 7
zZu erLlaren wie dieses Prinzip — er nennt es in der Folge
n demselben Kapitel Gott — alles bewegen konne, ohne
selbst der Bewegung und dem Wandel zu unterliegen, und
findet den Grund darin, dafl es sich in der Weise des hochsten
Gutes und der ersten Wahrheit bewegt. Das Gute bewegt
den Willen, ihn ziehend, und das Wahre den Geist, ihn
erleuchtend, ohne bewegt zu werden, Nur dann also kann
Gott die unkorperlichen Sphérengeister und die Sphiren
selbst bewegen, ohne auch seinerseits bewegt zu werden,
wenn er selbst das hochste Gut und das erste Intelligibele
ist. Denn nur dann ist er in seinem Denken und Wollen
von nichts als sich selbst abhingig, weil er alles in sich
selbst erkennt und wegen seiner selbst will und tut.

So wird denn hier der Satz, dafl ein unbewegt Be-
wegendes als wesenhaftes Sein und wesenhafte Tat existiert,
zuerst aus der Bewegung des Himmels bewiesen und darauf
der Begriff der wesenhaften Wahrheit und Giite eingefiihrt,
um zu erkléren: erstens, wie ein solches Wesen auch die
Geister bewegen konne, die nach Aristoteles und der alten
Astronomie die Sterne mittels der Sphéren bewegten; dies
soll eben durch die Macht der Wahrheit und Giite ge-
schehen; und dann zweitens und besonders, wie es unbe-
wegt bewegen konne, und dieses kann es, weil in einem
geistigen Wesen die Tatigkeit nach auflen von Gedanken
und Entschlissen kommt und in einem Wesen, das selbst
der Inbegriff aller Wahrheit und Vollkommenheit ist, kein
neuer Gedanke und Wille auftritt, indem es, sich selbst
denkend, eben damit schon alles erkennt, was es zu er-
kennen fihig ist, und, sich selbst wollend oder liebend,
zugleich alles will und beschliefit, was es in der Zeit tut.
Somit bleibt es ewig bei allem seinem Erkennen, Wollen
und Tun sich selbst eigentlicher Gegenstand.

Nun soll das aber nach Kleutgen derselbe Weg sein,
auf dem der hl. Augustin zur Erkenntnis Gottes zu fithren
plegt (Philosophie der Vorzeit, 9. Abhandl. 1, 2, p. 704).
Die Beweisfithrung bei Augustm beschreibt Kleutgen
a. a. 0., p. 703 f. mit folgenden Worten: ,Hs sind nicht
nur .die wandelbaren Erscheinungen der Korperwelt,
sondern auch die Veridnderungen im Geistesleben zu er-



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 407

kliren, Aus denselben erkennen wir die Beschrianktheit
und Abhingigkeit des Geistes: er ist in seiner Tatigkeit
fremdem Einflusse unterworfen. Diesen Einfluffi kann nichts
Korperliches,  sondern nur der eigentliche Gegenstand
seines Frkennens und Willens auf ihn iiben, also das
Wahre und Gtute; aber nicht so, wie es in den wandel-
baren Dingen erscheint, sondern wie es durch die Vernunft
in der Abstraktion erfaf’t wird. Und hier erst, in dem
eigentlichen Gegenstand der verntinftigen KErkenntnis und
des verniinftigen Begehrens, finden wir ein in sich Un-
wandelbares, das anderes, nimlich den Geist, und durch
ihn die Kérper verdndert. Aber dieses viele Wahre und
Gute, das unseren Geist bewegt, kann so wie es vor un-
serem Greiste steht — in seiner Allgemeinheit — nicht
wirklich sein und doch mufl es in einer Wirklichkeit seinen
Grund haben: denn wir erkennen mit voller Klarheit und
Gewiflheit, dafy es wahr, ewig und unwandelbar ist. Eben
deshalb aber, weil es nieht blofi wahr, sondern auch ewig
und unwandelbar ist, kann das Wirkliche, worin es griindet,
nichts von all dem sein, was entsteht und vergeht und
dem Wandel unterliegt. So muf es also aufler und iiber dieser
verénderlichen Welt ein Wirkliches geben, worin alles
Wahre und Gute, das als Gegenstand Ursache unseres Er-
kennens und Wollens ist, seinen Grund hat, wund dies
Wirkliche muff ewig und unwandelbar sein. Weil ferner
das Wahre und Gute, das wir erkennen, zugleich die
bleibenden Gesetze alles Verdnderlichen enthiélt, so mufl
von jenem Wesen, durch welches es Bestand hat, Himmel
und Erde mit allem, was in ihnen ist und geschieht, ab-
hangig sein. Dieses wirkliche Wesen also, das, selbst un-
wandelbar und unabhéngig, durch die Macht der Wahrheit
und Giite alles bewegt und alles behérrscht, nennen wir
Gott. “ ;

Nach dieser Darstellung schlgsse also Augustin aus
der ewigen Geltung der Wahrheit auf ein ewiges und
wandelloses Wirkliches, Gott, als Grund dieser ikrer Gel-
tung und, wenn man unter den Belegstellen bei Augustin
z. B, das zweite Buch der Schrift von der Willensfrei-
heit liest, so konnte man versucht sein, der Auslegung
Kleutgens beizupflichten. Augustin setzt dort voraus, dasf,
wenn etwas iiber unseren Geist erhaben 1ist, dieses ent-
weder selbst Gott ist, dann n@mlich, wenn nichts Hoheres



408 Gedanken zu der Schrift Kants:

existiert als eben dieses und sonst dieses Héhere Gott ist,
und nachdem er gezeigt hat, dafl die Wahrheit tiber un-
seren (teist erhaben ist, da wir nicht iiber sie, sondern
nach ihr iber alles andere, auch unsere eigenen Hand-
lungen urteilen, so erklirt er im Kapitel 15, dafl der Ver-
nunftbeweis fir das Dasein Gottes hiermit rechtmifig er-
bracht sel.

Von dem Beweise Augustms sagt nun Kleutgen
p. 704: ,Es sind dieselben Gedanken, die wir bei Aristo-
teles finden. Aber das Verfahren des Kirchenvaters ist
ohne allen Zweifel von dem aristotelischen ganz und gar
verschieden. Aristoteles geht, wie wir soeben gesehen haben,
von der empirischen Bewegung aus. Aus ihr folgert er das
Dasein der lauteren Wirklichkeit. Diese erweist sich ihm
dann als die lautere Wahrheit und das lautere, lebendige
und selige Erkennen und Schauen und somit als das Wesen
aller Wesen, das wir Gott nennen (Met. 12, 7, 10729,
14—30). Augustin hingegen folgert aus der Erfahruno die
wir von unserem geistigen Leben machen, zuerst, da{s es
eine ewig giiltige Wahrheit gibt, die. nicht bloB unser
Geistesleben, sondern alles Sein und Geschehen beherrscht,
Diese Wahrhelt scheint er dann ohne weiteres Gott gleich-
zusetzen, wenigstens falls nicht noch etwas Hoheres als sie
sein sollte, was dann letzthin Gott wire.

‘Wir sagten, Augustin scheine ohne weiteres die Wahr-
heit Gott gleichzusetzen. Man sieht ibn nicht zwischen
der Wahrheit, nach der wir urteilen und handeln, und der
subsistierenden Wahrheit, die Gott ist, vermitteln. Kleutgen
zwar sucht diese Vermittlung aus dem Seinigen herzu-
stellen, indem er sagt, die Wahrheit konne so, wie sie vor
unserem Geiste steht, nicht wirklich sein, sie miisse aber
in einem Wirklichen ihren Grund haben, Aber gerade das
weifl er nicht einleuchtend zu machen. Die abstrakten
Urteile setzen nichts Wirkliches, sondern nur ein Subjekt
der Aussage voraus, gleichgiiltig, ob es existiert oder nicht.

Kleutgen weist freilich p. 706 auch darauf hin, daf
Aristoteles von einer Ordaung des Intelligibelen rede ver-
mége deren das Akzidenz aus der bubbtanz das Zusammen-
gesetzte aus dem Einfachen und das M(’igliche aus dem
Wirklichen erkannt werde und demnach die Substanz, das
Einfache und das Wirkliche, das erste Intelligibele sei
(vgl. bei Aristoteles Met. XII, 7, 10724, 31f). Aber ab-



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 409

gesehen davon; daff man diese Gedanken bei Augustin
nicht findet, so haben sie auch bei Aristoteles einen ganz
anderen Zweck, als etwa einen Weg zu zeigen, auf dem
aus der gedachten Wahrheit in unseren Urteilen die wesen-
hafte Wahrheit, die fir sich besteht, zuerst gefunden
wiirde. Dafl der erste Beweger Substanz, einfach in seiner
Natur und aktuell in seinem Sein ist, hat Aristoteles schon
im sechsten Kapitel festgestellt. Im siebenten will er noch
zeigen, dafd er auch die erste Wahrheit ist, und das folgt
freilich auf einleuchtende Weise aus der von ihm nach-
gewiesenen Ordnung des Intelligibelen,

Der Weg, auf dem Augustin Gott findet, ist also mit
nichten der Weg des Aristoteles. Aber er wire auch, im
Sinne Kleutgens verstanden, nicht giiltig. Aus der ewigen
Geltung der Wahrheit liflt sich, wie wir gesehen haben,
die Folgerung, dafi ein ewiges Wirkliches ist, nicht recht-
méflig ableiten. | |

Nach allem Bisherigen miissen wir nun auch erkldren,
dafl wir den oben bezeichneten Gedankengang Geysers ab-
lehnen, moge er nun unter dem Reiche der ewigen Mog-
lichkeiten und Notwendigkeiten, das ihn zur Erkenntnis
des unendlichen Geistes fithrt, das Intelligibele oder was
sonst immer verstehen.

Geyser betont #hnlich wie Kleutgen, dafl das Ideale
vermoge seiner inneren Notwendigkeit die unabdnderlichen
‘Gesetze alles Wirklichen enthilt, aber daraus folgt nicht,
dafl es ein Wesen gibt, in dem das Dasein und die Not-
wendigkeit eins sind. Wenn etwas ist, sei es Gott oder
ein Geschopf, so miissen sich in ihm die Gesetze alles
Seins und Denkens erfiillen, aber darum braucht nicht um-
gekehrt, wenn sie gelten, etwas zu sein, Das Dasein fordert
die Idee, aber die Idee fordert nicht das Dasein. Man kann
nicht sagen, dafl aber die Verkniipfung der idealen Not-
wendigkeit, der ewigen, mit dem zeitlichen Dasein einen
Grund fordert, Das tite sie, wenn sie zufillig wire. Zu-
fillig ist aber nur das zeitliche, geschipfliche Dasein selbst,
das gsonach der Erklirung harrt, Dafl es aber, um mit
Geyser am angefithrten Orte zu reden, in den Bann ewiger
Notwendigkeiten gezwungen ist, das ist nicht zufillig,
sondern kann gar nicht aunders sein, wie uns das Bewufit-
sein aunf das bestimmteste bezeugt, und bedarf darum
keiner Erklirung,



410 | Gedanken zu der Schrift Kants:

Wir kénnen aber diesen Teil unseres Aufsatzes nicht.
verabschieden, ohne eine Bemerkung beziiglich des Gottes-
beweises des hl, Augustin zu machen. Man tut wohl dem
Kirchenvater mit der Annahme unrecht, als habe er so
einfachhin aus der unwandelbaren Wahrheit der Denk-
gesetze das Dasein einer unwandelbaren Substanz gefolgert.
Ein Mann wie Augustin konnte diese abstrakten und toten
Normen keinen Augenblick, auch nicht bedingungsweise,
Grott gleichsetzen, wie er es in der Erkléirung zu tun scheint,
dafl entweder die Wahrheit selbst Gott ist oder daf noch
etwas Hoheres als die Wahrheit existieren und dieses dann
Gott sein muB (vgl. De lib. arbitrio II, 6). Beispiele fir
die ewige Geltung der Wahrheit sind Augustin die Siitze der
praktischen Vernunft, etwa dafl man das Ewige dem Zeit-
lichen vorziehen mufl, und der Zahlenlehre, etwa dafi
sieben und drei zehn sind (ibid. II, 12, 34). Was heif3t es.
doch, dergleichen Sitze Gott gleichzustellen?

Wir glauben also mit Riicksicht auf das Ganze der
Lehre Augustins in der Annahme nicht fehlzugehen, daf}
er die Wahrheit, von der er redet, nicht getrennt fiir sich
fa’t, sondern als Inhalt und Norm unserer denkenden
Seele, die eigens auf ihre Erkenntnis eingerichtet ist. Die
Macht der Wahrheit tiber unseren Geist ist nur daraus
erkliarlich, dafl er von Gott fiir ihre Erkenntnis erschaffen
ist. Darum kann man auch sagen, dafl Gott selbst es ist,
der uns in der Wahrheit gegentibertritt. Die subsistierende
Wahrheit offenbart sich in der abstrakten Wahrheit durch
die unbedingte Herrschaft, die diese iiber unseren Geist:
ausiibt. Darum betont Augustin auch, dafl wir nicht iiber
die Wahrheit, sondern nach ihr urteilen, wihrend wir iiber
das Korperliche und selbst tiiber unsere eigene Seele als
-wirkliche Richter sprechen. ,Uber die Korper“, sagt er,
yurteilen wir so, wenn wir sagen, dafl etwas nicht so weill
oder so viereckig ist, wie es sein sollte, und iiber die Seele,
wenn wir sagen, daf} einer nicht recht geschickt oder milde
ist, Und wir fillen diese Urteile nach jenen inneren Regeln
der Wahrheit, die wir gemeinschaftlich voraussehen, iiber
sie selbst aber urteilt man in keiner Weise (a. a. O. II,
12, 34).

Augustin ist hier von Plato abhiéngig, der im Staat.
6, 608 E Gott oder die Idee des Guten als die intelligibele
und tiber alle Wesenheit erhabene Sonne bezeichnet, die



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 4]t

den Dingen gibt, dafl sie wahr sind, und unserem Ver-
stande, def er versteht, wie die erschaffene Sonne die
Dinge licht und das Auge sehend macht (507 C). Wie der
Einklang =zwischen Auge und Licht auf einen gemein-
samen Schopfer beider hinweist (ebenda), so tut das auch
in gleicher Weise der Einklang zwischen dem Intelligibelen
und unserer Intelligenz: sie flieflen beide aus der gleichen
gottlichen Quelle, Man kann darum auch in gewissem Sinne die
Wahrheit Gott nennen, wie man auch das Licht, das die
Dinge bescheint, selbst Sonne nennt. Im eigentlichen
Sinne aber ist sie nicht Gott, wie auch Plato (ibid. 509 A4)
will, dafl sie zwar die Art des Guten an sich habe, nicht
aber selbst das wesenhafte Gute sel.

Das wiire also etwa der Sinn des Gottesbeweises, den
wir bei Augustin finden. Nur im Vorbeigehen mgchten wir
noch bemerken, dafl wir auch bei Basumker einer Deutung
der Idee Augustins begegnen, die mit der Auffassung Kleut-
gens verwandt scheint und eine Voraussetzung zugrunde
legt, die sich einigermaflen mit dem Geyserschen Gedanken
trifft, weshalb sie auch #hnlichen Bedenken unterliegt. Wir
wollen nur den betreffenden Text aus der neuesten Schrift,
dieses Gelehrten: Roger Bacons Naturphilosophie, Miinster,
Aschendorff, p. 36f. hersetzen,

,HEs ist das (in welchem Sinne man von einer Ewig-
keit und Notwendigkeit des Begriffes reden konne) eine
Frage, die nicht nur die Scholastik beschéftigte, sondern
auch in der philosophischen Bewegung der Gegenwart eine
nicht geringe Rolle spielt. Hier tritt sie gewdhnlich als das
Problem des ,Geltens“ auf, als die Frage, inwieweit man
Wahrheitswerten, Sittlichkeitswerten, vielleicht auch Schén-
heitswerten, unabhingig von den tatsichlichen Erkenntnis-
akten des Individuums eine ewige Geltung zuschreiben
kann ... Was dieses sachliche Problem anlangt, so bin ich
der Uberzeugung, dafl metaphysisch die ewige Geltung der
Wahrheit auf die positive Ewigkeit und Sichselbstgleichheit
des schiopferischen Geistes zuriickfithrt. Ist dies doch der
Grundgedanke des ,noologischen“ Gottesbeweises, dessen:
Begriindung innerhalb der christlichen Spekulation eine
bleibende Tat Augustins war,*

Wir kommen jetzt wieder auf Kant zuriick.

In bezug auf die Art, wie er noch in der ersten Ab-
teilung seiner Schrift in der dritten und vierten Betrach-



4192 Gedanken zu der Schrift Kants:

——

tung in dem vermeintlich bewiesenen Notwendigen Gott
zu finden glaubt, wollen wir nur einfach berichten,

Das.notwendige Wesen soll nur eines sein, weil es
den letzten Realgrund aller anderen Moglichkeit enthélt.
(3. Betr.,, Nr. 3). Es ist einfach, weil, falls es Teile hitte,
nur einer unabhingig und die anderen von diesem abhidngig
und demnach nur als Folgen mdglich wéren und nicht als
Nebenteile zu ihm gehérten (Nr, 4). Es ist unverénderlich
und ewig ; unverdnderlich, weil es, wie alles Wirkliche, in
sich bestimmt und nur in dieser Bestimmtheit der Grund
wie aller, so auch der eigenen Mdglichkeit ist und dem-
nach mit dem Verluste seiner Bestimmtheit aufhorte, mog-
lich zu sein; ewig, weil es notwendig und demnach immer
ohne Anfang und ohne KEnde ist (Nr. b). Es ist das aller-
realste und allgeniigsame Wesen, da die Data zu aller Mog-
lichkeit in ihm anzutreffen sein miissen, entweder als seine
Bestimmungen oder als Kraft, etwas aufer sich zu setzen
(Nr. 6). Es ist aber auch Geist. Denn Geistigkeit bedeutet
Einfachheit, bedeutet Vollkommenheit ohne Zusatz von Un-
vollkommenhelt Vollkommenheit, die durch keine andere
Realitiit ersetzt werden kann, Greist leuchtet aus der Ord-
nung und Schénheit der Welt und mufl darum auch in der
hochsten Ursache anzutreffen sein (4. Betr.,, Nr. 1), Und so
ist denn das gedachte Wesen nach allem diesem Gott. Denn
es existiert notwendig, ist einig in seinem Wesen, einfach in
seiner Substanz, ein Geist nach seiner Natur, ewig in seiner
Dauer, unverénderlich in seiner Beschaffenheit, allgeniig-
sam in Ansehung alles Moglichen und erkllchen

Wir treten nunmehr an die zweite, unverhéiltnismibig
umfangreiche Abteilung heran, um zu sehen, ob Kant hier
die Probe der Kritik besser besteht, Es bedarf beziiglich
der Frage, die uns hier beschaftigt, nicht vieler Worte,
dafl es nicht der Fall ist, Die von ihm in der ersten Be-
trachtung dieser Abteilung angefiithrten Notwendigkeiten
in der Geometrie und Mechanik versagen, wenn sie das Da-
sein (tottes erhérten sollen, ebenso wie das Notwendige
iiberhaupt, das er aus dem Mdglichen erschlossen habe, und
wire dies auch nicht so, so hétten wir doch hier einen
anderen Bewels, der iiber den ersten nichts entschiede.

In der Tat! Wem fiele es ein, z. B. aus den Eigenschaften
des Kreises, die nicht zu seiner Definition gehoren, aber
simtlich mit innerer Notwendigkeit aus ihr folgen, ein iiber-



Der einzig mogliche Bewecisgrund zu einer Demonstration 413
\

rdumliches und iiberweltliches Prinzip abzuleiten, als ob
die Harmonie von Einheit und Vielheit in den Sitzen vom
Kreise nur aus ihr zu begreifen wire? Man sieht angesichts
-der Natur des Kreises nicht ein, wie es anders sein sollte,
und es wire Verstiegenheit des Denkens, wollte man hier
noch nach Griinden fragen. Kbensowenig sieht man aber
ein, wie Gott als Urbild die geometrischen Gesetze als
Abbild begreiflicher machen sollte. Denn darauf scheinen
doch die Erklérungen Kants hinauszulaufen. Auch hier
sagen wir wieder: bei denen, die Gottes Wesenheit schauen,
mag das der Fall sein. Denn auch der Raum mit seinen
Gesetzen griindet auf der gottlichen Unermeflichkeit, die
aus seinem Wesen flie3t. Bei uns ist es sicher mnicht so.

Ganz dasselbe gilt. von der Notwendigkeit, die den
Bewegungsgesetzen eigen sein soll. Sind sie wirklich, wie
Kant will, der Materie innerlich notwendig, so kann aus
ihnen kein Schlufl auf ein iiberweltliches Prinzip als Ur-
heber gezogen werden. Dies kann nur dann geschehen, wenn
sie zufillig sind, d. h. neben anderen moglichen bestehen,
da in diesem Falle die durch sie begriindete gute Ordnung
in der Welt eine Erklirung fordert. Kant nennt freilich
die mechanischen Gesetze auch wieder zufillig, aber in
-einem Sinne, den sonst niemand mit diesem Worte verbindet.
Sie sollen es, wie er sagt, im Realverstande sein, soferne
es zufillig ist, dafl die Materie, die von Gott frei geschaffene,
existiert und den Bewegungsgesetzen ein Feld ihrer Geltung
bietet. Man moge die auch sonst interessante und lesens-
werte Stelle, wo er sich in dieser Weise ausspricht, bei 1thm
selbst nachsehen (erste Betrachtung der 2. Abt., Nr. 2,
p- 63—66). Fir die Wiedergabe an diesem Orte ist sie
zu lang.

Wir iibergehen das, was Kant von der mechanischen
Entstehung der Berge und Fliisse sagt und kommen zur
Kosmogonie. Auch die Erklirung der Bildung und Bewegung
der Weltkérper aus rein mechanischen Ursachen beseitigt
ein grofies Stiick schopferischer Weisheit, statt dall sie um
so dringender ein vollkommenes Urwesen als letzte Ursache
der Weltordnung forderte, wie Kant Wort haben will. Mit
der Einsicht, dafi lediglich mechanische Notwendigkeiten
diese Ordnung mit sich gebracht hétten, wiirden sofort die
Schauer der Ehrfurcht, die uns jetzt beim Anblick des ge-
stirnten Himmels befallen und die auch Kant empfunden



414 Gedanken zu der Schrift Kants:

hat, zum Schweigen gebracht werden. Und gewif, wenm
die Schrift in Ubereinstimmung mit allem natiirlichen Ge-
fithl sagt: coeli enarrant gloriam Dei, et opera manuum
eius annuntiat firmamentum (Ps. 18, 2), so hat sie dabei
an keine mechanischen Notwendigkeiten, die uns auf ein
einiges Prinzip fiihren, gedacht.

Mit den mechanischen Gesetzen ist aber auch die Ent-
stehung des Weltgebidudes tatsichlich nicht erklirt.

Denn erstens mufite die das Universum urspriinglich
erfiilllende Materie, von der Kant redet, sich zu Anfang in
einer sehr kunstreichen Spannung befinden, um sich schritt-
weise zu der gegenwirtigen so geordneten und schénen:
Welt zu gestalten. Das wird von ihm iibersehen. Er postu-
liert auch eine urspriingliche Bewegung der Materie, ob-
gleich sie wegen ihrer Trigheit gegen Ruhe und Bewegung:
indifferent ist. ,Die Kraft“, schreibt er p. 150, ,dadurch die
Himmelkorper gezogen werden, ist allem Ansehen nach eine-
der Materie eigene Grundkraft, darf also und kann nicht
erklirt werden.* Aber warum war nicht im Anfang bei voll-
kommenem Gleichgewicht der Kriifte vollkommene Rubhe,
da jedes Stoffteilchen so stark zog als es gezogen wurde?
Hierbei sehen wir davon ab, dafl in dem ungeheuren Raume,
der von der Sonne bis zum #uflersten Planeten reicht, der
in ihm zerstreute Stoff der spateren Korper unseres Sonnen-
gystems kaum einer gegenseitigen Anziehung fahig sein-
konnte, da die Zugkraft mit der Entfernung abnimmt.

Zweitens, Warum hat die Erde gerade diejenige Ent--
fernung von der Sonne, die das Leben auf ihr ermdglicht,
indem bei ihr ihre Temperatur weder zu hoch noch zu
niedrig ist? Dafi da der blinde Zufall gewaltet hitte, da
doech an sich so viele andere Abstéinde moglich waren, ist
nicht zu glauben. Dasselbe gilt von der Neigung der Erd--
bahn zu dem Sonnenéquator.

Endlich erkliren die Bewegungsgesetze nicht, warum
die Erde mit fruchtbarem Grund bedeckt ist, wahrend die-
Sonne durch ihre Krifte die anderen Bedingungen des
Wachstums erfiillt. Ebensowenig erkldren sie den Bestand
der irdischen Atmosphire. Vgl. G utberlet, Der Kosmos, 3. Kap.,
§ 3, p. 198—-202, und Gredt, Elem. Philos. I, p. 296sq.

So bleibt es denn dabei, dafl das Weltgebiiude seine-
Einrichtung nicht durch blinde mechanische Notwendig--



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 415

keit, sondern durch frei getroffene Bestimmung und Ver-
anstaltung hat. \

Wir sagten vorhin noch, dafl die mechanischen und
geometrischen Notwendigkeiten, selbst wenn sie einen Gottes-
beweis abgeben, den Kantschen Beweisgrund unberiihrt
lassen wiirden. Sie sind ja etwas ganz anderes als die Not-
wendigkeit eines Daseins i{iberhaupt und kénnen darum
auch dem Kantschen Beweisgrund nicht aufhelfen. Das hat
aber wohl auch Kant selbst nicht gedacht. Er unterscheidet
ja beide Beweise von einander und mufite wissen, dafl wenn
beide dasselbe ergeben, darum noch nicht beide richtig
schlieflen. Er scheint in der zweiten Abteilung nur die
Fruchtbarkeit des Begriffes der Notwendigkeit veranschau-
lichen zu wollen, wie er sie ja auch iiberschrieben hat:
Von dem weitliufigen Nutzen, der dieser Beweisart be-
sonders eigen ist. Demgem&fd sollen wohl die beiden Not-
wendigkeiten sich gegenseitig bestétigen. Aber wie, das
kann die Auseinandersetzung des Philosophen nicht klar
machen: Die Notwendigkeit im Endlichen wird ohne Gott,
und ihr Einklang, von dem wir hoéren, ohne seine Einheit
und Einfachheit begriffen, - |

Wir schreiten nun zur letzten Abteilung,

Sie ist ein Vorspiel zur spateren Kritik der Gottes-
beweise in dem Hauptwerke Kants. Schon damals aber muf}
er sich stark gefiihlt haben., wenn er diese Abteilung mit
der schon erwahnten Aufschrift versshen konnte: Worin
dargetan wird, daf aufler dem angefiihrten Beweisgrund
kein anderer zu einer Demonstration vom Dasein Gottes
moglich sei.

Er beginnt, wie in der Kritik der reinen Vernunft,
mit einer Hinteilung aller moglichen Beweisgriinde vom
Dasein Gottes, nur kennt er dort nur noch drei Beweis-
arten, von dem fritheren Versuch spricht er nicht mehr:
wohl eine stillschweigende Selbstberichtigung; vgl. Krit.
d. r. V,, 2. Aufl,, p. 618.

,Alle Beweisgriinde fiir das Dasein Gottes”, so sagt
er uns, ,konnen nur entweder aus den Verstandsbegriffen
des blof Méglichen oder aus dem Erfahrungsbegriffe des
Existierenden hergenommen werden, In dem ersteren Falle
wird entweder von dem Moglichen als einem Grunde auf
das Dasein Gottes als eine Folge, oder aus dem Moglichen
als einer Folge auf die gottliche Existenz als einen Grund



416 Gedanken zu der Schrift Kants:

geschlossen. Im zweiten Falle wird wiederum entweder aus
demjenigen, dessen Dasein wir erfahren, blofl auf die Exi-
stenz einer ersten und unabhéngigen Ursache, vermittelst
der Zergliederung dieses Begriffes aber auf die gottlichen
Eigenschaften derselben geschlossen, oder es werden aus
dem, was die Erfahrung lehrt, sowohl das Dasein als auch
die Eigenschaften desselben unmittelbar gefolgert® (p. 189 f.).

Diese Einteilung ist nach Kants Art etwas aprioristisch.
Die Erfahrung, némlich die Geschichte der Gottesbeweise,
lehrt, dafl es vier Gottesbeweise a posteriori gibt, nach den
vier Ursachen des Aristoteles: erstens den Beweis aus der
bewegenden und der wirkenden Ursache, zweitens den aus
der Materialursache oder aus der Kontingenz der Dinge,
drittens den aus der Formalursache oder den Graden der
Dinge und endlich viertens den aus der Zweckursache oder
der guten Kinrichtung der Dinge.

Doch sehen wir hiervon ab und wenden wir uns gleich
zu der Kritik Kants an dem ersten der von ihm angefiithrten.
Beweise. HKs ist der ontologische Beweis des Descartes..
Kant schreibt: , Wenn aus dem Begriffe des blofs Méglichen
als einem Grunde das Dasein als eine Folgerung soll ge-
schlossen werden, so muf} durch die Zergliederuing dieses
Begriffes die gedachte Existenz darin konnen angetroffen
werden; denn es gibt keine andere Ableitung einer Folge:
aus einem Begriffe des Moglichen, als durch die logische
Auflosung. Alsdann mifite aber das Dasein wie ein Pri-
dikat in dem Moglichen enthalten sein. Da dieses nun nach
der ersten Betrachtung der ersten Abteilung nimmermehr
stattfindet, so erhellt, dafl ein Beweis der Wahrheit, von
der wir reden, auf die erwéhnte Art unmdéglich sei.*

. pIndessen haben wir einen beriithmten Beweis, der auf
diesem Grund erbaut ist, némlich den sogenannten karte-
sianischen. Man erdenkt sich zuvérderst einen Begriff von
einem moglichen Dinge, in welchem man alle wahre Voll-
kommenheit sich vereinbart vorstellt. Nun nimmt man an,
das Dasein sei auch eine Vollkommenheit der Dinge, also
schlieft man aus der Moglichkeit eines vollkommensten
Wesens auf seine Existenz. Ebenso koénnte man aus dem
Begriffe einer jeden Sache, welche auch nur als die voll-
kommenste ihrer Art vorgestellt wird, zum Exempel daraus
allein schon, daf} eine vollkommenste Welt zu gedenken
1st, auf ihr Dasein schlieBen. Allein ohne mich in eine um-



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 417

stindliche Widerlegung dieses Beweises einzulassen, welche
man schon bei anderen antrifft, so beziehe ich mich nur auf
dasjenige, was im Anfange dieses Werkes ist erklirt worden,
dafd némlich das Dasein gar kein Pridigat, mithin auch
kein Pridikat der Vollkommenheit sei, und daher aus einer
Erklarung, welche eine willkiirliche Vereinbarung verschie-
dener Priidikate enthélt, um den Begriff von irgendeinem
moglichen Dinge auszumachen, nimmermehr auf das Dasein,
dieses Dinges, und folglich auch nicht auf das Dasein Gottes.
kénne geschlossen werden“ (p. 190ff).

Kant betont also, dafl das Dasein kein Pridikat ist,
Diese auffallende Idee scheint aber die Sache eher zu ver-
dunkeln als aufzuhellen, Er hitte, nachdem er damit an-
gefangen hatte, zu sagen: es gibt keine andere Ableitung
einer Folge aus einem Begriffe, als durch die logische Auf-
16sung, so fortfahren sollen: aus einem Begriffe folgt aber
kein Dasein auflerhalb des denkenden Geistes. Dafd das
libersehen wird, darin liegt der Fehler des kritisierten Be-
weises. Wenn ich iiber hundert Franks verfiige, verfiige
ich freilich auch iiber achtzig Mark; denn diese Werte
sind sich gleich; solange aber der Besitz der hundert.
Franks von mir nur gedacht wird, wird es auch der Besitz
von achtzig Mark, und eéinem Gléubiger, dem ich so viel
schuldete, konnte ich nicht bezahlen. Aus einem Begriffe
lif3t sich nicht auf Wirkliches schlieflen. So schliefit auch
der Begriff von Gott, da er alle Vollkommenheit einschliefit,
auch das Dasein ein: ich kann mir Gott nicht als das voll-
kommenste Wesen denken, ohne ihn als daseiend, not-
wendig daseiend, zu denken, aber daraus folgt nicht, daf
ich Gott nicht als das vollkommenste Wesen denken kann,
ohne daff er ist. So komme ich denn, wenn ich vom Be-
griffe und von dem Gedachten ausgehe, niemals iiber den
Bannkreis des blof Gedachten hinaus.

Aber sollte sich nun hiermit nicht auch Kants Be-
weisgrund selbst als Sophisma enthiillen? Zweifellos! Die.
Moglichkeit, dafl etwas sei, ist auch etwas blofi Gedachtes,
solange sie nicht aus der Erfahrung abgeleitet wird, ein
Verstandesbegriff, wie wir ihn selbst sagen horten, als er,
die Gottesbeweise einteilend, seinen Beweisgrund auch
unter die aus den Verstandesbegriffen hergenommenen
zéahlte, Wie kann man also aus ibhr ein Dasein, und gar
ein notwendiges, ableiten ?



418 Gedanken zu der Schrift Kants:

Vergeblich sucht man bei Kant auf diesen Einwurf
eine Antwort (p. 192f). Ein Unterschied zwischen seinem
und Descartes’ Argumente besteht ja: Descartes schliefit
aus dem logischen Widerspruch der Préadikate absolute
Vollkommenheit - oder Allgentigsamkeit und Nichtexistenz
auf die extramentale Existenz Gottes, Kant schliefit auf
eben diese aus der Unmoéglichkeit, dafl iiberhaupt nichts da
sein soll. Somit fuflt er nicht wie Descartes auf einer logi-
schen oder formalen Unméglichkeit. Aber seine Unmdg-
lichkeit, nenne man sie, wie man will, ist darum nicht
minder ein bloiser Verstandesbegriff, den er ohne Riick-
sicht auf irgendeine Erfahrung gewinnt, und hierin liegt
der gemeinsame und gleiche Fehler beider Argumente.
Kant weil aber zu seiner Rechtfertlgung nur auf seine
von uns schon erwogenen Ausfithrungen in der ersten Ab-
teillung seiner Schrift zu verweisen. ,HEs istY, meint er,
onur die innere Moglichkeit selbst, von der erkannt werden
soll, dafl sie irgendein Dasein voraussetze, und nicht die
besonderen Pridikate, dadurch sich ein Mogliches von den
anderen unterscheidet; denn der Unterschied der Priadikate
findet auch- beim blofd Moglichen statt und bezeichnet
niemals etwas Existierendes. Demnach wiirde auf die er-
wihnte Art aus der inneren Moglichkeit alles Denklichen
ein gottliches Dasein gefolgert werden miissen. Dafd dieses
geschehen konne, ist in der ganzen ersten Abteilung dieses
‘Werkes bewiesen worden* (p. 193).

Die Kritik Kants an dem kosmologischen Argument
ist schwer verstdandlich. Er beanstandet den Schlufl von
dem notwendigen auf das realste Wesen, Wenn man von
der Notwendigkeit auf die Vollkommenheit schliefle, so
miisse man auch umgekehrt von der Vollkommenheit auf
die Notwendigkeit schlieBen kénnen und mithin den falschen
kartesianischen Beweis gelten lassen. Auflerdem habe man
-dann den Schlufl von den Dingen der Erfahrung auf ein
notwendiges Wesen nicht notig, da ja dem beabsichtigten
Beweise einzig der Verstandesbegriff der Notwendigkeit
zugrunde liege (III, 3, p. 194 ff.).

Aber eben dieses macht den Unterschied; man fuflt in
dem kosmologischen Beweisverfahren eben nicht auf einem
blof3 gedachten und moglichen Begriff, sondern auf etwas,
was durch die Erfahrungstatsachen fir die Vernuntt ge-
wihrleistet ist: ein unabhingiges, notwendiges Dasein.- Von



Der einzig migliche Beweisgrund zu einer Demons tration 419

dem so Daselenden sagt mir dann die denkende TUber-
legung, wenn auch nicht etwa sofort, dafl es vollkommen,
80 doch, dafl es Gott sein mufl, was zu einem Gottes-
beweise geniigt. g

Iis verschligt darum nichts, wenn der Schlufd von der
Notwendigkeit auf die Vollkommenheit auch den umge-
kehrten Schlufl von der Vollkommenheit auf die Not-
wendigkeit des Daseins rechtfertigt: die Notwendigkeit,
von der jener Schluff ausgeht, kommt ja einem Wesen zu,
dessen Dasein erwiesen ist. Im ontologischen Beweis geht
man von einer Vollkommenheit aus, die blofl gedacht ist
und darum rechtmiflig auch nur auf eine gedachte Not-
wendigkeit fiuhrt. Wenn wir die Vollkommenheit der goti-
lichen Natur sihen, wiirden wir erkennen, daff sie ihr Da-
sein, das wir vor uns b#tten, notwendig fordert, weil das
Dagein, und zwar das notwendige, auch-zur Vollkommen-
heit gehért, ja sie recht eigentlich ausmacht.

Um den Begriff des notwendigen Daseins und damit
den auf ihm fullenden Beweis um sein Ansehen zu bringen,
fuhrt Kant in der Kritik der reinen Vernunft mit vielen
Worten und nicht ohne Rhetorik aus, dafl das absolut
Notwendige ein bloBes [deal der Vernunft und anderseits
wieder eine unvollziehbare Vorstellung ist, ein Gedanke
also, bei dem sich eigentlich nichts denken liaft (p. 638 bis
648 d. 2, Aufl.). Man suche, meint er, nach einer letzten
Bedingung der zufélligen Dinge, der kontingenten Waelt,
denke sie als ein absolut Notwendiges und dieses wieder
ganz unpassend als ein logisch Notwendiges wie bei der
Beziehung der Begriffe, da es sich doch hier pur um ein
Dasein handle, wo von keiner Beziehung auf ein anderes
die Rede sein konne, da es ja ganz und gar unbedingt
sein solle.

Allein die Sache liegt anders.

Da es bei der Unmdglichkeit eines regressus in in-
finitum eine letzte unabhéngige Ursache der Dinge geben
mufl, so besteht sie notwendig durch sich selbst kraft ihres
Wesens, Ihr Wesen ist Dasein und, nebenbei bemerkt,
eben damit auch Vollkommenheit, da im Dasein keine Un-
vollkommenheit liegt wie in jeder endlichen Natur. Man
mag sich nun immerhin die Beziehung von Wesenheit und
Dasein in Gott nach Analogie der logischen Beziehung
zwischen Grund und Folge denken. Aber wir sind uns

Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXII.) 28



420 Gedanken zu der Schrift Kants:

bewufit, dafl wir uns dieser Analogie nur als eines Not-
behelfes bedienen. In dem schlechthin einfachen Wesen
gibt es keinen Unterschied und darum auch keine reale
Beziehung zwischen Wesenheit und Dasein; sie sind in
ihm eins und dasselbe. Wir denken uns nur das Wesen
gegeniiber dem Dasein als das Frithere und den Grund.

Wenn wir aber an dieser Idee Anstofd nehmen, so
vergessen wir die Schranken unserer Erkenntnis. Sie liegen
in der gottlichen Natur., Wir erkennen, dafl Gott, aber
nicht, was er ist, dafl er notwendig ist, aber nicht, wie er
es ist, Wir miilten, wir wiederholen es, eine anschauliche
Erkenntnis seiner Wesenheit haben, um die innere Not-
wendigkeit seines Daseins zu begreifen, weshalb auch alle
Versuche, sie durch irgendeinen Beweisgrund aus Begriffen
zu fassen, mifilingen,

An letzter Stelle haben wir noch die Kritik Kants
an dem teleologischen oder von ihm physikotheologisch ge-
nannten Argument zu priifen, das er iibrigens in seinem
Beweisgrund als das kosmologische bezeichnet. ,Man er-
laube mir“, sagt er hier, ,daf} ich den zweiten. (Beweis,
eben den teleologischen) den kosmologischen nenne“ (p.199),
Er iibersieht, welches die Aufgabe des Gottesbeweises ist;
sie ist nicht, alle Eigenschaften .Gottes mitzubeweisen,
sondern ihn unter einem unterscheidenden Merkmal als
daseiend erkennen zu lassen, Nicht einmal, dafl er nur
einer ist, noch weniger, da«f} er allweise, . allmachtl und
Schopfer ist, braucht der Gottesbeweis sofort e1nleuchtend
zu machen. Das muf}, um Verwirrung zu vermeiden, der
weiteren Untersuchung vorbehalten werden. Was Gott ist,
ist eine andere Frage wie ob er ist. Krgibt der teleolo-
gische Beweis das Dasein eines weisen, méchtigen und
giitigen Urhebers der Welt, so hat er genug getan, die
Vollkommenheit und Unendlichkeit Gottes ergibt sich
daraus, dafd er nach Ausweis des Beweises ex contingentia.
mundi das Sein ist, und aus der Unendlichkeit seines
Wesens folgt wieder die Unendlichkeit seiner Weisheit,
Macht und Giite. Aus der unendlichen Seinsfiille in Gott
erkennt man auch, dafl er nur einer ist. Freilich hat Kant,
da er den Kontingenzbeweis nicht gelten lassen will, sich
selbst den Weg zu allen diesen Schliissen verlegt. Aber
er bleibt auch damlt hinter der Wahrheit zuriick, daf} er,
Wwo er von dem teleologischen Argumente redet, es immer



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 421

nur einen Urheber der Welt und ein Wesen von grofler
Macht als bestehend erhérten léfit, womit stillschweigend
gesagt ist, dafl es Gott nicht als allmichtigen Schopfer er-
weisen kann. Die Weltordnung beruht auf den Formen der
Dinge, es gibt aber ebensowohl substantiale als akzidentelle
Formen. Die Lebensprinzipe der Pflanzen, Tiere wund
Menschen, ihre Seelen, begriinden ihr eigentliches Sein.
In dem Lebendigen ist das Leben sein Sein, Auch sehen
wir die Organismen sich durch die Aufnahme des Stoffes
in der Weise selbst bilden, dafl sie die tote Materie der
alten Seinsweise entkleiden und zu der eigenen empor-
heben: in dem Lebenden ist der Stoff lebendig. Sodann
1st durch die Erkenntnis das Erkennende und das Er-
kannte in Beziehung gebracht: das Erkennende nimmt das
Erkannte samt seinen Vollkommenheiten lebendig in sich
auf und das Erkannte hat die Anlage und gleichsam den
Trieb, sich dem Erkennenden zu offenbaren. Was sollten
die sinnlichen Qualititen ohne die Sinne, die Farben und
das Licht ohne die Augen, die Téne ohne das Ohr? Das
alles aber mufl darauf fihren, dufi jenes Wesen, das in
dieser Weise alle Dinge bindet und verkniipft, auch Ur-
heber ihres Seins und mithin Schopfer ist, Es wird doch
wohl die Wesensformen nicht aus einem Vorrat nehmen
und sie den Organismen einpflanzen., Das wire fiir die
Pflanzen und Tiere schon darum ausgeschlossen, weil sie
nicht subsistieren, d. h. fiir sich sein kénnen, weshalb
Aristoteles sagt, daBl die vegetative und sensitive Seele des
Menschen vor dem Menschen existieren und von auflen in
den Leib oder Fétus eintreten solle, sei gerade so undenk-
bar, wie daff man ohne Fiifle gehen solle (gen. animal, II,
3, 7365, 21 f£.), Man kann aber auch keine Priexistenz der
Denkseele annehmen, da sie als Form des Leibes von vorn-
herein innerlich auf ihn bezogen und ihm angepaBt sein
mufl, in welchem Sinne wiederum Aristoteles sagt: ,Die
Baukunst kann nicht in die Floten fahren. Denn wie die
Kunst die Werkzeuge, so gebraucht die Seele den Leib®
(anima I, 3, 4070, 24 ff.).

Auch von der mangelhaften Gewilheit des teleologi-
schen Schlusses weil Kant nicht zu iiberzeugen. Ks soll
thm die geometrische Strenge fehlen (p. 197), Von einem
Gottesbeweis verlangt er mathematische Evidenz (p. 189).
Die Philosophie unterscheidet drei Grade der GewiBheit :

28%



499 Gedanken zu der Schrift Kants:

moralische, physische und metaphysische; nur die letztere
ist unbedingt. Die mathematische Gewiflheit ist nur eine
besondere Art der metaphysischen und da sie die Zahlen-
und Raumgroflen angeht, so ist fiir sie in der Gottes-
erkenntnis kein Platz. Dafd aber der Schluffi von der Ord-
nung, Schonheit und zweckméifligen Einrichtung der Natur
auf einen verstindigen, bewufiten und werisen Urheber un-
bedingt und metaphysisch gewifd 1st, dariiber sollte man
im Krnste nicht streiten. Gerade mit Riicksicht auf diesen
einleuchtenden Beweis nennt die Schrift den Gottesleugner
einen Toren, Hiermit stehen wir am Ende der Kantschen
Schrift, Setzen wir noch eine Schluflbetrachtung her!

Man kann nicht in Abrede stellen, dafl Kant schon
in seinem Beweisgrund Zweifelsucht im allgemeinen verrit,
wie es bei seiner griiblerischen Art nicht zu verwundern
ist, Seine Zweifel bezogen sich schon damals auf das
hochste Anliegen und die Hauptfrage der Philosophie
nach der letzten und hdchsten Ursache wund ihrer Er-
kennbarkeit. Bereits die ersten Worte seiner Vorrede zeigen
eine gewisse Resignation. ,Ich habe%, so lesen wir da, ,keine
so hohe Meinung von dem Nutzen einer Bemiihung, wie
die gegenwirtige ist, als wenn die wichtigste aller unserer
Erkenntnisse: es ist ein GGott, ohne Beihilfe tiefer meta-
physischer Untersuchungen wanke und in Gefahr sei. Die
Vorsehung hat nicht gewollt, dali unsere zur Gliickseligkeit
hochst notigen Kinsichten auf der Spitzfindigkeit feiner
Schliisse beruhen sollten.* Ahnlich resigniert klingen auch
die Schluflworte des Buches: ,Die innere Moglichkeit, die
‘Wesen der Dinge sind da.sjenige, dessen Aufhebung alles
Denkliche vertilgt. Hierin wird also das eigene Merkmal
von dem Dasein des Wesens aller Wesen bestehen. Hierin
sucht den Beweistum und, wenn ihr ihn nicht daselbst
anzutreffen vermeint, so schlaget euch von diesem unge-
bahnten Fufisteige auf die grofle Heeresstrafle der mensch-
lichen Vernunft. Ks ist durchaus nétig, dal man sich vom
Dasein Gottes iberzeuge; es ist aber nicht ebenso nitig,
dal man es demonstriere.* ,

Hier wirft die spitere Kritik ihre Schatten voraus:
man mufd die grofSen Wahrheiten der natiirlichen Religion
zwar glaubig annehmen, darf sie aber nicht wissenschaft-
lich beweisen wollen. Nur soll das freilich einstweilen, so
weit das Dasein Gottes in Frage kommt, mit einem grofien



Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration 493

Vorbehalt gelten: dann erst, wenn der von Kant entdeckte
Beweisgrund versagt! In der Kritik wird bedingungslos
der kategorische Imperativ an die Stelle des Beweises ge-
setzt. Die Uberspannung in dem Versuche, Gottes Dasein
a priori zu beweisen, ist hier in 1hr Gegenteil, die Ver-
zweiflung, umgeschlagen.

Aber mnoch etwas anderes ist an dem Skeptizismus
Kants schuld: er kennt nicht die Geschichte der Philo-
sophie und die Leistungen der Vorzeit. Schon in dem Be-
welsgrund fanden wir Spuren dieser Nichtkenntnis. In der
Kritik aber begriindet er sein Verdikt iiber die Philo-
sophie nicht an letzter Stelle damit, dafl bis auf 1hn noch
kein System dauernde Anerkennung gefunden habe. ,Die
Metaphysik“, sagt er (Vorrede zur 2. Aufl, XV), ,ist ein
Kampfplatz, der ganz eigentlich dazu bestimmt zu sein
scheint, seine Kriifte im Spielgefechte zu iiben, auf dem
noch niemals irgendein Fechter sich auch den kleinsten
Platz hat erkimpfen und auf seinen Sieg einen dauerhaften
Besitz griinden konnen, Es ist also kein Zweifel, dafl ihr
Verfahren bisher ein blofles Herumtappen und, was das
Schlimmste ist, unter bloflen Begriffen gewesen sei.“

Kant hat sich mit den groflen und gefeierten Meistern
der Wissenschaft, die er reformieren wollte, nicht vertraut
gemacht: einen Aristoteles, einen Thomas hat er nicht ge-
kannt. Kein Wunder, daf} er so von der Metaphysik redet.

Aber auch das weitere wird jetzt weniger wunder-
nehmen, dafl er sich die paradoxe Aufgabe stellte, aus der
Vernunft und mit Hilfe der Vernunft ihr génzliches Un-
vermogen zu beweisen, -

Er hat es nicht verstanden, die Weisheit der Alten
zu nutzen, sonst wire es ihm vielleicht gelungen, dauernde
Verdienste um die Philosophie sich zu erwerben und den
alten, stolzen Bau weiter zu fordern, statt dal er nun
seinen Scharfsinn in einer grundstiirzenden und génzlich
unfruchtbaren Kritik der Vernunft erschopfte.

Die Geister, die den Jahrhunderten vorleuchten, sind
selten, und selbst sie haben nicht von sich angefangen,
sondern auf dem alten Fundamente weitergebaut. Ks ist
iberfliissig, das von Aristoteles und Thomas besonders zu
versichern, Kant war iiber die Erkenntnislehre des Aristo-
teles wohl nicht unterrichtet. Seine Lehre vom wirkenden
Verstande und der Abstraktion, der Schliissel zur Erklarung



4924 Gedanken zu der Schritt Kants:

der Begriffsbildung, ist ohnehin schwierig und wird iiber-
dies bis jetzt wohl wvielfach verkehrt verstanden, Hiitte
Kant sie in ihrem wahren Sinne erfafit, so hiitte er sich
iitber den Ursprung des Denkens und die Gewif3heit der
Erkenntnis beruhigt und nicht nach anderen Weisen aus-
geschaut, die Entstehung unserer Begriffe zu erkliren.

Ahnliches wie von der Erkenntnislehre kann man von
dem aristotelischen Gottes- und Unsterblichkeitsbeweise
sagen. So sehr beide Beweise, richtig erfufit, befriedigen
und {iberzeugen, so schwer ist es, in die Tiefe 1ihres
Sinnes einzudringen. Da aber Kant wohl mit keinem der
beiden Beweise geniigend vertraut war, so mag auch dies
mit dazu beigetragen haben, ihm die Mdglichkeit solcher
Beweise zweifelhaft zu machen: zu dem formellen Bedenken
wegen der Kinrichtung unseres Erkenntnisvermigens kam
das materielle beziiglich der Hauptgegenstinde der Wissen-
schaft.

Kant hat auch eine ausgesprochene Neigung zum
Rationalismus und Naturalismus und sie kommt wie in
der Kritik so auch schon in seinem Beweisgrund zum
Vorschein.

Besonders in der zweiten Abteilung tritt das Be-
streben hervor, die Dinge gemifl dem Gesetze der Not-
wendigkeit moglichst aus natiirlichen Ursachen abzuleiten
und dem freien schopferischen Willen Grenzen zu ziehen.
Nur hat die Vernunft, wie gesagt, in der Kritik, im Riick-
schlag ihres Uberschwanges, sich selbst in Frage gestellt. Sie
hat aber auch dort das theoretische Gebiet iiberschritten
und im kategorischen Imperativ ihr eigenes Geschépf ent-
deckt, das sittliche Gresetz: das Gewissen ist nicht mehr
die Stimme Gottes im Menschen, sondern das praktische
Urteil der Vernunft, die tiber das richtet, was ihr ansteht,

Die ungewdhnlich hohe Kantsche Selbsteinschitzung,
die allein ein Unternehmen wie die Diskreditierung aller
wissenschaftlichen Uberlieferung, der Gottes- und Unsterb-
lichkeitsbeweise und des wissenschaftlichen Verfahrens
selbst, vollstindig verstehen laf3t, verrit sich gleichmifig
in beiden Schriften. Einen besonders drastischen Ausdruck
findet sie in den Prolegomena, wo man unter anderem
gleich an der Schwelle hort: ,Meine Absicht ist, alle die-
jenigen, so es wert finden, sich mit Metaphysik zu be-
schiftigen, zu liberzeugen: dafi es unumginglich notwendig



Die Psychologie des Johannes Cassianus 426

sei, 1thre Arbeit vorderhand auszusetzen, (und) alles bisher
Geschehene als ungeschehen anzusehen“ (Vorrede, p. 256).
Die letzte Erklirung des Kritizismus ist die Ver-
kennung der Grenzen des Menschlichen. Kant geniigt es
nicht, bis zur Erkenntnis Gottes zu gelangen, er will sein
Dasein auch a priori begreifen und die Notwendigkeit
seines Daseins aus Verstandesbegriffen ableiten., Darum
miissen seine Vorstellungen von dem Vermdgen unseres
Geistes sich verwirren. Ebenso bescheidet er sich nicht,
das sittliche Gesetz als gottliche Forderung in uns zu
finden und es vor der Vernunft auy der Natur der Dinge
zu rechtfertigen; er macht vielmehr die Vernunft selbst
zur (Gesetzgeberin und verurteilt die Gesetzesbeobachtung
aus Furcht oder Hoffnung als Heteronomie. Liafit er Gott
dabei noch immer als Garanten und Wichter des Gesetzes
bestehen, so kann das nur als Halbheit erscheinen.

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr. LUDWIG WRZOL
(Fortsetzung aus V, p. 181—213)

IL. Die Kriifte und Titigkeiten der Seele

a) Die Dreiteilung der Seeleund die
Seelentdtigkeiten

Wir haben gesehen, dafl Cassian Anhdnger der plato-
nischen Dreiteilung der Seele ist. Da wir nun daranschreiten,
die Lehre Cassians iiber die Seelentitigkeiten darzustellen,
lige es nahe, an diese Dreiteilung anzukniipfen und den
Stoff nach diesem Schema zu gliedern. Leider hat aber unser
Schriftsteller eine unzweideutige Zuteilung der Seelentiitig-
keiten an die einzelnen Seelenteile nicht durchgefithrt und
wir miifiten uns darum allzusehr in Kombinationen er-
gehen. Nur einiges steht fest: :

1. Ganz sicher ist, daf} das innere Gedanken- und Vor-
stellungsleben (das Denken und die Phantasietétigkeit) dem
Geist, mens (vois), also dem Zoyc«dv zugeschrieben wird,
Unzihlige Belegstellen wiren hier anzufiithren. Ich verweise
auf die Abschuitte 2 und 3 des folgenden Kapitels (b) dieser
Abhandlung (iiber die Erkenntnisquellen und iber die Ruhe-
losigkeit des Erkenntnislebens)?,

' Unten p. 433 und 441.



	Gedanken zu der Schrift Kants : der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes

