
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 339

GOTT IM LICHTE DES ALTEN UND NEUEN
PANTHEISMUS

Von P. FR. GUNDISALV FELDNER Ord. Praed.

I. D ie Ursache
1. Am Schlüsse unseres letzten Artikels (p. 134 ff.)

haben wir den Pantheismus und Monismus kurz gestreift.
Um unsere Arbeit nicht noch weiter zu verlängern,
begnügten wir uns damals mit einem oberflächlichen Hinweis
auf die durchaus zutreffende und richtige Kennzeichnung
des Wesens Gottes durch den englischen Lehrer. Indessen
ist die genaue Prüfung der Lehre des Pantheismus zu
wichtig, nicht allein für den Theologen, sondern selbst für
den Metaphysiker, als daß diesen alten und neuen Ver-
irrungen der sogenannten und gerühmten Wissenschaft
nicht mit aller Entschiedenheit Einhalt geboten werden
müßte. Ein kleiner Versuch von unserer Seite möge dazu
beitragen. Ganz selbstverständlich ist und bleibt in diesem
Waffengang der Aquinate unser oberster Heerführer und
Stratege, dem wir gehorsamste, unbedingte Folge leisten.

2. Der Pantheismus, falls dieser Name etwas Wirkliches

bedeutet, anerkennt doch in irgendeiner Weise Gott
als Ursache des Weltalls. Wir sprechen hier nicht von
der wirksamen Ursache, sondern von Gott als einer
Ursache überhaupt, Nun bezeichnen wir mit dem Worte
Ursache dasjenige, von dem ein Anderes im Sein oder Werden
abhängt, gleichviel ob diese Ursache sich außerhalb des
Anderen befindet oder dieses wie immer in eine innere
Zusammensetzung mit sich selber bringt: Causae dicuntur,
ex quibus aliqua dependent secundum suum esse, vel fieri.
Unde etiam quae sunt extra rem, vel quae sunt in re, ex
«quibus non componitur res primo possunt dici causae
(Physic. I, 1, n. 5).

II. Die vier Ursachen
3. Der Ursachen sind aber vier, denn alle übrigen

können auf eine dieser vier zurückgeführt werden. Ursache
nennen wir, wie soeben bemerkt worden ist, dasjenige, auf
welches das Sein eines Anderen erfolgt. Dieses Sein auf
Grund einer Ursache können wir in zweifacher Weise in
Betracht ziehen. Zunächst an sich, ohne Beziehung auf ein
-Anderes. Dann nennen wir die Form Ursache des Seins,



340 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

denn durch die Form erhält ein Ding das Sein. Ferner
kann ein Ding, das der Anlage nach ein Seiendes war, ein
wirklich Seiendes werden. Weil indessen alles, was nur eine
Anlage besitzt, durch das in die Wirklichkeit übergeführt
werden muß, was bereits Wirklichkeit hat, deshalb muß
eine andere Ursache vorbanden sein, die den Namen StofF
führt, und überdies eine, die tätig ist. Der Stoff bildet
nämlich in den Naturdingen die Grundlage, ist aber dabei
nur Fähigkeit oder Anlage zum Sein. Und eben diese
Anlage muß von der wirkenden Ursache in die Wirklichkeit,
in actu, versetzt werden. Die Tätigkeit der Wirkursache
endlich steuert ebenso auf ein bestimmtes Ziel los, wie sie
auch von einem bestimmten Prinzip ihren Ausgang nimmt..
Denn jedes Tätige vollführt das, was ihm zusagt. Dieses
Ziel, dem die Tätigkeit der wirksamen Ursache zustrebt,
heißt Zweckursache. Necesse est quatuor esse causas. Quia,,
cum causa sit, ad quam sequitur esse alterius, esse eius,
quod habet causam, potest considerari dupliciter. Uno modo
absolute; et sie causa essendi est forma, per quam aliquid
est in actu. Alio modo secundum quod de potentia ente,
fit actu ens. Et quia omne quod est in potentia reducitur
in actum per id, quod est actu ens, ex hoc necesse est esse
duas alias causas, scilicet materiam, et agentem, qui reducit
materiam de potentia in actum. Aotio autem agentis ad
aliquid determinatum tendit, sicut ab aliquo determinate
principio procedit. Nam omne agens agit, quod est
sibi conveniens. Id autem, ad quod tendit actio agentis,.
dicitur causa finalis. Sic igitur necesse est, esse causas
quatuor (Physic. II 10, n. 16; vgl. De potentia Dei,
q. 3 a. 16).

4. Es dürfte nun keineswegs überflüssig sein, hier zu
bemerken, daß die Frage nach den Ursachen der Dinge
eigentlich eine Angelegenheit der Metaphysik bildet. Denn
die Ursachen als solche stehen in ihrem Sein in gar
keinem Zusammenhang oder Abhängigkeitsverhältnis mit
dem Stoff. Auch in den von.jedem Stoff völlig freien
Dingen fordert die Frage nach den Ursachen ihre richtige
Lösung. Considerare de causis, inquantum huiusmodi,.
proprium est philosophi primi. Nam causa in eo,
quod causa, non dependet a materia secundum esse, eo
quod in his etiam, quae a materia sunt separata, invenitur
ratio causae (Physic. II 5, n. 1).



Gott im Lichte ces alten und neuen Pantheismus 341

Mögen also die Naturforscher, Chemiker, Physiker
usw. sich mit den unmittelbaren Ursachen, die vom
Stoff abhängig sind, mit allem Fleiß beschäftigen, um
Großes zu leisten, aber auf das Gebiet der Metaphysik
sollen sie sich ja nicht begeben. So groß in ihrem Fach,
•ebenso klein sind sie meistens in der Metaphysik
bewandert. Das Gleiche gilt von der modernen
Philosophie. Warum ruft sie denn fortwährend nach Kant, wie
die Engländer nach Bundesgenossen Schwebt sie
vielleicht in einer ähnlichen Gefahr? Dann ist es hohe Zeit,
daß sie nicht zu Kant, sondern zu Thomas \on Aquin, dem
.großen Metaphysiker, schleunigst zurückkehre. Der Aquinate
ist, wie autoritativ feststeht, der einzige Retter der
Philosophie vor dem völligen Untergang und Verfall in den
.geistigen Nihilismus.

III, Die Ursächlichkeit Gottes
5. Gibt es der Ursächlichkeiten im ganzen vier, so

wirft sich die Frage von selber auf, ob alle vier oder deren
nur einige mit Bezug auf das Wesen Gottes im Weltall
ihre Anwendung finden müssen. Der Pantheismus und
Monismus beansprucht im Grunde deren alle vier. Der
Aquinate selbst zählt schon mehrere des Pantheismus auf.
Z. B. Gott ist der Urstoff, Gott ist die Wesensform, Gott ist
•die Weltseele, Gott ist das Dasein aller Dinge, Gott bildet die
Gattung und Art alles Geschaffenen. Was will man eigentlich
noch mehr? Mehr als alles Mögliche und Unmögliche zu sein,
kann man von Gott wirklich nicht verlangen. Damit würde
ihm doch in der Tat zu viel zugemutet. Man darf aber ja
nicht glauben, daß die neueren Pantheisten etwas Anderes,
etwas Neues sagen. Sie sind nur Wiederkäuer der alten
Nahrungsmittel, weiter nichts. Darum lassen sich auch die
von ihnen verteidigten Ursachen, wie der Aquinate sagt,
•ohne große Mühe auf die oben genannten zurückführen.
Die neuen Pantheisten tragen bloß ein anderes Kleid nach
modernstem Schnitt, der Träger ist derselbe geblieben,
z. B. David von Dinant mit seinem Urstoff, den Thomas
von Aquin in zutreffendster Weise einen Narren nennt.
Ob der Aquinate sein maßgebendes Urteil in unseren Tagen
etwa zu ändern in der Lage wäre, glauben wir keineswegs.
— Denn es gibt ja nichts Neues unter der Sonne. Es ist
-alles schon dagewesen.

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 23



342 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

IV. Gott, die wirksame Ursache
6. Von den vier Ursachen Gottes dem Weltall gegenüber

müssen wir nun die zwei einzig brauchbaren
herausnehmen. Die erste derselben ist die wirksame Ursache,
causa efficiens. Durch die Erforschung des Weltalls sind
wir zu dem Ergebnis gelangt, daß Gott die wirksame
Ursache desselben sein müsse. Welche Eigenschaften fordern,
wir nun aber von der Wirkursache eines Weltalls Es liegt
auf flacher Hand, daß die Wirkursache vor allem anderen
selber existieren muß. Denn wirken, tätig sein, kann nur
das, was in Wirklichkeit existiert. Zu der Erkenntnis
des Daseins Gottes führen uns auf unfehlbare Weise die
Sinnen- und Geistestätigkeiten des Menschen, namentlich
des Gelehrten. Darüber haben wir uns im letzten Artikel
hinreichend klar, wie wir wenigstens glauben, ausgesprochen.
Darum kommen wir darauf nicht mehr zurück, um Wiederholung

zu vermeiden.
7. Zweite Eigenschaft der Wirkursache. Aber nicht

allein in der Ordnung des Seins, sondern auch in der
Ordnung der Tätigkeit muß die wirkende Ursache existieren,
d. h. in jenem vollkommenen Zustande sich befinden, daß
aus ihr eine Tätigkeit hervorgeht. Denn viele Dinge sind
vorhanden, ohne daß sie eine Tätigkeit ausüben. Das gilt
namentlich vom Stoff. Nicht bloß der englische Lehrer
spricht dem Stoff jede Tätigkeit ab, sondern auch die
Physiker der Neuzeit reden von der Trägheit des Stoffes,
von der toten Masse. Daher ist der Stoff immer nur
aufnehmendes, niemals gebendes, also tätiges Prinzip im
Weltall. Der Stoff ist somit das Unvollkommenste in der
Natur. Unumquodque est activum secundum quod est ens
actu. Unde quanto aliqua habent deficientius esse, tanto
minus sunt activa, sicut patet de materia prima, in qua
non est potentia activa, quia tenet ultimum gradum in
entibus (III. Sent. dist. 14 q. 1 a. 4). — Nec est instantia,
de potentia materiae, etiam dato, quod sit una essentia,
quia talis potentia non est ad operationem, sed ad esse

(Quodl. 10 q. 3 a. 5 ; vgl. Summa theol., I. Pars. q. 4 a. 1).
8. Als eine weitere Anforderung an eine wirksame

Ursache müssen wir stellen, daß sie eine Wesenheit, eine
Substanz bilde, und zwar eine vollkommene. In der
Scholastik wird die Wesenheit, insofern sie das Prinzip der
Tätigkeit abgibt, durchwegs Natur genannt. Dieser Unter-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 343

schied ist daher kein wesentlicher. Natura désignât prin-
cipium actus, essentia vero ab essendo dicitur (Summ, theol.
I. Pars. q. 39 a. 2 ad 3). — Die Wesenheit oder Natur
eines jeden Dinges ist das Prinzip, aus welchem die Tätigkeit

heraustritt, ob mittelbar oder unmittelbar, bleibe
vorläufig dahingestellt. Sicher ist, daß nur eine vollkommene
Wesenheit eine Tätigkeit vollzieht.

9. Erreicht diese Wesenheit oder Natur jenen Grad
der Vollkommenheit, daß sie zugleich für sich besteht,
subsistierend ist, so sind alle Bedingungen erfüllt, die wir
von einer wirksamen Ursache fordern können. Actiones sunt
suppositorum lautet die Sentenz des Aquinaten.

Genügen die soeben aufgezählten Eigenschaften für
eine wirksame Ursache im allgemeinen, so kommt
bei Gott, der ersten und höchsten Ursache des Weltalls,
doch noch eine neue hinzu. Die erste Ursache ist nicht
allein die für sich bestehende, subsistierende Wesenheit,
sondern das für sich bestehende Dasein. Dieses Ergebnis
verdanken wir den Gottesbeweisen. Cum a Deo omnis po-
tentia et materialitas removeatur, eo quod ipse est actus
primus et purus, oportet essentiam eins esse denudatam a
materia, et esse formam tantum. Sicut autem particulationis
principium est materia, ita formae debetur intelligibilitas.
Unde forma principium cognitiouis est. Unde oportet, quod
omnis forma per se existons, separata a materia, sit
intellectualis naturae Et si quidem sit per se
subsistons, erit et intelligens. Si autem non sit per se subsistons,
sed quasi perfectio alicuius subsistentis, non erit intellectus,
sed principium intelligendi ; quemadmodum omnis forma,
non in se substistens. non operatur sed est operationis
principium. Cum igitur Deus sit immunis ab omni materia,
et sit per se subsistons, quia esse suum ab alio non de-
pendet, oportet, quod ipse sit intelligens et sciens (I. Sent,
dist. 35 q. 1 a. 1). — Terminus: „Deus" praedicat natu

ram divinam in tribus personis, quae etiam in se
est habens esse subsistons, nulla personam m
distinctione intellecta (I. Sent. dist. 21 q. 2 a. 1).
— Aliud est de Deo, et de omnibus aliis rebus, quia in
Deo ipsa essentia subsistons est. Unde sibi secundum se
debetur esse. Imo ipse est suum esse subsistons (III. Sent,
dist. 6 q. 2 a. 2 ad 2 ; vgl. De potentia Dei, q. 9 a. 5
ad 13).

23*



344 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

10. Auf Grund dieser letzten Eigenschaft Gottes,
nämlich der sachlichen Identität von Wesenheit und Dasein,
führt Gott, die erste Ursache, einen ganz wesentlich anderen
Namen als die Dinge des Weltalls. Denn von Gott sagen
wir, er sei das Dasein, Gottes Wesenheit bilde seine
Existenz. In Deo autem ipsum esse suum est sua quid-
ditas. Et ideo nomen, quod sumitur ab esse, proprie
nominat ipsum, et est proprium nomen ei us: sicut
proprium nomen hominis, quod sumitur a quidditate sua
(I. Sent. dist. 8 q. i a. 1).

11. Diese Eigenschaft der sachlichen Identität von
Wesenheit und Dasein kommt daher auch Gott, der ersten
Ursache, allein zu. Esse est proprium Deo, quia
solus Deus est suum esse, quamvis alia esse habeant,
quod esse non est divinum (De veritate, q. 21 a. 4 ad 7).
— Intellectus noster hoc modo intelligit esse, quo modo
invenitur in rebus inferioribus, a quibus scientiam
capit, in quibus esse non est subsistons, sed in-
haerens. Eatio autem invenit, quod aliquod
esse subsistens sit (De potentia Dei, q. 7 a. 2 ad 7;
vgl. a. a. 0. q. 2 a. 1). Schon durch diese Identität allein
unterscheidet sich also Gott vom Weltall in mehrfacher
Weise. Das Dasein der Kreaturen besteht niemals für sich,
sondern bildet den Akt der subsistenten Wesenheit. Infolgedessen

muß es von Gott verursacht werden, da es an sich
Potentialität und Veränderlichkeit besitzt. Endlich
unterscheidet es sich von der Wesenheit. Darum untersteht
z. B. nicht der Mensch durch sein Dasein der Art Mensch,
sondern auf Grund seiner Wesenheit. Hilarius excludit
triplicem imperfectionem a divino esse. Esse enim creaturae
non est aliquid per se subsistens, imo est actus subsistentis.
Sed in Deo suum esse est ipse Deus subsistens. Et ideo
dicit, quod est subsistens Veritas. Item esse creaturae est
causatum ab alio, et habet, quantum in se est, potentiali-
tatem et mutabilitatem. Sed esse divinum est causa omnis
esse, immutabiliter permanens, Et ideo dicit, quod est
manens causa. Item esse creaturae differt a quidditate sua.
Unde per esse suum homo non ponitur in genere humano,
sed per quidditatem suam. Sed esse divinum est sua quid-
ditas. Et ideo per esse suum ponitur Deus in genere divino.
Et ideo dicitur, quod est naturalis generis proprietas
(I. Sent. dist. 8, Expositio lae partis textus).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 345

12. Wenn der Aquinate fortwährend betont, die Wesenheit

Gottes existiere im eigensten Sinne, so will damit
nicht gesagt sein, die Kreatur habe im Grunde gar kein
eigenes Dasein, sondern das Wort „eigenst" besagt hier
soviel wie „rein", „unvermischt", z.B. reines Gold. Gottes
Wesenheit ist nicht mit ihrem Dasein geeint, so daß zwei
Dinge zu einer Einheit verbunden wären, sondern Gottes
Wesenheit ist ihr Dasein selber, ist identisch mit ihm.
Cum dicitur aliquid proprie convenire alicui, hoc potest
intelligi dupliciter. Aut quod per proprietatem excludatur
omne extraneum a natura subiecti, ut cum dicitur proprium
hominis esse risibile, quia nulli extraneo a natura hominis
convenit. Et sic esse non dicitur proprium Deo, quia con-
venit etiam creaturis. Aut secundum quod excluditur omne
extraneum a natura praedicati, ut cum dicitur, hoc proprie
esse aurum, quia non habet admixtionem alterius metalli.
Et hoc modo dicitur esse proprium Deo, quia non habet
admixtionem divinum esse alieuius privationis, vel poten-
tialitatis, sicut esse creaturae. Et ideo pro eodem in littera
sumitur proprietas et Veritas. Verum enim aurum dieimus
esse, quod est extraneo impermixtum (1. Sent. dist. 8 q. 1

a. 1 ad 1; vgl. De veritate, q. 21 a. 4 ad 7 ; De potentia
Dei, q. 7 a. 2 ad 7).

13. Haben wir vorhin vom hl. Hilarius vernommen,
Gott gehöre der göttlichen Gattung an, und reden wir
selber fortgesetzt von der Wesenheit, der Natur oder
Substanz Gottes, so geschieht dies nur gemäß unserer
Auffassung, wie wir nach unseren Begriffen zu denken gewohnt
sind. In der Wirklichkeit untersteht Gott überhaupt keiner
Gattung. Gott ist auch keine Substanz, denn Gott
kann man nicht in eine der zehn Kategorien einreihen.
Gott steht über allen diesen menschlichen Einteilungen und
Einordnungen. Der Grund dafür liegt eben darin, daß Gott
das Dasein, die Existenz selber ist. Und die Existenz hat
mit keiner der aufgezählten Einordnungen etwas zu tun.
Die Existenz, esse, liegt überhaupt aller dieser logischen
und philosophischen Zergliederung, wie schon Aristoteles
und später die Scholastiker hinlänglich beweisen, durchaus
fern. Tertia ratio subtilior est Avicennae. Omne quod est
in genere, habet quidditatem differentem ab esse;
sicut homo : humanitati enim ex hoc quod est humanitas,
non debetur esse in actu. Potest enim cogitari hu-



346 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

manitas, et tarnen ignorari, an aliquis homo sit. Et ratio
huius est, quia commune, quod praedicatur de his, quae
sunt in genere, praedicat quidditatem, cum genus et species
praedicentur in eo quod quid est. Uli autem quidditati
non debetur esse, njsi per hoc, quod suscepta est in
hoc, vel in illo. Et ideo quidditas generis, vel speciei
non communicatur secundum unum esse omnibus, sed
solum secundum unam rationem communem. Unde constat,
quod esse suum non est quidditas sua. In Deo
autem esse suum est quidditas sua. Aliter enim accideret
quidditati, et ita esset acquisitum sibi ab alio, et
non haberet esse per essentia m sua m. Et ideo Deus
non potest esse in aliquo genere (I. Sent. dist. 8 q. 4 a. 2).
— Deus enim neo omnino proprie potest dici substantia:
tum quia nomen substantiae dioitur a substando, turn quia
substantia quidditatem nominat, quae est
aliud ab esse ei us. Unde ilia divisio est entis
creati (a. a. 0. ad 1).

V. Gott, die Zweck- oder Endursache
14. Die wahre Metaphysik kommt also zu dem

Schlußergebnis, daß es eine oberste wirksame Ursache gibt,
die ihrem Wesen nach die Existenz selber ist, und weil
sie das Dasein selber bildet, einzig und allein das Weltall
hervorzubringen vermag und auch tatsächlich erschaffen
haben muß. Denn von sich selber kann das Weltall
unmöglich verursacht worden sein. Sich selber kann kein
Ding das Dasein verleihen und in,den Wesenheiten der Dinge
ist, wie S. Thomas beweist, das Dasein nicht enthalten.
Gott ganz allein ist sein eigenes Dasein. Darumnennen
wir Gott reine Wirklichkeit, actus purus. Die Kreatur
hat das Dasein, Gott ist das Dasein.

15. Gott erfreut sich also aller der Beschaffenheiten,
die wir von einer wirksamen Ursache verlangen. An die
wirksame Ursache schließt sich eng die Zweck- oder
Endursache an : denn diese Ursache hängt mit der wirksamen
deshalb auf das innigste zusammen, weil sie den Beweggrund

bildet. Die Ursachen weisen überhaupt eine
bestimmte Anordnung auf. Die Erkenntnis der einen erschließt
uns die Erkenntnis der anderen. Causae autem ad invicem
ordinem habent. Nam ex una sumitur ratio alterius. Ex
forma enim sumitur ratio materiae. Talern enim oportet



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 347

•esse materiam, qualem forma requirit. Efficiens autem est
ratio formae, quia enim agens agit sibi simile, oportet quod
secundum modum agentis sit etiam modus formae, quae ex
actione consequitur. Ex fine autem sumitur ratio efficientis,
nam omne agens agit propter finem (Analyt. Posterior.
I 16, n. 5; vgl. a. a. 0. II 8, n. 3).

16. Im Vorausgehenden haben wir dargetan, daß Gott
die wirksame Ursache des Weltalls ist: probat enim
Aristoteles, in II. Metaphys. quod id, quod est maxime verum
et maxime ens, est causa omnibus existentibus (Physic.
VIII 2, n. 4). Und dies aus dem Grunde, weil Gott den
actus purus bildet: omnis forma est quaedam participatio
similitudinis divini esse, quod est actus purus (Physic.
I 15, n. 7). Nunmehr obliegt uns daher die Pflicht, Gott
als die Zweck- und Endursache des Weltalls nachzuweisen.
Wir haben soeben vernommen, daß jedes Tätige einen
Zweck verfolge, weil gerade dieser Zweck es zu der Tätigkeit

anrege. Damit ist schon auf Grund des Zusammenhanges

der vier Ursachen untereinander die Existenz eines
Zweckes in Gott für die Erschaffung des Weltalls bewiesen.
Irgendeinen Zweck mußte die erste Ursache dabei im Auge
haben. Und das ist auch tatsächlich der Fall. Dieser Zweck
aber, der Gott bei der Gründung des Weltalls vorschwebte,
war kein anderer als seine eigene Güte, somit als Gott
selbst. Si autem quaeratur, quare hoc voluit, sine dubio
dicendum est, quod propter seipsum. Sicut enim propter
seipsum res fecit, ut in eis suae bonitatis similitudo mani-
festaretur, ita voluit eas non semper esse, ut sua sufficientia
manifestaretur in hoc, quod omnibus aliis non existentibus,
ipse in seipso omnem sufficientiam beatitudinis habuit, et
virtus ad rerum productionem (Physic. VIII 2, n. 19).

17. Daher ist es ganz und gar ausgeschlossen, daß
Gott notwendig das Weltall ins Dasein rufen mußte,
wie es ebenso durchaus falsch ist. zu behaupten, die Welt
und alles in ihr sei notwendig, daher auch unveränderlich.
Weder von Seiten Gottes noch mit Bezug auf die Kreaturen
liegt eine derartige Notwendigkeit vor. Denn alles
Geschaffene hängt von der freien Bestimmung des göttlichen
Willens ab. Der Grund dafür ist einleuchtend. Denn alles,
was mit Naturnotwendigkeit geschieht, ist entweder
beabsichtigt und auf ein Ziel hingeordnet oder es ist dies nicht
•der Fall. Erscheint es nicht beabsichtigt und auf ein Ziel



348 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

gerichtet, dann haben wir den Zufall vor uns: die Natur
wirkt dann ohne irgendeinen Zweck. In dieser Weise-
kann Gott unmöglich mit Naturnotwendigkeit tätig sein.
Alles geschieht auf keinen Fall nur zufällig. Vielmehr
strebt die Natur nach einem Ziel, das ihr von der Ursache
vorgesteckt worden ist. Wie der Zweck oder das Ziel selber,,
so stammt auch die Voraussicht und Hinordnung auf das
Ziel von der nämlichen Ursache, die durch ihre Weisheit
und folglich durch ihren Willen alles in die sehönste-
Harmonie bringt. Die Astronomie und Physiologie, die-
guten Willens ist, weiß darüber ein Loblied zu singen.
Nicht minder aber auch die Heilige Schrift. Omne quod-
est ex necessitate naturae, vel est intentum vel ordinatum
ad finem, vel non. Et si quidem non est intentum vel
ordinatum ad finem, erit casu, quia casus nihil aliud est,
quam natura agens praeter intentionem, ut in II. Physic,
dicitur. Et sie monstra in natura fiunt ex necessitate naturae

particularis huius individui, quamvis sint ordinata in
finem a natura universali, ut corruptio unius sit generatio-
alterius. Sic autem non potest esse, quod Deus agat ex
necessitate naturae ; quia sequeretur quod omnia casu
contingerent, quasi ea quae accidunt ex necessitate mate-
riae, et quod nulla natura intenderet finem. Quod est contra
Philos, in II. Physieor. Non enim intendit natura creata.
finem, nisi inquantum a sua causa est ordinata. Si autem
est ordinatum ad finem, oportet quod hoc sit vel ab alio
ordinante separato, vel ab ordinante coniuncto. Ab ordi-
nante separato operationes naturae, quae sunt ad finem,
certitudinaliter, tendunt in finem ilium ex provisione et.
ordinatione alicuius causae ordinantis. Unde Themistius
dicit, quod natura agit quasi esset a causis superioribus,
id est, inquantum est in ea quidam instinctus ab ordinatione
substantiarum separatarum. Sic etiam non potest esse, quod
illud, quod est a Deo. sit hoc modo ordinatum in finem.
Quia sic oporteret aliquid prius Deo esse, ex cuius di-
rectione et ordinatione suum opus intenderet, et eonseque-
retur finem. Relinquitur ergo, quod ea, quae aguntur virtute,
naturae suae, sint ordinata in finem ab ordinante coniuncto
ipsi agenti, quod est sapientia eius. Et ita quae aguntur
ab ipso procedunt ex ordine sapientiae eins, et per con-
sequens ex voluntate ipsius, qui amat hune ordinem, et
non ex necessitate naturae. Et hoc praecipue-



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 3491

apparet in dispositions coelorum, in quibus mnlta sunt, ut
numerus stellarum, et distantia eärum, et quantitas orbium,
et huiusmodi; de quibus nulla potest ratio assignari, nisi
ex ordine sapientiae conditoris : quamvis forte alicuius di-
versitatis, quae est in generabilibus et corruptibilibus possit
ratio assignari ex diversitate materiae. Et propter hoc
Dominus frequenter in Scripturis in ostensionem Divinitatis
suae remittit ad considerationein coelorum, ut Isaias 40, 26 r
levate in coelum oculos vestros, et videte quis creavit haec
(I. Sent. dist. 43 q. 2 a. 1).

Das WeltallJ ist demnach nicht eine von ungefähr
zusammengewirbelte Masse wie der Sandhaufen, sondern
ein bestgeordnetes Ganzes, das einem ganz bestimmten
Ziele zustrebt. Und dieser Zweck ist kein anderer als die
Verherrlichung Gottes, der ersten wirksamen Ursache. Coeli
ennarant gloriam Dei, et opera manuum eius annuntiat
firmamentum (Psalm 18, 1). „ Die Himmel rühmen dea
Ewigen Ehre, ihr Schall pflanzt seinen Namen fort. Ihn
rühmt der Erdkreis, ihn preisen die Meere, vernimm,,
o Mensch, ihr göttlich "Wort" (Geliert).

18. Die Verherrlichung Gottes, der ersten wirksamen
Ursache, bildet nun allerdings den Endzweck des Weltalls,
allein für Gott ist es nicht der nächste oder erste Zweck.
Diesen macht vielmehr Gott selber, Gottes Güte und Liebe
aus. Aus der Verherrlichung durch die Geschöpfe erwächst,
für Gott keinerlei Nutzen oder Vermehrung seiner
Vollkommenheit, seines Glückes, wie es bei uns Menschen der
Fall ist. Ein neuer Grund und Beweis, daß die erste
Ursache nicht aus Notwendigkeit das Weltall ins Dasein
gerufen hat. Es ist Gottes durchaus freier Wille, die Liebe,
die gerne anderen mitteilt, was sie selber im reichen Ubermaße

besitzt. Kann das Weltall der Wesenheit und Natur
Gottes selber unmöglich teilhaftig werden, so hat ihm doch
Gott in seiner Weisheit und Güte die mehr oder weniger große
Ähnlichkeit mit ihm verliehen. Zu einem Mehr
sind die Geschöpfe nicht fähig. Sicut Deus cognos-
cendo essentiam suam cognoscit omnia quae sunt ab eo,
inquantum sunt similitudo quaedam veritatis eius; ita
etiam volendo vel amando essentiam suam vult omnia
quae sunt ab eo, inquantum habent similitudinem boni-
tatis eius. Unde id quod est volitum primo ab eo, est
bonitas sua tantum. Älia vero vult in ordine ad bonitatem



350 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

suam. Non autem hoc modo, ut per ea aliquid boni tat is
acquirat, sicut nos facimus circa alios bene operando ;

sed ita, quod eis de bonitate sua aliquid largiatur. Et
ideo liberalitas est quasi proprium ipsius secundum.
Avicennam, quia ex operatione sua non intendit aliquod
sibi commodnm provenire, sed vult bonitatem suam in alios
diffundere (I. Sent, dist, 45 q. 1 a. 2; vgl. a. a. 0. ad 3
und 4). -j- „Ich. bin dein Schöpfer, bin Weisheit und Güte,
ein Gott der Ordnung und dein Heil: ich bin's. Mich liebe
vom ganzen Gemüte und nimm an meiner Gnade teil"
(Geliert).

19. Aus dieser Darlegung des Aquinaten geht zur
Evidenz hervor, daß Gott, durch keinerlei Notwendigkeit
veranlaßt, sondern aus vollkommen freiem Entschluß das
Weltall erschaffen hat. Notwendig strebt ein jedes Ding
nur sein Endziel an und jene Mittel, ohne welche dasselbe
nicht zu erreichen ist. Zu diesem Ziel ist ein jedes Wesen
von Natur aus hingeordnet. Darum will auch Gott
seine eigene Wesenheit, Güte usw. mit Notwendigkeit.
Allein das Weltall ist für Gott weder Endziel noch
unentbehrliches Mittel, um glücklich zu sein, denn Gott hat
nichts von den Geschöpfen, was er nicht schon durch sich
selber von Ewigkeit her besäße. Die äußere Ehre von Seiten
des Weltalls vergrößert in nichts sein Glück, das er durch
sein eigenes Wesen innehat. — Sciendum est igitur, cuius-
libet voluntatis est duplex volitum. Unum quidem principale,

et aliud quasi secundarium. Principale quidem volitum
est, in quod voluntas fertur secundum suam naturam, eo

quod ipsa voluntas natura quaedam est, et naturalem
ordinem adaliquid habet. Hoc autem est, quod naturaliter
voluntas vult : sicut huinana voluntas naturaliter appétit
beatitudinem, et respectu huius voliti voluntas necessitatem
habet, cum in ipsum tendat per modum naturae. Non enim
potest homo velle non esse beatus, aut esse miser. Secundaria

vero volita sunt, quae ad hoc principale volitum
ordinantur sicut in finem. Et ad haec duo volita hoc modo
se habet voluntas diversimode, sicut intellectus ad principia,
quae naturaliter novit, et ad conclusiones, quas ex eis
elicit. — Voluntas igitur divina habet pro principali volito
id, quod naturaliter vult, et quod est quasi finis voluntatis
suae, scilicet ipsa bonitas sua, propter quam vult, quid-
quid aliud a se vult. Vult enim creaturas propter suam



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 351

bonitatem, ut Augustinus dicit, ut videlicet sua bonitas,
quae per essentiaui multiplicari non potest, saltern per
quamdam similitudinis participationem diffundatur ad multa.
Unde ea, quae circa creaturas vult, sunt quasi tolita
secundaria, quae propter suam bonitatem vult, ut divina
bonitas sit eius voluntati ratio volendi omnia, sicut sua
essentia est ratio cogDoscendi omnia. Respectu igitur illius
principalis voliti, quod est sua bonitas, voluntas divina
necessitatem habet, non quidem coactionis, sed naturalis
ordinis, qui libertati non répugnât secundum Augustinum
in Y. de civitate Dei. Non enim potest Deus velle, se non
esse bonum, et per consequens se non esse intelligentem,
vel potentem, vel quodcunque eorum, quae ratio eius boni-
tatis includit. Sed respectu nullius alterius voliti necessitatem

habet. Cum enim ratio volendis his, quae sunt ad
finem, sit ipse finis, secundum hoc, quod id quod est ad
finem, comparatur ad finem, secundum hoc comparatur ad
voluntatem. Unde si, quod est ad finem, sit quasi fini pro-
portionatum, hoc modo scilicet, quod finem perfecte in-
cludat, et sine eo finis haberi non possit : sicut de necessitate

appetitur finis, ita de necessitate appetitur id, quod
est ad finem. Et praecipue a voluntate, quae sapientiae
regulam exire non potest. Eiusdem enim rationis videtur
desiderare vitae continuationem et nutriment! sumptionem,
quo vita eopservatur, et sine quo vita conservari non
potest. Sed sicut nullus effectus divinus potentiam causae
adaequat, ita nihil quod in Deum, sicut in finem, ordinatur,
est fini adaequatum. Nulla enim creatura perfecte Deo
assimilatur. Hoc enim est solius Verbi increati. Unde
contingit, quod quantumcunque nobiliori modo aliqua
creatura pura in Deum ordinetur, aliquo modo ei assiini-
lata, jpossibile sit aliquam aliam creaturam modo aeque
nobili in ipsum Deum ordinari, et divinam bonitatem re-
praesentare.

Unde patet, quod non est nécessitas divinae voluntatis
ex amore, quem habet ad suam bonitatem, quod velit hoc
vel illud circa creaturam. Nec inest ei aliqua nécessitas
respectu totius creaturae, eo quod divina bonitas in
se perfecta est, etiamsi nulla creatura existeret, quia
bonorum nostrorum non eget, ut in Psalm. 15 dicitur. Non
enim divina bonitas est talis finis, qui efficiatur ex his,
quae sunt ad finem, sed magis, quo efficiuntur et perfici-



852 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

untur ea, quae ad ipsum ordihantur. Unde Avicenna dicit,
quod solius actio Dei est pure liberalis, quia nihil sibi
accrescit ex his quae vult vel operatur circa creaturam
Quaest. disput. de veritate, q. 23 a. 4).

20. Es unterliegt demnach nicht dem geringsten
Zweifel, daß Gott die Zweckursache, causa finalis, des
Weltalls bildet. Wie alle Dinge von Gott, der ersten
wirksamen Ursache, ausgegangen, so sind alle wieder auf Gott
als ihr Endziel hingeordnet. Aber so wenig Gott von der
Erschaffung, ebensowenig hat Gott von der Erreichung
dieses Endzieles einen Nutzen oder Vorteil, eine Vermehrung

seines Glückes. Darum ist der Beweggrund für Gott
einzig und allein seine Güte und Liebe, sein freier Wille,
der ihn bestimmte, auch andere Wesen an der Ähnlichkeit
und Güte teilnehmen zu lassen. Sein eigenes Wesen, seine
eigene Güte und Liebe selber, konnte Gott dem Weltall nicht
verleihen, sondern ausschließlich nur die Ähnlichkeit mit
ihm : das vestigium und imago. Darum ist es grundfalsch,
wenn behauptet wird, Gott habe das Weltall erschaffen
müssen, das Weltall sei notwendig da, Gott habe
nicht anders können, als die Welt erschaffen.

21. Aus dieser vernunftlosen Lehre folgen zunächst
zwei Ungereimtheiten sondergleichen. Der eine Widersinn
ist der, daß Gott dann naturnotwendig erschaffen hat.
Denn die Natur und der Wille sind in Gott ein und
dasselbe. Überdies sind beide unendlich schlechthin. Folglich

müßte Gott Unendliches schlechthin erschaffen.
Das aber ist unmöglich, weil im schärfsten Widerspruch
mit der Schöpfung stehend. Eine äußere Ursache, die Gott
hätte zu diesem Schritt bestimmen können, war ja vor der
Schöpfung nicht vorhanden; also konnte es nur seine
Natur selber sein. — Cum nihil extrinsecum a Deo possit
Deo necessitatem imponere, si aliquid ex necessitate vellet,
non vellet illud, nisi ex necessitate suae naturae. Ergo-
idem sequeretur ex hoc quod ponitur, Deum agere ex vo-
luntate, et ex hoc quod ponitur, ex necessitate naturae.,
Sed ponentibus Deum agere ex necessitate naturae, se-

quitur omnia ab eo facta fuisse. Ergo idem sequetur nobis
ponentibus, eum ex voluntate omnia facere (Quaest. disput.
de veritate, q. 23 a. 4).

22. Angenommen indessen, diese falsche Ansicht rede
nicht vom Unendlichen schlechthin, actu infinitum, sondern



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 358

nur von allen möglichen, erdenklichen Dingen, die keinen
•inneren Widerspruch enthalten, so steht es um die Sache
•nicht im mindesten besser. Denn Gott konnte noch
unzählige andere Welten erschaffen, und zwar noch viel
bessere, als das gegenwärtige Weltall es ist. Wer vermag
das zu bestreiten Soll das undenkbar sein Daß aber Gott
das wirklich getan hat, davon weiß kein Mensch etwas.
Und von der Besten aller Welten kann nur Leibnitz
träumen. Ein schöner Traum, aber leider nur ein Traum,
dem keine Wahrheit entspricht,

23. Der englische Lehrer bespricht in einem seiner
Werke ausdrücklich die Frage, ob Gott ein besseres
•Geschöpf hätte ins Dasein rufen können, als er es getan hat.
Die Antwort auf diese Frage ist nicht ohne einiges Interesse.

Der Aquinate erklärt, man müsse vorerst eine
zweifache Güte des Dinges unterscheiden, wie auch das Dasein
ein doppeltes sein könne. Dasein und Güte bedingten sich
gegenseitig. Die eine Güte sei eine wesentliche, die
andere eine akzidentelle: z.B. das lebende, vernünftige;
•oder anderseits das gesunde, wissenschaftliche Dasein usw.
Akzidentelle Güte hätte Gott jedem Dinge mehr mitgeben
können, nicht so ohneweiteres eine wesentliche. Ein anderes
besseres Ding hervorzubringen, hätte keinerlei

Schwierigkeiten. Aber gerade diesem Ding eine wesentliche,
größere Güte zu verleihen, wäre nicht möglich. Auf Grund
einer wesentlichen Zugabe bliebe das Ding nicht das
nämliche, sondern würde sofort ein anderes. So lehre auch
Aristoteles, daß, wie in den Zahlen, sö auch bei den Wesenheiten

durch irgendeine Zugabe sich die Art sogleich ändere.
Fügen wir z.B. dem Wesen „Ochs" das vernünftig bei, so
ist es nicht mehr der Ochs, sondern die Art „Mensch".
Lassen wir davon das sinnenbegabte weg, so bleibt nur
ffer Baum übrig. So wie nun Gott nicht bewirken kann,
daß die Zahl „drei", drei bleibend, vier Einheiten aufweise,
obgleich dadurch eine höhere Zahl herauskäme, so kann
Gott auch nicht bei Gleichbleiben des Dinges eine
kleinere oder größere Güte mit Bezug auf dessen
Wesenheit mitteilen. Denn andernfalls würde sich
ergeben, daß die Bejahung und Verneinung gleich wahr
wären. So etwas kann aber selbst Gott nicht bewirken. —
•Unius cuiusque rei in se consideratae, est duplex bonitas,
sicut et duplex esse, cum ens et bonum convertantur :



354 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

scilicet bonitas essentialis, ut hominem esse vivum et
rationale. Et bonitas accidentalis, ut sanitas, soientia et-
huiusmodi. Loquendo de bonitate accidentali, unicuique rei
maiorem bonitatem Deus conferre potuisset. Loquendo
autem de bonitate essentiali, qualibet re creata meliorem
aliam rem facere potuisset, non tarnen potuit hanc
rem facere esse m ai or is bonitatis. Quia si adderetur ad
bonitatem essentialem aliquid, non esset eadem res,,
sed alia, Quia secundum Philosophum in VIII. Metaphys.
sicut numeris uuitas addita, vel subtracta, semper variat
speciem, ita in diflinitionibus differentia addita, vel
subtracta; verbi gratia, si diffinitioni bovis addatur rationale,
iam non erit bos, sed alia species, scilicet homo. Si sub-
trahatur sensibile, remanebit vivens vita arborum," Unde
sicut Deus non potest facere qnod fernarius, man ens
teruarius, habeat quatuor unitates, quamvis quolibet
numéro maiorem numerum facere possit, ita non potest
facere, quod haec res maneat eadem, et maiorem
bonitatem e s s e n ti al e m habeat. vel minorem. Ex omnibus
enim his sequeretur, quod affirmatio et negatio essent
simul vera. Quod Deus non potest facere (I, Sent. dist. 44
q. 1 a. 1).

24. In einem anderen, langen Artikel erörtert der
Aquinate die Frage, ob Gott das ganze Universum
besser machen könne. Die Antwort darauf ist ebenfalls,,
nach mancherlei Unterscheidungen, durchaus bejahend. Der
Artikel ist zu lang, ' um wortgetreu hier wiedergegeben
werden zu können. Einige Stellen daraus lauten : Et sie
Deus melius Universum facere potuisset, et posset
Quantum ad ipsum ordinem (ad finem), et sic secundum quod
cresceret bonitas partium universi. et ordo earum ad in-
vicem, posset meliorari ordo in finem, ex eo quod propin-
quius ad finem se haberent, quanto similitudinem divmae
bonitatis magis const querentur, quae est omnium finis
(a. a. 0. a. 2).

25. Es ist eine ganz irrige Begriffsbildung über Gott,
welche sein Wesen immer nur mit diesem Weltall in
Verbindung bringt. Dadurch wird Gottes Unendlichkeit
und Allmacht aufgehoben und Gott selber abgesetzt. Das
Wesen Gottes, das subsistierende, für sich bestehende
Dasein ist gerade deshalb unendlich und allmächtig, weil es
in keinem Substrat aufgenommen und dadurch beschrankt.



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 355

werden kann. — Omnis enim forma in propria ratione, si
abstracto consideretur, infinitatem habet, sicut in albedina
abstracto intellecta, ratio albedinis non est finita ad
aliquid, sed tarnen ratio coloris,, et ratio essendi determinate

in ea et contrahitur ad determinatam speciem. Et
ideo illud, quod habet esse absoluten, et nullo modo
receptum in aiiquo, imo ipsemet est suum esse, illud
est infinitum simplicitér, Et ideo essentia eius in-
finita est, et bonitas eius, et quidquid aliud de eo dicitur :

quia nihil eorum limitatur ad aliquid, sicut quod reci-
pitur in aiiquo, limitatur ad capacitatem eius.
Et ex hoc quod essentia est infinita, sequitur, quod potentia.
eius infinita sit. Et hoc expresse dicitur in libro de causis,
quod ens primum habet virtutem simpli citer infini tarn,
quia ipsummet est sua virtus (I. Sent. dist. 43 q. 1 a. 1).

26. Daraus geht mit aller Deutlichkeit hervor, daß
Gott noch viele andere Welten, bessere oder minder
wertvolle, ganz nach seinem Belieben ins Dasein rufen kann..
Anders verhält sich die Sache bei den Geschöpfen. Dieso
sind sämtlich ihrem Wesen, daher auch ihrer Schaffenskraft
nach beschränkt, folglich endlich, denn ihr Dasein ist in
ihrem Wesen aufgenommen. — Virtus vel potentia.
semper consequitur essentiam. Unde impossibile est, ut
essentiae finitae sit virtus infinita. Impossibile est autem,
aliquam essentiam creatam esse infinitam, eo quod
esse suum non est absolut um et subsistens, sed
receptum in aiiquo. Si enim esset esse absolut.um, non
differret ab esse divino. Non enim potest esse pluralitas
alicuius naturae, sicut albedinis, vel vitae, nisi hoc modo,
quod unum sit absolutum, et aliud alteri coniunctum,
vel utrumque in diversis receptum, eo quod substantia
unius cuiusque rei est simul, ut ex V. Metaph. patet
(I. Sent. dist. 43 q. 1 a. 2). — Das ist ein ganz hübsches
Privatissimum des Aquinaten für die Bekämpfer des realen
Unterschiedes von Wesenheit und Existenz in den
Geschöpfen. Das Dasein der Kreaturen ist receptum in
substantia creaturae, damit sie nicht Gott selber sind.

27. Halten wir uns noch bei dem wahren Gottes-
begriff, den wir auf Grund des Weltalls uns bilden können
und bilden müssen, für einige Augenblicke auf. Gott ist
für uns das für sich bestehende, subsistierende Dasein
oder auch die reine, lautere Wirklichkeit. So belehren uns



356 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

die Geschöpfe. — Intellectus noster hoc modo intelligit
esse, quomodo invenitur in rebus inferioribus, a quibus
scientiam capit. In quibus esse non est subsistons,
sed inhaerens, Katio autem invenit, quod aiiquod
•esse subsistens sit (De potentia Dei, q. 7 a. 2 ad 7).
— Diese Wirklichkeit ist aber nicht etwas Abstraktes,
sondern durchaus Individuelles in sich selber. — Ipsum
esse Dei distinguitur et individuatur a quolibet alio esse

per hoc ipsum, quod est esse per se subsistens, et non ad-
veniens alicui naturae, quae sit aliud ab ipso esse. Omne
autem aliud esse, quod non est subsistens, oportet, quod
individuetur per naturam et substantiam, quae in tali esse
subsistit (a. a. 0. ad 4). — Die Wirklichkeit bedeutet aber
Vollkommenheit. Besteht sie für sich, so haben wir die
denkbar größte, nichts als Vollkommenheit vor uns. Hoc,
quod dico esse, est inter omnia perfectissimum. Quod ex
hoc patet, quia actus est semper perfectior potentia. Quae-
libet autem forma signata non intelligitur in actu, nisi per
hoc quod esse ponitur. Nam humanitas, vel igneitas potest
considerari ut in potentia materiae existens, vel ut in vir-
tute agentis, aut etiam ut in intellectu. Sed hoc quod habet
esse, efficitur actu existens. Unde patet, quod dico esse,
est actualitas omnium actuum. Et propter hoc est perfectio
omnium perfectionum (a. a. 0. ad 9). — Lautere Wirklichkeit

nennen wir Gott deshalb, weil sich seine Wesenheit
zum Dasein nicht wie die Potenz zu ihrem Akt verhält,
sondern dieser Akt selber ist. In Gott bildet die Wesenheit

die Existenz und die Existenz die Wesenheit. — Illud
ens, quod omnia entia fecit esse actu, et ipsum a nullo
alio est, oportet esse primum in actu absque aliqua
•potentiae permixtione. Nam si esset aliquo modo
m potentia, oporteret aliud ens prius esse, per quod fieret
actu Ens primum, quod Deus est, oportet esse actum
purum (a. a. 0. a. 1). — Darum ist Gott auch durchaus
einfach, impossibile est ergo Deum compositum esse (a. a. 0.).
— Mit der Einfachheit des für sich bestehenden Daseins
Gottes hängt am innigsten zusammen das unmittelbare
Prinzip der Tätigkeit, die wirkende Kraft, sowie auch die
Tätigkeit selber. Diese beiden sind selbstverständlich ganz
und gar identisch mit Gottes Dasein, wie es die absolute
Einfachheit ein für allemal beansprucht. — Potentia
importât rationem principii actionis. Unde quidquid sit illud,



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 357

quod est principium agendi, potentia dicitur. Et sie etiam
essentia divin a, secundum hoc, quod est principium
operationis, potentia vocatur ; non quod potentia sit aliud
ab essentia in Deo (I. Sent. dist. 4'2 q. 1 a. 1). — Deus
non agit operatione media, quae sit aliud ab essentia sua;
sed suum esse est suum operari, et suum operari est sua
essentia (a. a. 0. ad 4).

VI. Gott im Lichte der Pantheisten
a) Die älteren Pantheisten

'28. Dem wahren Begriff von Gott gegenüber
belehren uns nun die Pantheisten eines anderen, wie sie
behaupten, eines Besseren. Wir haben vorhin von den vier
Ursachen nur zwei als auf Gott anwendbar herausgehoben,
die wirksame und die Zweck- oder Endursache. Die
Pantheisten dagegen bestehen darauf, daß auch die beiden
anderen, die stoffliche und formelle, und diese erst recht,
über Gott anerkannt werden müßten. Da betritt David
de Dinando, um von noch älteren zu schweigen, dem
Aquinaten gegenüber den Kriegspfad und holt mit seinem
Kriegsbeil gewaltig aus. Gott ist der Urstoff, lautet sein
Schlachtruf (II. Sent. dist. 17 q. 1 a. 1). — S. Thomas
fertigt diesen Helden kurz mit dem Worte „Dummkopf"
ab. Tertius error fuit David de Dinando, qui stultissime
posuit, Deum esse materiam primam (Summ, theol., I. Pars.,
•q. 3 a. 8). — Anderswo spricht der Aquinate auch einmal
von der „insania" des David de Dinando (Summa philos. I
c. 17 n. 4).

'29. Und in der Tat verdient dieser Autor redlich die
genannten Ehrenbezeigungen, da seine Unkenntnisse das
gewöhnliche Maß arg überschreiten. David de Dinando
weiß nicht, die zwei Begriffe „unterschieden" und.
„verschieden" streng auseinanderzuhalten, und meint, daß Dinge,
die durch sich selber verschieden sind, indem einfachhin
die Identität fehlt, auch zugleich unterschieden sein müßten.
Das aber ist ein großer Irrtum. Denn Dinge, die
unterschieden sind, kommen in einem höheren Gemeinsamen
überein: z. B. animal als Gattung oder Menschheit, als
Art. Die verschiedenen Dinge indessen haben nichts
Gemeinsames, sondern das eine ist durch sich selbst nicht
das andere. Es ermangelt einfach die Identität. — In hoc

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie eto. XXXII.) '24



358 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

autem insania Davidis de Dinando eonfunditur, qui ausus est
dicere, Deum esse idem quod prima materia : ex hoc, quod,
si non esset idem, oporteret differre eaex aliquibus diffe-
rentiis. Et sic non essent simplicia. Nam in eo, quod per
differentiam ab alio differt, ipsa differentia compositionem facit.
Hoc autem processit ex ignorantia, qua nescivit, quid inter
differentiam et diversitatem intersit. Différons enim, ut in
X. Metaph. determinatur, dicitur ad aliquid. Nam omne
différons aliquo est différons, Diversum autem aliquid
absolute dicitur ex hoc, quod non est idem. Differentia
igitur in his quaerenda est, quae in aliquo conveniunt.
Oportet enim aliquid in eis assignari, secundum quod
différant: sicut duae species conveniunt in genere. Unde
oportet, quod differentiis distinguantur. In his autem, quae
in nullo conveniunt, non est quaerendum, quo différant,
sed seipsis diversa sunt. Sic enim et oppositae differentiae
ab invicem distiuguuntur. Non enim participant genus,
quasi partem suae essentiae. Et ideo non est quaerendum,
quibus différant, Seipsis enim diversa sunt. Sic etiam Deus,
et materia prima distinguuntur, quorum unum est actus
purus, aliud potentia pura, in nullo convenientiam habentes
(Summ, philos. I c. 17 n. 4 ; vgl II. Sent. dist. 17 q, .1 a. 1 ad 5).

30. Der weitere Unsinn in der Lehre des David de
Dinando besteht darin, daß der Alitor gerade den Urstoff
zur Gleichsetzung mit Gott ausgewählt hat. Denn der
Urstoff ist das Allerunvollkommenste, was es im Weltall gibt.
Er bildet für sich nicht einmal eine volle Wesenheit, kann
für sich gar nicht existieren, bildet niemals das Prinzip
einer Tätigkeit, kann nicht einmal für sich erkannt werden :
kurz, der Urstoff ist der möglichst größte Gegensatz zu
Gott, mit dem er folglich auch die allerletzte
Ähnlichkeit mit Gott aufzuweisen vermag. Und ein derartiges
Geschöpf soll nun Gott selber sein! „Insania". — Primum
principium materiale imperfectissimum est. Cum enim
materia, inquantum huiusmodi, sit in potentia, oportet
quod primum principium materiale sit maxime in potentia,
et ita maxime imperfectum (Summ, theol. I. q. 4 a. 1). —
Unumquodque est activum secundum quod est ens actu.
Unde quanto aliqua habent deficientius esse, tanto minus
sunt activa. Sicut patet de materia prima, in qua
non est potentia activa, quia tenet ultimum
gradum in entibus (III. Sent. dist. 14 q. 1 a. 4).



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 859

31. Schon die Begriffsbestimmung des Urstoffs
befindet sich im schreiendsten Widerspruch mit dieser sinnlosen

Lehre des David de Dinando. Der Aquinate läßt
uns hierüber nicht im Zweifel. Er bemerkt, daß diese
Begriffsbestimmung die eigentliche und allgemein
anerkannte sei. — Manifestum est enim, quod, cum
potentia et actus dividant ens, et cum quodlibet genus per
actum et potentiam dividatur, id communiter materia
prima nominatur, quod est in genere substantiae, ut
potentia quaedam, intellecta praeter omnem speciem, et
formam, et etiam praeter privationem. Quae tarnen est
susceptiva et formarum, et privationum, ut patet per
Augustinum XII. Confess, et I. super Genes, ad litteram,
et per Philosoph, in VII. Metaph. quae propria est
eius acceptio et communis (Quaest. de spiritual,
créât, a. 1). — Daraus ergibt sich doch mit voller Klarheit,
wie unvollkommen der Urstoff eigentlich ist, Er bildet
keine vollständige Wesenheit, ist Potenz statt Akt, nicht
Form, und kann ohne irgendeine Form nicht existieren.
Er besitzt auch keinerlei Beziehung zu einer Tätigkeit,
sondern nur zum Dasein und als Teil zur Bildung einer
ganzen Substanz. Das alles aber widerstreitet dem Wesen
Gottes auf das entschiedenste. Daher bemerkt der Aquinate
einmal: materia prima est sua potentia passiva,
sicut Deus est sua potentia activa. Damit ist das
Wesen beider genau gekennzeichnet. Materia, proprie lo-
quendo, non habet essentiam, sed est pars essentiae totius
(De veritate q. 3 a. 5 ad 2 etc.). — Si intelligatur potentia
secundum quod est principium in genere substantiae,
secundum quod potentia et actus sunt principia in qifolibet
genere, ut dicitur in XII. Metaph., sie dico, quod materia
est ipsa sua potentia. Et hoc modo se habet materia prima,
quae est primum reeipiens, ad potentiam passivam, sicut
se habet Deus, qui est primum agens, ad potentiam aotivam.
Et ideo materia est sua potentia passiva, sicut et Deus
sua potentia activa (I. Sent. dist. 3 q. 4 a. 2 ad 4).

32. Der Aquinate stellt also keineswegs in Abrede,
daß der Urstoff in der Tat etwas Reales sei, sonst könnte
er zugleich mit der Form nicht die Körperwelt bilden.
Und weil er etwas Reales darstellt, hat er auch in Gott,
wenn auch im un eigentlichen Sinne, sein ideales Vorbild,
sozusagen eine Teilidee, nach welcher er aber, nicht ohne

24*



360 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

seine entsprechende Form, von Gott ins Dasein gesetzt
worden ist. Die Idee im eigentlichen Sinne ist das Vorbild
für das, was ins Dasein hervorgebracht werden kann, nämlich

das Vorbild der zusammengesetzten Körper. Weder der
Stcff allein noch die Form allein für sich können erschaffen
werden. Indessen ist die Realität des Stoffes eine sehr
schwache und darum der gerade Gegensatz von Gott. —
Nos autem ponimus materiam causatam esse a Deo. Unde
nbcesse est ponere, quod aliquo modo sit eins idea in Deo,
cum, quidquid ab ipso causatur, similitudinem ipsius ut-
cunque retineat. Sed tarnen si proprie de idea loquamur,
non potest poni, quod materia prima per s e habeat ideam
in Deo, distinctam ab idea formae, vel compositi. Quia idea
proprie dicta respicit rem secundum quod est produci-
bilis in esse. Materia autem non potest exire in esse
sine forma, nec e converso. Unde proprie idea non respondet
materiae tantum, nec formae tantum, sed composito toti
respondet una idea, quae est factiva tctius et quantum ad
formam, et quantum ad materiam. Si autem large acci-
piamus ideam pro similitudine, vel ratione, tunc ilia possunt
per se distinctam habere ideam, quae possunt distincte
considerari, quamvis separatim esse non possunt, Et sic
nihil prohibet materiae primae etiam secundum se ideam
esse (De veritate, q. 3 a. 5c).

33. Andere Pantheisten der damaligen Zeit irrten
zwar auch arg genug von der Wahrheit über Gott vom
richtigen Wege ab, allein so unvernünftig waren sie doch
nicht, Gott mit dem Urstoff, mit dieser geringsten
Vollkommenheit, zu identifizieren. Sie behaupteten daher,
Gott'sei die Form des Weltalls, die Weltseele. — Alii
vero fuerunt, substantiam incorpoream ponentes, sed earn
dixerunt esse corpori unitam, nec aliquam substantiam
incorpoream inveniri, quae non sit corporis forma. Unde
ponebant, ipsum Deum esse animam mundi, sicut de
Varrone dicit Augustinus in VII. de Oiv. Dei, quod Deus
est anima, motu et ratione mundum gubernans, Unde
dicebat, quod totus mundus est Deus propter animam, et
non propter corpus, sicut homo dicitur propter animam, et
non propter corpus (De potentia Dei, q. 6 a. 6; vgl. De
veritate, q. 21 a, 4).

34. Die Unrichtigkeit dieser Lehre läßt sich ohne
Mühe aus dem Begriff und Wesen Gottes dartun. Gott



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 061

bildet die wirksame Ursache des Weltalls. Diese Ursache
fällt niemals mit der stofflichen zusammen, wie schon
Aristoteles bemerkt in II, Physic., denn beide haben ganz
entgegengesetzte Wesenheiten. Jedes Tätige muß actu sein,
während das Stoffliche seiner Natur nach Potenz ist. Die
Wirkursache und die Form des durch sie Gewirkten
kommen zwar in der Art überein, aber nicht im Einzelnding,

numerisch. Kein Ding kann sich selber hervorbringen.
Folglich kann Gottes Wesenheit weder den Stoff noch die
Form des Weltalls abgeben. — Quidam frivolis ratio-
nibus ducti posuerunt, Deum esse de substantia cuius-
libet rei. Quorum quidam posuerunt, Deum esse idem quod
materia prima, ut David de Dinando. Quidam vero
posuerunt, ipsum esse formam cuiuslibet rei. Cuius quidem
erroris statim falsitas aperitur. Hcc enim omnes de Deo
loquentes intelligunt, quod est omnium principium effectivum,
cum oporteat omnia entia ab uno primo ente effiuere. Causa
autem efficiens secundum doctrinam Philosophi in II. Physic,
cum causa materiali non coincidit in idem, cum habeant
contrarias rationes. Unumquodque enim est agens, secundum
quod est actu. Materiae vero ratio est, in potentia esse.
Efficiens vero et forma effecti sunt idem specie, inquantum
omne agens agit sibi simile. Sed non idem numéro, quia
non potest idem esse faciens, et factum. Ex quo patet,
quod ipsa essentia divina nec est materia alicuius rei, nec
forma (De veritate, q. 21 a. 4).

35. Der Aquinate will damit natürlich nicht sagen,
daß die wirksame Ursache und die Form des gewirkten
Dinges immer derselben Art angehören. Manchmal sind
sie auch nur von der nämlichen Gattung, ein anderes Mal
nicht einmal von der gleichen Gattung, sondern nur
insofern vergleichbar, als das verursachte Ding mit seiner
Ursache irgendeine Ähnlichkeit aufweist. Darauf beruht
ja die Analogie, die zwischen der ersten Ursache und dëmWelt-
all in jeder Beziehung Platz greift. Gerade auf diese reine
Analogie stützt sich das ganze Lehrgebäude des hl. Thomas
über Gott und seine Eigenschaften. Darum bemerkt er
irgendwo, daß man den Begriff „Substanz" auf Gott und
die Kreaturen nicht in gleicher Weise anwenden
dürfe, denn diese Aussage sei eine ganz und gar
verschiedene. Doch darüber noch später. — Nihil aliud ab
ipso (Deo) recipit praedicationem substantiae sie aeeeptae,



862 Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

secundum quod dicitur de ipso. Et ita propter diversum
modum praedicandi, non dicitur substantia de Deo et
creaturis uni voce, sed analogice. Et haec potest esse
alia ratio, quare Deus non est in aliquo genere, quia scilicet
nihil de ipso et de aliis univoce pradicatur (I. Sent. dist. 8
q. 4 a. 2). — Daraus leuchtet ein, daß S. Thomas an der
vorhin angezogenen Stelle nur die Ähnlichkeit von
Ursache und Wirkung betonen wollte, wie er in der
Begründung ausdrücklich bemerkt: omne agens agit sibi
simile; aliquo modo, sagt er anderswo.

36. Um wirken zu können, muß die Ursache ferner
für sich bestehen, ein in sich abgeschlossenes Ganzes bilden.
Actiones sunt suppositorum. Als solches aber kann es nicht
mehr die Form eines anderen Dinges abgeben. Eä heißt
gerade deshalb für sich bestehend, weil es in keinem
Substrat oder Subjekt aufgenommen ist. — Substantia
praeter significationes, quibus forma vel materia dicitur
substantia, dicitur duobus modis secundum Philosoph, in
V. Metaph. Uno modo subiectum ipsum, quod dicitur hoc
aliquid, et de altero non praedicatur, ut hie homo, secundum

quod substantia significatur nomine hypostasis. Et
secundum hanc significationem substantia dicitur natura,
secundum quod natura est, quod agere vel pati potest.
Alio modo dicitur substantia quod quid erat esse, id est
quidditas et essentia, quam significat definitio cuiuslibet
rei, prout significatur nomine ousiae. Et sic etiam
substantia dicitur natura, secundum quod natura est unum-
quodque informans specifica differentia, quia ultima
differentia est, quae definitionem complet (III. Sent. dist. 5 q, 1

a. 2). — In rebus ex materia et forma compositis essentia
non est omnino idem quod subiectum. Unde non praedicatur

de subiecto. Non enim dicitur, quod Sortes sit sua
humanitas. In substantiis vero simplicibus nulla est
differentia essentiae et subiecti, cum non sit in eis materia
individualis, naturam communem individuans, sed ipsa
essentia in eis est subsistentia. Et hoc patet per Philosoph,
in VII. Metaph. et per Avicennam, qui dicit in sua Metaph.
quod quidditas simplicis est ipsum simplex. Substantia vero,
quae est subiectum, duo habet propria. Quorum primum
est, quod non in dig et extrinseco fundamento, in
quo susi entetur, sed sustentatur in seipso. Et
ideo dicitur subsistere, quasi per se, non in



Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus 363

alio existons. Aliud vero est, quod est fundamentum
aceidentibus, substantans ipsa. Et pro tanto dicitur substare
(De potentia Dei, q. 9 a. 1).

37. "Wir haben nun nachgewiesen, daß Gottes Wesenheit
subsistiert, sonst könnte sie nicht die wirksame Ursache
des Weltalls sein. Folglich besteht sie durchaus für sich,
nicht weniger als dieser Mensch, dieses Pferd, diese
Pflanze usw. Darum kann Gott unmöglich die Form oder
auch die Seele des Weltalls sein. Denn die Form in den
aus Stoff und Form zusammengesetzten Dingen besteht
nicht für sich, sondern durchaus abhängig vom Stotf,
Daher kann sie auch ohne Stoff niemals wirkende Ursache
sein, sondern nur das Ganze, das Kompositum ist tätig.
Aber im Grunde nicht einmal das Kompositum im Sinne
von Wesenheit, sondern in der Bedeutung von Einzelnding.
Dann ist es aber ganz und gar ausgeschlossen, daß dieses
Einzelnding noch die Form für ein anderes abgeben
könne. Nun ist Gott in der Tat ein solches Einzelnding,
ohne Anlage oder Fähigkeit die Form eines anderen
Dinges zu bilden, — Divina natura non habet aliquid
potentialitatis, nec potest esse actus veniens in compositionem
alicuius, cum sit esse primum infinitum, per se subsistons
(III. Sent, dist, 5 q. 1 a. 2).

38. Der Einwand etwa von der menschlichen Seele,
die, ebenfalls für sich subsistiert, ein Einzelnding ist, hat
hier in unserer Frage keine Berechtigung. Denn die menschliche

Seele bildet mit dem Leibe ein Drittes, nämlich
die Art Mensch. Somit besitzt die Seele allein nicht die
vollkommene Art „Mensch". — Anima est hoc aliquid,
ut per se potens subsistere, non quasi in se habens com-
pletam speciem, sed quasi perficiens speciem humanam, ut
forma corporis. Et sic similiter est forma et hoc aliquid
(Quaest. de anima a. 1).

Gesetzt also den Fall, aber nicht zugegeben, Gott
wäre die Seele des Weltalls, wie soll man dann dieses Dritte
nennen? Das Weltall ist nicht Gott, wie der Leib nicht
Mensch ist. Gott ist nicht Gott, denn es fehlt ihm das

Weltall, wie der Leib der Seele fehlt. Also, was stellt dieses
Dritte dar? Etwa ein Ding, halb Gott, halb Weltall? Das
ist ein Monstrum ohnegleichen, mehr als ein monstrum
horrendum. Von einem Pantheismus kann unter diesen
Umständen nicht die Rede sein. Das Weltall ist so wonig



364 Gott im Lichte des alten, und neuen Pantheismus

Gott, wie der Leib die Seele ausmacht, und die Namhaft-
machung eines Dritten aus diesen beiden zusammengesetzten
wartet bis heute auf ihre Erfindung, Unterdessen gebrauchen
wir den Namen „Materialismus", Denn das Weltall, als
Ganzes genommen, ist doch etwas Stoffliches. Folglich
muß auch die ihm entsprechende Form „Gott" in das Reich
des Stofflichen gehören. Wird aber Gott als Weltseele
angenommen, so erscheint allerdings der reine Materialismus

vermieden, allein, was Gott dann eigentlich ist, in
seinem innersten Wesen betrachtet, diese Frsge bleibt
ungelöst. Der Gott, den wir anerkennen, ist es jedenfalls
nicht. Und der Name „Gott", mit dem wir das individuell für
sich bestehende Wesen Gottes bezeichnen, ist keinem anderen
Wesen, auch dem Weltall nicht, jemitteilbar. Omne nomen,
impositum ad significandum aliquod singulare, est incom-
municabile, et re, et ratione. Non enim potest nec in
apprehensione cadere pluralitas huius individui, Unde nullum
nomen significans aliquod individuum, est communica-
bile multis proprie, sed solum secundum similitudinem
(Summ, theol., I. Pars. q. 13 a. 9). — Mit dem Namen
„Pantheismus" wird also eigentlich arger Mißbrauch
getrieben. Materialismus ist es in Wahrheit.

39. Dieses System ist schlechthin Materialismus, der
das Wesen Gottes vollkommen aufhebt. Gott ist dieser
Lehre gemäß nicht einfach, sondern zusammengesetzt, wie
z. B. der Mensch aus Leib und Seele, so Gott aus sich
und dem Weltall. Gott besitzt infolgedessen Potentialität,
denn die Teile verhalten sich zum Ganzen als Akt. Gott
verursacht nicht das Weltall, weil die eigene Form
niemals den ihr entsprechenden Stoff hervorbringt. Gott
ist beschränkt, verendlicht, da er nur die Form dieses
Weltalls bildet. Und so könnten wir die im System
enthaltenen Ungereimtheiten nach Belieben fortsetzen, Es
leuchtet von selber ein, daß alles das mit dem Wesen
Gottes im ärgsten Widerspruch steht. Dabei haben wir
noch gar nicht betont, daß Gott nicht allein die für sich
bestehende, subsistierende Wesenheit, sondern das für
sich bestehende Dasein ist: Deus est esse subsistons.
Das macht erst den endgültig entscheidenden Abschluß des
Unterschiedes von Gott und dem Weltall aus. Dieser
wichtige, überall durchgreifende Umstand wird uns in der
Folge noch weiter beschäftigen. (Fortsetzung folgt)


	Gott im Lichte des alten und neuen Pantheismus

