
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


820 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

daher unsere Bemerkungen mit dem Wunsche, Herr Dr. vom
Zychlinski möge seine Dissertation, deren hauptsächlicher-
Wert in der Klarstellung der Lehre des hl. Thomas von
der Unmöglichkeit eines geschöpflichen Wortes bei der visia
liegt, zu einer umfassenden Studie über die Theologie der
visio erweitern.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Yon P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHÜLTES 0. P.

(Fortsetzung aus V, p. 39—74)

Alexander von Haies, Albertus Magnus, Bona¬
ventura und Petrus von Tarantasia

Eine besondere Gruppe bilden die großen Vorläufer
bzw. Zeitgenossen des Aquinaten : Alexander Halensis,
Albertus Magnus, Bonaventura und Petrus de Tarantasia.

Alexander Halensis1 (f 1245) definiert in seiner
„Summa" den Glauben als „apprehensio et assensus veritatis
divinae" (III q. 78 nr. 1), wobei er das Erkennen als
materiellen, die Zustimmung als formalen Teil des Glaubens
erklärt — „credere dicitur formaliter assentire, materialiter
cognoscere" (q. 78 nr. 6 a. 3)2. Auf den Einwand, daß-
nach dieser Definition Wissen und Glauben identisch
erscheinen, antwortet er, man bezeichne mit Wissen entweder
ein Erkennen aus den Ursachen, bzw. eine Einsicht in
eine Sache oder aber überhaupt ein Erkennen im
allgemeinen Sinne des Wortes (q. 78 nr. 6 a, 5)8. Nur im
letzteren Sinne sei der Glaube ein Wissen. Darum erklärt
er mit Augustin das Glauben als „cum assensione cogitare"
und die Glaubenssätze oder -gegenstände (creditum) als
„cogitabile ens supra rationem primum, cui propter se
datur assensus" (q. 78 nr. 6 a. 2). Die Zustimmung beim.
Glauben erfolgt nämlich nicht „via rationis-1, d. h. aus
unmittelbarem Verstehen (per intellectum) oder aus Einsicht
in die Gründe, sondern um des Glaubensgegenstandes

Gott) willen. Die verschiedenen Glaubenslehren sind irr

1 Hoffmann I, 78—82. 2 Siehe oben Hugo von St. Viktor, p. 62 f"
' „Intellectus vocis vel signi universaliter praecedit fidem, intellectus-
vero rei sequitur fidem", q. 78 nr. 6 a. 6.



Geschichte der fides implicita in der katli. Theologie 321

den Symbolen enthalten, besonders im apostolischen. „Cum
tot essent diversitates hominum natione, moribus, lingua,
cognitione excogitaverunt patres1 colligere singula cre-
denda et confitenda de ipsa divinitate in unam confessionis
coordinationem, ut omnium credentium esset confessio una,
fides et religio" (q. 82 nr. 2). Die „instructio fidei, veritatis
explanatio, erroris excussio" war dann die Ursache weiterer
Symbole (1. c, ad 2).

Glaubensgegenstand sind also die Symbole. Zu allen
Zeiten? (q. 82 nr. 8 a. 1). War besonders der Glaube an
den Mittler immer notwendig? Alexander antwortet: Vor
dem Sündenfall genügte der Glaube an Gottes Dasein und
Vorsehung, nach demselben war irgendwelcher Glaube an
den Erlöser notwendig, wenn auch verschiedenartig, wie
Hugo von St. Viktor es erklärt habe. Vom Neuen Testament
schreibt er: „Sub gratia manifeste praedicatur et cre-
ditur modus redemptionis et qualitas personae redemptoris"
(q. 82 nr. 8 a. 1). Haben aber heute alle alle Artikel zu
.glauben, auch die simplices? (q. 82 nr. 4). Ja, aber
„explicite vel implicite, distincte vel indistincte". „Simplices
autem implicite dicuntur credere omnes articulos seu
indistincte." Dies geschieht in zweifacher Art: erstens
.„quantum ad id quod credunt", d. h. sie glauben etwas,
ohne es zu kennen (Lombardus); zweitens „quantum ad
illos, cum quibus credunt", d. h. indem sie sich dem
Glauben der maiores anschließen. Weiter geht Alexander
nicht auf die Frage ein, offenbar betrachtet er die Lösung
als bekannt. Es ist die traditionelle Formel : Alle müssen
die Artikel glauben, wenn auch ohne nähere Kenntnis
ihres Sinnes (indistincte) und im Anschluß an die kirchliche

Lehrverkündigung.
Besondere Schwierigkeit bietet ihm der Einwand, daß

man nicht einen Artikel ohne den anderen glauben könne.
Er antwortet darauf: Man kann keinen Artikel glauben,
ohne auch die anderen explizite oder aber implizite zu
.glauben. Man könne nämlich zwar an einen Artikel denken,
•ohne an einen anderen zu denken, nicht aber in gleicher
Weise einen glauben und den anderen nicht, „quia credere
pertinet ad fidem explicitam et implicitam communiter,
-cogitare vero ad fidem explicitam et distinctam". Hoffmann

1 Alexander spricht nicht nur vom Apostolikum.



322 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

(I, 80) zieht daraus den Schluß: „Die Augustinische
Definition, daß Glauben ein Denken mit Zustimmung sei,
wird demnach auf den Begriff der fides implicita nicht
anwendbar sein." Dies ist in dem Sinne richtig, daß, was-
implizite geglaubt wird, insofern es implizite geglaubt
wird, nicht gedacht wird ; es ist aber unrichtig in dem.
Sinne, daß etwas implizite geglaubt werden könne, ohne
daß überhaupt etwas gedacht würde3.

Zu bemerken ist bei Alexander noch die Unterscheidung

von fides acquisita (suasa) und infusa, von fides als
habitus und actus (q. 78 nr. 2) : „Hide suasa creditur ex.
testimoniis, sed fide infusa creduntur testimonia, quia sunt
vera", d. h. die fides suasa ist jene Zustimmung zu
Glaubenslehren, die sich auf die Autorität von Schrift- und
Vätertexten stützt, etwas als Glaubenslehre glaubt, weil es
in der Heiligen Schrift oder Tradition vorgefunden und
nachgewiesen wird; die fides infusa ist jene Zustimmung,,
welche eine Lehre unmittelbar um ihretwegen (propter se)
oder wegen ihrer Autorität als Gotteswort glaubt. Das ist
der eigentliche Glaube, der zum Heile führt. Hoffmann
I, 81) findet ganz unrichtig „eine unleugbare Verwandt-

1 Tatsächlich macht sich hier bei Alexander die UnVollkommenheit
der traditionellen Definition des implicite und explicite in Form

einer Schwierigkeit geltend. Nach der traditionellen Autfassung besagt
der implizite Glaube an einen Artikel zwar irgendwelche Kenntnis
desselben, wenigstens seines Wortsinnes, aber Nichtkenntnis seines
näheren Sinnes. Darum ist dieser Glaube an einen Artikel auch ein
impliziter. Es lag nun nahe, deswegen auch den Glauben an das Nicht-
erkannte schlechthin als fides implicita zu bezeichnen. Das tut
auch Alexander in seiner Antwort. Er will nämlich sagen : Man kann
etwas in zweifacher Weise glauben, einmal, indem man es erkennt
(explizite), dann auch, wenn man es nicht erkennt (implizite). Damit
stellt aber Alexander eine zweite, verschiedene Definition des implicite
auf: implicite nicht vollkommen erkennen (alte Definition) und

gar nicht erkennen (neue Definition). Nach dieser neuen Definition
kann er dann antworten: „credere pertinet ad fidem explicitam et
implicitam communiter", d. h. glauben kann man etwas, indem man
es weiß oder auch nicht weiß; „cogitare vero ad fidem explicitam et
distinctam". d. h. gedapht wird etwas nur, insoferne es explicite et
distincte geglaubt wird. Darum schreibt er auch : ,.Semper cogitare
praecedit naturaliter credere, sed non semper actu" (q. 78 nr, 6 a. 2)..
Damit bereitet Alexander auf die spätere ßeform, bzw. genauere
Bestimmung des explicite und implicite bei Thomas von Aquin vor.
Inzwischen spricht Alexander (im Anschluß an die alte Definition),
den neuen Gedanken aus, daß man schon im Glauben an einen.
Artikel implicite alle Artikel glaube.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 325

schaft" zwischen fides infusa und fides als habitus ;

Alexander spricht hier offenbar vom aktuellen Glauben und
bezeichnet ihn als Gnadengabe, was allerdings auch vom
Glaubenshabitus gilt. Wenn Hoffmann weiter bemerkt:
„Die Minderwertigkeit der fides acquisita ist nur dadurch
erklärlich, daß dem Zeugnisse der Heiligen Schrift an und-
für sich doch nur die Glaubwürdigkeit, welche eipe
menschliche Autorität verdient, vindiziert wird", so irrt er
sich wiederum — Alexander will vielmehr nur jenen
Glauben als heilswirkend anerkennen, der sich auf die
Autorität Gottes und nicht auf wissenschaftliche Belege
stützt. Übrigens schließt das eine das andere nicht aus,
nur genügt die fides acquisita ohne infusa nicht. Zu
beanstanden ist auch die Folgerung Hoffmanns : „Der Glaube
als habitus deckt sich mit der fides implicita" (I, 80).
Alexander versteht unter „habitus" die bei allen Gläubigen
in gleicher Weise vorhandene Bereitwilligkeit und Fähigkeit,

im allgemeinen alle Artikel ohne Ausnahme zu glauben,
(„quantum ad credere in universali omnes articulos et nullum
discredendi"). Das ist aber nach Alexanders eigener
Definition noch kein implicite credere im traditionellen Sinne
des Wortes.

Der selige Albert der Große1
Ganz auf der Bahn der bisherigen Tradition bewegt

sich Albertus Magnus (f 1280). Er bespricht uusere
Frage im Sentenzenkommentar: 3 d. 25, Auffallen muß
bei ihm vorerst der vielfältige Gebrauch von
implicite credere2. Bei den Gläubigen im Alten Bunde
besagt es ihm einen Glauben „in umbra et typo" 8 oder „in
universali" „sine specificatione modi", wie der Glaube an
einen Erlöser ohne nähere Bestimmung4. Im Neuen Testament

besagt fides implicita den Glauben an einen Artikel
ohne näheres Verständnis desselben, „sub involuto et non
distincte5", oder den Glauben an alle Artikel im
allgemeinen, ohne einen auszunehmen (discredere)6, oder es

besagt, beim Auftauchen einer neuen Lehre seine Zuflucht
zum Priester nehmen und je nach dessen Urteil die Lehre
glauben oder nicht glauben7 oder etwas bedingt glauben,
„sub conditione, si hoc credat universalis ecclesia8" oder-

1 Hoffmann I, 82—92. 2 Besonders im a. 4. ' Ad 5. 4 A, 6.
5 A. 4 ad 6. 4 Ad 2. 3. 7 Ad 1. 8 Ad 8.



324 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

•endlich den Glauben an die Kirche als Trägerin der
Offenbarung1 und an.die Heilige Schrift als wahres Wort Gottes2.
.Zu beachten ist, daß auch bei Albert die fides implicita
immer einen in einer Hinsicht bestimmten Glauben
besagt, wie z. B. an den Erlöser, an die Kirche, Heilige
Schrift usw.

Der Begriff der fides explicita wird nicht ausdrücklich

bestimmt. Da die fides explicita aber immer der
implicita gegenübergestellt wird, muß das explicite credere
ein näher bestimmter Glaube sein, was auch aus den
weiteren Ausführungen hervorgeht. Die fides explicita geht
auf den (in der Kirche geltenden) Sinn eines Artikels,
besagt Kenntnis und Verständnis der kirchlichen Auslegung,
•ist eine fides „distincta". Explizite glaubt die Artikel, wer
-über deren Sinn belehrt worden, die diesbezüglichen
Erklärungen verstanden hat3.

In der Bestimmung des zum Heile notwendigen
Glaubensmaßes (d. 26) tühlt sich Albert offenbar nicht
ganz sicher — er fügt darum seinen Erklärungen die
Einschränkung bei : meo iudicio (a. 6 ad 1), sine praeiudicio
(a. 4). Ganz bestimmt erklärt er, daß der allgemeine
Glaube an Gottes Dasein allein nie genügte; denn erstens
verlange der Apostel nicht den Glauben an die bloße
Existenz Gottes, die ja auch Gegenstand der natürlichen
Erkenntnis sei, sondern den Glauben an einen durch die
Offenbarung näher bestimmten Gott; zweitens zeige sich
Gott nur so als unser Ziel und als willenstreibende Kraft4.
Vielmehr sei nach dem Sündenfalle auch der Glaube an
den Erlöser notwendig. Anders jedoch im Alten und anders
im Neuen Bund. Im Alten Testament, sagt Albert, „war
meo iudicio Glauben an einen kommenden. Erlöser erforderlich,

aber nur implizite, d. h. ,sine specificatione modi',
außer bei jenen, die eine spezielle Offenbarung erhalten
hatten oder von anderen belehrt wurden", allerdings auch
-da nur insoweit, als sie jene Belehrung zu erfassen
vermochten5. Den simplices im Alten Testament genügte es

also, an einen Erlöser zu glauben, im allgemeinen, ohne
nähere Bestimmung der Art der Erlösung oder der Person
•des Erlösers (universaliter secundum quaecunque mediare

1 A. 4c. 2 D. 24 a. 8. 3 A. 4c und ad 1, 5, 6, 7. 4 A. 2c und
ad 1. 5 A. 2 und 6. *



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 325

vellet), die Unterrichteten dagegen mußten an ihn in
bestimmter Weise glauben, d. h. auch an die einzelnen
erlösenden Heilstaten (in particulari secundum sacramenta
quibus mediavit)1. Im Heuen Testament sind aber alle
(modo omnes) zum expliziten Glauben an den Erlöser
verpflichtet — „in particulari secundum sacramenta quibus
mediavit" (a. 2).

Müssen aber auch alle Artikel explizite geglaubt
werden? Albert antwortet darauf: „Sine praeiudicio dice,
quod neque ante adventum neque post, sine revelatione
divina et doctrina tenetur explicite scire articulos, sed
implicite, sed hoc supposito certissime nihil dubitandum, quod
revelatio sit Ecclesiae et semper facta est Ecclesiae2." Jene,
fährt er fort, welche die Offenbarung oder die Doktrin
besitzen, wefden maiores genannt, weil die anderen von ihnen
belehrt werden müssen. Allerdings anders im Alten, anders
im Neuen Testament. Denn im Alten Testament wurden
durch die Offenbarung die Artikel kundgetan (ad manifesta-
tionem articulorum), im Neuen Testament dient sie (durch
Vermittlung der Doktrin) zur Exposition derselben, da
bereits alle kund geworden, die zu glauben sind („omnes
sunt declarati, quos oportet credi")3. So schließt er nun:
„Simplices igitur ante adventum et simplices post adventum
non tenentur scire explicite, sed implicite4, nisi ioquantum
docti sunt a maioribus et intellectu per doctrinam percipere
potuerunt: sed illi qui praecesserunt minus tenebantur
propter doctrinam umbrosam, quae tunc erat, isti autem
plus, propter doctrinam veritatis apertam" (d. 25 a. 4).
Albert verlangt also nicht prinzipiell expliziten Glauben an
alle Artikel, sondern nur an jene Artikel, über die jemand
belehrt wurde und diese Belehrung zu fassen vermochte.
Welche Artikel so explizite zu glauben seien, bestimmt er
nicht, weil es sich eben nach seiner Regel auch nicht leicht
bestimmen läßt. Nur über die vier Artikel: Geburt des

Heilandes, Tod, Auferstehung und Ankunft zum Gericht
spricht er sich aus (a. 6). Für diese verlangt er im Neuen

1 A. 2. s Vgl. die Definition des Wilhelm von Auxerre.
' Albert sagt hier nur, daß alle zu glaubenden Artikel geoffenbart

und bestimmt seien, nicht aber will er zwischen articuli aperti
und occulti unterscheiden, wie Hoffmann meint.

1 In der Pariser Ausgabe von Vives (1894) steht irrtümlich
„sed nec implicite".

Divas Thomas V. (Jahrbuch fllr Philosophie etc. XXXII.) 22



326 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Testament von allen expliziten Glauben, „quia ista solein-
nizantur (sind feierlich in der Kirche verkündigt) et fre-
quentius praedicantur". Darum verlangt er, aber wieder mit
der Einschränkung: meo iudicio, für diese von allen Christen
aller Zeiten expliziten Glauben, „et non sufficit fides implicita,
nisi forte in aliquo adulto noviter converso"1 (ad 2). Albert
verläßt also die alte Formel, daß die Artikel von den
minores nur implizite geglaubt werden müßten, und
verlangt wenigstens für eine Anzahl derselben expliziten
Glauben. Darum auch das „meo iudicio" — „sine prae-
iudicio" —, das übrigens ein schönes Zeichen seiner Demut
ist. Überdies neigt sich seine Meinung eher dahin, daß
alle Artikel explizite zu glauben seien, da wohl alle
genügend gepredigt werden. Aber einerseits hält ihn die
Rücksicht auf die alte Formulierung von einer direkten
Umstoßung derselben zurück, anderseits steht ihm sein
Begriff der fides explicita im Wege, da er nicht von allen
Artikeln distinkte Kenntnis verlangen kann. Immerhin haben
wir hier einen neuen Schritt zur Formel des hl. Thomas.

Muß aber neben den Artikeln nichts anderes geglaubt
werden Albert antwortet auf diese Frage in d. 24 a. 8.
Er unterscheidet dort principalia, substantialia und
consequents (corollaria). Zu den fundamentals oder principalia
gehören jene Wahrheiten, die beim Glauben an Gott
vorausgesetzt werden; dazu rechnet er, daß Gott existiere „et
verba sua in Scriptura esse vera". Die substantialia sind
die Hauptwahrheiten der Offenbarung: das sind die Artikel.
Als consequentia rechnet er hauptsächlich die Gesetze der
Moral und Folgerungen aus den Artikeln: „multa fide
credimus, ut consequuntur quae non sunt articuli, scilicet
ut principaliter" (ad 2). Die fundamentalia müssen offenbar
explizite geglaubt werden, da ohne sie ein Glaube unmöglich

ist: also Existenz Gottes, Wahrheit der Schriftlehre
und, wie er eben gesagt (d. 25 a. 4), auch des
Kirchenglaubens. Eben in diesen Fundamentalwahrheiten jfes
Glaubens ist ja die Implikation aller anderen Glaubens-

1 Hoffmann 192 knüpft daran die Bemerkung, das würfe ein
schlechtes Licht auf den Taùfunterricht, Aber Albert spricht ja nicht
von einem Neugetauften, sondern von einem Neubekehrten! Ebenso
unberechtigt ist die Bemerkung von Hoffmann I, 99, daß Albert keinen
expliziten Glauben an Trinität und Sündenvergebung verlange. Jedenfalls

feierte man schon damals das Dreifaltigkeitsfest und predigte
darüber und wurde das Bußsakrament empfangen



Geschichte der fides implicita in der ];ath. Theologie 327

Wahrheiten gegeben. Die corollaria müssen nach den für
den expliziten Glauben der Artikel angegebenen Regeln
explizite oder implizite geglaubt werden.

Aus diesen Ausführungen erhellt auch, in welchem
Sinne Albertus die fides implicita versteht Jedenfalls
nicht als bloße Bereitwilligkeit, den ganzen Kirchenglauben
anzunehmen. Ebensowenig setzt sie volle Ignoranz der
Artikel voraus, da ja die Gläubigen das apostolische
Glaubensbekenntnis in der Kirche beten. Die fides implicita schließt
nur Kenntnis oder Verständnis der kirchlichen Explikation
der Artikel aus. Darum sagt er: „cautum est, utsaepe et lucide
explanetur laicis. Et tarnen, quia hebetem sensum habent,
non tenentur ita explicite intelligere, sicut explanatur eis, quia
ipsi recipiunt explanationem secundum suam potestatem intel-
ligendi et non secundum voluntatem explanantis" (ad 5).
Weiter (ad 6): „Licet fides distincte in auditu recipiatur,
tarnen a simplici id, quod auditur, non intelligitur, nisi sub-
involute et non distincte" (ad 6). Damit ist offenkundig
der explizite Glaube als ein distinkter, detaillierter, der
implizite als ein Glaube ohne dieses gekennzeichnet, allerdings so,
daß immer irgendeine Erkenntnis vorausgesetzt ist, im Alten
Bunde z. B. die Erwartung eines Erlösers, im Neuen Bunde
z. B. die einfache Kenntnis des Wortsinnes der Artikel und
der Wahrheit der Kirchen- und Schriftlehre. Der nicht
erkannte Inhalt einer Lehre wird implizite geglaubt durch
den Anschluß an die maiores, bei Albert in der allgemeinen
Überzeugung von der Wahrheit der Schrift- und Kirchenlehre,

offenbar schließt er sich der Formulierung von
Innozenz und Wilhelm von Auxerre an. Wilhelm von
Auvergne folgt er in der resp. ad I : „non oportet me cognos-
cere omne malum in particulari, sed tantum ipsum sub
consilio sapientis, scilicet, si occurrat aliquod incertum, an
sit malum, recurram ad sapientem et iudicio illius vitabo.
Ita in fide, si nova doctrina proponatur, recurram ad sacer-
dotem et iudicio illius credam vel non credam." Dies bestätigt
auch unsere Interpretation des Auvergners. Auf die Frage,
was von einer vetula zu halten sei, die ihrem Pfarrer einen
G-laubensirrtum glaubt, antwortet Albert: Wenn es sich um
einen offenkundigen Artikel handle, der in der Kirche feierlich

verkündigt werde, so müsse sie andere befragen, ob
dies allgemeine Lehre sei, denn sie habe nicht dem Glauben
des einen, sondern der Allgemeinheit zu folgen („fides non

22*



3'28 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

est unius, sed communis"); betreffe es aber eine versteckte-
Lehre, wie daß die Fornikation keine Sünde sei oder daß
die Eucharistie Christi Leib nur bedeute, aber nicht wirklich
enthalte, so soll sie die Lehre, die ihre Kräfte übersteigt,
nicht annehmen, außer unter der Bedingung, wenn dies die
allgemeine Kirche glaube, und soll bei der fides implicita
bleiben (ad 8)1. Wir haben hier bei Albert eine interessante
Applikation der fides implicita als bedingte Glaubenszustimmung.

Hauptsächlich hebt aber Albert in seinen re-
sponsa hervor, daß die fides implicita bedinge, daß man
keinen Artikel leugne (ad 2. 3. 4 und 7), wobei es sich
nicht nur um direkte, sondern auch um indirekte Leugnung
handelt. Bezeichnend für den Sinn von explicite und
implicite ist die resp. ad 7. Die Objektion sagt, daß auch die
Laien über die „occultissimi articuü2" befragt würden und
im Falle eines Irrtums oder der Unwissenheit als Häretiker
behandelt würden, also müßten alle alles explizite glauben.
Albert antwortet darauf, daß die Laien nicht deswegen als;
Häretiker behandelt würden, „quod non sciunt distinguere
quosdam articulos", sondern weil sie der ihnen vorgelegten
Auslegung derselben hartnäckig widersprechen. Dies würde
nämlich nicht geschehen, wenn sie nicht bereits von den
Häretikern mit Unglauben angesteckt worden wären. Wenn
sie nämlich deswegen verbrannt würden, „quia nesciunt
articulos distinguere vel explicare, ipsi inquisitores comburendi
essent, quia nec ipsi multum bene5 sciunt".

Eine letzte Beleuchtung des Sinnes von explicite und
implicite gibt uns Alberts Lehre über die Bedeutung der
Symbole. Nach seiner Anschauung enthält das apostolische
Symbol alle substantiellen Glaubenswahrheiten (d. 24 a. 7. 8).

1 Hoffmann entrüstet sich darüber, „daß eine sittliche Vorschrift,
die mit aller wünschenswerten Deutlichkeit in der Schrift enthalten
ist.., zu den articuli occulti gerechnet wird" (I, 90). Aber sind denn
alle „vetulae" so in der Schrift bewandert wie Hoffmann? Übrigens
spricht Albert gar nicht von einem articul u s occultus, denn die Lehre
von der Sündhaftigkeit der Unzucht gilt ihm ja gar nicht als Artikel
(d. 24 a. 8 ad 2). Wenn zu rde occulto aliquo" zu ergänzen wäre:
articulo, so würde Albert den Ausdruck nur im uneigentlichen Sinne
nehmen. Ein articulus occultus im Sinne Hoffmanns wäre bei Albert
ein Widerspruch.

2 Auch hier sind offenbar unter articuli occultissimi nicht die
Artikel eines Symbols zu verstehen, sondern abgeleitete Glaubenswahrheiten.

3 Hoffmann übersetzt das „non bene" mit „nicht richtig!"



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 329

Es enthält, sagt er mit Cassian, in „vollkommener Kürze"
den ganzen katholischen Glauben, wie er in gewaltiger
Fülle in der Heiligen Schrift enthalten ist (a. 6 ad I). Es
ist dies eine Ansicht, welche die ganze Hochscholastik
beherrscht. Zum Verständnis derselben mag die Bemerkung
Alberts dienen, daß nach seinem Urteil nicht das „enunti-
abile", die logische Satzformulierung, der Artikel ist, sondern
die durch ihn ausgesprochene Sache (d. 24 a. 5 ad 4). Weil
im Apostolikum alle substantiellen Glaubenslehren der
Offenbarung zusammengefaßt sind und die Offenbarung
abgeschlossen ist, kann es keine neuen Artikel mehr geben, sind
vielmehr bereits alle kundgetan (omnes sunt declarati
geoffenbart) quos oportet credi") (d. 25 a. 4). Die weiteren
Symbole bringen keine neuen Artikel, éondern interpretieren

nur das Apostolikum ; sie fügen auch nichts bei
(nihil addunt), sondern erklären nur, was im ersten
enthalten ist (explanant) (d. 24 a. 7 ad 8). So bietet das
Nizänum eine Erklärung gegen die Arianer (continet fidei
explanationem contra haereticorum clamorem), während das

Apostolikum nur ein einfaches Glaubensbekenntnis
enthält („non continet nisi simplicetn fidei confessionem") (d. 24
a. 7 ad 4 und 5). Das Athanasianum enthält die Explikation
gegen die arianische Perfidie und „prolixe" das Nizänum
(1. c, ad 6). Aber auch für weitere Explikationen besteht
kein Hindernis. Darum kann der Papst, wenn es nötig ist,
„convocato concilio peritorum et invocato Spiritu Sancto"
etwas implizite im Apostolikum Enthaltenes erklären und
zu einem expliziten Artikel machen (ponere inter articulos
explicitos) ; denn das heißt keinen neuen Artikel aufstellen
(invenire), sondern einen, der immer vorhanden war,
explizieren. Hoffmann (I, 91, Anm, 1) meint, neue
Glaubensentscheidungen seien „tatsächlich die Aufhebung der
Behauptung Albert, daß jetzt alle Artikel klargelegt sind,
welche man glauben müsse". Aber Albert sagt eben nicht
daß alle Glaubenslehren in den Artikeln „klargelegt" sind,
sondern daß alle substantiellen Glaubenslehren, alle Artikel,
die zu glauben seien, bereits kundgetan, bestimmt seien,
also einerseits bereits geoffenbart, anderseits bereits von der
Kirche bestimmt seien. Aber er erklärt selber, daß diese noch
weiter erklärt werden könnten. Er fügt auch bei: „haec ex-
planatio articulum non facit, quia explänatio tota supponi-
•tur in explanato" (d. 24 a. 6 ad 2), Auf Grund dieser Lehre



0BO Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

gibt Albert im 6. Artikel der 24, Distinktion eine prächtige
Erklärung, wie im Apostolikum alle Lehren des Nizänums
und Athanasianums enthalten seien, Wir können hier nicht
näher darauf eingehen1. Das Gesagte genügt aber für den
Beweis, daß das explicite nicht bloß den einfachen Wortsinn

des Artikels besagt, sondern „den katholischen Sinn 2"

desselben, während das implicite nicht volle Ignoranz, sondern
eben nur die Nichtkenntnis der vollen katholischen Auslegung
bedeutet.

Der Sinn des impliziten Glaubens bei Albert ist also

genauer folgender: Der implizite Glaube an einen Artikel
besagt einen bestimmten Glauben an diesen Artikel, aber
ohne Kenntnis von dessen kirchlicher Auslegung oder
dessen „katholischen Sinnes"; während der Wortsinn
unmittelbar geglaubt wird, wird der nicht erkannte Sinn
zwar wirklich, aber nur mittelbar im Glauben an die Wahrheit

des Glaubens der Kirche und der Heiligen Schrift
geglaubt. Eventuell kann der nähere Sinn einer Lehre
bekannt sein, nur daß es nicht feststeht, daß es der „katholische

Sinn" der Lehre sei; dann ist der implizite Glaube

1 Siehe übrigens Hoffmann J, 82—85. — Im ad 9 läßt Albert den
Artikel von der Höllenfahrt in der Auferstehung implizite eingeschlossen
sein. Dabei begründet er das Fehlen dieses Artikels im Nizänum mit
Papst Innozenz damit, daß zu jener Zeit der Irrtum grassierte, die Seele
Christi sei nicht aus der Unterwelt1 zurückgekehrt. Um nun diesen
Irrtum „auszublasen", hätten die Väter den Artikel ausgelassen und
in dem von der Auferstehung eingeschlossen. Hoffmann bemerkt dazu :

„Dieser Erklärungsversuch des Papstes ist außerordentlich charakteristisch.

Der päpstliche Vertreter der fides implicita findet es unbedenklich,
daß die Väter von Nizäa aus Oportunitätsrücksichten einen

Glaubensartikel verschweigen, um der an ihm haftenden häretischen
Anschauung den Boden zu entziehen. Die Lehre von der fides implicita.
deckt für ihn auch die-es Verfahren, welches selbstverständlich auch
bei anderen Glaubensartikeln ebensogut zur Anwendung gebracht werden
könnte" (I, 85). Wir antworten kurz mit der Frage: Was ist richtiger
und für das Seelenheil zuträglicher, einen Artikel, der häretisch
verstanden wird, im Symbol auszulassen, d.h. nicht ausdrücklich zu nennen
— um ein Verschweigen handelt es sich ja nicht — und ihn implicite
in einem anderen Artikel zu bringen oder ihn ausdrücklich zu nennen
und damit scheinbar eine Häresie zu begünstigen, und zwar durch die
Autorität des Konzils? Ist es nicht besser, daß der Artikel wenigstens
implizite richtig geglaubt, als daß explizite eine Häresie unterstützt
werde?

2 Ad 23: „Dicendum, quod descendere (de coelis) non importât
incarnari, nisi catholics intellect um: sed hoc non suifi-
cit ad expressionem contra haereticos".



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 331

ein bedingter. Auf jeden Fall schließt der implizite Glaube
an die kirchliche Erklärung der Artikel jede positivé,
direkte oder indirekte Verwerfung eines Artikels aus. Als
Gegenstück ist der explizite Glaube ein Glaube an einen
Artikel im Sinne und mit Kenntnis von dessen kirchlicher
Auslegung. In beiden Fällen werden also alle Artikel und
nach ihrem ganzen Sinne geglaubt, durch die fides explicita
direkt, durch die implicita indirekt, da der Glaube an die
Kirche und Heilige Schrift eben alle Artikel mit ihrem
ganzen kirchlichen Sinne umfaßt. Daher der Hoffmann
(I, 85) so auffallende Satz : „Implicita fides est de tot, de

quot est explicita, quia implicatio vel explicatio sunt de

parte nostra et non de parte articulorum" (d. 25 a. 1, Sed

contra, nr. 4.) — die Unterscheidung besagt nicht einen
Unterschied des objektiven Glaubensinhaltes, sondern nur
einen Unterschied in der subjektiven Erfassung desselben.

Der heil. Bonaventura
Völlig übereinstimmend mit Albertus Magnus äußert

sich der große seraphische Lehrer Bonaventura (1221
bis 1274) b Doch findet sich bei ihm bereits eine schärfere
Formulierung, wie er auch die bei Albert noch zerstreuten
Elemente deutlicher zusammenfaßt, Beginnen wir mit seiner
Ansicht über das zum Heile notwendige Maß des expliziten
Glaubens. In jedem Stande, auch vor dem Sündenfalie, war
der Glaube an Gottes Dasein und Vorsehung notwendig
(Heb. 11, 6)3. Nach dem Sündenfalle muß der Glaube an
die Erlösung hinzutreten3; dieser Glaube konnte aber im
Alten Bunde ein impliziter sein, d. h. unbestimmter
bezüglich Person und Art des Erlösers*, doch so, daß immerhin

einzelne erleuchtete Seelen näher belehrt waren, denen
sich dann die übrigen anschlössen (fides maiorum)5 ; zudem
wurde im gläubigen Gebrauch der Opfer implizite (facto
occulto) der Glaube an die nähere Art und Weise des
Erlösers und der Erlösung geübt und bekannt6. Bonaventura
fordert also für das Alte Testament tatsächlichen Glauben
an einen kommenden Erlöser, Anschluß an den besser
unterrichteten Glauben der maiores, Glaube an das Gesetz und
an dessen typische Bedeutung. Diesen ganzen Glauben
nennt er im Verhältnis zu dem neutestamentlichen Glauben

' Hoffmann I, 92—99. 2 8 d. 25 a. 1 q. 2 ad 1. '3d. 25 a. 1

q. 2. 1 L. c. 5 L. c., ad 5. 6. 6 L. c,, ad 3.



332 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

einen impliziten Glauben an den Erlöser. Hoffmann hat
dies leider nicht beachtet (I, 92-95).

In bezug auf das Neue Testament fragt Bonaventura,
ob alle Christen zum expliziten Glauben an alle Artikel
des apostolischen Glaubensbekenntnisses verpflichtet seien1,
Bonaventura antwortet vorerst mit dem traditionellen Prinzip :

„Alle Christen müssen alle Artikel glauben." Auch alle explizite?

Auf diese Frage antwortet er mit folgender Distinktion :

Alle Artikel nur implizite glauben, wäre ungenügend; alle
explizite glauben, ist zwar vollkommen, aber nicht für alle
verpflichtend; notwendig ist es dagegen, einige Artikel
explizite, die übrigen wenigstens implizite zu glauben. Er
erklärt dies folgendermaßen : „Alle Artikel implizite glauben,
wäre ein verkümmerter Glaube, fides diminuta. Denn es

genügt jetzt keinem, der den Gebrauch der Vernunft hat,
im allgemeinen (in generali) an einen Erlöser und Vergelter
zu glauben, denn die Kenntnis einiger Artikel ist jetzt so
offenbar, daß kein des Gebrauches der Vernunft sich
Erfreuender ihrer entbehrte, außer unter Voraussetzung voller
Vernachlässigung und Verachtung des Gottesdienstes und
des eigenen Seelenheiles."

„Einzelne Artikel implizite, andere explizite zu
glauben, ist eine Bedingung des zum Heile notwendigen
Glaubens; denn ein solcher Glaube kann für die gewöhnlichen

Christen (simplices) genügen. Diese müssen nämlich
jene Artikel explizite glauben, die ihnen im Unterricht, im
Gottesdienst und im kirchlichen Leben bekannt werden ;

so die Artikel über Gottes Einheit und Dreifaltigkeit, die
sie schon durch das Kreuzzeichen lernen, da sie sich ja im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes
bezeichnen ; so über Geburt (Menschwerdung), Leiden,
Auferstehung und Sündenvergebung, darüber belehren ja einen
jeden die kirchlichen Feste und die Funktionen der
Seelsorger. Von der Kenntnis und (einigem) Verständnis dieser
Artikel ist darum kein Vernunftbegabter ausgenommen,
auch kann es keine entschuldigende Unwissenheit geben,
weil eine solche nicht ohne schuldbare Nachlässigkeit
angenommen werden kann."

„Alle Artikel explicite et distincte zu glauben, ist
fides iam provecta." Diese ist nicht allgemein verpflichtend,

1 B d. 25 a. 1 q. 3.



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 333

sondern nur für die Prälaten und Theologen. Bonaventura
rückt also deutlicher als Albert von der alten Formel ab ;

immerhin bezeichnet auch er es für die simplicibus nur
als „opportunum", wenigstens einige Artikel explizite zu
glauben.

Als explizite auch von den minores zu glaubende
Artikel nennt Bonaventura ausdrücklich die Artikel von dem
einen und dreifaltigen Gott, von des Erlösers
Menschwerdung, Leiden und Auferstehung, sowie von der
Sündenvergebung. Doch ist diese Aufzählung nur als Beispiel
angeführt („sicut"), das eigentliche Maß ist nach der von ihm
aufgestellten Regel zu beurteilen. Nach dieser sind wohl
auch die Artikel vom ewigen Leben, von der Kirche, der
Auferstehung des Fleisches zu den explizite zu glaubenden
zu zählen -— ausgenommen scheint nur der Artikel von
der Höllenfahrt. Jedenfalls ist Hoffmanns Erstaunen, daß
Bonaventura weniger fordere, als man erwarten würde
(Hoffmann I, 95), unberechtigt.

Wie Albert will aber auch Bonaventura den expliziten
Glauben nicht auf die Artikel des Symbols beschränken.
Diese enthalten nur, allerdings „sufficienter", die „principia
propria et principalia fidei" (d. 25 a. 1), eine „propria et
simplex fidei confessio" (1. c.). Er unterscheidet aber wie
Albert die Glaubenslehren in „principalia", „ad quae fidei
illuminatio directe dirigit" — das sind die Artikel —, in
„antecedentia" — die beim Glauben vorausgesetzten natürlichen

Wahrheiten —, und „consequentia", „quae ex arti-
culis possunt elici et ad articulos habent sequi" (1. c.). Sind
so auch im Symbol alle eigentlichen Hauptglaubenslehren
enthalten, so muß man doch auch die antecedentia und
consequentia glauben (ad 2). Dabei gilt wohl für das
explicite und implicite die gleiche Regel wie bei den Artikeln;
so z. B. für den Glauben an die Mutter Gottes und an die
Eucharistie.

Welchen Sinn haben beim seraphischen Lehrer die
Ausdrücke: fides explicita und implicita? Im Alten Bund,
sagt er, hatte fides explicita an den Erlöser, wer glaubte,
daß der Sohn Gottes Mensch werden, von der Jungfrau
geboren, am Kreuze sterben und wieder auferstehen werde
usw. Implizite an den Erlöser glauben hieß, einen zukünftigen

Erlöser erwarten, in bezug auf das Wrie aber sich an
den Glauben jener anschließen, denen es von Gott geoffen-



334 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

hart war1; oder auch einfach glauben, „quod aliquis veniret,
qui genus humanuni redimere posset, sciret etvellet2;
implizite glaubte man im Alten Testament auch an den
Erlöser, indem man in den Opfern seinen Tod vorbildete :

„omnes salvandi expectabant Redemptorem futurum et etiam
in suis sacrificiis et oblationibus hoc praefigurabant, in
quibus omnibus significatur Christus offerendus. Unde
quodammodo profitebantur facto occulte, quamvis verbo
non proferrent manifeste3". Die fides explicita ist also ein
detaillierter Glaube, die fides implicita ein allgemeiner,
unbestimmter, unter Figuren verhüllter, an die fides maiorum
sich anschließender.

Ähnlich verhält es sich im Neuen Testament. —
Bonaventura gibt selbst diese Definition: „Implicite voco
credere, ut in generali credant universaliter omne quod
credit sacrosancta mater Ecclesia, ita quod in particulari a
nullo illorum dissentiant nec aliquem articulorum dis-
credant4", d. h. implizite glaubt alle Artikel, wer an die
Kirche glaubt und im Glauben an die Kirche auch alles
glaubt, was diese glaubt, und zwar so, daß man keinen
bestimmten Glaubensartikel derselben verneint oder positiv
nicht glaubt (discredat), nichts im Widerspruch mit dem
Kirchenglauben Stehendes festhält (a nullo [articulorum}.
dissentiat), „nihil addit vel minuit de his quae credit sancta
Ecclesia et dicit sancta Scriptura6". Von der fides explicita
gibt Bonaventura keine formelle Definition. In den
Antworten auf die Gründe für die Notwendigkeit der fides
explicita an alle Artikel sagt er aber, daß nur die
Seelsorger verpflichtet seien „fidem manifestare lucide et
aperte"; daß es eine nicht für alle obligatorische „pleni-
tudo copiae" sei, „quando quis distincte et explicite
novit et credit ea, quae spectant ad articulos fidei et ea,
quae ad ipsos consequuntur7"; daß der einfache Gläubige
nur dann zum expliziten Glauben an einen Artikel
verpflichtet sei, wenn ihm dieser von kompetenter Seite „prae-
dicatur et explicatur" (ad 3 und 4), In eben diesem
Sinne läßt er die späteren Symbole nur als Erklärung (ex-
planatio) des Apostolikums gelten (a. 1, ad 5 und 6), wie
auch weitere Entscheidungen als „Konsequenzen" aus den
Artikeln (1. c., ad 3). Einen Artikel explizite glauben, heißt

1 3 d. 25 a. 1 q. 2. 2 L. c., ad 3. 3 L. c., corpus.
4 3 d. 25 a. L

q. 3. 5 L. c., ad 2. c Ad 1. 7 Ad 2.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 335-

also bei Bonaventura nicht einfach den Artikel kennen,,
sondern ihn „lucide et aperte", „distincte" und mit den
dazu gehörenden kirchlichen Entscheidungen und
Erklärungen kennen und glauben (vgl. auch d. 24 a. 1 q. 1).
Der implizite Glaube kennt diese Bestimmungen und
Erklärungen nicht, glaubt sie aber im allgemeinen Glauben
an die Wahrheit des Glaubens der Kirche, in dem alle
Glaubenslehren enthalten sind. Der Glaube ist nämlich
Erkenntnis. „Diese aber kann etwas in universali erkennen,
ohne es auch in particulari zu erkennen, und so in einer
Weise wissen, in einer anderen nicht wissen. So kann der
Glaube etwas implizite glauben, obwohl er es explizite nicht
glaubt" (d. 25 a. 1, ad 3 und 6). Albert und Bonaventura
stimmen auch hierin überein.

Der sei. Petrus von Tarantasia1
Petrus von Tarantasia (1225—1276) aus dem

Dominikanerorden, später Papst Innozenz Y. (1276) bildet,
ein Binde- und Ubergangsglied von Alexander, Albert,
Bonaventura zu Thomas von Aquin.

Mit der Tradition seiner Zeit vertritt er die drei Sätze2 r
1. Zu allen Zeiten war der Glaube an Gottes Dasein (Schöpfer)
und Vorsehung (remunerator) zum Heile notwendig, um den
Menschen auf sein Ziel hinzulenken. 2. Nach dem Sündenfalle

ist der Glaube an den Erlöser zum Heile erfordert, weil
die Erreichung des Zieles nur mehr durch ihn möglich ist,
nämlich durch sein Verdienst. 3. Der zum Heile notwendige
Glaube an den Erlöser war zu verschiedenen Zeiten, je nach
dem Stande der Offenbarung, verschieden : „Aliter se habebat
hums fidei status in lege naturae, aliter in lege scripta, aliter
in lege gratiae, ut dicit Hugo de S. Victore. Nam ante legem
creator credebatur et ab eo salus et redemptio expectabatur:
per quem vero et quando ea salus percipienda esset, exceptis
paucis, a caeteris fidelibus non cognoscebatur. Sub lege
autem persona mediatoris mittenda praedicabatur, quod autem
illa persona esset homo vel angélus vel Deus, non clare mani-
festabatur, soli enim hoc noverant qui per Spiritum Sanctum
ad hoc illuminati erant. Sub gratia autem manifeste credi-
tür et praedicatur modus redemptionis et qualitas personae
redemptoris." Die Verschiedenheit dieses Glaubens bezeich-

1 Hoffmann behandelt diesen Autor nicht. 2 In 3 d. 25 a. 1.



336 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

net Petrus mit den Ausdrücken: fides generalis et
indistinct a, fidesspecialis et distinct a. Im folgenden
Artikel wird die erstere mit fides implicita, die andere mit
fides explicita identifiziert, aber auch, mit credalitas in uni-
versali und in particulari. Wir haben es also mit
gleichwertigen Ausdrücken zu tun.

Im Artikel 2 und 3 bestimmt Innozenz noch
eingehender das im Alten und im Neuen Bunde notwendige
Glaubensmaß. Im Alten Bunde waren, wie bereits
gesagt, zwar alle verpflichtet, an den Erlöser zu glauben, aber
implizite, d. h. ohne nähere Bestimmung. Einzelnes war
aber auch da explizite zu glauben, nämlich die Existenz
Gottes als Schöpfer und Lenker des Alls, daß er nicht Urheber
des Bösen sei, daß er allen, die seine Barmherzigkeit suchten,
ein Erlöser sein werde. Diesen ganzen Glauben nennt er
einen impliziten Glauben an den Erlöser.

Ist nun im Neuen Bunde fides explicita an alle Artikel
erfordert? Petrus verneint es mit folgenden charakteristischen

Distinktionen. „Tempore gratiae oportet universa
credere, quae in symbolo continentur. Sed credere universa,
hoc potest intelligi tripliciter: vel omnia in universali, ita
quod nullum in speciali: vel omnia in speciali, ita quod
singula in speciali : vel non omnia in universali, ita quod
quaedam in speciali, quaedam non. Sicut scire omnem mulam
sterilem esse, potest his tribus intelligi : vel solum in
universali vel singulas in speciali vel quasdam in universali
tantum, quasdam in speciali. Prima credulitas appellatur
implicita, secunda explicita, tertia partim explicita, partim
implicita." Innozenz unterscheidet also ähnlich wie
Bonaventura. Petrus fährt nun fort: „Explicationem autem fidei
facit doetrina (d. h. die fides explicita setzt eine explizite
Lehre bzw. Offenbarung voraus). Ei igitur, cui nulla sunt
explicita, sicut nato et nutrito in deserto, puto, quod suffi-
cit praeparative, licet non completive fides omnium, i. e.
credere de Deo, quae credebantur in lege naturae (d. h. er
muß mit Hilfe seiner Vernunft und der Unterstützung der
Gnade an Gottes Dasein, an dessen Schöpfung und Vorsehung
glauben, worauf ihm dann, wie Petrus beifügt, weitere
Erleuchtung im Notwendigen nicht fehlen wird darum
genügt jener implizite Glaube auch nur anfänglich,
„praeparative"). Cui vero singula sunt explicita e t novit

' Cf. ad 1



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 837

ea, puto quod tenetur ad singula explicite cre-
denda. Cui vero quaedam sie et quaedam non (et intellige
sine culpa et nimia negligentia) sufficit explicite credere
explicita, implicite alia. Inter ipsos vero articulos
quidam noti sunt fere universaliter in totaEc-
clesia ex usu et doctrina,-ut très dedivinitate,
sc. de Pâtre et Filio et Spiritu Sancto; quatuor de
humanitate, sc. nativitas, passio, resurrectio, adventus;
ad iudicium: et ideo minus esset excusabilis, qui illos non
crederet, turn propter maiorem eorum explicationem, turn
propter maiorem ad dirigendum in finem necessitatem, quia
primi très sunt de ipso fine, quatuor alii de medio, per quern
venitur in finem ..." In der Expositio litterae Magistri
erklärt er, daß in jenen vier Artikeln die anderen über Christus
implizite enthalten seien, nämlich in der Inkarnation die
Empfängnis und Geburt, im Leiden der Tod und die Höllenfahrt,

in der Auferstehung die Himmelfahrt, nämlich als
Ziel derselben, in der Wiederkehr zum Gerichte das ewige
Leben und die Vergeltung an Leib und Seele1.

Bei aller sachlichen Übereinstimmung mit der bisherigen
Lehre bietet Petrus doch wichtige neue Gesichtspunkte. Vorerst

muß die neue Fassung von fides explicita
und implicita auffallen, Explizite einen Artikel glauben,
besagt ihm nicht mehr den Glauben an den Artikel mit
Einschluß der dazu gehörenden kirchlichen Entscheidungen,
sondern einfach die Kenntnis desselben — quia noti sunt —,
also Kenntnis des Wortlautes und Wortsinnes, Implizite einen
Artikel glauben, heißt, denselben in einem anderen glauben.

Auch dies, die Implikation, bestimmt Petrus genauer.
Er unterscheidet eine dreifache Implikation. In universali
kann etwas geglaubt werden : implicatione rei credi-
tae, insofern nämlich etwas in einer explizite geglaubten
Sache enthalten ist, wie die göttlichen Attribute in der
Existenz Gottes; implicatione credentium, nämlich
im Glauben der minores an den Glauben der maiores (Petrus
spricht von den Gläubigen des Alten Bundes); implicatione

scripturarum, im Glauben an die Heilige Schrift2.
1 Über die Dogmenentwicklung sagt Petrus : „Numerus creden-

dorum implicite non est augmentatus, sed numerus credendorum
explicite augmentatus est. Huiusmodi vero augmentum accidentale est
fidei et potius attenditur ex parte credentium quam creditorum" (q.5 a. 1).

2 Auffallenderweise fehlt die Erwähnung der Implikation im
Glauben der Kirche, im credo quod Ecclesia credit.



:338 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Die neue Fassung wird zweitens noch verschärft und
deutlicher durch die genaue Unterscheidung von
fides explicita und fides distineta. Bisher war
-die fides explicita zugleich auch eine, allerdings mehr oder
weniger, distinkte. Petrus aber schreibt: „Credere explicite
•est credere in particulari, credere implicite est credere in
universali, credere distincte est nosse distinguere articulos"
(in expositione litterae). Petrus unterscheidet also dreifach:
fides distineta, explicita, implicita. Er bringt dafür
folgenden Vergleich : „grana sunt in spica explicite, non
omnino distincte ; in semine vero nec explicite nec distincte ;

in horreo vero explicite et distincte" (1. c.). Nach Petrus
ist also die distinkte Erkenntnis des Artikels nicht
notwendig zum expliziten Glauben an ihn; es genügt einfache
Kenntnis desselben. Darum will er auch den Vergleich
Hugos zwischen den simplices des Alten und des Neuen
"Testamentes nur im allgemeinen gelten lassen, denn die Alten
hätten die Geheimnisse des Erlösers nur implizite gekannt,
die Christen kennen sie aber explizite, wenn auch nicht
ganz „distincte", „quia nesciunt distinguere articulos",
d. h. weil sie ihren Inhalt nicht ganz distinkte anzugeben
wissen (1. c.). Auf Grund dieser neuen Fassung des explicite-
und implicite-Begriffes fordert nun drittens Petrus im Neuen
Testament von allen, auch den simplices, expliziten
Glauben an alle Artikel des Symbols, wenn sie
ihnen nämlich bekannt sind. Das setzt er offenbar voraus.
Einige Artikel setzt er als so allgemein bekannt voraus, daß
er solche, die sie nicht kennen, für „minus excusabiles"
erklärt. Einfachhin expliziten Glauben an alle Artikel zu
verlangen, wagt zwar auch Petrus noch nicht; auch ihn
hält eben noch die Ehrfurcht vor der alten Formulierung
zurück, wie denn auch die alte Auffassung des explicite
immer noch etwas in seinen Gedankengang hineinspielt.
Aber immerhin hat Petrus den Weg eröffnet für eine
genauere Bestimmung des explicite und implicite sowie für eine
neue Formulierung des notwendigen Maßes an explizitem
-Glauben. Doch dies durchzuführen, war erst seinem großen
Kollegen und Ordensbruder Thomas von Aquin beschieden.

(Fortsetzung folgt)


	Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]

