Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]
Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

320 Geschichte der fides implicita in" der kath. Theologie

[]

daher unsere Bemerkungen mit dem Wunsche, Herr Dr. von
Avchhnskl moge seine Dlssertatlon, deren haupts&chhcher
Wert in der Klarstellung der Lehre des hl. Thomas von
der Unmdoglichkeit eines geschépflichen Wortes bei der visio
liegt, zu einer umfassenden Studle tiber die Theologie der
visio erweitern.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE
Von P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES 0. P.
(Fortsetzung aus V, p. 39—74)

Alexander von Hales, Albertus Magnus, Bona-
ventura und Petrus von Tarantasia

Eine besondere Gruppe bilden die grofien Vorliufer
bzw, Zeitgenossen des Aquinaten: Alexander Halensis,
Albertus Magnus, Bonaventura und Petrus de Tarantasia.

Alexander Halensis?! (f 1245) definiert in seiner
,Summa® den Glauben als ,apprehensio et assensus veritatis
divinae* (III q. 78 nr. 1), wobei er das KErkennen als
materiellen, die Zustimmung als formalen Teil des Glaubens
erkliart — credere dicitur formaliter assentire, materialiter
cognoscere“ (q. 78 nr, 6 a. 3)2. Auf den Einwand, daf
nach dieser Definition Wissen und Glauben identisch er-
scheinen, antwortet er, man bezeichne mit Wissen entweder
ein Erkennen aus den Ursachen, bzw. eine Kinsicht in
eine Sache oder aber uberhaupt ein Erkennen im allge-
meinen Sinne des Wortes (q. 78 nr. 6 a, B)3. Nur im
letzteren Sinne sei der Glaube ein Wissen. Darum erklart.
er mit Augustin das Glauben als ,cum assensione cogitare
und die Glaubenssidtze oder -gegenstinde (creditum) als
,cogitabile ens supra rationem primum, cui propter se
datur assensus“ (q. 78 nr. 6 a. 2). Die Zustimmung beim
Glauben erfolgt ndmlich nicht ,via rationis*, d. h. aus un-
mittelbarem Verstehen (per intellectum) oder aus Einsicht
in die Griinde, sondern um des Glaubensgegenstandes.
(= Gott) willen. Die verschiedenen Glaubenslehren sind in

! Hoffmann I, 76—82. * Siehe oben Hugo von St. Vlktor, p. 621"
* yIntellectus vocis vel signi universaliter praecedit fidem, intellectus.
vero rei sequitur fidem*, q. 78 nr, 6 a. 6.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 321

den Symbolen enthalten, besonders im apostolischen. ,Cum
tot essent diversitates hominum natione, moribus, lingua,
cognitione . .., excogitaverunt patres? colligere singula cre-
denda et confitenda de ipsa divinitate in unam confessionis
coordinationem, ut omnium credentivm esset confessio una,
fides et religio“ (q. 82 nr. 2), Die ,instructio fidei, veritatis
explanatio, erroris excussio“ war dann die Ursache weiterer
Symbole (1. ¢, ad 2).

Glaubensgegenstand sind also die Symbole. Zu allen
Zeiten? (q. 82 nr. 8 a. 1), War besonders der Glaube an
den Mittler immer notwendig? Alexander antwortet: Vor
dem Siindenfall geniigte der Glaube an Gottes Dasein und
Vorsehung, nach demselben war irgendwelcher Glaube an
den KErloser notwendig, wenn auch verschiedenartig, wie
Hugo von St. Viktor es erklidrt habe. Vom Neuen Testament
schreibt er: ,Sub gratia manifeste praedicatur et cre-
ditur modus redemptionis et qualitas personae redemptoris*
(q. 82 nr. 3 a. 1). Haben aber heute alle alle Artikel zu
glauben, auch die simplices? (q. 82 nr. 4). Ja, aber ,ex-
plicite vel implicite, distincte vel indistincte“. ,Simplices
autem implicite dicuntur credere omnes articulos seu in-
distincte.* Dies geschieht in zweifacher Art: erstens
pquantum ad id quod credunt®, d. h. sie glauben etwas,
ohne es zu kennen (Lombardus); zweitens ,quantum ad
illos, cum quibus credunt“, d. h. indem sie sich dem
Glauben der maiores anschlieflen. Weiter geht Alexander
nicht auf die Frage ein, offenbar betrachtet er die Lisung
als bekannt. Es ist die traditionelle Formel: Alle miissen
die Artikel glauben, wenn aunch ohne nihere Kenntnis
ihres Sinnes (indistincte) und im Anschluf3 an die kirch-
liche Lehrverkiindigung.

Besondere Schwierigkeit bietet ihm der Einwand, dafs
man nicht einen Artikel ohne den anderen glauben koénne.
Er antwortet darauf: Man kann keinen Artikel glauben,
ohne auch die anderen explizite oder aber implizite zu
glauben., Man konne nédmlich zwar an einen Artikel denken,
-ohne an einen anderen zu denken, nicht aber in gleicher
Weise einen glauben und den anderen nieht, ,quia credere
pertinet ad fidem explicitam et implicitam communiter,
-cogitare vero ad fidem explicitam et distinctam®. Hoffmann

' Alexander spricht nicht nur vom Apostolikum,



3929 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

(I, 80) zieht daraus den Schlufi: ,Die Augustinische De-
finition, dafl Glauben ein Denken mit Zustimmung sei,
wird demnach auf den Begriff der fides implicita nicht an-
wendbar sein.“ Dies ist in dem Sinne richtig, daf}, was:
implizite geglaubt wird, insofern es implizite geglaubt
wird, nicht gedacht wird; es ist aber unrichtig in dem:
Sinne, dafl etwas implizite geglaubt werden koénne, ohne
daf iberhaupt etwas gedacht wiirde?. .

Zu bemerken ist bei Alexander noch die Unterschei-
dung von fides acquisita (suasa) und infusa, von fides als
habitus und actus (q. 78 nr. 2): ,Fide suasa creditur ex
testimoniis, sed ‘fide infusa creduntur testimonia, quia sunt
vera“, d. h. die fides suasa ist jene Zustimmung zu Glau-
benslehren, die sich auf die Autoritit von Schrift- und.
Vitertexten stiitzt, etwas als Glaubensiehre glaubt, weil es
in der Heiligen Schrift oder Tradition vorgefunden wund
nachgewiesen wird; die fides infusa ist jene Zustimmung,
welche eine Lehre unmittelbar um ihretwegen (propter se)
oder wegen ihrer Autoritit als Gotteswort glaubt. Das ist
der eigentliche Glaube, der zum Heile fithrt. Hoffmann
I, 81) findet ganz unrichtig ,eine unleugbare Verwandt-

! Tatsiichlich macht sich hier bei Alexander die Unvollkommen-
heit der traditionellen Definition des implicite und explicite in Form
einer Schwierigkeit geltend. Nach der traditionellen Auffassung besagt
der implizite Glaube an einen Artikel zwar irgendwelche Kenntnis
desselben, wenigstens seines Wortsinnes, aber Nichtkenntnis seines
niheren Sinnes, Darum ist dieser Glaube an einen Artikel auch ein:
impliziter, Es lag nun nahe, deswegen auch den Glauben an das Nicht-
erkannte schlechthin als fides implicita zu bezeichnen. Das tut
auch Alexander in seiner Antwort. Er will nimlich sagen: Man kann
etwas in zweifacher Weise glauben, einmal, indem man es erkennt
(explizite), dann auch, wenn man es nicht erkennt (implizite). Damit
stellt aber Alexander eine zweite, verschiedene Definition des implicite
auf: implicite = nicht vollkommen erkeunen (alte Definition) und
= gar nicht erkennen (neue Definition). Nach dieser neuen Definition
kann er dann antworten: ,credere pertinet ad fidem explicitam et
implicitam communiter®, d. h. glauben kann man etwas, indem man
es weifl oder auch nicht weifl; ,cogitare vero ad fidem explicitam et
distinctam*. d. h., gedacht wird etwas nur, insoferne es explicite et
distincte geglaubt wird. Darum schreibt er auch: ,.Semper cogitare
praecedit naturaliter credere, sed non semper actu“ (q. 18 nr. 6 a. 2).
Damit bereitet Alexander auf die spitere Reform, bzw. genauere Be-
stimmung des explicite und implicite bei Thomas von Aquin vor.
Inzwischen spricht Alexander (im Anschlufl an die alte Definition)
den neuen Gedanken aus, dafl man schon im Glauben an einen
Artikel implicite alle Artikel glaube.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 323

schaft“ zwischen fides infusa und fides als habitus; Ale-
xander spricht hier offenbar vom aktuellen Gtlauben und
bezeichnet ihn als Gnadengabe, was allerdings auch vom.
Glaubenshabitus gilt., Wenn Hoffmann weiter bemerkt:
pDie Minderwertigkeit der fides acquisita ist nur dadurch
erklirlich, dafl dem Zeugnisse der Heiligen Schrift an und:
fur sich(!) doch nur die Glaubwiirdigkeit, welche eine-
menschliche Autoritidt verdient, vindiziert wird%, so irrt er:
sich wiederum — Alexander will vielmehr nur jenen
‘Glauben als heilswirkend anerkennen, der sich auf die
Autoritit Gottes und nicht auf Wlssenschaftllche Belege:
stiitzb, Ubrigens schlieBt das eine das andere nicht aus,
nur geniigt die fides acquisita ohne infusa nicht., Zu be-
anstanden ist auch die Folgerung Hoffmanns: ,Der Glaube
als habitus deckt sich mit der fides implicita®* (I, 80).
Alexander versteht unter ,habitus“ die bei allen Gliubigen
in gleicher Weise vorhandene Bereitwilligkeit und Fahig-
keit, im allgemeinen alle Artikel ohne Ausnahme zu glauben
(,,qua.ntum ad credere in universali omnes articulos et nullum
discredendi“). Das ist aber nach Alexanders eigener Defi-
nitien noch kein implicite credere im traditionellen Sinne
des Wortes.

Der selige Albert der Grofle?

Ganz auf der Bahn der bisherigen Tradition bewegt.
sich Albertus Magnus ({ 1280). Er bespricht unsere-
Frage im Sentenzenkommentar: 3 d. 26. Auffallen muf3.
bei ihm vorerst der vielféaltige Gebrauch von im-
plicite credere? Bei den Gliubigen im Alten Bunde.
besagt es ihm einen Glauben ,in umbra et typo“* oder ,in
universali“ sine specificatione modi“, wie der Glaube an
einen Erloser ohne nihere Bestimmung# Im Neuen Testa--
ment besagt fides implicita den Glauben an einen Artikel
ohne niheres Verstindnis desselben, ,sub involuto et non
distinctes¢, oder den Glauben an alle Artikel im allge-
meinen, chne einen auszunehmen (discredere)®, oder es be-
sagt, beim Auftauchen einer neuen Lehre seine Zuflucht.
zum Priester nehmen und je nach dessen Urteil die Lehre
glauben oder nicht glauben? oder etwas bedingt glauben,
»Sub conditione, si hoc credat universalis ecclesia®“ oder-

! Hoffmann I, 82—92. 2 Besonders im a, 4. * Ad 5. * A, 6.
*A, 4 ad 6. ‘Ad2 3. "TAd 1. ® Ad 8.



3924 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

-endlich den Glauben an die Kirche als Trigerin der Offen-
barung! und an.die Heilige Schrift als wahres Wort Gottes 2.
Zu beachten ist, daf} auch bei Albert die fides implicita
immer einen 1n einer Hinsicht bestimmten Glauben
besagt, wie z. B. an den Krloser, an die Kirche, Heilige
Schrift usw.

Der Begriff der fides explicita wird nicht ausdriick-
lich bestimmt. Da die fides explicita aber immer der im-
plicita gegeniibergestellt wird, mufl das explicite credere
ein niher bestimmter Glaube sein, was auch aus den
weiteren Ausfithrungen hervorgeht. Die fides explicita geht
auf den (in der Kirche geltenden) Sinn eines Artikels, be-
sagt Kenntnis und Verstindnis der kirchlichen Auslegung,
'ist eine fides ,distincta“. Explizite glaubt die Artikel, wer
iiber deren Sinn belehrt worden, die diesbeziiglichen Xr-
klirungen verstanden hat?.

In der Bestimmung des zum Heile notwendigen
(Glaubensmafles (d. 26) tiithlt sich Albert offenbar nicht
ganz sicher — er fiigt darum seinen Erklarungen die Ein-
schrinkung bei: meo iudicio (a. 6 ad 1), sine praeiudicio
(a. 4). Ganz bestimmt erklirt er, dafl der allgemeine
(Glaube an Gottes Dasein allein nie geniigte; denn erstens
verlange der Apostel nicht den Glauben  an die blofle
Existenz Gottes, die ja auch Gegenstand der natiirlichen
Erkenntnis sei, sondern den Glauben an einen durch die
‘Offenbarung ndher bestimmten (Gott; zweitens zeige sich
Gott nur so als unser Ziel und als willenstreibende Kraft ¢,
Vielmehr sei nach dem Siindenfalle auch der Glaube an
-den Erloser notwendig. Anders jedoch im Alten und anders
im Neuen Bund. Im Alten Testament, sagt Albert, ,war
meo iudicio Glauben an einen kommenden Erléser erforder-
lich, aber nur implizite, d. h. ,sine specificatione modit,
aufler hei jenen, die eine spezielle Offenbarung erhalten
hatten oder von anderen belehrt wurden®*, allerdings auch
-da nur insoweit, als sie jene Belehrung zu erfassen ver-
mochten®. Den simplices im Alten Testament geniigte es
also, an einen Krloser zu glauben, im allgemeinen, ohne
nihere Bestimmung der Art der Erlésung oder der Person
-des Erlosers (universaliter secundum quaecunque mediare

1'A.d4e. *D. 24 2.8 *A.4cundadl, 5,6, 7. * A, 2¢und
ad 1. % A, 2 und 6. ' L o



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 325

vellet), die Unterrichteten dagegen mufiten an ihn in be-
stimmter Weise glauben, d. h. auch an die einzelnen er-
losenden Heilstaten (in particulari secundum sacramenta
quibus mediavit), Im Neunen Testament sind aber alle
(modo omnes) zum expliziten Glauben an den Erléser ver-
pflichtet — ,in particulari secundum sacramenta quibus
mediavit (a. 2).

Miissen aber auch alle Artikel explizite geglaubt
werden ? Albert antwortet darauf: ,Sine praeiudicio dice,
quod neque ante adventum neque post, sine revelatione
divina et doctrina tenetur explicite scire articulos, sed im-
plicite, sed hoc supposito certissime nihil dubitandum, quod
revelatio sit Kcclesiae et semper facta est Kcclesiae?,“ Jene,
fihrt er fort, welche die Offenbarung oder die Doktrin be-
sitzen, werden maiores genannt, weil die anderen von ihnen
belehrt werden miissen. Allerdings anders im Alten, anders
im Neuen Testament. Denn im Alten Testament wurden
durch die Offenbarung die Artikel kundgetan (ad manifesta-
tionem articulorum), im Neuen Testament dient sie (durch
Vermittlung der Doktrin) zur Exposition derselben, da
bereits alle kund geworden, die zu glauben sind (,omnes
sunt declarati, quos oportet credi“)s. So schlief’t er nun:
,Simplices igitur ante adventum et simplices post adventum
non tenentur scire explicite, sed implicite4, nisi inquantum
docti sunt a maioribus et intellectu per doctrinam percipere
potuerunt: sed illi qui praecesserunt minus tenebantur
propter doctrinam umbrosam, quae tunc erat, isti autem
plus, propter doctrinam veritatis apertam* (d. 26 a. 4).
Albert verlangt also mnicht prinzipiell expliziten (Glauben an
nlle Artikel, sondern nur an jene Artikel, tiber die jemand
belebrt wurde und diese Belehrung zu fassen vermochte.
Welche Artikel so explizite zu glauben seien, bestimmt er
nicht, weil es sich eben nach seiner Regel auch nicht leicht
bestimmen ld{3t. Nur iiber die vier Artikel: Geburt des
Heilandes, Tod, Auferstehung und Ankunft zum Gericht
spricht er sich aus (a. 6). Fiir diese verlangt er im Neuen

' A, 2, ? Vgl, die Definition des Wilhelm von Auxerre.

* Albert sagt hier nur, dafl alle zu glaubenden Artikel geoffen-
bart und bestimmt seien, nicht aber will er zwischen articuli aperti
und occulti unterscheiden, wie Hoffmann meint. :

4 In der Pariser Ausgabe von Vivés (1894) steht irrtiimlich
psed mec implicite*, ‘ '

Divus Thomas V. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXX1II.) 22



326 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Testament von allen expliziten Glauben, ,quia ista solem-
nizantur (sind feierlich in der Kirche verkiindigt) et fre-
quentius praedicantur“. Darum verlangt er, aber wieder mit
der Einschrinkung: meo indicio, fiir diese von allen Christen
aller Zeiten expliziten Glauben, ,et non sufficit fides implicita,
nisi forte in aliquo adulto noviter converso“! (ad 2). Albert
verlifit also die alte Formel, dafl die Artikel von den
minores nur implizite geglaubt werden miifiten, und ver-
Jangt wenigstens fiir eine Anzahl derselben etpllzmen
Glauben., Darum auch das ,meo iudicio* — ,sine prae-
judicin“ —, das tibrigens ein schénes Zeichen seiner Demut
15t Ubeldles neigt sich seine Memung eher dahin, daf}
alle Artikel explizite zu glauben seien, da wohl alle ge-
niigend gepredigt werden. Aber einerseits hialt ihn die
Ricksicht auf die alte Formulierung von einer direkten
Umstoflung derselben zuriick, anderseits steht ibhm sein
Begriff der fides explicita im Wege, da er nicht von allen
Artikeln distinkte Kenntnis verlangen kann. Immerhin haben
wir hier einen neuen Schritt zur Formel des hl. Thomas.

Muf aber neben den Artikeln nichts anderes geglaubt
werden? Albert antwortet auf diese Frage in d. 24 a. 8
Er unterscheidet dort principalia, substantialia und con-
sequentiu (corollaria). Zu den fundamentalia oder principalia
gehoren jene Wahrbeiten, die beim Glauben an Gott vor-
ausgesetzt werden; dazu rechnet er, dafd Gott existiere ,et
verba sua in Secriptura esse vera“. Die substantialia sind
die Hauptwahrheiten der Offenbarung: das sind die Artikel.
Als consequentia rechnet er hauptséchlich die Gesetze der
Moral und Folgerungen aus den Artikeln: ,multa fide
credimus, ut consequuntur (!), quae non sunt articuli, scilicet
ut principaliter (ad 2). Die fundamentalia miissen offenbar
explizite geglaubt werden, da ohne sie ein Glaube unmog-
lich 1st: also Existenz Gottes, Wahrheit der Schriftlehre
und, wie er eben gesagt (d. 25 a. 4), auch des Kirchen-
glaubens. Eben in diesen Fundamentalwahrheiten des
(tlaubens ist ja die Implikation aller anderen Glaubens-

' Hoffmann 192 kniipft daran die Bemerkung, das wiirfe ein
schlechtes Licht auf den Taufunterricht., Aber Albert spricht ja nicht
von einem Neugetauften, sondern von einem Neubekehrten! Ebenso
unberechtigt ist die Bemerkung von Hoffmann I, 99, dafl Albert keinen
expliziten Gtlauben an Trinitit und Sundenvergehung verlange. Jeden-

falls feierte man schon damals das Dreifaltigkeitstest und predigte
dartiber und wurde das Bufisakrament empfangen !



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 397

wahrheiten gegeben. Die corollaria miissen nach den fiir
den expliziten Glauben der Artikel angegebenen Regeln
explizite oder implizite geglaubt werden.

Aus diesen Ausfithrungen erhellt auch, in welchem
Sinne Albertus die fides implicita. versteht, Jedenfalls
nicht als blofle Bereitwilligkeit, den ganzen Kirchenglauben
anzunehmen. KEbensowenig setzt sie volle Ignoranz der
Artikel voraus, da ja die Glaubigen das apostolische Glaubens-
bekenntnis in der Kirche beten. Die fides implicita schliefit
aur Kenntnis oder Verstindnis der kirchlichen Explikation
der Artikel aus. Darum sagt er: ,cautum est, utsaepe et lucide
explanetur laicis. Et tamen, quia hebetem sensum habent,
non tenentur ita explicite intelligere, sicut explanatur eis, quia
ipsi recipiunt explanationem secundum suam potestatem intel-
ligendi et non secundum voluntatem explanantis“ (ad 5).
Weiter (ad 6): ,Licet fides distincte in auditu recipiatur,
tamen a simplici id, quod auditur, non intelligitur, nisi sub-
involute et non distincte* (ad 6). Damit ist offenkundig
der explizite Glaube als ein distinkter, detaillierter, der im-
plizite als ein Glaube ohne dieses gekennzeichnet, allerdings so,
daf immer irgendeine Erkenntnis vorausgesetzt ist, im Alten
Bunde z. B. die Erwartung eines Erlgsers, im Neuen Bunde
z.- B. die einfache Kenntnis des Wortsinnes der Artikel und
der Wahrheit der Kirchen- und Schriftlehre. Der nicht er-
kannte Inhalt einer Lehre wird implizite geglaubt durch
den Anschlufi an die maiores, bei Albert in der allgemeinen
Uberzeugung von der Wahrheit der Schrift- und Kirchen-
lehre, offenbar schliefit er sich der Formulierung von
Innozenz und Wilhelm von Auxerre an. Wilhelm von Au-
vergne folgt er in der resp. ad I: ,non oportet me cognos-
cere omne malum in particulari, sed tantum ipsum sub
consilio sapientis, scilicet, si occurrat aliquod incertum, an
sit malum, recurram ad sapientem et iudicio illius vitabo.
Ita in fide, si nova doctrina proponatur, recurram ad sacer-
dotem et iudicio illius credam vel non credam.“ Dies bestéatigt
auch unsere Interpretation des Auvergners. Auf die Frage,
was von einer vetula zu halten sei, die ihrem Pfarrer einen
Glaubensirrtum glaubt, antwortet Albert: Wenn es sich um
einen offenkundigen Artikel handle, der in der Kirche feier-
lich verkiindigt werde, so miisse sie andere befragen, ob
dies allgemeine Lehre sei, denn sie habe nicht dem Glauben
des einen, sondern der Allgememhelt zu folgen (,fides non

22%



398 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

est unius, sed communis“); betreffe es aber eine versteckte
Lehre, wie daf} die Fornikation keine Siinde sei oder daf}
die Eucharistie Christi Leib nur bedeute, aber nicht wirklich-
enthalte, so soll sie die Lehre, die ihre Kriifte tibersteigt,
nicht annehmen, aufler unter der Bedingung, wenn dies die
allgemeine Kirche glaube, und soll bei der fides implicita
bleiben (ad 8):. Wir haben hier bei Albert eine interessante
Applikation der fides implicita als bedingte Glaubenszu-
stimmung. Hauptsédchlich hebt aber Albert in seinen re-
sponsa hervor, dafl die fides implicita bedinge, daff man
keinen Artikel leugne (ad 2. 3. 4 und 7), wobei es sich
nicht nur um direkte, sondern auch um indirekte Leugnung:
handelt. Bezeichnend fiir den Sinn von explicite und im-
plicite ist die resp. ad 7. Die Objektion sagt, dafl auch die
Laien iiber die ,occultissimi articuli2“ befragt wiirden und
im Falle eines Irrtums oder der Unwissenheit als Héretiker:
behandelt wiirden, also miifiten alle alles explizite glauben..
Albert antwortet darauf, dafl die Laien nicht deswegen als:
Héaretiker behandelt wiirden, ,quod non sciunt distinguere
quosdam articulos“, sondern weil sie der ihnen vorgelegten
Auslegung derselben hartnéckig widersprechen. Dies wiirde
nimlich nicht geschehen, wenn sie nicht bereits von den
Hiretikern mit Unglauben angesteckt worden wiren. Wenn
sie nédmlich deswegen verbrannt wiirden, ,quia nesciunt ar-
ticulos distinguere vel explicare, 1psi inquisitores comburendi
essent, quia nec ipsi multum bene3 sciunt®.

Eine letzte Beleuchtung des Sinnes von explicite und
implicite gibt uns Alberts Lehre tiber die Bedeutung der
Symbole. Nach seiner Anschauung enthélt das apostolische:
Symbol alle substantiellen Glaubenswahrheiten (d. 24 a. 7. 8).

! Hoffmann entriistet sich dariiber, ,dafl eine sittliche Vorschrift,
die mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit in der Schrift enthalten.
ist.., zu den articuli occulti gerechnet wird* (I, 90). Aber sind denn
alle ,vetulae* so in der Schrift bewandert wie Hoffmann? Ubrigens.
spricht Albert gar nicht von einem articulus occultus, denn die Lehre
von der Siindhaftigkeit der Unzucht gilt ihm ja gar nicht als Artikel
(d. 24 a, 8 ad 2). Wenn zu ,de occulto aliquo“ zu ergénzen wire:
articulo, so wiirde Albert den Ausdruck nur im uneigentlichen Sinne
nehmen. Ein articulus occultus im Sinne Hoffmanns wiire bei Albert.
ein Widerspruch.

* Auch hier sind offenbar unter articuli occultissimi nicht die
f]&rtikel eines Symbols zu verstehen, sondern abgeleitete Glaubenswahr-

eiten.

* Hoffmann iibersetzt das ,non bene“ mit ,nicht richtig!®



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 3929

Es enthélt, sagt er mit Cassian, in ,vollkommener Kiirze“
den ganzen katholischen Glauben, wie er in gewaltiger
Fiille in der Heiligen Schrift enthalten ist (a. 6 ad I). Ks
ist dies eine Ansicht, welche die ganze Hochscholastik be-
herrscht. Zum Verstindnis derselben mag die Bemerkung
Alberts dienen, dafl nach seinem Urteil nicht das ,enunti-
abile“, die logische Satzformulierung, der Artikel ist, sondern
die durch ihn ausgesprochene Sache (d. 24 a. b ad 4). Weil
im Apostolikum alle substantiellen Glaubenslehren der Offen-
barung zusammengefafit sind und die Offenbarung abge-
schlossen ist, kann es keine neuen Artikel mehr geben, sind
vielmehr bereits alle kundgetan (omnes sunt declarati (= ge-
offenbart) quos oportet credi¥) (d. 25 a. 4). Die weiteren
Symbole bringen keine neuen Artikel, sondern interpre-
tieren nur das Apostolikum; sie fiigen auch nichts beil
(nihil addunt), sondern erkldren nur, was im ersten ent-
halten 1st (explanant) (d. 24 a. 7 ad 3). So bietet das
Nizdnum eine Erklérung gegen die Arianer (continet fidei
explanationem contra haereticorum clamorem), wihrend das
Apostolikum nur ein einfaches Glaubensbekenntnis ent-
hilt (,non continet nisi simplicem fidei confessionem®) (d. 24
a. 7 ad 4 und 5). Das Athanasianum enthélt die Explikation
gegen die arianische Perfidie und ,prolixe“ das Nizénum
(1., c. ad 6). Aber auch fiir weitere Explikationen besteht
kein Hindernis. Darum kann der Papst, wenn es notig ist,
sconvocato concilio peritorum et invocato Spiritu Sancto“
etwas implizite im Apostolikum Enthaltenes erkliren und
zu einem expliziten Artikel machen (ponere inter articulos
explicitos); denn das heifit keinen neuen Artikel aufstellen
(invenire), sondern einen, der immer vorhanden war, expli-
zieren, Hoffmann (I, 91, Anm, 1) meint, neue Glaubens-
entscheidungen seien ,tatséichlich die Aufhebung der Be-
hauptung Albert, dafl jetzt alle Artikel klargelegt sind,
welche man glauben miisse“. Aber Albert sagt eben nicht
daf} alle Glaubenslehren in den Artikeln ,klargelegt® sind,
sondern daf} alle substantiellen Glaubenslehren, alle Artikel,
die zu glauben seien, bereits kundgetan, bestimmt selen,
also einerseits bereits geoffenbart, anderseits bereits von der
Kirche bestimmt seien. Aber er erklirt selber, daf3 diese noch
weiter erklirt werden kénnten. Er figt auch bei: jhaec ex-
planatio articulum non facit, quia explanatio tota supponi-
tur in explanato® (d. 24 a, 6 ad 2). Auf Grund dieser Lehre



330 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

gibt Albert im 6. Artikel der 24, Distinktion eine priichtige
Erklarung, wie im Apostolikum alle Lehren des Nizinums
und Athanasianums enthalten seien, Wir konnen hier nicht
néher darauf eingehen!. Das Gesagte geniigt aber fiir den
Beweis, dafy das explicite nicht blof den einfachen Wort-
sinn des Artikels besagt, sondern ,den katholischen Sinn 2
desselben, wihrend das implicite nicht volle Ignoranz, sondern
eben nur die Nichtkenntnis der vollen katholischen Auslegung
bedeutet.

Der Sinn des impliziten Glaubens bei Albert ist also
genauer folgender: Der implizite Glaube an einen Artikel
besagt einen bestimmten (lauben an diesen Artikel, aber
ohne Kenntnis von dessen kirchlicher Auslegung oder
dessen ,katholischen Sinnes*; wahrend der Wortsinn un-
mittelbar geglaubt wird, wird der nicht erkannte Sinn
zwar wirklich, aber nur mittelbar im Glauben an die Wahr-
heit des Glaubens der Kirche und der Heiligen Schrift.
geglaubt. Eventuell kann der néhere Sinn einer Lehre be-
kannt sein, nur dafl es nicht feststeht, dafd es der ,katho-
lische Sinn“ der Lehre sei; dann ist der implizite Glaube

! Siehe tibrigens Hoffmann I, 82—85. — Im ad 9 liit Albert den
Artikel von der H6llenfahrt in der Auferstehung implizite eingeschlossen
sein, Dabei begriindet er das Fehlen dieses Artikels im Nizinum mit
Papst Innozenz damit, daB zu jener Zeit der Irrtum grassierte, die Seele
Christi sei nicht aus der Unterwelt zuriickgekehrt. Um nun diesen
Irrtum ,auszublasen®, hitten die Viter den Artikel ausgelassen und
in dem von der Auferstehung eingeschlossen. Hoffmann bemerkt dazu:
pDieser Erkliarungsversuch des Papstes ist aufierordentlich charakte-
ristisch. Der pépstliche Vertreter der fides implicita findet es unbedenk-
lich, dafl die Viter von Nizda aus Oportunititsriicksichten einen
Glaubensartikel verschweigen, um der an ihm haftenden hiiretischen
Anschauung den Boden zu entziehen. Die Lehre von der fides implicita
deckt fiir ihn auch die-es Verfahren, welches selbstverstindlich auch
bei anderen Glaubensartikeln ebensogut zur Anwendung gebracht werden
kénnte® (I, 86), Wir antworten kurz mit der Frage: Was ist richtiger
und fir das Seelenheil zutriglicher, einen Artikel, der hiretisch ver-
standen wird, im Symbol auszulassen, d. h. nicht ausdrticklich zu nennen
— um ein Verschweigen handelt es sich ja nicht — und ihn implicite
in einem anderen Artikel zu bringen oder ihn ausdriicklich zu nennen
und damit scheinbar eine Hiiresie zu beglinstigen, und zwar durch die
Autoritit des Konzils? Ist es nicht besser, dafi der Artikel wenigstens
implizite richtig geglaubt, als daBl explizite eine Hiresie unterstiitzt
werde?

* Ad 28: ,,Dicendum, quod descendere (de coelis) non importat
incarmnari, nisi catholiceintellectum: sed hoc non suifi-
cit ad expressionem contra haereticos®.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 331

ein bedingter. Auf jeden Fall schliefit der implizite Glaube
an die kirchliche Erklirung der Artikel jede positive,
direkte oder indirekte Verwerfung eines Artikels aus. Als
Gegenstiick ist der explizite Glaube ein Glaube an einen
Artikel im Sinne und mit Kenntnis von dessen kirchlicher
Auslegung. In beiden Fillen werden also alle Artikel und
nach ihrem ganzen Sinne geglaubt, durch die fides explicita
direkt, durch die implicita indirekt, da der Glaube an die
Kirche und Heilige Schrift eben alle Artikel mit ihrem
ganzen kirchlichen Sinne umfaf3t. Daher der Hoffmann
(I, 85) so auffallende Satz: ,Implicita fides est de tot, de
quot est explicita, quia implicatio vel explicatio sunt de
parte nostra et non de parte articulorum“ (d. 25 a. 1, Sed
contra, nr. 4) — die Unterscheidung besagt nicht einen
Unterschied des objektiven Glaubensinhaltes, sondern nur
einen Unterschied in der subjektiven KErfassung desselben.

Der heil. Bonaventura

Vollig tbereinstimmend mit Albertus Magnus &duflert
sich der grofle seraphische Lehrer Bonaventura (1221
bis 1274)1, Doch findet sich bei ihm bereits eine schérfere
Formulierung, wie er auch die bei Albert noch zerstreuten
Elemente deutlicher zusammenfaflt. Beginnen wir mit seiner
Ansicht iiber das zum Heile notwendige Mafl des expliziten
Glaubens. In jedem Stande, auch vor dem Siindenfalle, war
der Glaube an Gottes Dasein und Vorsehung notwendig
(Heb. 11, 6)2. Nach dem Siindenfalle mufl der Glaube an
die Erlosung hinzutreten3; dieser Glaube konnte aber im
Alten Bunde ein impliziter sein, d. h. unbestimmter
beziiglich Person und Art des Erlésers¢, doch so, daff immer-
hin einzelne erleuchtete Seelen niéher belehrt waren, denen
sich dann die tibrigen anschlossen (fides maiorum)?®; zudem
wurde im gléubigen Gebrauch der Opfer implizite (facto
occulto) der Glaube an die nihere Art und Weise des Er-
losers und der KErlosung geiibt und bekannt¢. Bonaventura
fordert also fiir das Alte Testament tatsichlichen Glauben
an einen kommenden Erldser, Anschlufl an den besser unter-
richteten Glauben der maiores, Glaube an das Gesetz und
an dessen typische Bedeutung. Diesen ganzen Glauben
nennt er im Verhéltnis zu dem neutestamentlichen Glauben

' Hoffmann I, 92—99. ?8d. 25 a. 1 q. 2ad 1. *3d. 25a, 1
q- 2. *L.ec, *L.c,adb. 6. *L,c, ad 3. :



3392 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

einen impliziten Glauben an den Erloser. Hoffmann hat
dies Jeider nicht beachtet (I, 92 —95),

In bezug auf das Neue Testament fragt Bonaventura,
ob alle Christen zum expliziten Glauben an alle Artikel
des apostolischen Glaubensbekenntnisses verpflichtet seien?.
Bonaventura antwortet vorerst mit dem traditionellen Prinzip :
»Alle Christen miissen alle Artikel glauben.* Auch alle expli-
zite? Auf diese Frage antwortet er mit folgender Distinktion :
Alle Artikel nur i1mplizite glauben, wire ungeniigend; alle
explizite glauben, ist zwar vollkommen, aber nicht fiir alle
verpflichtend ; notwendig 1st es dagegen, einige Artikel ex-
plizite, die iibrigen wenigstens implizite zu glauben, Er
erklirt dies folgendermaflen: , Alle Artikel implizite glauben,
wire eln verkiimmerter Glaube, fides diminuta. Denn es
geniigt jetzt keinem, der den Gebrauch der Vernunft hat,
1m allgemeinen (in generali) an einen Erloser und Vergelter
zu glauben, denn die Kenntnis einiger Artikel ist jetzt so
offenbar, daf’ kein des Gebrauches der Vernunft sich Er-
freuender ihrer entbehrte, aufler unter Voraussetzung voller
Vernachlidssigung und Verachtung des Gottesdienstes und
des eigenen Seelenheiles.“

sEinzelne Artikel implizite, andere explizite zu
glanben, ist eine Bedingung des zum Heile notwendigen
Glaubens; denn ein solcher Gtlaube kann fiir die gewhn-
lichen Christen (simplices) geniigen. Diese miissen nédmlich
jene Artikel explizite glauben, die ihnen im Unterricht, im
Gottesdienst und im kirchlichen Leben bekannt werden;
so die Artikel iiber Gottes Einheit und Dreifaltigkeit, die
sie schon durch das Kreuzzeichen lernen, da sie sich ja im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes
bezeichnen ; so iiber Geburt (Menschwerdung), Leiden, Auf-
erstehung und Siindenvergebung, dariiber belehren ja einen
jeden die kirchlichen Feste und die Funktionen der Seel-
sorger, Von der Kenntnis und (einigem) Versténdnis dieser
Artikel 1st darum kein Vernunftbegabter ausgenommen,
auch kann es keine entschuldigende Unwissenheit geben,
weil eine solche nicht ohne schuldbare Nachldssigkeit an-
genommen werden kann.“

,Alle Artikel explicite et distinete zu glauben, ist
fides iam provecta.* Diese ist nicht allgemein verpflichtend,

18d 2 a1 q. 8



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 333

sondern nur fir die Prélaten und Theologen. Bonaventura
riickt also deutlicher als Albert von der alten Formel ab;
immerhin bezeichnet auch er es fir die simplicibus nur
als .opportunum, wenigstens einige Artikel explizite zu
glauben.

Als explizite auch von den minores zu glaubende
Artikel nennt Bonaventura ausdriicklich die Artikel von dem
einen und dreifaltigen Gott, von des KErlosers Mensch-
werdung, Leiden und Auferstehung, sowie von der Siinden-
vergebung. Doch ist diese Aufzihlung nur als Beispiel an-
gefiihrt (.sicut¥), das eigentliche Mafli ist nach der von ihm
aufgestellten Regel zu beurteilen. Nach dieser sind wohl
auch die Artikel vom ewigen Leben, von der Kirche, der
Auferstehung des Fleisches zu den explizite zu glaubenden
zu zdhlen — ausgenommen scheint nur der Artikel von
der Hollenfahrt, Jedenfalls ist Hoffmanns Erstaunen, daf
Bonaventura weniger fordere, als man erwarten wiirde
{Hoffmann I, 95), unberechtigt.

Wie Albert will aber auch Bonaventura den expliziten
‘Gtlauben nicht auf die Artikel des Symbols beschrinken.
Diese enthalten nur, allerdings ,sufficienter“, die ,principia
propria et pr1nc1pa11a fidei“ (d. 26 a. 1), eine ,propria et
simplex fidei confessio“ (l. c.). Er unterscheidet aber wie
Albert die Glaubenslehren in ,principalia“, ,ad quae fidei
1lluminatio directe dirigit — das sind die Artikel —, in
nantecedentia® — die beim Gtlauben vorausgesetzten nabiir-
lichen Wahrheiten —, und ,consequentia“, ,quae ex arti-
-culis possunt elici et ad articulos habent sequi“ (1. ¢.). Sind
so auch im Symbol alle eigentlichen Hauptglaubensiehren
enthalten, so mufl man doch auch die antecedentia und
consequentia glauben (ad 2). Dabei gilt wohl fiir das ex-
plicite und implicite die gleiche Regel wie bei den Artikeln;
80 z. B. fiir den Glauben an die Mutter Gottes und an die
Eucharistie.

Welchen Sinn haben beim seraphischen Lehrer die
Ausdriicke: fides explicita und implicita? Im Alten Bund,
sagt er, hatte fides explicita an den Erloser, wer glaubte,
dafl der Sohn Gottes Mensch werden, von der Jungfrau
geboren, am Kreuze sterben und Wleder auferstehen werde
usw, Imphzlte an den Erléser glauben hie, einen zukiinf-
tigen Erloser erwarten, in bezug auf das Wie aber sich an
den Glauben jener anschheﬁen, denen es von Gott geoffen-



334 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

bart war?; oder auch einfach glauben, ,quod aliquis veniret,
qui genus humanum redimere posset, sciret et vellet?; im-
plizite glaubte man im Alten Testament auch an den Er-
loser, indem man in den Opfern seinen Tod vorbildete :
,omnes salvandi expectabant Redemptorem futurum et etiam
in suis sacrificiis et oblationibus hoc praefigurabant, in
quibus omnibus significatur Christus offerendus. Unde
quodammodo profitebantur facto occulte, quamvis verbo
non proferrent manifestes*, Die fides explicita ist also eim
detaillierter Glaube, die fides implicita ein allgemeiner, un-
bestimmter, unter Figuren verhiillter, an die fides maiorum
sich anschlieffender.,

Ahnlich verhdlt es sich im Neuen Testament. — Bona-
ventura gibt selbst diese Definition: ,Implicite voco
credere, ut in generali credant wuniversaliter omne quod
credit sacrosancta mater Hcclesia, ita quod in particulari a
nullo illorum dissentiant nec aliquem articulorum dis-
credant¢, d. h. implizite glaubt alle Artikel, wer an die
Kirche glaubt und im Glauben an die Kirche auch alles
glaubt, was diese glaubs, und zwar so, dafl man keinen
bestimmten Gtlaubensartikel derselben vernelnt oder positiv
nicht glaubt (discredat), nichts im Widerspruch mit dem
Kirchenglauben Stehendes festhilt (a nullo [articulorum}
dissentiat), ,nihil addit vel minuit de his quae credit sancta
Ecclesia et dicit sancta Scriptura®“. Von der fides explicita
gibt Bonaventura keine formelle Definition. In den Ant-
worten auf die Griinde fiir die Notwendigkeit der fides
explicita an alle Artikel sagt er aber, dald nur die Seel-
sorger verpflichtet seien ,fidem manifestare lucide et
apertes*; dafl es eine nicht fiir alle obligatorische ,pleni-
tudo copiae“ sei, ,quando quis distincte et explicite
novit et credit ea, quae spectant ad articulos fidei et ea,
quae ad ipsos cousequuntur™; dafl der einfache Gliubige
nur dann zum expliziten Glauben an einen Artikel ver-
pflichtet sei, wenn ihm dieser von kompetenter Seite ,prae-
dicatur et expllca.tur“ (ad 3 und 4). In eben diesem
Sinne liBt er die spiteren Symbole nur als Erklirung (ex-
planatio) des Apostolikums gelten (a. 1, ad b und 6), wie
auch weitere Entscheidungen als ,,Konsequenzen“ aus den
Artikeln (L c., ad 3). Einen Artikel explizite glauben, heifit

'35d 25a.1¢q. 2. *L.c,ad8. *L,c,corpus, *8d, 26 a.1
q. 9. *L.ec,ad 2. *Ad Ll " Ad 2. o



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 3356,

also bei Bonaventura nicht einfach den Artikel kennen,
sondern ihn ,lucide et aperte, ,distincte* und mit den
dazu gehérenden kirchlichen KEntscheidungen und Erkla-
rungen kennen und glauben (vgl. auch d. 24 a. 1 q. 1).
Der implizite Glaube kennt diese Bestimmungen und Er-
klairungen nicht, glaubt sie aber im allgemeinen Glauben
an die Wahrheit des Glaubens der Kirche, in dem alle
Glaubenslehren enthalten sind. Der Glaube ist némlich Er-
kenntnis. ,Diese aber kann etwas in universali erkennen,
ohne es auch in particulari zu erkennen, und so in einer
Weise wissen, in einer anderea nicht wissen, So kann der
Glaube etwas implizite glauben, obwohl er es explizite nicht
glaubt* (d. 20 a. 1, ad 3 und 6). Albert und Bonaventura
stimmen auch hierin {iberein,

Der sel. Petrus von Tarantasial

Petrus von Tarantasia (1225—1276) aus dem
Dominikanerorden, spiter Papst Innozenz V. (1276) bildet
ein Binde- und Ubergangsglied von Alexander, Albert,
Bonaventura zu Thomas von Aquin.

Mit der Tradition seiner Zeit vertritt er die drei Sitze2:
1. Zu allen Zeiten war der Glaube an Gottes Dasein (Schopfer)
und Vorsehung (remunerator) zum Heile notwendig, um den
Menschen auf sein Ziel hinzulenken. 2. Nach dem Siinden-
falle ist der Glaube an den Erldser zum Heile erfordert, weil
die Erreichung des Zieles nur mehr durch ihn méglich ist,
néamlich durch sein Verdienst. 8. Der zum Heile notwendige
Glaube an den Erléser war zu verschiedenen Zeiten, je nach
dem Stande der Offenbarung, verschieden: ,Aliter se habebat
huius fidei status in lege naturae, aliter in lege scripta, aliter
in lege gratiae, ut dicit Hugo de S. Victore. Nam ante legem
creator credebatur et ab eo salus et redemptio expectabatur:
per quem vero et quando ea salus percipienda esset, exceptis
paucis, a caeteris fidelibus non cognoscebatur. Sub lege
autem persona mediatoris mittenda praedicabatur, quod autem
illa. persona esset homo vel angelus vel Deus, non clare mani-
festabatur, soli enim hoc noverant qui per bpmtum Sanctum
ad hoc illuminati erant. Sub gratia autem manifeste credi-
tur et praedicatur modus redemptionis et qualitas personae
redemptoris.* Die Verschiedenheit dieses Glaubens bezeich-~

! Hoffmann behandelt diesen Autor nicht. * In 3 d. 25 a. 1.



836 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

net Petrus mit den Ausdriicken: fides generalis et in-
distincta, fidesspecialis et distincta. Im folgenden
Artikel wird die erstere mit fides implicita, die andere mit
fides explicita identifiziert, aber auch mit credalitas in uni-
versali und in particulari. Wir haben es also mit gleich-
wertigen Ausdriicken zu tun.

Im Artikel 2 und 3 bestimmt Innozenz noch ein-
gehender das im Alten und im Neuen Bunde notwendige
Glaubensmaf. Im Alten Bunde waren, wie bereits ge-
sagt, zwar alle verpflichtet, an den Krlgser zu glauben, aber
implizite, d. h., ohne n#here Bestimmung. Einzelnes war
aber auch da explizite zu glauben, n#émlich die Existenz
Gottes als Schipfer und Lenker des Alls, daf} er nicht Urheber
‘des Bosen sei, daf} er allen, die seine Barmherzigkeit suchten,
ein Erloser sein werde. Diesen ganzen Glauben nennt er
einen impliziten Glauben an den Krlgser.

Ist nun im Neuen Bunde fides explicita an alle Artlkel
erfordert? Petrus verneint es mit folgenden charakteristi-
schen Distinktionen. ,Tempore gratiae oportet universa
credere, quae in symbolo continentur. Sed credere universa,
hoc potest intelligi tripliciter: vel omnia in universali, ita
quod nullum in speciali: vel omnia in speciali, ita quod
singula in speciali: vel non omnia in universali, ita quod
quaedam in speciall, quaedam non. Sicut scire omnem mulam
sterilem esse, potest his tribus intelligi: vel solum in uni-
versali vel singulas in speciali vel quasdam in universali
tantum, quasdam in speciali. Prima credulitas appellatur im-
plicita, secunda explicita, tertia partim explicita, partim
implicita.“ Innozenz unterscheidet also #hnlich wie Bona-
ventura. Petrus fihrt nun fort: ,Explicationem autem fidei
facit doctrina (d. h. die fides explicita setzt eine explizite
Lehre bzw. Offenbarung voraus). Ei igitur, cui nulla sunt
explicita, sicut nato et nutrito in deserto, puto, quod suffi-
cit praepa,ratwe, licet non completive fides omnium, 1. e,
credere de Deo, quae credebantur in lege naturae (d. h. er
mufl mit Hilfe seiner Vernunft und der Unterstiitzung der
Gnade an Gottes Dasein, an dessen Schopfung und Vorsehung
glauben, worauf ihm dann, wie Petrus beifiigt, weitere Er-
leuchtung im Notwendigen nicht fehlen wird?l, darum ge-
niigt jener implizite Glaube auch nur anfinglich, ,prae-
paratwe“) Cuiverosingulasunt explicitaet novit

' Cf. ad 1



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie - 337

ea, puto quod tenetur ad singula explicite cre-
denda. Cui vero quaedam sic et quaedam non (et intellige
sine culpa et nimia negligentia) sutficit explicite credere
explicita, implicite alia, Inter ipsos vero articulos
quidam noti sunt fere universaliter in tota Ec-
clesia ex usu et doctrina, ut tres dedivinitate,
sc. de Patre et Filio et Spiritu Sancto; quatuor de
humanitate, sc. nativitas, passio, resurrectio, adventus
ad iudicium: et ideo minus esset excnsabilis, qui illos non
crederet, tum propter maiorem eorum explica.tionemf tum.
propter maiorem ad dirigendum in finem necessitatem, quia
primi tres sunt de ipso fine, quatuor alii de medio, per quem
venitur in finem ... “ In der Expositio litterae Magistri
erklirt er, dafdin jenen vier Artikeln die anderen iiber Christus
implizite enthalten seien, n&mlich in der Inkarnation die
Empféangnis und Geburt, im Leiden der Tod und die Héllen-
fahrt, in der Auferstehung die Himmelfahrt, némlich als
Ziel derselben, in der Wiederkehr zum Gerichte das ewige
Leben und die Vergeltung an Leib und Seele?.

Bei aller sachlichen Ubereinstimmung mit der bisherigen
Lehre bietet Petrus dcch wichtige neue Gesichtspunkte. Vor-
erst mufl die neue Fassung von fides explicita
und implicita auffallen, Explizite einen Artikel glauben,
besagt ihm nicht mehr den Glauben an den Artikel mit Ein-
schluf der dazu gehérenden kirchlichen Entscheidungen,
sondern einfach die Kenntnis desselben — quia noti sunt —,
also Kenntnis des Wortlautes und Wortsinnes. Implizite einen
Artikel glauben, heifit, denselben in einem anderen glauben,

Auch dies, die Implikation, bestimmt Petrus genauer.
Er unterscheidet eine dreifache Implikation. In universali
kann etwas geglaubt werden: implicatione rei credi-
tae, insofern néamlich etwas in einer explizite geglaubten
Sache enthalten ist, wie die géttlichen Attribute in der
Existenz Got.es; implicatione credentium, némlich
im Glauben der minores an den Glauben der maiores (Petrus
spricht von den Glaubigen des Alten Bundes); implica-
tione scripturarum, im Glauben an die Heilige Schrift2,

' Uber die Dogmenentwicklung sagt Petrus: ,Numerus creden-
dorum implicite non est augmentatus, sed numerus credendorum ex-
plicite augmentatus est. Huiusmodi vero augmentum accidentale est
fidei et potius attenditur ex parte credentium quam ereditorum* (q.5 a. 1).

* Auffalienderweise fehlt die Erwithnung der Implikation im
Glauben der Kirche, im credo quod Ecclesia credit.



338  Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Die neue Fassung wird zweitens noch verscharft und
deutlicher durch die genaue Unterscheidung von
fides explicita und fides distincta. Bisher war
die fides explicita zugleich auch eine, allerdings mehr oder
weniger, distinkte, Petrus aber schreibt: ,Credere explicite
-est credere in particulari, credere implicite est credere in
universali, credere distincte est nosse distinguere articulos“
(in expositione litterae). Petrus unterscheidet also dreifach:
fides distincta, explicita, implicita. Er bringt dafiir - fol-
genden Vergleich: ,grana sunt in spica explicite, non
omnino distincte; in semine vero nec explicite nec distincte;
in horreo vero e«xphclte et distincte* (1. e¢.). Nach Petrus
1st also die distinkte Erkenntnis des Artikels nicht not-
wendig zum expliziten Glauben an ihn; es geniigt einfache
Kenntnis desselben. Darum will er auch den Vergleich
Hugos zwischen den simplices des Alten und des Neuen
Testamentes nur im allgemeinen gelten lassen, denn die Alten
hitten die Geheimnisse des Erlosers nur implizite gekannt,
‘die Christen kennen sie aber explizite, wenn auch nicht
ganz ,distincte“, ,quia nesciunt distinguere articulos¥,
d. h. weil sie ihren Inhalt nicht ganz distinkte anzugeben
wissen (L. c.). Auf Grund dieser neuen Fassung des explicite-
und implicite-Begriffes fordert nun drittens Petrus im Neuen
Testament von allen, auch den simplices, expliziten
Glauben an alle Artikel des Symbols, wenn sie
ihnen namlich bekannt sind. Das setzt er offenbar voraus.
Einige Artikel setzt er als so allgemein bekannt voraus, daf
er solche, die sie nicht kennen, fir ,minus excusabiles¢
erklirt, Hinfachhin expliziten Glauben an alle Artikel zu
verlangen, wagt zwar auch Petrus noch nicht; auch ihn
hélt eben noch die Ehrfurcht vor der alten Formulierung
zuriick, wie denn auch die alte Auffassung des explicite
immer noch etwas in seinen (Gedankengang hineinspielt,
Aber immerhin hat Petrus den Weg eriffnet fiir eine ge-
nauere Bestimmung des explicite und implicite sowie fiir eine
neue Formulierung des notwendigen Mafles an explizitem
Glauben. Doch dies durchzufiithren, war erst seinem grofien
Kollegen und Ordensbruder Thomas von Aquin beschieden.

(Fortsetzung folgt)




	Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]

