Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Zur Theologie der visio beatifica
Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762386

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

988 Zur Theologie der visio beatifica

sich auf den Gegenstand sowie er dem Sinne mitgeteilt
wird und nach der Seite, nach der er vom Sinne erfafit wird.,
Auch das Nachbild bespricht schon St. Augustin De Tri-
nitate lib, 11, cap. 2, n. 4, sehr treffend, indem er sagt:
pMeistens wenn wir eine Zeitlang irgendwelche Lichter
angeblickt haben und dann die Augen schliefen, haben
wir leuchtende Farben gleichsam vor uns, die sich mannig-
fach veréindern und inehr oder weniger glidnzen bis sie
schliefBlich erlgschen. Diese Farben sind anzusehen als
Uberbleibsel jener Bestimmtheit (formae illius), die im Sinne
durch den Anblick des leuchtenden Korpers hervorgebracht
wurde.“ Dafl unter diesem Uberbleibsel ein wirkliches Licht
im Auge gemeint sei, kann nicht bezweifelt werden. Der
hl. Augustin fibertreibt sogar unter dem Kinflusse von Em-
pedokles und Plato das Eigenlicht des Auges so sehr, daf
er beim Sehen von einem Herausstrahlen des Lichtes ans
dem Auge spricht?.

ZUR THEOLOGIE DER VISIO BEATIFICA
Von Dr. ERNST COMMER

I

Die theologische Erklarung des Dogmas von der be-
seligenden Grotteserkenntnis bedart, um es modern auszu-
driicken, der schwierigen erkenntnistheoretischen Arbeit,
Die meisten deutschen Lehrbiicher der Dogmatik lassen
sich nicht naher darauf ein. Der tiefere Grund davon liegt
im Mangel an spekulativer Kraft und in der Nichtberiick-
sichtigung der alten Tradition der christlichen Philosophie
und der scholastischen Theologie. Daher ist es' ein grofles
Verdienst, das sich Dr. Alexander vonZychlifs ki er-
worben hat als er fiir seine Inauguraldissertation das Thema
wihlte : ,,Die species impressa et expressa beim beseligenden
Schauakt nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin“
(Breslau 1918), Diese mit Versténdnis und sicherem Urteil
verfate Erstlingsarbeit eines hochbegabten Theologen ist
eine sehr erfreuliche Erscheinung, die fiir das erwachende
Interesse an der spekulativen Theologie und am tieferen
Thomasstudium zeugt. Durch pietétvolle und eindringende

' Radii de suo quisque oculo emicantes L. c.



Zur Theologie der visio beatifica 289

Exegese der Thomastexte, verbunden mit kritischer Be-
niitzung der Kommentatoren, war der Verfasser mit Erfolg
bestrebt, die Gedanken des hl. Thomas zu erheben., Fiir
-die Richtigkeit dieser Methode sprechen die Worte des
unvergefilichen Kardinals Zigliara, der selbst die Aufgabe
-eines Kommentators der legischen Schriften des Aquinaten
mit Glick gelost hat: ,Das 1st nach meinem Urteil die
‘wahre Methode, um einen Gewinn aus den thomistischen
Lehren zu schopfen und auf ihren Grund zu kommen, daf}
man den hl. Thomas mit dem hl. Thomas erkldrt, indem
man zuerst die Prinzipien derselben mit grofiter Genauig-
keit sammelt und bei ihrem Iichte die in seinen vielen
‘Werken zerstreuten Lehren meditiert und miteinander ver-
gleicht. Damit beabsichtige ich nicht, das Studium der
Kommentatoren auszuschlieflen, weil es manchmal nétig
ist, auf sie und besonders auf die gelehrtesten von ihnen
zuriickzugehen und mnicht willkiirlich sich von ihren Er-
klgrungen zu entfernen — nur soll man sie nicht zum
Hauptstudium machen. Der hl, Thomas zuerst! An ihm
lernt man immer auch die Giite seiner Kommentatoreh er-
kennen, aber aus ihnen lernt man nicht immer und nicht
in allem den hl. Thomas erkennen!.“ Darum hat auch
Leo XIII. auf die Bentitzung der klassischen Kommenta-
toren Caietan und Franciscus a Silvestris autoritativ hin-
gewiesen, bei denen wir die historische Uberlieferung der
eigentlichen Schule des hl. Thomas finden. Es wire auch
sicher eine Vermessenheit sondergleichen, wenn jemand
sich zutrauen wollte, aus den Prinzipien des hl. Thomas
‘weitabliegende Schluf3folgerungen in schwierigen Kragen
ohne Beriicksichtigung der vielen Generationen von Kom-
mentatoren finden zu wollen, und man mii3te mit Recht
ein solches Verfahren als temerarium bezeichnen. Dasselbe
gilt auch danu, wenn es sich darum handelt, den Sinn
einer Lehre des Aquinaten zu ermitteln, iiber deren Inhalt
gestritten wird.

Unter dem modern klingenden Ausdruck ,Schauakt®
versteht der Verfasser jener Dissertation die visio beatifica
der traditionellen Theologie, die iibernatiirliche, intuitive
und klare Erkenntnis der Seligen von der Wesenheit
‘Gottes. ) Im ersten Teile skizziert er ,die Grundziige der

'Tommaso M., Zigliara: Sopra alcune interpretazioni della
-dottrina ideologica di S. Tommaso di Aquino, 2. ed, Viterbo 1870, p. 88.



290 Zur Theologie der visio beatifica

beseligenden Gottesanschanung im allgemeinen¥, im zweiten
,die metaphysisch-psychologische Lehre des hl. Thomas
fiber die intellektuellen Ideen®, im dritten behandelt er
,die species Impressa® und im vierten ,die species ex-
pressa“ bei der Anschanung Gottes. Das vorangestellte
» Verzeichnis der benutzten Literatur® zeigt eine fir Erst-
lingsarbeiten nicht gewdhnliche Belesenheit, ist aber
eklektisch gehalten, was als Reflex des Studienganges des.
Verfassers aus der verschiedenen Richtung seiner akademi-
schen Lehrer erklédrlich ist. Wenn auch Vollstindigkeit gar
nicht beabsichtigt werden konnte, da der Verfasser den
Stoff nicht dogmengeschichtlich behandeln, sondern die
Thomastexte selbstindig erkliren wollte, so wiren doch
noch einige thomistische Autoren als wertvolle Hilfsmittel
der Interpretation zu beriicksichtigen, die eingehende
Untersuchungen iiber die beregten Fragen geliefert haben,
So von den ilteren Thomisten namentlich der klassische:
Philosoph der Schule Paulus Burgus Soncinas?, der grofien
Einflul auf Caietan? ausiibte. Ferner Javellus, Bartholo-
maeus Torres, Godoy, Piny und als wichtige Hrginzung
zu den Salmentizensern der Karmelit Paulus a Conceptione.
Von Neueren Signoriello3, Kardinal Satolli, Buonpensiere,
Cilento, Holder und Froget. Die literarischen Nachweise
sollen an ihrem Orte angegeben werden. Zu dem Exkurs.
des Verfassers (p. VIIIf) tiber die Echtheit der Opuscula.
13, 14 und 83 des hl. Thomas vergleiche man Anton
Michelitsch (Thomasschriften I, 1913, p. 182, 185, 194),
der das Op. 53 fiir unecht, die beiden ersteren aber fiir echt.
halt, Zum Op. 14 hat Vincenzo Ermoni einen Kom-
mentar geschrieben (Divus Thomas, Placentiae, Ser, 11,
vol. III, IV). Das Opusculum de unitate intellectus contra
Averrmstas hat der spitere Bischof von Bosa in Sardinien,

' Pauli Soncinatis Quaestiones Metaphysicales Acutissimae,
Venetiis 1588.

* Zur Beurteilung von Caietans Philosophemen ist Giovi kaum
zu entbehren: Thomas M. Giovi: Metaphysica Thomae a Vie
Caietani., Bononiae 1688.

* Nuntius Signoriello: In primae partis Summae Theologi-
cae D. Thomae quaestionem duodecimam commentaria (Divus Thomas,
Placentiae 1880, vol. I). Er hat leider nur den ersten Artikel kom-.
mentieren Lonnen da ihm das Augenlicht versagte. Der um die Er-
neuerung der thomistischen Studien so hochverdiente Nachfolger
Sanseverinos starb schon 1839,



Zur Theologie der visio beatifica 291

Giovanni Vinati, kommentiert (Divus Thomas, (Ser. I)
vol, I, 1880; vol. II, 1886). ‘

Eive unedierte Abhandlung de visione Dei vom Magister
S erna, Regens Collegii D. Gregorii Pinciani in Valladolid, erwihnt
Palanco (de caritate, q. 8). Von Spezialwerken aus dem 17. und
18. Jahrhundert seien folgende genannt, von denen mir leider nur die
mit einem Stern bezeichneten zugiuglich waren,

*Luisii Turriani (Luysio a Torres) e Societate Jesu, In
Collegio Complutensi primarij Theologi, et supremi Senatus sanctae
Inquisitionis Qualificatoris ex munere, Diversorum Opusculo-
rum Theologiae Tomus vnus Lugduni 1625. Die erste Approbation,,
vom Provinzial Petrus de Alarcon, ist vom 10. Dezember 1621 datiert,
nachdem das Buch von den Jesuiten Gasparus Hurtado, Marcellus de
Aponte und Joannes Baptista Poza gepriift war. Das Werk bietet
reichliche Literaturangaben, Op.I: De possibilitate vel impossibilitate
speciei impressae clare repraesentantis divinam essentiam, II: De
lumine gloriae. III: De natura visionis, de inaequalitate visionis.

Ludovicus de Ribas 8. J.: Summae Theologiae Tom. I
(unicus). Lugduni 1643, — Tractatus de visioue Dei,

Christophorus Rassler O. S, B.: De visione beatifica.
Salisburgi 1664.

Alphonsus Stadelmayer O,8S,B.: De visione beatifica, 1655.

Matthias Borull: De essentia et attributis et visione Dei.
Lugduni 16564.

* Problemata Theologica. Tom.I. De Deo Uno... Auctore
P.Didacode AvendafioSocietatis Jesu, Segoviensi, iam pridem apud
Peruvienses, in Limano praesertim D, Pauli Collegio, Primario Theo-
logiae Professore. Antverpiae 1668. Das Werk ist Alexander VII. ge-
widmet. Die Approbation des Provinzials Philippus de Ossa S. J. 1st
datiert aus Madrid vom 5. Dezember 1664, Sectio IV: De visione Dei.
Das Werk ist besonders wichtig fiir die Literatur der Jesuitenschule.

Claudius Frére S. J.: De visione Dei. 1670

Joannes Baptista Hemm O, 8. B,: Disputationes Theologi-
cae de visione Dei, Ratisbonae 1676,

*Opuscula Theologica olim impressa, et in hac secunda
editione Septem aliis Opusculis locupletata. Auctore Joseph Maria
Requesenio Societatis Jesu Theologo. Romae 1684, Op. IV: De
visione beata et substantia supernaturali, p. 116—160. Op. V: De
concursu luminis Gloriae et essentiae divinae ad visionem beatificam,

p. 169—211.
Antonius Maria Sieripepoli S. J,: De visione Dei.
Panormi 1700. \

HermannusJosephus a 8S, Trinitate O. 8. A.: De visione,
scientia et voluntate Dei. Ratisbonae 1716. :

*Tractatus Theologici iuxta miram D. Thomae et cursus.
Salmanticensis FF., Discalceatorum Mariae de Monte Carmeli Primi-
tivae Observantiae Doctrinam Tomus Primus. Per R.P. F. Paulum
a Conceptione, Sacrae Theolog. Lectorem Primarium, et eiusdem
Ordinis Definitorem Generalem, Nunc Secundo in lucem prodit, Parmae
1725. Die Licentia des Ordensgenerals Sebastianus a Conceptione
datiert aus Burgos, 15. September 1721, Tom, I. Tract. II De visione
Dei, fol. 78—171.



292 Zur Theologie der visio beatifica

Im folgenden sollen einige Fragen tiber die visio an
der Hand der engeren thomistischen Schule noch mehr be-
leuchtet werden. Ich beschrinke mich auf einige Bemer-
kungen, da ich keine abschlieflende Untersuchung beab-
sichtige. Es gentigt dazu, einige Theologen, deren Autoritét
von dieser Schule anerkannt ist, heranzuziehen, und zwar
:solche, die vom Verfasser der Dissertation nicht zitiert sind,

II

Die thomistische Lehre iiber die Anschauung
Gottes ist nach der Formulierung der Karmelitenschule
von Salamanca und in ihrer Prézision durch Paulus
a Conceptione im Umrify folgende!: Er fafdt die visio
.oder die Anschaubarkeit (visibilitas) als ein spezielles
Attribut Gottes auf und handeit 1. von der Moglichkeit
und Existenz der beseligenden Anschauung Gottes, 2. von
ihren Prinzipien, der dazu erforderlichen species und dem
lumen gloriae, 3. von ihrem Objekte.
| I. 1. Die klare, intuitive und quidditative Anschauung
Gottes ist fiir den geschépflichen Intellekt mdoglich. Diese
Moglichkeit ist de fide und deshalb aus der Offenbarung
zu beweisen. 2, Gott ist enthalten unter dem Objekt des
menschlichen Intellekts, das nach seiner letzten Differenz
denselben spezifiziert, und der Intellekt wird als potentia
oboedientialis ‘'von jedem iibernatiirlichen Dinge (ens) spezi-
fiziert. 3. Das intellektuelle Gieschopf hat kein angeborenes
Streben (appetitus) nach der klaren Anschauung Gottes,
weder 8o wie er als Urheber der Gnade und als Drelemlger
ist, noch so wie er als Urheber der Natur und als der
Eine ist. In der intellektuellen Natur an sich kann es kein
wirksames eliziertes Streben nach der klaren Anschauung
Gottes geben, weder so wie er dreieinig, noch so wie er
Einer ist. Unter Voraussetzung der gottlichen Offenbarung
iber die Moglichkeit der Anschauung Gottes kann aber die
Natur an sich ein unwirksames Streben, sei es ein ab-
solutes oder bedingtes, nach dieser Anschauung haben:
dieses Streben wire aber kein notwendiges beziiglich der
Spezifikation. 4. Es ist ein Widerspruch, dafl es eine natiir-
liche Substanz gebe, die auf natiirliche Weise Gott so, wie

‘Puulus aConceptione Le, £.75-127. Hurter(l‘.\aomen—
clator' I, p. 977) nennt ihn ,vir doctrina, eruditlone, reguiari obser-
vantia clarissimus®.



Zur Theologie der visio beatifica 293

er an sich ist, schauen konnte. 5. Es ist ein Widerspruch,
dafl der geschopfliche Intellekt durch eine blofy #uflere
Gunst (Gottes) die quidditative Anschauung elizieren kénne.
6. Eine geschaffene komplette Substanz, die entitativ iiber-
natiirlich wire, ist durchaus nnmoglich. Eine geschaffene
Substanz, der es konnatural wire, Gott zu schauen, 1st
widersprechend,

II. a) Das Prinzip der visio seitens ihres Objektes :
1. Keine geschaffene species impressa interveniert bei der
seligen Anschauung, sondern die géttliche Wesenheit ver-
einigt sich in der Weise einer species. 2. Die species
intentionalis (das gedankliche Erkenntnisbild) ist von der-
gelben Natur wie das Objekt in Ksse repraesentativo. 3. Der
Intellekt wird mit der species selbst 1dentifiziert. 4. Die
gottliche Wesenheit konkurriert aktiv in der Weise einer
species. zur beseligenden Anschauung. 5. Eine geschaffeno
species impressa, die Gott quidditativ vorstellte, ist meta-
physisch unmdglich. 6. Hin geschaffenes (gelstlges) verbum,
.das Gott so, wie er an sich ist, vorstellte, ist unmoghch

b) Das Prinzip der visio seitens des KErkenntnis~
vermiOgens ist das lumen gloriae. 1. Das lumen gloriae
disponiert den geschdpflichen Intellekt notwendig nicht nur
dazu, um die visio zu elizieren, sondern auch zur Vereini-
gung mit der gottlichen Wesenheit in der Weise einer
species impressa — es ist auch die notwendige Disposition
fir die Autnabme. der Anschauung Gottes. 2. Es ist wider-
sprechend, dafl Gott sich mit dem geschaffenen Intellekt
durch das lumen gloriae vereinige, indem er den Mangel
eines geschaffenen Lichtes ersetze; daher kann der ge-
schaffene Intellekt ohne ein geschaffenes Licht, das ithm
innerlich inhiriert, die selige Anschauung nicht elizieren.
3. Der geschopfliche Intellekt ist so, wie er vom lumen
gloriae durchtrénkt ist, die Hauptursache der visio. 4. Das
lumen gloriae 1st der ganze néchste Titigkeitsgrund unter
dem spezifischen Begriffe zur seligen Anschauung. Der
Intellekt hat aus sich keine nichste Kraft zur seligen An-
schauung unter dem Gattungsbegriff der Erkenntnis.

III. Da die beseligende Anschauung Gottes eine
formale Anteilnahme am Wissen Gottes von sich selber 18t,
so hat sie dasselbe Objekt wie das gottliche Wissen odel
die Anschauung, die Gott von sich selber hat, und ihr
priméres Objekt ist Gott selbst, ihr sekundéres aber sind

Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXII.) 20



294 Zur Theologie der visio beatifiea

die Geschopfe, 1. Kein geschopflicher Intellekt kann Gott
vollstindig begreifen, auch nicht durch ein Wunder (divi-
nitus), d. h. ihn nicht so weit erkennen, wie er seiner
Natur nach erkennbar ist: also nicht nach allen Formali-
titen, die ihm wesentlich oder als Eigenschaften zukommen.
2. Es ist ein Widerspruch, dafl die géttliche Wesenheit,
wie sie an sich ist, geschaut werde, ohne die Attribute
und ohne die gottlichen Personen, oder dsfi die Attribute
und Personen ohne die Wesenheit geschaut wiirden, 3. Die-
Seligen konnen unmittelbar in Gott seine freien Akte
schauen. Aber kein Seliger kann alle freien Dekrete Gottes.
im besonderen schauen. Jeder Selige erkennt nur diejenigen
Dekrete iiber Wirkungen, die zu seinem Zustand (status)
gehoren. 4. Der Selige kann kraft der Anschauung der
gottlichen Wesenheit, oder in Gott als dem zuerst erkannten
Objekte, alla Wirkungen schaueu, die zu verschiedenen Zeiten
existieren. Jeder Selige schaut einige Gnadengeheimnisse und
alle Gattungen und Arten des Universums und alles, was zu
seinem eigenen status gehort, zugleich und ohne Nach-
einanderfolge von Anfang seiner Seligkeit an. 5. Es liegt
ein Widerspruch darin, daf ein Seliger alle Dinge schaut,
die fiir die Allmacht mdglich sind. Der Grund, weshalb.
einige mogliche (Geschopfe vor anderen von einem Seligen
in der gottlichen Wesenheit gesehen werden, ist die Ver-
einigung der gottlichen Wesenheit in der Weise einer
species von bestimmter Vollkommenheit und das lumen
gloriae von bestimmter Intensitit. Infolge der Anschauung
der gottlichen Wesenbeit ist es notwendig, dafl die mog-
lichen Dinge im allgemeinen, aber nicht dafl irgendein.
mogliches Greschopf im besonderen gesehen wird. Wenn der
Selige in der gottlichen Wesenheit alle moglichen Ge-
schopfe sehen wiirde, so wiirde er Gott vollstandig begrelfen
(was unmoglich ist).
I

Die theologische Erklirung der visio beatifica ist von.
der verschiedenen Auffassung des geistigen KErkenntnis-
vorganges abhingig. Die eine Ansicht faft die intellectio
als eine wahre und eigentliche Titigkeit auf, die zur aristo-
telischen Kategorie des Tuns gehért. Die andere Ansicht,
die viel mehr Anhinger gefunden hat, schlief3t die intellectio
von der Kategorie des Tuns aus und rechnet sie zur Kate-
gorie der Qualitdt. Wiahrend aber Seotus, dem hierin Suarez:



Zur Theologie der visio beatifica 295

folgt, die Erkenntnis mit dem dabei gebildeten inneren
geistigen Worte identifiziert, unterscheiden die Thomisten
mit ihrem Meister die KErkenntnis als eine Qualitit vom
inneren Worte. Unter den Thomisten ist jedoch noch eine
doppelte Ansicht erfindlich. Einige, wie Franciscus de Vic-
toria, Dominicus Soto und DBaiiez, unterscheiden die in-
tellectio vom verbum zwar formal, aber nicht entitativ.
Andere dagegen machen mit Caietan und Nazarius einen
entitativen Unterschied und erkliren die intellectio und
das verbum fiir zwei verschiedene Dinge. Diese letztere
Ansicht verteidigt auch Zychlinski als die wahre Lehre
des hl. Thomas.

Vernehmen wir dariiber die ausfithrlichen Erklirungen
zweier entschiedener Thomisten von groflem Ansehen, die
sowohl das Gemeinsame ihrer Schule als auch die feineren
Kontroversen innerhalb derselben charakterisieren., Zur Ein-
fiihrung mogen zuerst die Auflerungen des jiingeren von
beiden gehort werden, des franzésischen Dominikaners
Nicolas Arnu (1629—1692), der in Tarragona und Per-
pignan, spiter in Rom an der Minerva lehrte und zuletzt
an die Universitit Padua auf den Lehrstuhl der Metaphysik
berufen wurdel. Seine Philosophie zeichnet sich aus durch
die Weite des Blickes, indem sie Plato mit Aristoteles und
Albert den Groflen mit Thomas verbindet und so eine
philosophia perennis anstrebt. Wir versuchen, seine Worte
getreu wiederzugeben :

,Der erkennbare Gegenstand, das Objekt, wird da-
durch erkannt, dafd der Intellekt von der geistigen Gestalt
(species) des Gregenstandes formiert wird, wodurch das Kr-
kenntnisvermdgen sich erst aktuell betédtigen kann: daher
ist dies Formiertwerden zwar nicht zeitlich, wohl aber der
Natur der Sache nach frither als das wirkliche Erkennen.
Die species formt nun das Erkenntnisvermdgen, insofern
sie Akt und Form des bloflen Vermigens ist. Weil aber
diese species nicht deshalb Akt und Form ist, um den In-
tellekt zum Vermdgen zu machen, sondern damit er sich
aktuell betitigt, darum liegt in einem solchen Gestaltungs-
akt ein Verhiltnis oder eine Hinordnung des aktuierten
Erkenntnisvermogens zu dem erkennbaren Gegenstand als

'Nicolaus Arnu: Clypeus Philosophiae Thomisticae, Tom.V,
Libros de Anima complectens. Biterris 1672. Q. 14 a. 3, nr. 57

(p. 665) sqq.
20%



296 Zur Theologie der visio beatifica

’

Ziel und Objekt. Weil nun die intellectio so etwas ist wie
ein fertig zustandegebrachter Akt, so bezeichnet man sie
als etwas, das im Erkenntnisvermdgen bleibt und dasselbe
vollendet, und nicht als etwas, das aus dem Vermdgen
herausgeht und von 1hm in dasjenige, was erkannt wird,
ausfliefdt — also nicht als ein Werden, sondern als ein ge-
wisses Sein, So sagt der hl. Thomas: Intelligere non est
actio progrediens ad aliquid extrinsecum, sed manet in
operante sicut actus et perfectio eius, prout Esse est per-
fectio existentis: sicut enim KEsse consequitur formam, ita
Intelligere sequitur speciem intelligibilem (S. Th. I q. 14
a. 4c). Diese Worte erklart Caietan so: Das Erkennen
folgt auf die species intelligibilis so wie das Sein auf die
Form folgt. Erstens beziiglich der Ursichlichkeit: denn die
Form ist die Wesensbestimmtheit (ratio) des Seins und die
intelligibile species 1ist die Wesensbestimmtheit des FEr-
kennens. Zweitens beziiglich der Notwendigkeit: denn das
Dasein begleitet die aktuelle Form notwendig; ebenso be-
gleitet das Erkennen notwendig die intelligibile species im
Akt derselben. Drittens beziiglich der Weise der Verur-
sachung: denn die Form macht das Sein, da sie das ist,
was die Vollendung gibt; ebenso macht die aktuell vor-
handene intelligibile species das Erkennen, indem sie den
Intellekt komplettiert, zwar nicht in der Reihe des Seins
(in genere entis), aber wohl in der Reihe des Intelligibilen,
Daraus folgt nun, dafl das Erkennen die Vervollkommnung
oder Vollendung des Erkennenden ist, ebenso wie das Da-
sein die Vervollkommnung desjenigen ist, der der Inhaber
des Daseins ist, d. h. das Erkennen macht den Erkennenden
vollkommen in dem Verhéltnis, wie das Dasein denjenigen
vollkommen macht, der existiert. Das Erkennen ist eben
das Dasein des Erkennenden in genere intelligibili, ebenso
wie das Dasein gerade das Sein selbst in genere entium ist,“

Es ist selbstverstindlich, daf3 hier der reale Unter-
schied von Wesenheit und Dasein in allen geschaf-
fenen Dingen vorausgesetzt ist, sonst hitten die Worte des
hl. Thomas und seines Interpreten gar keinen Sinn, Und
das ist auch dertiefste Grund, weshalb diejenigen Schulen und
Theologen, die jenen realen Unterschied von Wesenheit
und Dasein, von essentia rei und existentia eiusdem rei
nicht anerkennen, auch die Erkenntnistheorie des hl. Tho-
mas im Prinzip aufgeben miissen., Die Konsequenzen er-



Zur Theologie der visio beatifica 297

strecken sich auf die ganze Theologie und zeigen sich,
sobald die engen Grenzen der positiven Theologie iiber-
sehritten werden wund die berechtigte Spekulation ihre
Arbeit beginnt1.

,Daher — so fiahrt Arnu fort (nr b66) — ist das Er-
kennen nach dem hl. Thomas (Op. 14) als etwas im Zu-
stand der Ruhe Befindliches aufzufassen. Das verbum mentis
dagegen ist in ununterbrochenem Werden begriffen, weil
sein vollendetes Sein gerade im Werden — némlich im
aktuellen Erkanntwerden besteht. Aber darin liegt keine
Unvollkommenheit, als ob das verbum ein solches (Ganzes
wire, dessen Bestandteile nicht zugleich oder zusammen
existierten, wie das der Fall bei anderen Dingen ist, die
im Werden befindlich und auch immer unvollendet sind,
z. B. Bewegung und Zeit. Das verbum dagegen ist schon
in seinem Anfang vollkommen und vollendet da, weil die
Auffassung, der Gedanke, den das verbum bezeichnet,
schon im Anfang der Erkenntnis formiert ist und demnoch
sein vollkommen fertig gewordenes Sein auf dieselbe Weise
im Intellekt gewahrt bleibt, auf die es vom Intellekt er-
zeugt wurde. Denn die Formation des verbum geht nicht
voriiber, hort nicht auf, nachdem es formiert ist; sondern
solange es aktuell erkannt wird, so lange wird es auch un-
unterbrochen formiert, weil es immer im Werden und in
seinem Ausgang von etwas anderem, ndmlich vom Intellekt
und von demjenigen, der es ausspricht, befindlich ist.*

,Zum Wesensbegriffe (ratio) des verbum gehort also
zweierlei: erstlich dafl es immer etwas ist, das vom In-
tellekt ausgeht und immer im Intellekt ex1stlert zweitens
dal es die ratio und die Ahnlichkeit des erkannten Gegen-
standes ist. Es ist also der Terminus des Erkennens
sofern es selbst die Ahnlichkeit von dem 1st, was das er-
kannte Ding ist (quidditas) oder der Spiegel, in dem die
quidditas rei aufgefangen wird, weil es in dieser Auffassung
die Bedeutung des Erkenntmsob]ektes hat. Dagegen, wenn

"A,Gardeil: Le douné révelé et la Théologie. Paris 1910,
p 313ss.: Pas une ligne de la Somme (de S. Thomas) qui ait été
écrite mdependammem de cette verité fondamentale: En Dieu 1’essence
et l'existence sont un: dans l'8tre creé lessence et l’existence ne
s'impliquent pas. Es ist: ce rapport fondamental de I'étre dont 1exi-
stence est réellem ent distincte de I’essence, a I'étre dans 1’essence
duquel est impliquée l’existence (p. 812).



9298 Zur Theologie der visio beatifica

man es so betrachtet, wie es das ist, was vom Intellekt
ausgedriickt wird, so ist das Aussprechen (dicere) mit ihm
verbunden. Darum ist ein und dasselbe Verbum der Ter-
minus fiir die Erkenntnis, die vom Objekt formiert worden
ist, und der Terminus fiir das Aussprechen. Der Unter-
schied liegt aber darin: dasjenige, was erkannt wird, kann
im Intellekt sein und in 1hm bleiben, auch als etwas
nicht aktuell Erkanntes, némlich die species als Abbild
des Objektes blofl im habituellen Zustande ... Dagegen
kann das, was vom Intellekt ausgesprochen wird, ein
dictum sein; es kann aber nur, wenn es tatsdchlich aus-
gesprochen wird, als dictum bleiben. Darum kann im In-
tellekt die species des Objektes habituell bleiben, ich sage
nicht: das, was formiert worden ist, sondern es bleibt
dasjenige, worin es formiert ist, aber ohne das Licht,
in dem etwas aktuell erkannt wird“ (nr. 58; vgl. nr. 59),

Arnu 16st dann die Frage, was die Erkenntnis (actio)
eigentlich sei, durch folgende Unterscheidungen (nr. 60):
1. Physisch und dem Sein nach betrachtet gehdrt die Er-
kenntnis direkt und formal oder schlechthin nicht zur
Kategorie der Titigkeit, sondern nur der Benennung und
Aussage nach. Das ist die Lehre des hl. Thomas, der aus-
driicklich sagt, dafl die immanente Tatigkeit nicht zur
Kategorie der Tatigkeit gehért (1. Sent. d. 8 q. 4 a. 1),
denn unter dieser Kategorie versteht man nur etwas, was
vom tétigen Prinzip, und zwar mit einer Bewegung, her-
vorgeht (Op. 47; vgl. Arnu, nr. 56). ,Die Erkenntnis ist
ihrer Benennung nach als actio! des Intellekts und gram-
matisch betrachtet ganz formal eine Téatigkeit. Dem Sein
nach und virtuell, d. h. nach der ihr innewohnenden Kraft,
ist sie eine Qualitit, die den FErkennenden selbst als
solchen vollendet und in 1hm selbst bleibt. Wenn man
lieber will, kann man auch so sagen: Die Erkenntnis hat

' Was eine actio ist, erklirt Arnu nr. b9: actio formaliter
in illo actu secundo denominante subiectum formaliter agens, non
pure formaliter, sed formaliter effective, id est agens ad alterum, non
ut purum terminum, sed ut effectum seu passum, quod subiicitur,
Dupliciter sumi potest actio: primo logice vel metaphysice, et ut
concepta, seu secundum rationem denominandi et praedicandi, Secundo
physice et secundum esse in re, quatenus designatur per ly agere,
quod fluit ab agente et cum motu. Cf. Ioannes a S . Thoma:
Cursus Philophicus Thomisticus, Tom. 11, Philos. Naturalis, I. P. q. 14
a. 2. (ed. Parisiis 1838, p. 269 sqq.).



Zur Theologie der visio beatifica . 299

in ihrem genauen Begriffe und so, wie sie genau das Ver-
haltnis zu dem erkannten Gegenstande mit sich fiihrt, den
modus einer Qualitit, weil sie in dem KErkennenden im
Zustande der Ruhe ist und ihn innerlich vollendet und-sich als
Sein desselben verhilt, d. h. das Krkennendsein desselben
macht: so der hl. Thomas (S. Th. I q. 14 a. 4). Darnach
i1st sie eine Qualitit im eigentlichen Sinne dieser Kategorie
und nur der Benennung nach eine Titigkeit. Dagegen als
ein gewisses inneres Aussprechen (dicere) ist sie wieder
ganz formal und eigentlich eine Tatigkeit, weil sie den
Begriff des Ursprunges fiir das verbum mentis mit sich
bringt, das doch etwas von ihr Hervorgebrachtes ist, und
weil sie nur virtuell eine Qualitit ist, n&mlich insofern sie
eine Vollkommenheit des Erkennenden ist. So S. Thomas:
Op. 14% (ur, 62). 2. ,Die Erkenntnis (intellectio) unter-
scheidet sich dem Sein nach nicht real von dem aktuell Er-
kannten oder von der intellegibilen species, insofern sie
der Akt des aktuell gewordenen Intellekts ist, sondern
nur formal und der Bezeichnung nach, ndmlich sofern die
Erkenntnis ein Verhiltnis: zum- Intellekt oder das Ver-
hiltnis zum erkannten Dinge an sich besagt: denn dieses
blofle Verhiltnis erkldrt noch nicht das Erkannte an sich.
So der hl. Thomas I q. 14 a. 4¢ und q. 34 a. 1 (ar. 63).
3. ,Das Erkennen (intelligere), in seiner Wurzel betrachtet,
unterscheidet sich nicht real und entitativ von dem verbum,
sofern das letztere der innere Terminus des Erkennens
ist (nr, 64). 4. ,Das Erkennen und das Aussprechen (dicere)
unterscheiden sich nicht wie zwei operationes formaliter et
ex aequo, sondern-das dicere unterscheidet sich gerade vom
intelligere als dasjenige, was den speziellen modus des
Urprunges wom Sprechenden und das Verhdltnis zum
verbum als dem, was ausgedriickt und formiert ist, ent-
faltet: denn das intelligere als solches entfaltet dieses Ver-
héltnis noch nicht, sondern besagt nur ein Verhdltnis zu
dem erkannten Dinge. So der hl. Thomas, Qu. de Verit.,
q. 4 a. 2 und Op. 14% (ur. 66).

Als Reprisentant der #lteren Tradition der thomi-
stischen Schule, die von Capreolus auf Caietan und dessen
Schiiler herabreicht, verdient vor allen der viel zu wenig
bekannte Theologe Philipps II, der keinem Orden ange-
hérende Bischof Bartholomaeus Torres, in diesen
Fragen ein aufmerksames Gehér. Nachdem er zuerst in



300 - Zur Theologie der visio beatifica

Salamanca Philosophie gelehrt und iiber Scotus Vorlesungen
gehalten, erklirte er durch zwanzig Jahre in Alcala den
hl. Thomas, Im Jahre 1566 wurde er Bischof der Kanari-
schen Inseln, wo er schon, K 1568 starb., Von seinem grcflen
Thomaskommentar wurde nur ein kleiner Teil gegen Ende
seines Lebens vertffentlicht. Seine Zeit fillt noch vor das Ent-
stehen der Jesuitenschule, Von Victoria und Dom. Soto,
die er achtete, hat er sich nicht beeinflussen lassen. Auch
Caletan gegeniiber blieb er selbstindig. Der humanistische
Einfluf seiner Zeit zeigt sich in seinem klaren und reinen
lateinischen Stil, der noch einfacher ist als der von Cano.
Wir geben seine griindlichen und klaren Untersuchungen
liber das mentale verbum. hier kurz wieder?,

Das geistige Wort ist die notitia, die nach Ana-
logie der Zeugung auch conceptus heif3t, indem sich beim
Erkenntnisvorgang die Seele (mit ihrem Intellekt) wie die
Mutter, das Objekt aber wie der Vater verhdlt. So sagt
der hl. Thomas: interior mentis conceptus verbum dicitur
(S, Th. I q. 34 a. 1) und nennt dieses Wort conceptio
rei intellectae (I, 27 a. 4¢; S. c. gent. 4, cap. 12), intentio
intellecta (S. c. gent. 4, cap. 12) und species (1. Sent.
d. 27 q. 2 a. 2) und sagt: illud proprie dicibur verbum
interius, quod intelligens ' intelligendo format (in Evang.
Toann, c. 1). Daher ist der mentis conceptus im eigent-
lichen Sinne.das Wort und dieser Name ist die eigentliche
Bezeichning fiir diesen geistigen conceptus. Die vollstin-
dige Definition lautet daher: mentale verbum est, quod
ab anima vel angelo dicente producitur.

Daraus leitet Torres folgende Eigenschaften des
geistigen Wortes ab: 1. Dieses Wort ist Zeichen fiir eine
Sache, es ist niamlich die notitia, die eine natiirliche Ahn-
lichkeit des Objektes ist und dieses Objekt dem Intellekt
vergegenwirtigt, 2. Es bringt eine Verstandesrelation zum
Objekte mit sich, die Beziehung des Zeichens zu dem, was

' Commentaria in decem et septem quaestiones primae partis
Sa.nctl Thomae de ineffabili Trinitatis mysterio, ubi disputantur
triginta tres distinctiones primi Magistri sententiarum. KEdita per
Doctorem Barthiolomaeum Torres Episcopum Canariensem,
Rebilla Balegorensis oppidi Burgensis dioeceseos. Compluti. Excudebat
Quirinus Gerardus. 1683, Die ,Comprobatio fratris Ioannis Regla
monachi Hieronymiani olim a sacris confessionibus imperatoriae
maiestatis Caroh quinti* ist aus Madrid vom 25, Jénner 1566 datiert.
Q. 27, art. 8, Disp. III, fol. 10sqq.



Zur Theologie der visio beatifica 301

dadurch bezeichnet ist; denn das Wort ist seiner Natur
nach und formal ein Zeichen, das Zeichen bringt aber eine
solche Relation mit sich. 3. Hs ist die Wirkung, die von der
sprechenden Seele durch die innere Aussprache (locutio),
die das Erkennen ist, hervorgebracht worden ist, und so
ist es der Terminus des ‘Aussprechens oder des Krkennens.
selbst, 4. Es bezeichnet auch eine reale Relation zum
Sprechenden, nimlich das Ausgehen vom Sprechenden und
das ist eine Relation der Wirkung zu ihrer Ursache. Daher
bringt dieses geistige Wort zwei Relationen mit sich: die
eine unmittelbar zum Sprechenden und diese ist real, die
andere mittelbar zu seinem Objekt und diese ist eine Ver-
standesrelation, b, Daher ist jedes geistige Wort das Wort
von zweien: denn insofern es von der sprechenden Seele
hervorgebracht wird, ist es ibr eigenes Wort, insofern es
aber ein Zeichen fiir das Objekt ist, ist es das Wort des-
selben Objektes. 6. Obwohl das verbum und die notitia
sachlich dasselbe sind, uunterscheiden sie sich jedoch be-
grifflich (ratione); weil das verbum eine reale Relation
zum Sprechenden besagt, die notitia aber als Zeichen eine
Verstandesrelation zum Objekt, denn die notitia als solche
ist die Erkeuntnis vom Objekt und bezeichnet dasselbe.
7. So wie die miindlichen Worte die conceptus mentis
ausdriicken, so driicken auch die geistigen Worte diejenigen
conceptus aus, die die Seele vorher erfafit hatte, d. h.-das-
jenige, was sie frither durch den Erkenntnishabitus oder
durch die species (impressa) erkannte.

Torres erklart dann den Begriff des geistigen dicere
und loqui. Ein Wesen, das etwas beim Erkennen aus-
spricht, ist dasjenige, was durch den Erkenntnisakt ein
geistiges Wort ausspricht, und dieser Akt ist das lequi
dieses Wesens, Das dicere oder loqui der menschlichen
Seele oder des reinen (eistes (Epgels) heiflt also so viel
als ein geistiges Wort hervorbringen oder erzeugen. Die
Eigenschaften des Sprechenden und seines Sprechens
sind nun folgende vier: 1. Das dicere bringt eine reale
Relation zum' geistigen Worte mit sich, dieselbe ist die
Beziehung der Ursache zu ihrer Wirkung. 2. Weil der in-
tellektuell Sprechende nicht blofy den Gredanken (conceptus)
als sein eigenes Wort hervorbringt, sondern durch dieses Wort.
sich selbst den Gegenstand, das Objekt vergegenwirtigt,
darum bringt das dicere auch eine Verstandesrelation zum-



302 Zur Theologie der visio beatifica

‘Objekt mit sich und diese ist eine Beziehung des Zeichens
zu dem dadurch Bezeichneten, 3. Dicere und intelligere
sind real dasselbe, unterscheiden sich jedoch begrifflich,
.da das dicere per intellectum unmittelbar - eine reale Re-
lation zum Objekte bezeichnet, weil dicere dasselbe ist wie
das Hervorbringen eines verbum, Das intelligere aber bringt
nur eine Verstandesrelation zum Objekte mit sich, deun
intelligere ist so viel als ein Objekt kennen lernen (cognoscere).
Das lehrt der hl. Thomas ausdriicklich (S. Th. I q. 34
a. 1 ad 3). Dadurch, daf} die Seele spricht, spricht sie
nicht nur ein gelstlges Wort auns, sondern das Ding selbst,
was durch dss Wort erkannt wird.

Hierauf beantwortet Torres die fiir unsere Untersuchung
wichtigste Frage, ob das geistige Wort verschieden sei vom
Erkenntnisakte (Disp. 1V, fol. 14). Er bemerkt, daf} die Aus-
driicke actus intelligendi (Erkenntnisakt), actio intellectus
(Tatigkeit des Intellekts), intellectio (Erkenntnisvorgang)
und intelligere (Erkennen) gleichbedeutend sind und fiihrt
dann vier Meinungen an: 1. Aureolus lehrt: Das geistige
Wort ist das ObJekt und das erkannte Ding a parte rei,
ut habens esse apparens intellectui a parte rei. Diese Memung
1st aber falsch, denn das Wort wird von der Seele hervor-
gebracht, das duflere Objekt wird aber nicht von der Seele
hervorgebracht. 2. Scotus lehrt: Das Wort und der Akt
des Erkennens sind ein und dasselbe, verbum est actualis
intellectio. Dieser Meinung folgen Durandus, Petrus de
Palude und die Nominalisten. Auch diese Ansicht ist falsch,
denn das Wort ist ein conceptus, ein Gedanke, und wird
durch die Titigkeit des Intellekts hervorgebracht, also mufl
dieser Akt sich vom Worte so unterscheiden wie die Ursache
von ihrer Wirkung. 3. Einige Thomisten nahmen in der
geistigen Seele drei unterschiedene Qualitédten an, namlich
den Erkenntnisakt, die notitia und das verbum, so dafd durch
den Erkenntnisakt die notitia und erst durch die notitia
das verbum hervorgebracht wiirde: daher sei das verbum
der Terminus der notitia und die notitia der Terminus des
Erkenntnisaktes. Allein das ist eine unndtige Vermehrung
von Entititen, von der weder der hl. Thomas noch Capreolus,
denen diese Memung falschlich beigelegt wurde, getriumt
haben. 4. Aundere Thomisten sagen, der Akt des Erkennens
und das geistige Wort unterscheiden sich nur begrifflich
{ratione). Diese Meinung, die von Franciscus de Victoria



Zur Theologie der visio beatifica 303

und Dominicus Soto vertreten wurde, hilt Torres fiir pro-
babel in doctrina D. Thomae, ohne sie jedoch zu teilen.
5. Endlich gibt es noch eine letzte Ausicht in der Schule
des hl. Thomas: Erkenntnisakt und geistiges Wort sind
sachlich (re) verschieden. So lehrt Ferrariensis und zu dieser
Ansicht neigen Capreolus und Caletan, ebenfalls Torres
selbst: er sagt, sie sei mehr im Einklang mit der Lehre des
hl. Thoméas und verteidigt sie sehr griindlich.

Die Entscheidung dieser I'rage héngt von der allge-
meineren Frage ab, ob die Tétigkeit (actio) und das Leiden
(passio) sachlich oder nur begrifflich von einander unter-
schieden sind. Nach Aristoteles ist der Unterschied nur be-
begrifflich. Nach der allgemeinen Ansicht der Thomisten ist
die actio, die im Leidenden ist, sachlich mit der durch die
actio hervorgebrachten Wirkung identisch. Die Kontroverse
unter den Thomisten betrifft nur die Frage, ob die actio
formal nur in patiente uud gar nicht (aufer der Benennung
nach) in agente sei, oder ob es eine doppelte Gattung von
Aktionen gebe, von denen die eine formal nur in patiente,
die andere aber formal in agente sei. Die erste Annahme,
die Victoria und Soto behaupten, l4fit die actio formal nur
im Leidenden vorhanden sein, die zweite dagegen sagt,
formal ist die actio im eigentlichen Sinne diejenige, die
formal in agente, in ihrem Subjekt oder Triiger existiert
und diese ist eine absolute Entitét und das Fundament der
Relation des Titigen zum Leidenden und die aktive Hervor-
bringung der Wirkung und die Aktualitit des Titigen,
wodurch er aus der Potenz zum Akt tbergefithrt wird, und
die Vollendung derselben und der modus, der sachlich
identisch ist mit demselben agens, sowie die Bewegung mit
dem beweglichen Dinge: und diese actio verhilt sich zum
agens, wenn sie auch nicht die Existenz des agens ist, doch
so wie die Existenz eines Dinges zur Wesenheit desselben.
In dieser Ansicht ist also das Erkennen als Tatigkeit des
Intellekts oder als Erkenntnisakt sachlich ein und dasselbe
wie der Intellekt selbst, wie er titig ist und wirklich er-
kennt, geradeso, wie die Titigkeit des Feuers, die formal
im Feuer (in der Wesenheit desselben) existiert, der Sache
selbst nach das titige Feuer ist, obwohl sie gedankllch
(ratione) von ihm verschieden ist.

Torres untersucht noch die Notwendigkeit fiir die An-
nahme eines geistigen Wortes (Disp. V, fol. 16 vo,). Er macht



304 ' Zur Theologie der visio beatifica

dazu folgende Voraussetzungen: 1. Das Erkenntnisbild (intel-
ligibilis species) vergegenwirtigt den Gegenstand nicht ak-
tuell, sondern nur habituell; denn solche species hat auch der
Schlafende, aber in diesem Zustande reprisentieren sie nichts
in actu. 2. Damit der Intellekt ein Ding erkennt, muf} es
ihm notwendigerweise actu vergegenwistigt werden. 3, Da-
mit unsere Seele ein Ding kennen lernt (cognoscere), ge-
niigt es nicht, dafl 1hr das Ding ortlich gegenwirtig sei,
sondern es muf} ihr objektiv, d. h. als Objekt gegenwirtig
sein. Daraus folgen drei Sétze: 1. Die Seele kann ein Objekt
nicht in Abwesenheit desselben erkennen ohne ein geistiges
Wort, das dem Intellekt dieses Objekt nicht als Ding, sondern
als Erkenntnisobjekt darbietet. 2. Der Intellekt kann auch
nicht ein ortlich gegenwirtiges Objekt erkennen ohne gei-
stiges Wort, das ihm das Ding aktuell und als Objekt vor-
stellt. 3. Daher ergibt sich die Notwendigkeit, ein geistiges.
Wort anzunehmen, um dem Intellekt ein Ding actu und
unter der Bezwhung eines Objektes vmzustellen also kann
der Intellekt ohne das Wort nicht erkenmen, So lehren
Capreolus, Caietan und Ferrariensis nach dem hl. Thomas
(S. c. gent. 1 ¢, b3).

Das intelligere, der actus intelligendi und die intel-
lectio sind Synonyma fiir ein und dasselbe; ebenso dicere,
actus dicendi und die Hervorbringung des verbum be-
zeichnen als Synonyma ein wund dasselhe. Daher ist.
alles das eine einzige Titigkeit des Intellekts, dean dicere
und intelligere sind eine einzige Erkenntnistat. Darum
folgt weiter: das Wort wird hervorgebracht durch die
Realitit (res), die der Erkenntnisakt ist, ndmlich durch die
Erkenntnistat selbst, die "sachlich das intelligere und der
Erkenntnisakt selbst ist: aber dieses Wort wird nicht formal
durch den Erkenntnisakt hervorgebracht und nicht, inso-
fern er Erkenntnisakt ist. Denn das Wort selbst ist frither
da als der Erkenntnisakt, und was frither da ist, wird nicht.
durch etwas hervcrgebracht, was spéiter ist?,

Endlich lehrt der hl. Thomas? und mit ihm die ge-
nanuten Capreolus, Caietan und Ferrariensis: durch den
Erkenntnisakt wird nicht nur das Ding erkannt, sondern
auch das Wort, was die Ahnlichkeit des Dinges 1st Daraus

' Cf, Ferrariensis in S. ¢. gent. 4 cap., 18.
* Qu. de Verit. q.4a,2 ad 8; de Pot. q. 5 a.5; In Evang. Joan. c. 1.



Zur Theologie der visio beatifica 305

folgt ein zweiter Grund fiir die Notwendigkeit der Annahme
eines geistigen Wortes, damit némlich der Intellekt im Worte
gleichsam wie in einem Abbilde das Objekt innerlich an-
schaut, Und dieses Wort wird nach dem hl, Thomas?! durch
die notitia intuitiva hervorgebracht, d. h. durch jene Er-
kenntnis, die direkt und unmittelbar und nicht erst durch
ein anderes Mittel oder Zeichen erfolgt.

IV

Die theologische Erklirung der visio beatifica ist eine
rein wissenschaftliche Arbeit, die den autoritativ gegebenen
Inhalt des Dogmas zur sicheren Voraussetzung bat und
denselben mit dem natiirlichen Verstande spekulativ zu
durchdringen versucht, wobei der Theologe sich an den von
der Kirche verkiindeten Dogmen orientieren mufl. Wer die
#lteren Scholastiker kennt, tiberzeugt sich, dafl auch dieses
Dogma eine Leuchte fiir die Philosophie geworden ist, die
sie zu einer tieferen Erkenntnistheorie gefiihrt hat, als die
auf sich allein angewiesene Philosophie gefunden hitte.
Eine ganze Reihe der schwierigsten erkenntnistheoretischen
Fragen, die von der modernen Philosophie noch als Probleme
umstritten werden, sind schon in jener terra incognita der
Scholastiker gelost worden. Wer die Sprache der Scholastiker
erlernt hat und die Dialekte der verschiedenen Schulen ver-
steht, wird in ihren Untersuchungen iiber 'dieses Dogma die
Denkschwierigkeiten wiederfinden, die in der modernen
Philosophie von Spinoza, Kant, Hegel bis zu den neuesten
Philosophen eine Rolle spielen. Von den verschiedenen
Schulen der Scholastiker hat nun die Thomistenschule ihre
Krkenntnislehre, die sie von Aristoteles iiberkommen und
deren feste Gestaltung sie vom Aquinaten ererbt hat, mit
dem Erfolge angewendet, die Denkschwierigkeiten, die jenes
Dogma dem Verstande darbietet, soweit zu tiberwinden, als
es notig ist, um nicht nur die Moglichkeit des Dogmas, nach-
dem die Kirche es verkiindet hat, als widerspruchslos zu
begriinden, sondern sogar seine innere Glaubwiirdigkeit
evident zu beweisen 2, selbstverstindlich ohne damit den
Inhalt des Dogmas selbst als evident beweisen zu wollen
und zu kénnen: denn dadurch wiirde der Glaube selbst

' Qu. de Verit. q. 4 a. 2; de Pot. q. b a. 3.
* Vgl. Caietanus: S. Th. 2. Il q. 1 a. 4, § 4.



306 Zur Theologie der visio beatifica

aufgehoben und das Mysterium fidei -aufhéren, das doch
ganz ibernatiirlich und nur aus der positiven gottlichsn
Offenbarung als wahres Mysterium verkiindet ist. Die anderen
katholischen Schulen haben zwar die gleiche Absicht, aber
nicht den gleichen Erfolg gehabt. Teils mufiten sie die klaren
Texte des hl. Thomas, die der Niederschlag der kirchlichen
Tradition sind, durch ihre Exegese willkiirlich umdeuten oder,
wie der moderne euphemistische Ausdruck lautet, umbiegen.
und damit die Einheit seines Systems durchbrechen; teils
vermochten sie die entgegenstehenden Schwwr}gkexten nicht.
einwandfrei zu losen. Mit Recht hat sich daher Zychlinski
der strengeren Schule des hl. Thomas angeschlossen, die:
darin einig ist, daf} bei der visio die gottliche Wesenheit.
selbst in Kraft ihrer unendlichen Seinsfiille dasselbe leistet,.
was bei der rein natiirlichen Erkenntnis die beiden real
verschiedenen geistigen Gebilde, species (impressa) und
verbum mentis, zu tun haben, um den Erkenntnisakt zu voll-
enden.

Daf} bei der iibernatiirlichen visio tatséichlich keine
solche geschaffene species interveniert, die von seiten des
Objektes, also Gottes insofern er angeschaut wird, zustande
kime und die Erkenntnis erst vermittelte, ist theologisch so-
gewifll, dafd die von Aureolus behauptete gegenteilige Ansicht,
die Richard von St. Victor und Aegidius a Praesentatione:
noch fiir probabel erklidrten, geradezu fiir einen Irrtum im
Glauben, wenn nicht fiir hiretisch gehalten wird?, Die Tho-
misten stimmen nun alle darin iiberein, da} die gottliche
Wesenheit nicht selbst zum kreatiirlichen Geistesbilde wird,.
sondern nur in der Weise solcher Bilder interveniert, Denn
es ist die sichere Liehre des hl. Thomas, dafl bei der visio
keine geschaffene species interveniert, sondern dafd die gétt-
liche Wesenheit sich mit dem Intellekt der Seligen nur per
modum speciei, gleichsam wie eine species vereinigt. So
formuliert z. B. Paulus a Conceptione die communis sententia,
der die Meinung von Vasquez ,diametral® entgegengesetzt
sei?, Die Begriindung, die der Aquinate gegeben hat, zwingt.

'H.Buonpensiere O. P.: Commentaria in I. P. Summae Theo-
logicae S. Thomae Aq., Romae 1902, qu. 12 arc. 2, nr. 59&( 885).

*Paulusa Conceptione, lLe , Disp. 11, dub. I, nr. (tol u8).
Zur Geschichte dieser Kontroverse vgl Luisii Turriani S. J. Op.
theol., 1. c. Dub. XIIT (fol. 29 sqq.). der reiches Material erbringt, aus

dem hervorgpht daf} die Gegner des hl. Thomas ein regnum in se
divisum bilden.




Zur Theologie der visio beatifica 307

aber auch dazu, die Ansicht als falsch abzuweisen, es sei wenig-
stens moglich, die Wesenheit Gottes quidditativ durch eine
solche species zu erkennen, wenn diese species in ihrer
Art die allervollkommenste wére. Dieser letzten Meinung, die:
Ludovicus Molina, Franciscus Suarez, de Lugo, Granado,.
Arrubal und merkwiirdigerweise auch Mariales Xantes ver-
treten, widersprechen die Thomisten mit Aegidius Romanus,.
Caietan, Javellus, den Salmanticenses, Reginaldus? bis herab
auf Buonpensiere und Zychliiski und von anderen Theologen
beispielsweise Kardinal Satolli, Paquet, Dom Janssens O. 5. B.,.
Kard. Billot S. J.

Indem wir die Argumente des hl. Thomas? als bekannt
voraussetzen, wollen wir hier nur die Erklirungen von
Javellus anfiihrens, dessen Kommentar weniger bekannt
1st., Er stellt die Frage, weshalb die Wesenheit Gottes durch
sich selbst wohl die Form des geschdpflichen Intellekts, aber
nicht die Form einer anderen geschaffenen Wesenheit sein
kénne und sagt, die Ursache davon sei nach der Lehre des
hl. Thomas diese: ,weil nur die Wesenheit Gottes die Wahrheit.
selbst und infolgedessen die Aktualitit selbst in genere in-
telligibilium ist. Darum kann sie durch sich selbst die Form
des Intellekts sein, zwar nicht dem realen Sein nach, weil
die gottliche Wesenheit keine Zusammensetzung mit etwas
anderem eingehen kann, sondern nur dem intelligibelen Sein
(dem Gedachtsein) nach, so dafl sie den Intellekt des Seligen.
vollkommener in actu konstituiert, alsjede intelligibele species.
Denn die species inhériert im Intellekt und vervollstindigt
ihn. Dagegen ist keine geschaffene Wesenheit, auch wenn
sie eine substantiale Form ist und fiir sich subsistiert (also-
fir sich existiert als Person wie der Engel), die Wahrheit

'Antoninus Reginaldus O, P. (f 1676): Doctrinae Divi
Thomae Aquinatis Tria Principia cum suis consequentiis. Parisiis 1878.
2, Princip., nr. 8. 79, 89, p. 218 sqq.

*8. Th. I q. 14 a. 2; III q. 9 a. 8 ad 3; S. c. gent. 3 cap. b1;
Opuse, 3 cap. 80. .

' Expositio praeclarissima eximii Magistri Chrisosto-
mi Javelli Ordinis Praedicatorum, Theologi disertissimi in primum
tractatum primae partis Angelici Doctoris D, Thomae Aquinatis (ab-
gedruckt in der Summa Totius Theologiae S. Thomae, Venetiis
apud Juntas 1588). In S, Th. I q. 12 a. 2 ad 3 (fol. 885 col. 2 C—E).
Hurter (Nomenclator! IV p. 1019) sagt von ihm: vir praestantissimi
ingenii fuit. Zeitgenosse Caietans, den er nur um vier Jahre iiberlebte,
ist er als Philosoph hervorragend. Das Verdikt der Schule trifft nur
seinen Tractat de praedestinatione, :



308 Zur Theologie der visio beatifica

selbst, wie sie auch nicht ihr eigenes Sein (Dasein) ist: denn
80 wie ein Diog sich zum Dasein verhilt, so verhilt es
sich auch zur (metaphysischen) Wahrheit. Die geschaffene
Wesenheit ist.also nicht die Wahrheit selbst, sondern nur
etwas Wahres (res vera): darum ist sie nicht durch sich selbst
die Aktualitidt in der Gattung der intelligibelen Dinge. Also
mufl sie erst durch eine vermittelnde species den ihr #ufler-
lichen Intellekt aktualisieren: ich nenne ihn aber duflerlich,
wveil, wie der hl. Thomas S. ¢, gent. 3 cap. bl lehrt, die
Wesenheit des Erzengels Gabriel, wenn er sich selbst erkennt,
die Form seines Intellekts wird. Hier jedoch, S. Th. I q. 12
a. 3 ad 3, gibt der hl, Thomas die Ursache an: weil nur
die Wesenheit Gottes ihr eigenes Dasein ist, also gibt sie
{(ndmlich als Form) durch sich selbst jedem anderen Dinge
Jedes Sein, was ihr selbst nicht widerspricht: es widerspricht
ihr aber, dafl sie das reale Sein gibt, weil sie dann die Be-
deutung (ratio) von einem Teil und von etwas Unvoll-
kommenen hitte. Dagegen ist es nicht widersprechend, daf
gie einem anderen das intelligibele Sein gibt, weil sie selber
die Aktualitit in der Gattung der intelligibelen Dinge ist.
Es wird damit auch keine Unvolltommenheit in Gots be-
hauptet, denn die Inh#renz im Intellekt kommt der Form,
sofern sie Erkenntnisprinzip ist, nicht an sich (per se) zu,
sondern nnr zufillig (per accidens), weil die Wesenheit des
Engels, wenn er sich selbst erkennt, die Form seines Intellekts
wird: es kann also eine Form des Intellekts ohne diese Un-
vollkommenheit geben. Infolgedessen widerspricht es also
nicht der Wesenheit Gottes, durch sich selbst einen Inteliekt
zu aktuieren; und weil keine geschaffene Wesenheit ihr
eigenes Dasein ist, darum gibt dieselbe durch sich selbst
einem anderen nicht jedes Sein, was einem anderen gegeben
werden kann, sondern nur durch eine vermittelnde species.*

Auf die weitere Frage, was das heifle, die gottliche
Wesenheit mache den Intellekt aktuell, gibt Javellus folgen-
des zur Antwort (fol. 38D col. 3 F—H): ,Da die gottliche
Wesenheit sich mit dem beseligten Intellekt wie eine intelli-
gibele species auf dieselbeW eise vereinigt, wie die Erkennt-
nisspezies den Intellekt in seinen Akt versetzt, kann man
von der gottlichen Wesenheit so denken (existimari): Die
species tut das in dreifacher Weise: erstens als Qualitit,
die in ihrem Subjekt (Tréger) inhdriert und dasselbe aktuiert.
Das tut sie aber nicht als species (nicht weil sie Denkbild



Zur Theologie der wisio beatifica 309

ist), sondern als das bestimmte Ding, was sie ist (ut tale
ens), z B, als akzidentelle Form. Auf diese Weise versetzt
daher die gottliche Wesenheit den Intellekt nicht in seinen
Akt, weil das eine Unvollkommenheit wire. Zweitens als
Form, die den Intellekt, der wie die Materie in genere in-
telligibilium ist, in seinem ersten Akte konstituiert, d. h. ihn
habituell erkemnend macht, so wie sich die species eines
Steines im Intellekt des schlafenden Philosophen wverhilt.
Auch auf diese Weise versetzt die goéttliche Wesenheit den
Intellekt des Seligen nicht in seinen Akt, denn das ist ein
Aktuieren auf unvollkommene Weise und mit Beimischung
einer Potenzialitit und dann kénnte der Selige Gott genieflen
ohne einen Akt (obne sich zu betéitigen), was wir nach der
Lehre des hl. Thomas nicht zulassen. Drittens als Form
im Vergleiche zur Materie, indem sie demselben (d. h. dem
Intellekt) das komplette Sein in der Gattung der intelligi-
belen Dinge gibt, dieses komplette Sein ist aber das Er-
kennen selbst: und so versetzt die géttliche Wesenheit den
Intellekt in seinen Akt, weil sie macht, dal der Intellekt
auf das vollkommenste erkennt. So wie die Form des
Himmels, dadurch, daf ‘sie mit der Materie vereinigt worden
ist, macht, dafl derselbe in der Grattung der seienden Dinge
vollkommen actu existiert, so macht daher die gottliche
‘Wesenheit, dadurch, daf’ sie mit dem Intellekt als reine
Form vereinigt worden ist, dafl der Intellekt selbst actu
existiert, und dieses actu Existieren ist das Erkennen des-
selben: und das ist das wesentliche Sein des Intellekts selbst,
so wie er als Intellekt ist. Ich sage: so wie er als Intellekt ist,
weil, wenn man ihn als ens betrachtet, dem eine solche
Tatlgkelt inhériert, dies akzidentell fiir ihn ist. Und merke,
da die Unkenntnis dieser Unterscheidung, des Tntellekts
als tale ens und des Intellekts als Intellekt, die ‘Ursache
vieler Tduschungen in diesem Lehrstoff ist,“

Sowohl der Wortlaut wie der Sinn der Lehre des
hl. Thomas iiber die Unmoglichkeit einer geschaffenen species
bei der visio schliefit nicht blof die species impressa, sondern
auch die Bildung eines verbum offenbar aus, wie schon
Caietan und Javellus bemerkten, weil das innere Wort den
Gegenstand noch vollkommener reprisentiert als jene species
und wenn die species keine Ahnlichkeit mit der gottlichen
Wesenheit haben kann, das innere Wort erst recht nicht
diese Ahnlichkeit vollkommen erreichenkann. Deshalb hat

Divus Thomas V.(Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX X1II.) . 21



310 Zur Theologie der visio beatifica

auch der hl. Thomas die Frage, ob es bei der visio ein verbum
gebe, gar nicht aufgeworfen, ja er durfte es nach seinen Grund-
sitzen nicht tun, die ihm keine tiberfliissigen Fragen erlaubtent,

Daher leugnet die strenge Schule des hl. Thomas
durchaus die Bildung eines geschaffenen inneren Wortes:
bei der visio und behauptet die Unmdéglichkeit desselben.
So lehren Soncinas, Caietanus, Javellus, Bafiez, Zumel,
Albelda, die Salmatizenser, Joannes a S. Thoma, Godoy?
Gonet, Buonpensiere 3, Cilento4, Ebenso Kard. Satollis, Dom
Janssens ¢, Kard. Billot; Zychlitiski. Dieser sicheren tho-
mistischen Lehre direkt entgegengesetzt ist die von Suarez
und Aegidius a Praesentatione vertretene Meinung, dafl.
die Seligen bei der visio notwendig ein geschopfliches.
verbum produzieren. Andere dagegen, wie Molina, Vasquez,
Pesantius, Salas, Arrubal und von Thomisten Mariales Xantes
und Dominicus Soto, behaupten, da sie die intellectio mit
dem verbum identifizieren, dafl die Seligen tatsiichlich ein
solches verbum produzieren, geben aber zu, daf die gott-
liche Wesenheit auch geschaut werden koénne, ohne daf
der Selige ein solches verbum produziert. Eine letzte Mei-
nung endlich vertreten Capreolus?, Silvester von Ferraras,
Bischof Torres® und Piny1¢, die beides, die Unmdéglichkeit.

! Prolog zur Summa Theol.: (novitios) impediri . .. propter multi-
plicationem inutilium gquestionum articulorum et argumentorum,

*Petrus de Godoy O. P.: Disputationes Theologicae in.
Primam Partem Divi Thomae. Tomus I. Venetiis 1686. Q. XIII. de
Visione Dei. Tr. II. An Beati in visione beatifica verbum producant.
(f. 150—156): Repugnat de absoluta potentia verbum seu species ex:-
pressa repraesentans quidditative divinam essentiam., Haec conclusio-
est absque dubio mens Divi Thomae ...

“Buonpensiere L c, nr. 603, 604 (p. 195s.)

4 Uber die Vertreter der verschiedenen Ansichten vgl. Buo n-
pensiere L ¢, nr. 602 (p. 894), und Cilento (Divus Thomas,
Placentiae, Ser. 1I, vol. 5, p. 614s.).

*Franciseus Satolli: In Summam Theologicam D. Tho-
mae Aquinatis Praelectiones. Romae 1884. Q. 12 a. 2 (p. 894—408)..

“Laurentius Janssens O, S. B.: Praelectiones de Deo.
Uno, Tom, I, Romae 1899. P. II, Sectio 1I, q. 12 a. 2 (p. 428—485),

7 Capreolus scheint geschwankt zu haben (L Sent. d. 27 q, 2
ad 8, arg. Aureoli und 4. d. 49 q. 2),

* S. c. gent. c. 53. Er neigt mehr zu der Moglichkeit des verbum,

® Barth, Torres hiilt ebenfalls die Moglichkeit fiir wahrscheinlicher,

1 Piny spricht sich, wie es scheint, absichtlich nicht klar aus:
Ego in nullam adducar sententiam, qui tamen in unam magis in-
clinor, in quam videor inclinare. Alexander Piny O. P.: Cursus.
Philosophicus Thomisticus, Tom. IV. Lugduni 1670, p. 815,



Zur Theologie der visio beatifica 311

und die Moglichkeit, fiir probabel halten. Die Verschieden-
keit der Ansichten unter den Thomisten iiber die Méglich-
keit des verbum erklirt sich, wie Piny sagt, aus der Ver-
schiedenheit des Fundamentes fiir die Unméglichkeit des
verbum. Denn die einen begriinden die Unméglichkeit daraus,
daB kein verbum der Immaterialitit Gottes gleichkommen
kann, wihrend andere den Grund darin finden, daf das
verbum Stellvertreter des Objekts 1st, was hier bei der
visio unmoglich ist.

Von neueren Theologen hat der romische Dominikaner
Cilento diese Frage wohl am griindlichsten behandelt,
weshalb wir iiber seine Untersuchung kurz referierent, Er
gelangt zu vier Folgerungen: 1. Die Seligen formieren von
‘dem Objekt, von dem die Seligkeit wesentlich verursacht wird 2,
kein verbum das nicht den ganzen Inhalt der visio ausdriickt:
Beati non formant verbum visioni inadaequatum de obiectc
beatifico essentialiter. Diese Folgerung beweist er gegen
‘Capreolus aus zwei Griinden : erstens weil die géttliche Wesen-
heit der einzige und einfachste Grund (ratio) ist, um alles das
zu sehen, was von den Seligen gesehen wird; zweitens weil
die gottliche Wesenheit an sich nicht durch irgendeine ge-
schaffene species repriisentiert werden kann. 2. Die Seligen
sehen Gott nicht durch ein geschaffenes Wort. 3, Es ist auch
nach dem Sinne des hl. Thomas ein ‘Widerspruch, dafl die gott-
liche Wesenheit durch eine species expressa oder ein ge-
schaffenes Wort gesehen werde, 4. Infolge der visio beati-
fica haben die Seligen die Fiahigkeit, durch einen anderen
Akt des Intellekts verschiedene geistige Worte von den
Dingen, die sie in der visio gesehen haben, zu bilden. Das
ist die Lehre von Soncinas und dem hl. Thoma.s (S. Th. I
q. 12 a. 9 ad 2) nach dem hl. Paulus, der, nachdem er voriiber-
gehend der Anschauung Gottes gewiirdigt worden, mehrere
solche Worte dariiber sich bildete, wie er selbst sagt: ,Audivi
arcana verba, quon non licet homini loqui“ (2. Cor. 12, 4.). Die
von Molina, Suarez, Vasquez und anderen hiergegen vor-
gebrachten Einwinde hat Nazarius gelost.

! Franciscus Cilento O. P.: De cognitione Dei. (Divus
Thomas, Ser. 1I, vol. V, Placentiae 1904, p. 614 sqq.: Quaeritur an
beati forment Verbum, per quod divinam essentiam videant.)

* Petrus Cornejo O.Carm.: Theologla. Scholastica et Moralis,
2. ed. Bambergae 1671, ’I‘om I. Tr. V, disp. 3, dub, 1'nr. I (fol, 352)

1%



812 Zur Theologie der visio beatifica

Diese verba partialia verteidigt auch Buonpensiere?
nach dem Vorgang Caietans: Das entspricht auch ' dem
Wesen der Anschauung Gottes. Denn sie ist eine vitale
Selbsttiatigkeit der Seele und ihres Intellekts, die aber nur
begonnen und niemals vollendet ist, wie Buonpensiere richtig
bemerkt: Indem der Selige Gott erschaut, wird er niemals
dazu kommen, ihn vollstéindig und total zu erkennen. Darum
driickt er das, was er so von Gott erkennt, gedanklich in
inneren Worten aus, die er anderen mitteilen kann, wird
aber niemals ein solches Wort bilden, was Gott wesenhaft
vorstellen kann. Darum ist der Intellekt des Seligen dhnlich
dem Verstande, der in der Kontemplation oder im Suchen
der tiefsten Wahrheit begriffen ist und sie immer anzuschauen
verlangt; aber je mehr er sie betrachtet, desto mehr sieht er,
daB sie unbegrenzt ist3, Das Mafl fiir 'die Dauer der visio
ist aber ein Anteil an der Ewigkeit Gottes selbst .

Aus dieser kurzen Streife durch die Theologumena
der thomistischen Schule diirfte dem unbefangenen Be-
schauer der Eindruck werden, dafl die #ltere Schule, die
in Caietan den tiefsten Interpreten des hl. Thomas gefunden
hat, auch gegeniiber dem von Victoria und Soto in-
augurierten Zweige sich siegreich behaupet.

v

Eine neue Ansicht iiber die Bildung eines verbum
bel der visio ist von Pégues® formuliert und wird von
Zychlifiski vertreten, obwohl sie sich unseres Wissens
bei keinem &lteren Thomisten susdriicklich vorfindet. Die-
selbe entspringt aus dem Verlangen nach einem tieferen Ver-
stindnis, wie die Tatigkeit der gottlichen Wesenheit, wenn
die letzters die Stelle eines geschaffenen Wortes bei der visio

'!Buonpensiere L ¢, nr. 602, concl, V (p. 395).

*Caietanus: Com. in I q. 12 a. 2, Adverte hic: q. 27 a. 1,
Ad tertium dubium. Beati non possunt formare verbum de Deo clare
viso ut sic, quamvis possint formare verbum de his, quae in Deo
videntur, Und q. 27 a. 1, Ad tertium dubium: Beatus enim verbum
partiale, non autem adaequatum visioni proferre potest, plus enim
videt quam dicere possit quocumque creato verbo.

*Buonpensiere I c, nr. 605 (p. 397).

*8. Thomas: 8. th, I q. 10 a. 8e.

*Thomas Pégues O, P.: Commentaire francais littéral de la
Somme théologique de Saint Thomas d’Aquin, I, Toulouse 1807, p. 866 s.,
IT (1908}, p. 86 s.



Zur Theologie der visio beatifica 318

vertritt, zu fassen ist. Es ist unstreitigein Verdienst, dagl Zych-
linski auch dieser Schwierigkeit nicht ausgewichen ist, wenn
er auch die Bedenken, die seiner Meinung entgegenstehen,
unserer Ansicht nach nicht restlos gelost hat. Er behauptet
mit Pégues, daf} bei der visio an Stelle des unmdéglichen
verbum creatum die gottliche Wesenheit als verbum in-
creatum trete. Er stiitzt sich dabei auf die Lehre des
hl, Thomas, dafl die gottliche Wesenheit der Terminus der
visio sein mufl. Sofern nun diese Ansicht nur sagen will,
dafl sich die gottliche Wesenheit bei der visio gleich-
sam wie ein geistiges Wort verhalte und dadurch das hier
unmogliche geschopfliche Wort in vollkommenster Weise
ersetze, finden wir noch keine Abweichung von der thomi-
stischen Auffassung. Es frigt sich nur, in welchem Sinne
hier von der Bildung eines solchen ungeschaffenen Wortes
gesprochen werden kann und wie dasselbe zu verstehen ist.
Beide genannten Theologen haben es aber unterlassen, diese
Schwierigkeiten griindlich zu behandeln und machen sofort
eine Appropriation des verbum increatum an das personliche
Verbum De1. Beide arguieren aus den Worten des Aquinaten
(S. Th, I q. 22 a. 1): ,Quicumque intelligit, ex hoc ipso
quod intelligit, procedit aliquid intra ipsum quod est con-
ceptio rei in intellectu, ex vi intellectiva proveniens et ex
eius notitia proveniens“, dafd jeder Erkenntnisakt ein verbum
mentis hervorbringen miisse. Da aber die visio Dei kein ge-
schopfliches Wort haben kann, so miisse sie ein verbum
increatum bilden. Die alte Kontroverse iiber die absolute oder
relative Bedeutungjener Worte des hl. Thomas hat A. Holder
klar und sehr griindlich behandelt und sich gegen die Auf-
fassung von Pégues erklirt?,

Die erste Schwierigkeit besteht darin, dafl der krea-
tlirliche Intellekt des Seligen selber dieses unerschaffene
Wort aussprechen miifite, da doch die visio als Erkennt-
nisakt ein vitaler Akt der Seligen ist, dessen Hauptursache
eben der geschopfliche und begrenzte Intellekt des Schauen-
den sein muf. Dieser Schwierigkeit kénnte man dadurch be-
gegnen, dafl man die Erkenntnis mit den Thomisten unter-
scheidet, die das intelligere als solches blof3 manifestativ,
aber nicht produktiv erkliren, wihrend erst das dicere eine

'A.Holder: Une Controverse. Du Verbe Mental dans la connais-
sance des bienheureux (Revue Augustienne, Tome X1V, Louvain 1909,
p. 672—691).



314 Zur Theologie der visio beatifica

Produktion des Terminus mit sich bringt!. Dann wiirde der
Selige das unerschaffene Wort nur erkennen, aber nicht
aussprechen, aber man kann auch dann nicht sagen, daf} er
es sich selber macht.

Aber damit ist die andere Schwierigkeit noch nicht
iiberwunden, die zugleich auch die Appropriation betrifft.
Der Ausdruck verbum im Sinne des geistigen Denkproduktes
bei dem Erkenntnisvorgang kann in zweifacher Bedeutung
von Gott ausgesagt werden, wie es der hl. Thomas tut, Dieses
ungeschaffene Wort Grottes wird in seiner eigentlichen und
‘adéquaten Bedeutung nur persdnlich, d. h. nur von der
zweiten Person der Trinitdt ausgesagt?. In diesem vollen
Sinne ist das geistige Wort die aktuelle Reprisentation des
Objektes, die vom Erkennenden hervorgebracht worden ist,
Weil aber nichts, was zur Wesenheit Gottes gehort, in ihm
hervorgebracht werden kann, so kann das Wort im eigent-
lichen und adiquaten Sinne nur die zweite goéttliche Person
als solche bezeichnen, die tatsdchlich durch die Selbst-
erkenntnis Gottes geistig gezeugt wird. So lehren mit dem
hl. Thomas die klassischen Thomisten, wie Capreolus, Ferra-
riensis, Nazarius, Seraphinus Capponi3, die Salmantizenser,
Godoy und viele andere.

Dagegen gebraucht der hl. Thomas das verbum in seiner
uneigentlichen und inaddquaten Bedeutung, wie es nur
die aktuellste Reprisentation des Objektes, aber ohne die
Produktion von selten des Erkennenden besagt, nur essen-
tialiter, d. h. nur fir die géttliche Wesenheit+ Daher sagt
Grodoy nDie gemeinsame Lehre der Thomisten ist diese,
dafl Gott 'bei der visio beatifica die Stelle des verbum
vertrete und sich mit dem Verstande des Seligen vereinige,
nicht blofl wie eine species von seiten des Erkenntnisprin-
zips, sondern auch wie ein verbum von seiten des Erkennt-
nisterminus, Aber wenn diese zweifache Bedeutung, ndmlich
die inaddquate und adiquate, nicht angenommen wird,
so kann die Lehre iiber die visio nicht bestehen, da die
zweite Person der Trinitit nicht mit dem Verstande der

'Cf. Arnu, 1 ¢, nr, 81, p, 682,

» S. Thomas: 1. Sent. d. 27 q 2 a. 2, quaestiuncula 4. Qu. de
Verit q. 4. a. 2.

* Tabula aurea, dub. 1060 und 1261

s Salmanticenses: De Trinitate, qu. 34, notatlones circa a.

1 et 2 (Tom, III, p. 488 s., cf. Tom I, p. 125, nr. 24, cf. nr. 212, p. 186,
in fine). Godoy: Tom III, Tr, XIT disp. 88, p- 199 sqq.




Zur Theologie der visio beatifica 316

Seligen vereinigt und von ihm produziert werden kann und
auch tatsichlich sich mit ihm nicht vereinigt, sondern nur
die Wesenheit, sofern sie allen drei Personen gemeinsam ist?,“

Ebenso kann daher auch das dicere in doppelter Be-
deutung gebraucht werden®. — Im eigentlichen Sinne kommt
es nicht allen géttlichen Personen zu, sondern nur der ersten.
Im uneigentlichen Sinne wird es essentialiter gebraucht
und ist daher den drei Personen gemeinsam. Dafl es aber
in Gott eine solche dictio im inad#quaten Sinne gibt, in
bezug auf die géttliche Wesenheit, das ist ausdriickliche
Lehre des hl. Thomas, denn er gibt zu in der Antwort
auf den dritten Einwand (1. Sent, d. 27 ¢, 2 a. 2 ad 3), daf}
die dictio oder locutio und das verbum nicht blofS personlich,
sondern auch essentiell in divinis gebraucht wird.

Die visio beatifica hat daher keine Ahnlichkeit mit
der visio notionalis in Gott, aus der das verbum Del im
adédquaten Sinne als zweite Person der hl. Trinitiét hervorgeht,
und darf nicht als eine Anteilnahme an der géttlichen visio
motionalis gefait werden: denn dann wiirde die visio der

' Godoy 1. c. nr. 26, p. 161, die nihere Erklirung in nr. 27:
Deus unitur mentibus beatorum ut verbum, iuxta nostros Thomi-
S8tas: at non unitur eis, sicut ab illis procedens, sed tantum ut mani-
festans: ergo divina essentia, ut exercens munus manifestantis, aliqua-
liter obtinet verbi rationem. Explicatur secundo: Deus nulla potentia
uniri potest cum intellectu creato per modum intellectionis... eo quod
de conceptu intellectionis est ab illo procedere, quod per illam in-
telligit; at potest uniri, et de facto unitur per modum verbi: ergo
quia de ratione verbi sub omni conceptu non est realiter ab illo, cu
unitur, procedere, et cousequenter verbum sub aliqua saltem, licet in
adaequata ratione, exitum ab alio non petit.

*wodoy L. ¢ nr. 41, Javellus: In S, Th. I q. 84 a. 1 (fol. 408,
col. 1): In Deo igitur si verbum comparetur ad actum intelligendi,
cum non sit elicitum realiter ab intellectu divino, quia esset eiusdem
perfectio, non dicit processionem nisi secundum rationem, et sic est
essentiale sicut intelligere: si autem comparetur ad intellectumi
paternum, ut productum ad suum producens, sic dicit processionem
secundum rem, et sic est personale. Petrus Cornejo 1. ¢, Tom, I,
Tr, II1, q. 27, disp. 2, dub. 2 (f. 219, ¢. 1, nr. VIII): intellectio divina
potest dupliciter considerari: primo essentialiter et sic dicit dumtaxat
divinam essentiam significatam per modum actionis, et ut sic non est
producetiva verbi, sed communis tribus personis, sicut ipsa essentia,
et ab intellectione sic sumpta dicitur Deus formaliter intelligens,
Secundo modo potest sumi seu considerari notionaliter, quatenus
scilicet supra essentiam addit relationem producentis et dicentis, et
ut sic est productiva verbi, et ab ista solus Pater dicitur intelligens:
unde Deus nulla ratione dicitur intelligens a verbo suo, sed a sua
intellectione, et idem est in creaturis.



316 Zur Theologie der visio beatifica

Seligen ihren Terminus in der zweiten Person der Trinitds
haben und sachlich -von der passiven geistigen Zeugung
dieser Person nicht mehr verschieden sein. Ferner wiirde
dadurch der kreatiirliche Intellekt der Seligen und die
Seligen selbst auch eine Anteilnahme an der géttlichen
Vaterschaft haben, was alles gegen den Gtlauben wire. Weil
aber die gottliche Wesenheit sieh nicht mit dem geschopf-
lichen Intellekt als etwas von diesem Hervorgebrachtes ver-
einigen kann und tatséichlich die zweite Person als verbum
sich durch die visio nicht mit dem Intellekt der Seligen
vereinigt, kann alse das verbum increatum bei der visio
nur metaphorisch von der visio essentialis behauptet
werden, deren Terminus formal die gottliche Wesenheit ist,
In diesem Sinne miissen daher auch die Auferungen der
Theologen verstanden werden, dafi der Selige Gott in verbo
schaue, némlich nur in verbo Dei essentiali, So erklart
Paulusa Coneceptione (Tr. II, disp. IV, dub. b, p. 171)
ausdriicklich: Per ly in verbo nihil aliud volumus intelligi
nisi in essentia divina, quae habet rationem verbi et
causae creaturarum.

VI

Wir miissen. endlich noch auf die von Pégues und
Zychlinski behauptete Appropriation eingehen. Beide
Autoren begniigen sich mit dem Hinweis auf die Gesetze
der Appropriation. Zychlmsk1 sagt (p. 97): , Wenn nun Gott
beim Schauungsakt das geistige Wort in’ vollkommenster
Weise vertritt, ahnlich wie er das Amt der intelligibelen
species versieht, so fordert das Gesetz der Appropriation, daf:
im Sprachgebrauch der Theologie diese Titigkeit (Funktion)
speziell der zweiten Person zugeeignet werde, obwohl sie an
sich allen drei Personen gememschafthch ist. Denn obwohl
die gottliche Wesenheit als solche, und somit die ganze
Trinitdt, gleichsam zur erkennbaren (species impressa) nnd
erkannten (verbum mentis) Idee des Seligen wird, so ist es
doch die personliche Eigentiimlichkeit der zweiten Person,
ausschlieﬁlich die erkannte Idee Gottes oder das Verbum:
Dei zu sein.“

Es handelt sich hier nicht um dogmatische Gesetze
im eigentlichen Sinne, sondern nur um logische Regeln fiir
den richtigen theologischen Sprachgebrauch, dessen Zweck
darin besteht, den Glauben offenbar zu machen, wie der
hl, Thomas (S. Th, I q. 39 a. 7) lehrt. Seine Lehre ist so klar,



Zur Theologie der visio beatifica 817

daf} die grofen Kommentatoren, Caietanus und die Salman-
tizenser, ebenso wie Javellus und andere es gar nicht fiar
notig erachteten, diesen Artikel zu kommentieren, Kine
solche Attribution an eine der drei gdttlichen Personen
kann nur aus vier Griinden geschehen, deren Vorhandensein
wir bei den Gteschopfen in Erfahrung bringen, némlich  das
Sein, die Einheit, die Kraft und die Urséichlichkeit der Dinge.
Erstens kann man ein Ding absolut betrachten als ein be-
stimmtes Wesen (ens quoddam). Wenn man Gott so nach
seinem Sein betrachtet, kann man aber seine Wesenheit oder
seine Tétigkeit nicht appropriieren, weil sie allen drei Personen
gemeinsam sind und deshalb in diesen Begriffen nichts zu
finden ist, was mit den Kigentiimlichkeiten der gottlichen
Personen Ahnllchkelt hat. Da nun bei der visio die gottliche
Wesenheit selbst es ist, die als solche das verbum mentis
ersetzt, so kann man sie offenbar keiner Person zuschreiben;
weil sie aunch als verbum increatum essentiale allen dreien
gemeinsam ist. Kbenso ist die Tatigkeit Gottes bei der Stell-
vertretung des verbum creatum, da sie sich auf den geschépf-
lichen Intellekt erstreckt, allen gottlichen Personen gemein-
sam und deshalb von der Appl‘ﬂpl‘l&tlon an eine derselben aus-
geschlossen. Der zweite mogliche Grund far eine Appro-
priation ergibt sich aus der Einheit und bietet fiir die visio-
ebensowenig eine Appropriation wie das Sein. Der dritte
Grund liegt in der Betrachtung Gottes, insofern in ihm die
ausreichende Kraftfiille zur ursichlichen Wirksamkeit vor-
handen ist. Diese Betrachtung, in Gem#f3heit der Ahnlichkeit
Gottes mit den Geschopfen, fiihrt zur Appropriation der
Weisheit an die zweite Person als das perstunliche Wort
Gottes, denn das geistige Wort, wodurch wir Gott erkennen,
reprisentiert im eigentlichen Sinne die zweite Person:
so sagt der hl. Thomas (S, ec. gent. 4 cap. 21): verbum
tamen sapientiae quo Deum cognoscimus nobis a Deo im-
missum est proprie repraesentativum Filii. Wer bei der visio:
ein geschaffenes Wort annimmt, kénnte es als den conceptus
sapientiae der zweiten Person appropriieren als der Exem-
plarursache. Wer aber, wie die beiden genannten Autoren,
bei der visio nur ein verbum increatum zulifit, was, wie
wir gesehen haben, nur essentialiter sein kann, darf dlese-
Appropriation natiirlich nicht machen, denn sie wire eine
Appropriation der Wesenheit Gottes an eine einzige Person,
was widersprechend ist.



318 Zur Theologie der visio beatifica

Endlich gibt es noch einen vierten Appropriationsgrund,
der im Kausalverhiltnisse beruht. Wenn man niémlich Gottes
Wesenheit im Verhiltnis zu seinen Wirkungen betrachtet,
80 ergibt sich die Appropriation an die drei gottlichen
Personen nach der Formel: ex quo, per quem, in quo. Und
80 konnte man vielleicht das verbum increatum, d. h. die
Wesenheit Gottes in der Funktion eines geistigen Wortes
bei der visio, als verbum essentiale, aber nicht als notionale,
der zweiten Person als dem persénlichen verbum Dei bei-
legen, als demjenigen, durch den diese Funktion zustande
kommt. Der Sinn dieser Appropriation wire dann dieser:
die Funktion des verbum bei der visio leisten die drei
gottlichen Personen gemeinsam, also auch die zweite, die
selbst das verbum Dei notionale ist und deshalb von uns
leichter als Urheber jener Funktion erkannt werden kann,
aber doch nur als Miturheber. Aber mit gleichem Rechte
miifite man dann auch die Appropriation an die erste Person
machen als an denjenigen, ex quo dieselbe Funktion her-
vorgeht, und an die dritte Person als denjenigen, in quo
sie geschieht. Damit ist aber auch offenbar, dafd die Theo-
logen, wenn sie sagen, ,die Seligen erkennen die gottliche
‘Wesenheit in verbo“, eben keine Appropriation der vierten
Ar; an die zweite Person machen wollen, denn dann
hiitten sie sagen miissen, dafl die Seligen Gott erkennen
per verbum,

Der eigentliche Zweck der Appropriation besteht darin,
die Proprietéiten der gottlichen Personen fiir unser Ver-
sténdnis zu manifestieren, In unserem Falle soll aber um-
gekehrt die Proprietdt der zweiten Person das Mysterium
der visio fiir uns versténdlicher machen, wodurch der eigent-
liche Zweck der trinitarischen Appropriation nicht erreicht
wird. Der hl. Thomas hat daher auch keine Appropriation
-versucht und das scheint mir das stérkste Argument dagegen
zu sein. Ks gibt aber noch einen anderen Weg, um das
Mysterium unserem Verstindnisse etwas niher zu bringen,
wie die gdttliche Wesenheit bei der visio wirksam ist.
Dieser Weg ist auch echt theologisch, weil er aus der
Analogie der visio mit der Einwohnung Gottes in den
Seelen der Gerechten erschlossen wird. Ich glaube, dafl
der hl. Thomas diesen Weg selbst gewiesen hat, da, wo er
von Gott sagt: in sanctis autem est (se. Deus) per ipsam
sanctorum operationem, qua attingunt ad Deum et quo-



Zur Theologie der visio beatifica 319

E3

dammodo comprehendunt ipsum, .... quae est diligere et
-cognoscere: nam diligens et cognoscens dicitur in se habere
cognita et dilecta 1.

Der fruchtbare Gedanke der Einwohnung Gottes durch
-die visio beatifica, der auch fiir die mystische Theologie
neue Aussichten erdffnet, empfiehlt sich besonders dadurch,
-dafl die Einwohnung allen drei Personen gemeinsam ist und
-demnach ihnen auch nach verschiedenen Gesichtspunkten
gerade als Einwohnung beigelegt werden kann 2, und ferner
dafl er die Seligen zum Tempel Gottes macht und deshalb
-das Mysterium der visio mit dem Mysterium der trium-
phierenden Kirche innerlich und organisch verbindet. Die
Ausfiithrung 3 dieses Gedankens iiberschreitet die hier vor-
gesteckten Grenzen, da sie ein tieferes Eingehen auf jene
anderen Mysterien erfordern wiirde.

* * b

Wie Cilento bemerkt¢, geniigt es fiir den Glanben,
zu sagen, dafl die gottliche Wesenheit ohne irgendwelche
Dunkelheit und ohne Rétsel unmittelbar durch sich selbst
vom Seligen geschaut wird und dafl der Intellekt des Seligen
dazu des iibernatiirlichen geistigen Lichtes (lumen gloriae)
bedarf. Die Fragen iiber die species und das verbum sind
-dagegen noch offen. Damit ist aber nicht gesagt, daf sie
nicht spéter einmal von der Kirche autoritativ und sogar
definitiv entschieden werden konnen, wozu die theologische
Kontroverse oftmals als Vorbereitung dient. Vom dogmen-
.geschichtlichen Standpunkte aus betrachtet, ergibt sich fiir
einige Fragen auch volle historische GewiBheit einer be-
stimmten Losung nach der Lehre des hl. Thomas. Und so
ist jede Untersuchung dariiber fiir den Fortschritt der Theo-
logie von Nutzen und dankbar zu begriiBen. Wir schlieflen

'S, Thomas: In 2. Cor, cap. 2, lect. 8, cf. Caietanus in
S.Th. I q.48 a.3. Javellus I q.43 a. 3 (f. 415, col . 3 Ks.). Froget:
De 1’ habitation du Saint-Esprit dans les 4mes justes, d’aprés la doctrine
‘de Saint Thomas d’Aquin (Revue Thomiste 1896, p. 788 ss.).

*S. Thomas: 1,Sent. d, 16 q. 2 a. 1 ad 4. Cf. de Verit, q. 27
2. 2 ad 3. Froget, p. 231.

3 Uber das Verhaltmq der Theologie zur visio beatifica vgl. Jules
Didiot: Cours de Théologie catholique, Logique surnaturelle subjec-
tive. 2. éd. Paris, Lefort 1894, Théoréme LIII, p. 219 ss.

* Cilento, 1. c., p. 631. ‘



320 Geschichte der fides implicita in" der kath. Theologie

[]

daher unsere Bemerkungen mit dem Wunsche, Herr Dr. von
Avchhnskl moge seine Dlssertatlon, deren haupts&chhcher
Wert in der Klarstellung der Lehre des hl. Thomas von
der Unmdoglichkeit eines geschépflichen Wortes bei der visio
liegt, zu einer umfassenden Studle tiber die Theologie der
visio erweitern.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE
Von P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES 0. P.
(Fortsetzung aus V, p. 39—74)

Alexander von Hales, Albertus Magnus, Bona-
ventura und Petrus von Tarantasia

Eine besondere Gruppe bilden die grofien Vorliufer
bzw, Zeitgenossen des Aquinaten: Alexander Halensis,
Albertus Magnus, Bonaventura und Petrus de Tarantasia.

Alexander Halensis?! (f 1245) definiert in seiner
,Summa® den Glauben als ,apprehensio et assensus veritatis
divinae* (III q. 78 nr. 1), wobei er das KErkennen als
materiellen, die Zustimmung als formalen Teil des Glaubens
erkliart — credere dicitur formaliter assentire, materialiter
cognoscere“ (q. 78 nr, 6 a. 3)2. Auf den Einwand, daf
nach dieser Definition Wissen und Glauben identisch er-
scheinen, antwortet er, man bezeichne mit Wissen entweder
ein Erkennen aus den Ursachen, bzw. eine Kinsicht in
eine Sache oder aber uberhaupt ein Erkennen im allge-
meinen Sinne des Wortes (q. 78 nr. 6 a, B)3. Nur im
letzteren Sinne sei der Glaube ein Wissen. Darum erklart.
er mit Augustin das Glauben als ,cum assensione cogitare
und die Glaubenssidtze oder -gegenstinde (creditum) als
,cogitabile ens supra rationem primum, cui propter se
datur assensus“ (q. 78 nr. 6 a. 2). Die Zustimmung beim
Glauben erfolgt ndmlich nicht ,via rationis*, d. h. aus un-
mittelbarem Verstehen (per intellectum) oder aus Einsicht
in die Griinde, sondern um des Glaubensgegenstandes.
(= Gott) willen. Die verschiedenen Glaubenslehren sind in

! Hoffmann I, 76—82. * Siehe oben Hugo von St. Vlktor, p. 621"
* yIntellectus vocis vel signi universaliter praecedit fidem, intellectus.
vero rei sequitur fidem*, q. 78 nr, 6 a. 6.



	Zur Theologie der visio beatifica

