
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Zur Theologie der visio beatifica

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


288 Zur Theologie der visio beatifica

sich auf den Gegenstand sowie er dem Sinne mitgeteilt
wird und nach der Seite, nach der er vom Sinne erfaßt wird.
Auch das Nachbild bespricht schon St. Augustin De Tri-
nitate üb, 11, cap. 2, n. 4, sehr treffend, indem er sagt:
„Meistens wenn wir eine Zeitlang irgendwelche Lichter
angeblickt haben und dann die Augen schließen, haben
wir leuchtende Farben gleichsam vor uns, die sieh mannigfach

verändern und mehr oder weniger glänzen bis sie
schließlieh erlöschen. Diese Farben sind anzusehen als-
Überbleibsel jener Bestimmtheit (formae illius), die im Sinne-
durch den Anblick des leuchtenden Körpers hervorgebracht
wurde." Daß unter diesem Überbleibsel ein wirkliches Licht
im Auge gemeint sei, kann nicht bezweifelt werden. Delhi.

Augustin übertreibt sogar unter dem Einflüsse von Em-
pedokles und Plato das Eigenlicht des Auges so sehr, daß
er beim Sehen von einem Herausstrahlen des Lichtes ans
dem Auge spricht1.

ZUR THEOLOGIE DER VISIO BEATIFICA
Von Dr. ERNST GOMMER

I
Die theologische Erklärung des Dogmas von der

beseligenden Gotteserkenntnis bedarf, um es modern
auszudrücken, der schwierigen erkenntnistheoretischen Arbeit.
Die meisten deutschen Lehrbücher der Dogmatik lassen
sich nicht näher darauf ein. Der tiefere Grund davon liegt
im Mangel an spekulativer Kraft und in der Nichtberücksichtigung

der alten Tradition der christlichen Philosophie
und der scholastischen Theologie. Daher ist es ein großes-
Verdienst, das sich Dr. AI ex an d er vo n Zychlins ki
erworben hat, als er für seine Inauguraldissertation das Thema
wählte: „Die species impressa et expressa beim beseligenden
Schauakt nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin"
(Breslau 1918). Diese mit Verständnis und sicherem Urteil
verfaßte Erstlingsarbeit eines hochbegabten Theologen ist
eine sehr erfreuliche Erscheinung, die für das erwachende
Interesse an der spekulativen Theologie und am tieferen
Thomasstudium zeugt. Durch pietätvolle und eindringende

1 Radii de suo quisque oculo emicantes 1. c.



Zur Theologie der visio beatifica 289

Exegese der Thomastexte, verbunden mit kritischer
Benützung der Kommentatoren, war der Verfasser mit Erfolg
bestrebt, die Gedanken des bl. Thomas zu erheben. Für
•die Richtigkeit dieser Methode sprechen die Worte des
unvergeßlichen Kardinals Zigliara, der selbst die Aufgabe
eines Kommentators der logischen Schriften des Aquinaten
mit Glück gelöst hat: ,,Das ist nach meinem Urteil die
-wahre Methode, um einen Gewinn aus den thomistischen
Lehren zu schöpfen und auf ihren Grund zu kommen, daß
man den hl. Thomas mit dem hl. Thomas erklärt, indem
man zuerst die Prinzipien derselben mit größter Genauigkeit

sammelt und bei ihrem Lichte die in seinen vielen
Werken zerstreuten Lehren meditiert und miteinander
vergleicht. Damit beabsichtige ich nicht, das Studium der
Kommentatoren auszuschließen, weil es manchmal nötig
ist, auf sie und besonders auf die gelehrtesten von ihnen
zurückzugehen und nicht willkürlich sich von ihren
Erklärungen zu entfernen — nur soll man sie nicht zum
Hauptstudium machen. Der hl. Thomas zuerst An ihm
lernt man immer auch die Güte seiner Kommentatoren
erkennen, aber aus ihnen lernt man nicht immer und nicht
in allem den hl. Thomas erkennen1." Darum hat auch
Leo XIII. auf die Benützung der klassischen Kommentatoren

Oaietan und Franciscus a Silvestris autoritativ
hingewiesen, bei denen wir die historische Überlieferung der
eigentlichen Schule des hl. Thomas finden. Es wäre auch
sicher eine Vermessenheit sondergleichen, wenn jemand
sich zutrauen wollte, aus den Prinzipien des hl. Thomas
weitabliegende Schlußfolgerungen in schwierigen Fragen
ohne Berücksichtigung der vielen Generationen von
Kommentatoren finden zu wollen, und man müßte mit Recht
ein solches Verfahren als temerarium bezeichnen. Dasselbe

gilt auch dann, wenn es sich darum handelt, den Sinn
einer Lehre des Aquinaten zu ermitteln, über deren Inhalt
gestritten wird.

Unter dem modern klingenden Ausdruck „Schauakt"
versteht der Verfasser jener Dissertation die visio beatifica
der traditionellen Theologie, die übernatürliche, intuitive
und klare Erkenntnis der Seligen von der Wesenheit
Gottes.) Im ersten Teile skizziert er „die Grundzüge der

1 Tommaso M. Zigliara: Sopra alcune interpretazioni della
dottrina ideoiogica di S. Tommaso di Aquino, 2. ed. Viterbo 1870, p. 38.



290 Zur Theologie der visio beatifica

beseligenden Gottesanschauung im allgemeinen", im zweiten
„die metaphysisch-psychologische Lehre des hl. Thomas
über die intellektuellen Ideen", im dritten behandelt er
„die species impressa" und im vierten „die species ex-
pressa" bei der Anschauung Gottes. Das vorangestellte
„Verzeichnis der benutzten Literatur" zeigt eine für
Erstlingsarbeiten nicht gewöhnliche Belesenheit, ist aber
eklektisch gehalten, was als Reflex des Studienganges des
Verfassers aus der verschiedenen Richtung seiner akademischen

Lehrer erklärlich ist. Wenn auch Vollständigkeit gar
nicht beabsichtigt werden konnte, da der Verfasser den
Stoff nicht dogmengeschichtlich behandeln, sondern die
Thomastexte selbständig erklären wollte, so wären doch
noch einige thomistische Autoren als wertvolle Hilfsmittel
der Interpretation zu berücksichtigen, die eingehende
Untersuchungen über die beregten Fragen geliefert haben.
So von den älteren Thomisten namentlich der klassische
Philosoph der Schule Paulus Burgus Soncinas1, der großen
Einfluß auf Caietan2 ausübte. Ferner Javellus, Bartholo-
maeus Torres, Godoy, Piny und als wichtige Ergänzung
zu den Salmentizensern der Karmelit Paulus a Conceptione.
Von Neueren Signoriello 3, Kardinal Satolli, Buonpensiere,
Cilento, Holder und Froget. Die literarischen Nachweise
sollen an ihrem Orte angegeben werden. Zu dem Exkurs,
des Verfassers (p. VIII f.) über die Echtheit der Opuscula
13, 14 und 53 des hl. Thomas vergleiche man Anton.
Michelitsch (Thomassehriften I, 1913, p. 182, 185, 194),
der das Op. 53 für unecht, die beiden ersteren aber für echt
hält. Zum Op. 14 hat Vincenzo Ermoni einen
Kommentar geschrieben (Divus Thomas, Placentiae, Ser. II,
vol. III, IV). Das Opuseulum de unitate intellectus contra
Averroistas hat der spätere Bischof von Bosa in Sardinien,,

1 Pauli Soncinatis Quaestiones Metaphysicales Acutissimae.
Venetiis 1588.

2 Zur Beurteilung von Caietans Philosophemen ist G-iovi kaum
zul entbehren: Thomas M. Giovi: Metaphysica Thomae a Vio
Caietani. Bononiae 1088.

3 Nuntius Signoriello: In primae partis Summae Theologi-
cae D. Thomae quaestionem duodecimam commentaria (Divus Thomas,
Placentiae 1880, vol. I). Er hat leider nur den ersten Artikel
kommentieren können, da ihm das Augenlicht versagte. Der um die
Erneuerung der thomistischen Studien so hochverdiente Nachfolger
Sanseverinos starb schon 1889.



Zur Theologie der visio beatifiea 291

Griovanni Vinati, kommentiert (Divus Thomas, (Ser. 1}
vol. I, 188Ü; vol. II, 1886).

Eine unedierte Abhandlung de visione Dei vom Magister
Serna, Regens Collegii D. Gregorii Pinciani in Valladolid, erwähnt
Palanco (de caritate, q. 8). Von Spezialwerken aus dem 17. und
18. Jahrhundert seien folgende genannt, von denen mir leider nur die
mit einem Stern bezeichneten zugänglich waren.

*Luisii Turriani (Luysio a Torres) e Societate Jesu, In
Collegio Complutensi primarij Theologi, et supremi Senatus sanctae
Inquiritionis Qualificatoris ex munere, Diver so rum 0 pas cul o-
rum Theologiae Tomus ynus Lugduni 1625. Die erste Approbation,,
vom Provinzial Petrus de Alarcou, ist vom 10. Dezember 1621 datiert,
nachdem das Buch von den Jesuiten Gasparus Hurtado, Marcellus de
Aponte und Joannes Baptista Poza geprüft war. Das Werk bietet
reichliche Literaturangaben. Op. I : De possibilitate vel impossibilitate
speciei impressae clare repraesentantis divinam essentiam. II: De
lnmine glonae. III: De natura visionis, de inaequalitate visionis.

Ludovicus de Ribas S. J.: Summae Theologiae Tom. I
(unicus). Lugduni 1648. — Tractatus de visione Dei,

Christopherus Rassler 0. S. B.: De visione beatifiea.
Salisburgi 1654.

Alphonsus Stadelmayer O.S.B.: De visione beatifiea, 1655.
Matthias Borull: De essentia et attributis et visione Dei.

Lugduni 1654.
* Pro b lemata Theo logica. Tom. I. De Deo Uno... Auetore

P. Didaco de Avendano Societatis Jesu, Segoviensi, iam pridem apud
Peruvienses, in Limano praesertim D. Pauli Collegio, Primario
Theologiae Professore. Antverpiae 1668. Das Werk, ist Alexander VII.
gewidmet. Die Approbation des Provinzials Philippus de Ossa S. J. ist
datiert aus Madrid vom 5. Dezember 1664. Sectio IV : De visione Dei.
Das Werk ist besonders wichtig für die Literatur der Jesuitenschule.

Claudius Frère S. J.: De visione Dei. 1670
Joannes Baptista Hemm 0. S. B.: Disputationes Theologi-

cae de visione Dei. Ratisbonae 1676.

*0puscula Theologica olim impressa, et in hac secunda
editione Septem aliis Opuscnlis locupletata. Auetore Joseph Maria
Requesenio Societatis Jesu Theologo. Romae 1684. Op. IV: De
visione beata et substantia supernatural]', p. 116—160. Op. V: De
concursu luminis Gloriae et essentiae divinae ad visionem beatifieam,
p. 169-211.

Antonius Maria Sieripepoli S. J.: De visione Dei,.
Panormi 1700. \

Hermannus Josephus a SS. Trinitate O.S. A.: De visione,
scientia et voluntate Dei. Ratisbonae 1716.

*Tractatus Theologici iuxta miram D. Thomae et cursus
Salmanticensis FF. Disculceatorum Mariae de Monte Carmeli Primi-
tivae Observantiae Doctrinam Tomus Primus. Per R. P. F. Paulum
a Conceptione, Sacrae Theolog. Lectorem Primarium, et eiusdem
Ordinis Definitorem Generalem. Nunc Secundo in lucem prodit. Parmae
1725. Die Licentia des Ordensgenerals Sebastianus a Conceptione
datiert aus Burgos, 15. September 1721. Tom. I. Tract. II De visione
Dei, fol. 73—171.



•292 Zur Theologie der visio beatifica

Im folgenden sollen einige Fragen über die visio an
der Hand der engeren thomistischen Schule noch mehr
beleuchtet werden. Ich beschränke mich auf einige
Bemerkungen, da ich keine abschließende Untersuchung
beabsichtige. Es genügt dazu, einige Theologen, deren Autorität
von dieser Schule anerkannt ist, heranzuziehen, und zwar
•solche, die vom Verfasser der Dissertation nicht zitiertsind.

II
Die thomistische Lehre über die Anschauung

Gottes ist nach der Formulierung der Karmelitenschule
von Salamanca und in ihrer Präzision durch Paulus
a Conceptione im Umriß folgende1: Er faßt die visio
oder die Anschaubarkeit (visibilitas) als ein spezielles
Attribut Gottes auf und handelt 1. von der Möglichkeit
und Existenz der beseligenden Anschauung Gottes, 2. von
ihren Prinzipien, der dazu erforderlichen species und dem
lumen gloriae, 8. von ihrem Objekte.

I. 1. Die klare, intuitive und quidditative Anschauung
Gottes ist für den geschöpflichen Intellekt möglich. Diese
Möglichkeit ist de fide und deshalb aus der Offenbarung
zu beweisen. 2. Gott ist enthalten unter dem Objekt des
menschlichen Intellekts, das nach seiner letzten Differenz
denselben spezifiziert, und der Intellekt wird als potentia
oboedientialis von jedem übernatürlichen Dinge (ens)
spezifiziert. 8. Das intellektuelle Geschöpf hat kein angeborenes
Streben (appetitus) nach der klaren Anschauung Gottes,
weder so wie er als Urheber der Gnade und als Dreieiniger
ist, noch so wie er als Urheber der Natur und als der
.Eine ist. In der intellektuellen Natur an sich kann es kein
wirksames eliziertes Streben nach der klaren Anschauung
•Gottes geben, weder so wie er dreieinig, noch so wie er
Einer ist. Unter Voraussetzung der göttlichen Offenbarung
über die Möglichkeit der Anschauung Gottes kann aber die
Natur an sich ein unwirksames Streben, sei es ein
absolutes oder bedingtes, nach dieser Anschauung haben :

dieses Streben wäre aber kein notwendiges bezüglich der
Spezifikation.' 4. Es ist ein Widerspruch, daß es eine natürliche

Substanz gebe, die auf natürliche Weise Gott so, wie
' Puulu's aConceptione l.'c., f. 75 -127. Hurter (Nomen-

clator1 I, p. 977; nennt ihn „vir doctrina, eruditions, reguiari ohser-
•vantia clarissimus".



Zur Theologie der visio beatifica 298

•er an sich ist, schauen könnte. 5. Es ist ein Widerspruch,
daß der geschöpfliche Intellekt durch eine bloß äußere
Gunst (Gottes) die quidditative Anschauung elizieren könne.
•6. Eine geschaffene komplette Substanz, die entitativ
übernatürlich wäre, ist durchaus unmöglich. Eine geschaffene
Substanz, der es konnatural wäre, Gott zu schauen, ist
widersprechend.

II. a) Das Prinzip der visio seitens ihres Objektes :

1. Keine geschaffene species impressa interveniert bei der
•seligen Anschauung, sondern die göttliche Wesenheit
vereinigt sich in der Weise einer species. 2. Die species
intentionalis (das gedankliche Erkenntnisbild) ist von
derselben Natur wie das Objekt in Esse repraesentativo. 3. Der
Intellekt wird mit der species selbst identifiziert. 4. Die
,göttliche Wesenheit konkurriert aktiv in der Weise einer
species zur beseligenden Anschauung, 5. Eine geschaffene,
species impressa, die Gott quidditat.iv vorstellte, ist
metaphysisch unmöglich. 6, Ein geschaffenes (geistiges) verbum,
das Gott so, wie er an sich ist, vorstellte, ist unmöglich.

b) Das Prinzip der visio seitens des Erkenntnisvermögens

ist das lumen gloriae. 1. Das lumen gloriae
disponiert den geschöpflichen Intellekt notwendig nicht nur
dazu, um die visio zu elizieren, sondern auch zur Vereinigung

mit der göttlichen Wesenheit in der Weise einer
species impressa — es ist auch die notwendige Disposition
für die Aufnahme der Anschauung Gottes. 2. Es ist
widersprechend, daß Gott sich mit dem geschaffenen Intellekt
durch das lumen gloriae vereinige, indem er den Mangel
eines geschaffenen Lichtes ersetze ; daher kann der
geschaffene Intellekt ohne ein geschaffenes Licht, das ihm
innerlich inhäriert, die selige Anschauung nicht elizieren.
8. Der geschöpfliche Intellekt ist so, wie er vom lumen
,gloriae durchtränkt ist, die Hauptursache der visio. 4. Das
lumen gloriae ist der ganze nächste Tätigkeitsgrund unter
dem spezifischen Begriffe zur seligen Anschauung. Der
Intellekt hat aus sich keine nächste Kraft zur seligen
Anschauung unter dem Gattungsbegriff der Erkenntnis.

III. Da die beseligende Anschauung Gottes eine
formale Anteilnahme am Wissen Gottes von sich selber ist,
so hat sie dasselbe Objekt wie das göttliche Wissen oder
die Anschauung, die Gott von sich selber hat, und ihr
.primäres Objekt ist Gott selbst, ihr sekundäres aber sind

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 20



294 Zur Theologie der visio beatifica

die Geschöpfe, 1. Kein geschöpflicher Intellekt kann Gott
vollständig begreifen, auch nicht durch ein "Wunder (divi-
nitus), d. h. ihn nicht so weit erkennen, wie er seiner
Natur nach erkennbar ist: also nicht nach allen Formalitäten,

die ihm wesentlich oder als Eigenschaften zukommen.
2, Es ist ein Widerspruch, daß die göttliche Wesenheit,
wie sie an sich ist, geschaut werde, ohne die Attribute
und ohne die göttlichen Personen, oder daß die Attribute
und Personen ohne die Wesenheit geschaut würden. 3. Die-
Seligen können unmittelbar in Gott seine freien Akte
schauen. Aber kein Seliger kann alle freien Dekrete Gottes-
im besonderen schauen, Jeder Selige erkennt nur diejenigen
Dekrete über Wirkungen, die zu seinem Zustand (status)
gehören. 4. Der Selige kann kraft der Anschauung der
göttlichen Wesenheit, oder in Gott als dem zuerst erkannten
Objekte, alle Wirkungen schauen, die zu verschiedenen Zeiten
existieren. Jeder Selige schaut einige Gnadengeheimnisse und
alle Gattungen und Arten des Universums und alles, was zu
seinem eigenen status gehört, zugleich und ohne Nach-
einanderfolge von Anfang seiner Seligkeit an. 5. Es liegt-
ein Widerspruch darin, daß ein Seliger alle Dinge schaut,
die für die Allmacht möglich sind. Der Grund, weshalbeinige

mögliche Geschöpfe vor anderen von einem Seligen
in der göttlichen Wesenheit gesehen werden, ist die
Vereinigung der göttlichen Wesenheit in der Weise einer
species von bestimmter Vollkommenheit und das lumen
gloriae von bestimmter Intensität. Infolge der Anschauung
der göttlichen Wesenheit ist es notwendig, daß die
möglichen Dinge im allgemeinen, aber nicht daß irgendein,
mögliches Geschöpf im besonderen gesehen wird. Wenn der
Selige in der göttlichen Wesenheit alle möglichen
Geschöpfe sehen würde, so würde er Gott vollständig begreifen
(was unmöglich ist).

III
Die theologische Erklärung der visio beatifica ist von

der verschiedenen Auffassung des geistigen Erkenntnisvorganges

abhängig. Die eine Ansicht faßt die intellectio
als eine wahre und eigentliche Tätigkeit auf, die zur
aristotelischen Kategorie des Tuns gehört. Die andere Ansicht,
die viel mehr Anhänger gefunden hat, schließt die intellectio
von der Kategorie des Tuns aus und rechnet sie zur Kategorie

der Qualität. Während aber Scotus, dem. hierin Suarez;



Zur Theologie der visio beatifica 295

folgt, die Erkenntnis mit dem dabei gebildeten inneren
geistigen Worte identifiziert, unterscheiden die Thomisten
mit ihrem Meister die Erkenntnis als eine Qualität vom
inneren Worte, Unter den Thomisten ist jedoch noch eine
doppelte Ansicht erfindlich. Einige, wie Franciscus de
Victoria, Dominicus Soto und Baîiez, unterscheiden die
intellects vom verbum zwar formal, aber nicht entitativ.
Andere dagegen machen mit Caietan und Nazarius einen
entitativen Unterschied und erklären die intellectio und
das verbum für zwei verschiedene Dinge. Diese letztere
Ansicht verteidigt auch Zychlinski als die wahre Lehre
des hl. Thomas.

Vernehmen wir darüber die ausführlichen Erklärungen
zweier entschiedener Thomisten von großem Ansehen, die
sowohl das G-emeinsame ihrer Schule als auch die feineren
Kontroversen innerhalb derselben charakterisieren. Zur
Einführung mögen zuerst die Äußerungen des jüngeren von
beiden gehört werden, des französischen Dominikaners
Nicolas Arnu (1629—1692), der in Tarragona und
Perpignan, später in Rom an der Minerva lehrte und zuletzt
an die Universität Padua auf den Lehrstuhl der Metaphysik
berufen wurde1. Seine Philosophie zeichnet sich aus durch
die Weite des Blickes, indem sie Plato mit Aristoteles und
Albert den Großen mit Thomas verbindet und so eine
philosophia perennis anstrebt. Wir versuchen, seine Worte
getreu wiederzugeben :

„Der erkennbare Gegenstand, das Objekt, wird
dadurch erkannt, daß der Intellekt von der geistigen Gestalt
(species) des Gegenstandes formiert wird, wodurch das
Erkenntnisvermögen sich erst aktuell betätigen kann : daher
ist dies Formiertwerden zwar nicht zeitlich, wohl aber der
Natur der Sache nach früher als das wirkliche Erkennen.
Die species formt nun das Erkenntnisvermögen, insofern
sie Akt und Form des bloßen Vermögens ist. Weil aber
diese species nicht deshalb Akt und Form ist, um den
Intellekt zum Vermögen zu machen, sondern damit er sich
aktuell betätigt, darum liegt in einem solchen Gestaltungs-
akfc ein Verhältnis oder eine Hinordnung des aktuierten
Erkenntnisvermögens zu dem erkennbaren Gegenstand als

'Nicolaus Ar nu: Clypeus Philosophiae Thoroisticae, Tom.V,
Libros de Anima complectens. Biterris 1672. Q. 14 a. 3, nr. BT

(p. 665) sqq.
20*



296 Zur Theologie der visio beatifica

Ziel und Objekt. Weil nun die intellectio so etwas ist wie
ein fertig zustandegebrachter Akt, so bezeichnet man sie
als etwas, das im Erkenntnisvermögen bleibt und dasselbe
vollendet, und nicht als etwas, das aus dem Vermögen
herausgeht und von ihm in dasjenige, was erkannt wird,
ausfließt — also nicht als ein Werden, sondern als ein
gewisses Sein. So sagt der hl. Thomas : Intelligere non est
actio progrediens ad aliquid extrinsecum, sed manet in
opérante sicut actus et perfectio eius, prout Esse est per-
fectio existentis: sicut enim Esse consequitur formam, ita
Intelligere sequitur speciem intelligibilem (S. Th. I q. 14
a. 4c). Diese Worte erklärt Caietan so : Das Erkennen
folgt auf die species intelligibilis so wie das Sein auf die
Form folgt. Erstens bezüglich der Ursächlichkeit : denn die
Form ist die Wesensbestimmtheit (ratio) des Seins und die
intelligibile species ist die Wesensbestimmtheit des
Erkennens. Zweitens bezüglich der Notwendigkeit : denn das
Dasein begleitet die aktuelle Form notwendig; ebenso
begleitet das Erkennen notwendig die intelligibile species im
Akt derselben. Drittens bezüglich der Weise der
Verursachung: denn die Form macht das Sein, da sie das ist,
was die Vollendung gibt; ebenso macht die aktuell
vorhandene intelligibile species das Erkennen, indem sie den
Intellekt komplettiert, zwar nicht in der Reihe des Seins
(in genere entis), aber wohl in der Reihe des Intelligibilen.
Daraus folgt nun, daß das Erkennen die Vervollkommnung
oder Vollendung des Erkennenden ist, ebenso wie das
Dasein die Vervollkommnung desjenigen ist, der der Inhaber
des Daseins ist, d. h. das Erkennen macht den Erkennenden
vollkommen in dem Verhältnis, wie das Dasein denjenigen
vollkommen macht, der existiert. Das Erkennen ist eben
das Dasein des Erkennenden in genere intelligibili, ebenso
wie das Dasein gerade das Sein selbst in genere entium ist,"

Es ist selbstverständlich, daß hier der reale
Unterschied von Wesenheit und Dasein in allen geschaffenen

Dingen vorausgesetzt ist, sonst hätten die Worte des
hl. Thomas und seines Interpreten gar keinen Sinn, Und
das ist auch der tiefste Grund, weshalb diejenigen Schulen und
Theologen, die jenen realen Unterschied von Wesenheit
und Dasein, von essentia rei und existentia eiusdem rei
nicht anerkennen, auch die Erkenntnistheorie des hl. Thomas

im Prinzip aufgeben müssen. Die Konsequenzen er-



Zur Theologie der visio beatifica 297

strecken sich auf die ganze Theologie und zeigen sich,
sobald die engen Grenzen der positiven Theologie
übersehritten werden und die berechtigte Spekulation ihre
Arbeit beginnt1.

„Daher — so fährt Arnu fort (nr. 56) — ist das
Erkennen nach dem hl. Thomas (Op. 14) als etwas im
Zustand der Ruhe Befindliches aufzufassen. Das verbum mentis
dagegen ist in ununterbrochenem Werden begriffen, weil
sein vollendetes Sein gerade im Werden — nämlich im
aktuellen Erkanntwerden besteht. Aber darin liegt keine
Unvollkommenheit, als ob das verbum ein solches Ganzes
wäre, dessen Bestandteile nicht zugleich oder zusammen
existierten, wie das der Eall bei anderen Dingen ist, die
im Werden befindlich und auch immer unvollendet sind,
z. B. Bewegung und Zeit. Das verbum dagegen ist schon
in seinem Anfang vollkommen und vollendet da, weil die
Auffassung, der Gedanke, den das verbum bezeichnet,
schon im Anfang der Erkenntnis formiert ist und dennoch
sein vollkommen fertig gewordenes Sein auf dieselbe Weise
im Intellekt gewahrt bleibt, auf die es vom Intellekt
erzeugt wurde. Denn die Formation des verbum geht nicht
vorüber, hört nicht auf, nachdem es formiert ist ; sondern
solange es aktuell erkannt wird, so lange wird es auch
ununterbrochen formiert, weil es immer im Werden und in
seinem Ausgang von etwas anderem, nämlich vom Intellekt
und von demjenigen, der es ausspricht, befindlich ist."

„Zum Wesensbegriffe (ratio) des verbum gehört also
zweierlei : erstlich daß es immer etwas ist, das vom
Intellekt ausgeht und immer im Intellekt existiert; zweitens
daß es die ratio und die Ähnlichkeit des erkannten
Gegenstandes ist. Es ist also der Terminus des Erkennens,
sofern es selbst die Ähnlichkeit von dem ist, was das
erkannte Ding ist (quidditas) oder der Spiegel, in dem die
quidditas rei aufgefangen wird, weil es in dieser Auffassung
die Bedeutung des Erkenntnisobjektes hat. Dagegen, wenn

1 A. Gardeil: Le donné révélé et la Théologie. Paris 1910,
p 813 ss. : Pas une ligne de la Somme (de S. Thomas) qui ait été
écrite indépendamment de cette vérité fondamentale : En Dieu l'essence
et l'existence sont un: dans l'être créé l'essence et l'existence ne
s'impliquent pas. Es ist: ce rapport fondamental de l'être dont
l'existence est réellement distincte de l'essence, à l'être dans l'essence
duquel est impliquée l'existence (p. 312).



298 Zur Theologie der visio beatifica

man es so betrachtet, wie es das ist, was vom Intellekt
ausgedrückt wird, so ist das Aussprechen (dicere) mit ihm
verbunden. Darum ist ein und dasselbe Verbum der
Terminus für die Erkenntnis, die vom Objekt formiert worden
ist, und der Terminus für das Aussprechen. Der Unterschied

liegt aber darin: dasjenige, was erkannt wird, kann
im Intellekt sein und in ihm bleiben, auch als etwas
nicht aktuell Erkanntes, nämlich die species als Abbild
des Objektes bloß im habituellen Zustande Dagegen
kann das, was vom Intellekt ausgesprochen wird, ein
dictum sein; es kann aber nur, wenn es tatsächlich
ausgesprochen wird, als dictum bleiben. Darum kann im
Intellekt die species des Objektes habituell bleiben, ich sage
nicht: das, was formiert worden ist, sondern es bleibt
dasjenige, worin es formiert ist, aber ohne das Licht,
in dem etwas aktuell erkannt wird" (nr. 58; vgl. nr. 59).

Arnu löst dann die Frage, was die Erkenntnis (actio)
eigentlich sei, durch folgende Unterscheidungen (nr. 60):
1. Physisch und dem Sein nach betrachtet gehört die
Erkenntnis direkt und formal oder schlechthin nicht zur
Kategorie der Tätigkeit, sondern nur der Benennung und
Aussage nach. Das ist die Lehre des hl. Thomas, der
ausdrücklich sagt, daß die immanente Tätigkeit nicht zur
Kategorie der Tätigkeit gehört (1. Sent. d. 8 q. 4 a. 1),
denn unter dieser Kategorie versteht man nur etwas, was
vom tätigen Prinzip, und zwar mit einer Bewegung,
hervorgeht (Op. 47; vgl. Arnu, nr. 56). „Die Erkenntnis ist
ihrer Benennung nach als actio1 des Intellekts und
grammatisch betrachtet ganz formal eine Tätigkeit. Dem Sein
nach und virtuell, d. h. nach der ihr innewohnenden Kraft,
ist sie eine Qualität, die den Erkennenden selbst als
solchen vollendet und in ihm selbst bleibt. Wenn man
lieber will, kann man auch so sagen: Die Erkenntnis hat

1 Was eine actio ist, erklärt Arnu nr. 59: actio formaliter
in illo actu secundo denominante subiectum formaliter agens, non
pure formaliter, sed formaliter effective, id est agens ad alteram, non
ut purum terminum, sed ut effectum seu passum, quod subiicitur.
Dupliciter sumi potest actio: primo logice vel metapbysice, et ut
concepta, seu secundum rationem denominandi et praedicandi, Secundo
physice et secundum esse in re, quatenus designatur per ly agere,
quod Huit ab agente et cum motu. Cf. loan n es a S. Thoma:
Oursus Pbilophicus Thomisticus, Tom. II, Philos. Naturalis, I. P. q. 14
a. 2. (ed. Parisiis 18:3, p. 269 sqq.).



Zur Theologie der yisio beatifica 299

in ihrem genauen Begriffe und so, wie sie genau das
Verhältnis zu dem erkannten Gegenstande mit sich führt, den
modus einer Qualität, weil sie in dem Erkennenden im
Zustande der Buhe ist und ihn innerlich vollendet und sich als
Sein desselben verhält, d. h. das Erkennendsein desselben
macht: so der hl. Thomas (S. Th. I q. 14 a. 4). Darnach
ist sie eine Qualität im eigentlichen Sinne dieser Kategorie
und nur der Benennung nach eine Tätigkeit. Dagegen als
•ein gewisses inneres Aussprechen fdicere) ist sie wieder
ganz formal und eigentlich eine Tätigkeit, weil sie den
Begriff des Ursprunges für das verbum mentis mit sich
bringt, das doch etwas von ihr Hervorgebrachtes ist, und
weil sie nur virtuell eine Qualität ist, nämlich insofern sie
eine Vollkommenheit des Erkennenden ist. So S. Thomas:
Dp. 14u (nr. 62). 2. „Die Erkenntnis (intellectio)
unterscheidet sich dem Sein nach nicht real von dem aktuell
Erkannten oder von der intellegibilen species, insofern sie
der Akt des aktuell gewordenen Intellekts ist, sondern
nur formal und der Bezeichnung nach, nämlich sofern die
Erkenntnis ein Verhältnis zum Intellekt oder das
Verhältnis zum erkannten Dinge an sich besagt: denn dieses
bloße Verhältnis erklärt noch nicht das Erkannte an sich.
So der hl. Thomas I q. 14 a. 4c und q. 34 a. 1" (nr. 63).
3. „Das Erkennen (intelligere), in seiner "Wurzel betrachtet,
unterscheidet sich nicht real und entitativ von dem verbum,
sofern das letztere der innere Terminus des Erkennens
ist" (nr. 64). 4, „Das Erkennen und das Aussprechen (dicere)
unterscheiden sich nicht wie zwei operationes formaliter et
ex aequo, sondern das dicere unterscheidet sich gerade vom
intelligere als dasjenige, was den speziellen modus des

Urprunges vom Sprechenden und das Verhältnis zum
verbum als dem, was ausgedrückt und formiert ist,
entfaltet: denn das intelligere als solches entfaltet dieses
Verhältnis noch nicht, sondern besagt nur ein Verhältnis zu
dem erkannten Dinge. So der hl. Thomas, Qu. de Verit.,
q. 4 a. 2 und Op. 14" (nr. 66).

Als Bepräsentant der älteren Tradition der thomi-
stischen Schule, die von Capreolus auf Caietan und dessen
Schüler herabreicht, verdient vor allen der viel zu wenig
bekannte Theologe Philipps II., der keinem Orden
angehörende Bischof Bartholomaeus Torres, in diesen
Fragen ein aufmerksames Gehör. Nachdem er zuerst in



300 Zur Theologie der visio beatifica

Salamanca Philosophie gelehrt und über Scotus Vorlesungen
gehalten, erklärte er durch zwanzig Jahre in Alcala den
hl. Thomas. Im Jahre 1566 wurde er Bischof der Kanarischen

Inseln, wo er schon, 1568 starb. Von seinem grcßen
Thomaskommentar wurde nur ein kleiner Teil gegen Ende
seines Lebens veröffentlicht. Seine Zeit fällt noch vor das
Entstehen der Jesuitenschule. Von Victoria und Dom. Soto,
die er achtete, hat er sich nicht beeinflussen lassen. Auch
Caietan gegenüber blieb er selbständig. Der humanistische
Einfluß seiner Zeit zeigt sich in seinem klaren und reinen
lateinischen Stil, der noch einfacher ist als der von Cano.
Wir geben seine gründlichen und klaren Untersuchungen
über das mentale verbum hier kurz wieder1.

Das geistige Wort ist die notitia, die nach Analogie

der Zeugung auch conceptus heißt, indem sich beim
Erkenntnisvorgang die Seele (mit ihrem Intellekt) wie die
Mutter, das Objekt aber wie der Vater verhält. So sagt
der hl. Thomas: interior mentis conceptus verbum dicitur
(S. Th. I q. 34 a. 1) und nennt dieses Wort conceptio
rei intellectae (I, 27 a. 4c; S. c. gent. 4, cap. 12), intentio'
intellecta (S. c. gent. 4, cap. 12) und species (1. Sent,
d. 27 q. 2 a. 2) und sagt: illud proprie dicitur verbum
interius, quod intelligens intelligendo format (in Evang,
Ioann. c. 1). Daher ist der mentis conceptus im eigentlichen

Sinne das Wort und dieser Name ist die eigentliche
Bezeichnung für diesen geistigen conceptus. Die vollständige

Definition lautet daher: mentale verbum est, quod
ab anima vel angelo dicente producitur.

Daraus leitet Torres folgende Eigenschaften des
geistigen Wortes ab: 1. Dieses Wort ist Zeichen für eine
Sache, es ist nämlich die notitia, die eine natürliche
Ähnlichkeit des Objektes ist und dieses Objekt dem Intellekt
vergegenwärtigt. 2. Es bringt eine Verstandesrelation zum
Objekte mit sich, die Beziehung des Zeichens zu dem, was

1 Commentaria in decern et Septem quaestiones primae partis
Sancti Thomae de ineffabili Trinitatis mysterio, ubi disputantur
triginta très distinetiones primi Magistri sententiarum. Edita per
Dpctorem B ar t h.o 1 om a e u m Torres Episcopum Canariensem,
Rebilla Balegorensis oppidi Burgensis dioeceseos. Compluti. Excudebat
Quirinus Gerardus. 1583. Die „Comprobatio fratris Ioannis Regia
monachi Hieronymiani olim a sacris confessionibus imperatoriae
maiestatis Caroli quinti" ist aus Madrid vom 25. Jänner 1566 datiert.
Q. 27, art. 3, Disp. III, fol. 10 sqq.



Zur Theologie der visio beatifica 301

dadurch bezeichnet ist; denn das Wort ist seiner Natur
nach und formal ein Zeichen, das Zeichen bringt aber eine
solche Relation mit sich. 3. Es ist die Wirkung, die von der
sprechenden Seele durch die innere Aussprache (locutio),.
die das Erkennen ist, hervorgebracht worden ist, und so
ist es der Terminus des Aussprechens oder des Erkennens-
selbst. 4. Es bezeichnet auch eine reale Relation zum
Sprechenden, nämlich das Ausgehen vom Sprechenden und
das ist eine Relation der Wirkung zu ihrer Ursache. Daher
bringt dieses geistige Wort zwei Relationen mit sich: die-
eine unmittelbar zum Sprechenden und diese ist real, die
andere mittelbar zu seinem Objekt und diese ist eine
Verstandesrelation, 5. Daher ist jedes geistige Wort das Wort
von zweien: denn insofern es von der sprechenden Seele
hervorgebracht wird, ist es ihr eigenes Wort, insofern es
aber ein Zeichen für das Objekt ist, ist es das Wort
desselben Objektes. 6. Obwohl das verbum und die notitia
sachlich dasselbe sind, unterscheiden sie sich jedoch
begrifflich (ratione); weil das verbum eine reale Relation
zum Sprechenden besagt, die notitia aber als Zeichen eine
Verstandesrelation zum Objekt, denn die notitia als solche
ist die Erkenntnis vom Objekt und bezeichnet dasselbe.
7. So wie die mündlichen Worte die conceptus mentis
ausdrücken, so drücken auch die geistigen Worte diejenigen
conceptus aus, die die Seele vorher erfaßt hatte, d. h.
dasjenige, was sie früher durch den Erkenntnishabitus oder
durch die species (impressa) erkannte.

Torres erklärt dann den Begriff des geistigen dicere-
und loqui. Ein Wesen, das etwas beim Erkennen
ausspricht, ist dasjenige, was durch den Erkenntnisakt ein
geistiges Wort ausspricht, und dieser Akt ist das lrqui
dieses Wesens. Das dicere oder loqui der menschlichen
Seele oder des reinen Geistes (Engels) heißt also so viel
als ein geistiges Wort hervorbringen oder erzeugen. Die
Eigenschaften des Sprechenden und seines Sprechens
sind nun folgende vier: 1, Das dicere bringt eine reale
Relation zum- geistigen Worte mit sich, dieselbe ist die
Beziehung der Ursache zu ihrer Wirkung. 2. Weil der
intellektuell Sprechende nicht bloß den Gedanken (conceptus).
als sein eigenes Wort hervorbringt, sondern durch dieses Wort
sich selbst den Gegenstand, das Objekt vergegenwärtigt,,
darum bringt das dicere auch eine Verstandesrelation zum



302 Zur Theologie der visio beatifica

Objekt mit sich und diese ist eine Beziehung des Zeichens
zu dem dadurch Bezeichneten. 3. Dicere und intelligere
sind real dasselbe, unterscheiden sich jedoch begrifflich,
da das dicere per intellectum unmittelbar eine reale
Relation zum Objekte bezeichnet, weil dicere dasselbe ist wie
das Hervorbringen eines verbum. Das intelligere aber bringt
nur eine Yerstandesrelation zum Objekte mit sich, denn
intelligere ist soviel als ein Objekt kennen lernen (cognoscere).
Das lehrt der hl. Thomas ausdrücklich (S. Th. I q. 34
a. 1 ad 3). Dadurch, daß die Seele spricht, spricht sie
nicht nur ein geistiges Wort aus, sondern das Ding selbst,
was durch das Wort erkannt wird.

Hierauf beantwortet Torres die für unsere Untersuchung
wichtigste Frage, ob das geistige Wort verschieden sei vom
Erkenntnisakte (Disp. IV, fol. 14). Er bemerkt, daß die
Ausdrücke actus intelligendi (Erkenntnisakt), actio intellectus
(Tätigkeit des Intellekts), intellectio (Erkenntnisvorgang)
und intelligere (Erkennen) gleichbedeutend sind und führt
•dann vier Meinungen an: 1. Aureolus lehrt: Das geistige
Wort ist das Objekt und das erkannte Ding a parte rei,
ut habens esse apparens intellectui a parte rei. Diese Meinung
ist aber falsch, denn das Wort wird von der Seele
hervorgebracht, das äußere Objekt wird aber nicht von der Seele
hervorgebracht. 2. Scotus lehrt: Das Wort und der Akt
des Erkennens sind ein und dasselbe, verbum est actualis
intellectio. Dieser Meinung folgen Durandus, Petrus de
Palude und die Nominalisten. Auch diese Ansicht ist falsch,
denn das Wort ist ein conceptus, ein Gedanke, und wird
durch die Tätigkeit des Intellekts hervorgebracht, also muß
dieser Akt sich vom Worte so unterscheiden wie die Ursache
von ihrer Wirkung. 3. Einige Thomisten nahmen in der
geistigen Seele drei unterschiedene Qualitäten an, nämlich
den Erkenntnisakt, die notitia und das verbum, so daß durch
den Erkenntnisakt die notitia und erst durch die notitia
das verbum hervorgebracht würde: daher sei das verbum
der Terminus der notitia und die notitia der Terminus des
Erkenntnisaktes. Allein das ist eine unnötige Vermehrung
von Entitäten, von der weder der hl. Thomas noch Oapreolus,
denen diese Meinung fälschlich beigelegt wurde, geträumt
haben. 4. Andere Thomisten sagen, der Akt des Erkennens
und das geistige Wort unterscheiden sich nur begrifflich
(ratione). Diese Meinung, die von Franciscus de Victoria



Zur Theologie der visio beatifica 308

und Dominicus Soto vertreten wurde, hält Torres für
probabel in doctrina D. Thomae, ohne sie jedoch zu teilen.
5. Endlich gibt es noch eine letzte Ansicht in der Schule
des hl. Thomas : Erkenntnisakt und geistiges Wort sind
sachlich (re) verschieden. So lehrt Ferrariensi3 und zu dieser
Ansicht neigen Oapreolus und Caietan, ebenfalls Torres
selbst: er sagt, sie sei mehr im Einklang mit der Lehre des
hl. Thomas und verteidigt sie sehr gründlich.

Die Entscheidung dieser Frage hängt von der
allgemeineren Frage ab, ob die Tätigkeit (actio) und das Leiden
(passio) sachlich oder nur begrifflich von einander
unterschieden sind. Nach Aristoteles ist der Unterschied nur
bebegrifflich. Nach der allgemeinen Ansicht der Thomisten ist
die actio, die im Leidenden ist, sachlich mit der durch die
actio hervorgebrachten Wirkung identisch. Die Kontroverse
unter den Thomisten betrifft nur die Frage, ob die actio
formal nur in patiente und gar nicht (außer der Benennung
nach) in agente sei, oder ob es eine doppelte Gattung von
Aktionen gebe, von denen die eine formal nur in patiente,
die andere aber formal in agente sei. Die erste Annahme,
die Victoria und Soto behaupten, läßt die actio formal nur
im Leidenden vorhanden sein, die zweite dagegen sagt,
formal ist die actio im eigentlichen Sinne diejenige, die
formal in agente, in ihrem Subjekt oder Träger existiert
und diese ist eine absolute Entität und das Fundament der
^Relation des Tätigen zum Leidenden und die aktive
Hervorbringung der Wirkung und die Aktualität des Tätigen,
wodurch er aus der Potenz zum Akt übergeführt wird, und
die Vollendung derselben und der modus, der sachlich
identisch ist mit demselben agens, sowie die Bewegung mit
dem beweglichen Dinge: und diese actio verhält sich zum
agens, wenn sie auch nicht die Existenz des agens ist, doch
so wie die Existenz eines Dinges zur Wesenheit desselben,
In dieser Ansicht ist also das Erkennen als Tätigkeit des
Intellekts oder als Erkenntnisakt sachlich ein und dasselbe
wie der Intellekt selbst, wie er tätig ist und wirklich
erkennt, geradeso, wie die Tätigkeit des Feuers, die formal
im Feuer (in der Wesenheit desselben) existiert, der Sache
selbst nach das tätige Feuer ist, obwohl sie gedanklich
(ratione) von ibm verschieden ist.

Torres untersucht noch die Notwendigkeit für die An-
uahme eines geistigen Wortes (Disp. V, fol. 16 vo.). Er macht



304 Zur Theologie der visio beatifica

dazu folgende Voraussetzungen: 1. Das Erkenntnisbild (inteD
ligibilis species) vergegenwärtigt den Gegenstand nicht
aktuell, sondern nur habitueli ; denn solche species hat auch der
Schlafende, aber in diesem Zustande repräsentieren sie nichts
in actu. 2. Damit der Intellekt ein Ding erkennt, muß es
ihm notwendigerweise actu vergegenwärtigt werden. 3. Damit

unsere Seele ein Ding kennen lernt (cognoscere),
genügt es nicht, daß ihr das Ding örtlich gegenwärtig sei,,
sondern es muß ihr objektiv, d. h. als Objekt gegenwärtig
sein. Daraus folgen drei Sätze: 1. Die Seele kann ein Objekt
nicht in Abwesenheit desselben erkennen ohne ein geistiges-
Wort, das dem Intellekt dieses Objekt nicht als Ding, sondern
als Erkenntnisobjekt darbietet. 2. Der Intellekt kann auch
nicht ein örtlich gegenwärtiges Objekt erkennen ohne
geistiges Wort, das ihm das Ding aktuell und als Objekt
vorstellt. 3. Daher ergibt sich die Notwendigkeit, ein geistiges
Wort anzunehmen, um dem Intellekt ein Ding actu und
unter der Beziehung eines Objektes vorzustellen, also kann
der Intellekt ohne das Wort nicht erkennen. So lehren
Capreolus, Gaietan und Ferrariensis nach dem hl. Thomas
(S. c. gent. 1 c. 53).

Das intelligere, der actus intelligendi und die intellects

sind Synonyma für ein und dasselbe; ebenso dicere,
actus dicendi und die Hervorbringung des verbum
bezeichnen als Synonyma ein und dasselbe. Daher ist
alles das eine einzige Tätigkeit des Intellekts, denn dicere
und intelligere sind eine einzige Erkenntnistat. Darum
folgt weiter: das Wort wird hervorgebracht durch die
Realität (res), die der Erkenntnisakt ist., nämlich durch die
Erkenntnistat selbst, die sachlich das intelligere und der
Erkenntnisakt selbst ist: aber dieses Wort wird nicht formal
durch den Erkenntnisakt hervorgebracht und nicht, insofern

er Erkenntnisakt ist. Denn das Wort selbst ist früher
da als der Erkenntnisakt, und was früher da ist, wird nicht
durch etwas hervorgebracht, was später ist1.

Endlich lehrt der hl. Thomas2 und mit ihm die
genannten Capreolus, Oaietan und Ferrariensis: durch den.
Erkenntnisakt wird nicht nur das Ding erkannt, sondern
auch das Wort, was die Ähnlichkeit des Dinges ist. Daraus-

1 Cr. Ferrariensis in S. e. gent. 4 cap. 13.
2 Qu. de Verit. q. 4 a. 2 ad 3; de Pot. q. 5 a. 5; In Evang. Joan. c.



305

folgt ein zweiter Grund für die Notwendigkeit der Annahme
eines geistigen Wortes, damit nämlich der Intellekt im Worte
gleichsam wie in einem Abbilde das Objekt innerlich am
schaut. Und dieses Wort wird nach dem hl. Thomas1 durch
die notitia intuitiva hervorgebracht, d. h, durch jene
Erkenntnis, die direkt und unmittelbar und nicht erst durch
ein anderes Mittel oder Zeichen erfolgt.

IV
Die theologische Erklärung der visio beatifica ist eine

rein wissenschaftliche Arbeit, die den autoritativ gegebenen
Inhalt des Dogmas zur sicheren Voraussetzung hat und
•denselben mit dem natürlichen Verstände spekulativ zu
durchdringen versucht, wobei der Theologe sich an den von
der Kirche verkündeten Dogmen orientieren muß. Wer die
älteren Scholastiker kennt, überzeugt sich, daß auch dieses
Dogma eine Leuchte für die Philosophie geworden ist, die
sie zu einer tieferen Erkenntnistheorie geführt hat, als die
auf sich allein angewiesene Philosophie gefunden hätte.
Eine ganze Reihe der schwierigsten erkenntnistheoretischen
Fragen, die von der modernen Philosophie noch als Probleme
umstritten werden, sind schon in jener terra incognita der
Scholastiker gelöst worden. Wer die Sprache der Scholastiker
erlernt hat und die Dialekte der verschiedenen Schulen

versteht, wird in ihren Untersuchungen über dieses Dogma die
Denkschwierigkeiten wiederfinden, die in der modernen
Philosophie von Spinoza, Kant, Hegel bis zu den neuesten
Philosophen eine Rolle spielen. Von den verschiedenen
Schulen 8er Scholastiker hat nun die Thomistenschule ihre
Erkenntnislehre, die sie von Aristoteles überkommen und
deren feste Gestaltung sie vom Aquinaten ererbt hat, mit
dem Erfolge angewendet, die Denkschwierigkeiten, die jenes
Dogma dem Verstände darbietet, soweit zu überwinden, als
es nötig ist, um nicht nur die Möglichkeit des Dogmas, nachdem

die Kirche es verkündet hat, als widerspruchslos zu
begründen, sondern sogar seine innere Glaubwürdigkeit
evident zu beweisen2, selbstverständlich ohne damit den
Inhalt des Dogmas selbst als evident beweisen zu wollen
und zu können : denn dadurch würde der Glaube selbst

' Qu. de Verit. q. 4 a. 2; de Pot. q. 5 a. 3.
2 Vgl. Caietanus: S. Th. 2. II q. 1 a. 4, § 4.



306 Zur Theologie der visio beatifica

aufgehoben und das Mysterium fidei -aufhören, das doch,

ganz übernatürlich und nur aus der positiven göttlichen
Offenbarung als wahres Mysterium verkündet ist. Die anderen
katholischen Schulen haben zwar die gleiche Absicht, aber
nicht den gleichen Erfolg gehabt. Teils mußten sie die klaren.
Texte des hl. Thomas, die der Niederschlag der kirchlichen
Tradition sind, durch ihre Exegese willkürlich umdeuten oder,
wie der moderne euphemistische Ausdruck lautet, umbiegen
und damit die Einheit seines Systems durchbrechen; teils
vermochten sie die entgegenstehenden Schwierigkeiten nicht
einwandfrei zu lösen. Mit Recht hat sich daher Zychlinski
der strengeren Schule des hl. Thomas angeschlossen, die
darin einig ist, daß bei der visio die göttliche Wesenheit
selbst in Kraft ihrer unendlichen Seinsfülle dasselbe leistet,,
was bei der rein natürlichen Erkenntnis die beiden real
verschiedenen geistigen Gebilde, species (impressa) und.
verbum mentis, zu tun haben, um den Erkenntnisakt zu
vollenden.

Daß bei der übernatürlichen visio tatsächlich keine
solche geschaffene species interveniert, die von Seiten des
Objektes, also Gottes insofern er angeschaut wird, zustande
käme und die Erkenntnis erst vermittelte, ist theologisch so
gewiß, daß die von Aureolus behauptete gegenteilige Ansicht,
die Richard von St. Victor und Aegidius a Praesentatione
noch für probabel erklärten, geradezu für einen Irrtum im
Glauben, wenn nicht für häretisch gehalten wird h Die Tho-
misten stimmen nun alle darin überein, daß die göttliche
Wesenheit nicht selbst zum kreatürlichen Geistesbilde wird,,
sondern nur in der Weise solcher Bilder interveniert. Denn
es ist die sichere Lehre des hl. Thomas, daß bei der visio
keine geschaffene species interveniert, sondern daß die göttliche

Wesenheit sich mit dem Intellekt der Seligen nur per
modum speciei, gleichsam wie eine species vereinigt. So
formuliert z. B, Paulus a Oonceptione die communis sententia,
der die Meinimg von Vasquez „diametral" entgegengesetzt
sei3. Die Begründung, die der Aquinate gegeben hat, zwingt

1 H. Buonpensiere 0. P.: Commentaria in I. P. Summae Theo-
logicae S. Thomae Aq., Bomae 1902, qu. 12 arc. 2, nr. 593 (p. 385).

2 Paulus a Oonceptione, 1. c, Disp. II, dub. I, nr. 2 (fol. 98).
Zur Geschichte dieser Kontroverse vgl. Luisii Turriani 8. J. Op.
theo!, 1. c. Dub. XIII (fol. 29 sqq.). der reiches Material erbringt, aus
dem hervorgeht, daß die Gegner des hl. Thomas ein regnum in se
divisum bilden.



Zur Theologie der visio beatifica 307

aber auch" dazu, die Ansicht als falsch abzuweisen, es sei wenigstens

möglich, die "Wesenheit Gottes quidditativ durch eine
solche species zu erkennen, wenn diese species in ihrer
Art die allervollkommenste wäre. Dieser letzten Meinung, die
Ludovicus Molina, Franciscus Suarez, de Lugo, Granado>.
Arrubal und merkwürdigerweise auch Mariales Xantes
vertreten, widersprechen die Thomisten mit Aegidius Romanus,
Caietan, Jayellus, den Salmanticenses, Reginaldus1 bis herab
auf Buonpensiere und Zychlinski und von anderen Theologen
beispielsweise Kardinal Satolli, Paquet, Dom Janssens 0. S. B.,
Kard. Billot S. J.

Indem wir die Argumente des hl. Thomas2 als bekannt
voraussetzen, wollen wir hier nur die Erklärungen von
Javellus anführen3, dessen Kommentar weniger bekannt
ist. Er stellt die Frage, weshalb die Wesenheit Gottes durch
sich selbst wohl die Form des geschöpflichen Intellekts, aber
nicht die Form einer anderen geschaffenen Wesenheit sein
könne und sagt, die Ursache davon sei nach der Lehre des
hl. Thomas diese: „weil nur die Wesenheit Gottes die Wahrheit
selbst und infolgedessen die Aktualität selbst in genere in-
telligibilium ist. Darum kann sie durch sich selbst die Form
des Intellekts sein, zwar nicht dem realen Sein nach, weil
die göttliche Wesenheit keine Zusammensetzung mit etwas
anderem eingehen kann, sondern nur dem intelligibelen Sein
(dem Gedachtsein) nach, so daß sie den Intellekt des Seligen
vollkommener in actukonstituiert, alsjedeintelligibele species.
Denn die species inhäriert im Intellekt und vervollständigt
ihn. Dagegen ist keine geschaffene Wesenheit, auch wenn
sie eine substantiale Form ist und für sich subsistiert (also
für sich existiert als Person wie der Engel), die Wahrheit

1 Antoninus Eeginaldus 0. P. (f 1676): Doctrinae Divi
Thomae Aquinatis Tria Principia cum suis consequentiis. Parisiis 1878.
2. Princip,, nr. 78. 79. 89, p. 218 sqq.

2 8. Th. I q. 14 a. 2; III q. 9 a. 3 ad 3; S. c. gent. 3 cap. 51;
Opusc. 3 cap. 30.

3 Expositio praeclarissima eximii Magistri C h ri so Storni

Javelli Ordinis Praedicatorum, Theologi disertissimi in primum.
tractatum primae partis Angelici Doctoris D, Thomae Aquinatis
(abgedruckt in der Summa Totius Theologiae S. Thomae, Venetiis
apud Juntas 1588). In S. Th. I q. 12 a. 2 ad 3 (fol. 385 col. 2 C—E).
Hurter (Nomenciator1 IV p. 1019) sagt von ihm: vir praestantissimi
ingenii fuit. Zeitgenosse Caietans, den er nur um vier Jahre überlebte,,
ist er als Philosoph hervorragend. Das Verdikt der Schule trifft nur
seinen Tractat de praedestinatione.



308 Zur Theologie der visio beatifica

selbst, wie sie auch nicht ihr eigenes Sein (Dasein) ist: denn
so wie ein Diog sich zum Dasein verhält, so verhält es
sich auch zur (metaphysischen) Wahrheit. Die geschaffene
Wesenheit ist.also nicht die Wahrheit selbst, sondern nur
etwas Wahres (res vera): darum ist sie nicht durch sich selbst
die Aktualität in der Gattung der intelligibelen Dinge. Also
muß sie erst durch eine vermittelnde species den ihr äußerlichen

Intellekt aktualisieren : ich nenne ihn aber äußerlich,
weil, wie der hl. Thomas S. c. gent. 3 cap. 51 lehrt, die
Wesenheit des Erzengels Gabriel, wenn er sich selbst erkennt,
die Form seines Intellekts wird. Hier jedoch, S. Th. I q. 12
a. 3 ad 3, gibt der hl. Thomas die Ursache an: weil nur
die Wesenheit Gottes ihr eigenes Dasein ist, also gibt sie
(nämlich als Form) durch sich selbst jedem anderen Dinge
jedes Sein, was ihr selbst nicht widerspricht: es widerspricht
ihr aber, daß sie das reale Sein gibt, weil sie dann die
Bedeutung (ratio) von einem Teil und von etwas
Unvollkommenen hätte. Dagegen ist es nicht widersprechend, daß
sie einem anderen das intelligibele Sein gibt, weil sie selber
die Aktualität in der Gattung der intelligibelen Dinge ist.
Es wird damit auch keine Unvollhommenheit in Gott
behauptet, denn die Inhärenz im Intellekt kommt der Form,
sofern sie Erkenntnisprinzip ist, nicht an sich (per se) zu,
sondern nnr zufällig (per aceidensj, weil die Wesenheit des
Engels, wenn er sich selbst erkennt, die Form seines Intellekts
wird : es kann also eine Form des Intellekts ohne diese Un-
vollkommenheit geben. Infolgedessen widerspricht es also
nicht der Wesenheit Gottes, durch sich selbst einen Intellekt
zu aktuieren; und weil keine geschaffene Wesenheit ihr
eigenes Dasein ist, darum gibt dieselbe durch sich selbst
einem anderen nicht jedes Sein, was einem anderen gegeben
werden kann, sondern nur durch eine vermittelnde species."

Auf die weitere Frage, was das heiße, die göttliche
Wesenheit mache den Intellekt aktuell, gibt Javellus folgendes

zur Antwort (fol. 385 col. 3 F—H) : „Da die göttliche
Wesenheit sich mit dem beseligten Intellekt wie eine intelligibele

species auf dieselbeW eise vereinigt, wie die
Erkenntnisspezies den Intellekt in seinen Akt versetzt, kann man
von der göttlichen Wesenheit so denken (existimari): Die
species tut das in dreifacher Weise: erstens als Qualität,
•die in ihrem Subjekt (Träger) inhäriert und dasselbe aktuiert.
Das tut sie aber nicht als species (nicht weil sie Deukbild



Zur Theologie der visio beatifica 309

ist), sondern als das bestimmte Ding, was sie ist (ut tale
ens), z.B. als akzidentelle Form. Auf diese Weise versetzt
•daher die göttliche Wesenheit den Intellekt nicht in seinen
Akt, weil das eine Unvollkommenheit wäre. Zweitens als
Form, die den Intellekt, der wie die Materie in genere in-
telligibilium ist, in seinem ersten Akte konstituiert, d. h. ihn
habituell erkennend macht, so wie sich die species eines
Steines im Intellekt des schlafenden Philosophen verhält.
Auch auf diese Weise versetzt die göttliche Wesenheit den
Intellekt des Seligen nicht in seinen Akt, denn das ist ein
Aktuieren auf unvollkommene Weise und mit Beimischung
•einer Potenzialität und daDn könnte der Selige Gott genießen
ohne einen Akt (ohne sich zu betätigen), was wir nach der
Lehre des hl. Thomas nicht zulassen. Drittens als Form
im Vergleiche zur Materie, indem sie demselben (d. h. dem
Intellekt) das komplette Sein in der Gattung der intelligi-
belen Dinge gibt, dieses komplette Sein ist aber das
Erkennen selbst: und so versetzt die göttliche Wesenheit den
Intellekt in seinen Akt, weil sie macht, daß der Intellekt
•auf das vollkommenste erkennt. So wie die Form des
Himmels, dadurch, daß sie mit der Materie vereinigt worden
ist, macht, daß derselbe in der Gattung der seienden Dinge
vollkommen actu existiert, so macht daher die göttliche
Wesenheit, dadurch, daß sie mit dem Intellekt als reine
Form vereinigt worden ist, daß der Intellekt selbst actu
existiert, und dieses actu Existieren ist das Erkennen
desselben: und das ist das wesentliche Sein des Intellekts selbst,
so wie er als Intellekt ist. Ich sage: so wie er als Intellekt ist,
weil, wenn man ihn als ens betrachtet, dem eine solche
'Tätigkeit inhäriert, dies akzidentell für ihn ist. Und merke,
daß die Unkenntnis dieser Unterscheidung, des Intellekts
als tale ens und des Intellekts als Intellekt, die Ursache
vieler Täuschungen in diesem Lehrstoff ist."

Sowohl der Wortlaut wie der Sinn der Lehre des
hl. Thomas über die Unmöglichkeit einer geschaffenen species
bei der visio schließt nicht bloß die species impressa, sondern
auch die Bildung eines verbum offenbar aus, wie schon
Caietan und Javellus bemerkten, weil das innere Wort den
Gegenstand noch vollkommener repräsentiert als jene species
und wenn die species keine Ähnlichkeit mit der göttlichen
Wesenheit haben kann, das innere Wort erst recht nicht
•diese Ähnlichkeit vollkommen erreichen kann. Deshalb hat

Divus Thomas V.(Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) e
2L



310 Zur Theologie der visio beatifica

auch der hl. Thomas die Frage, ob es bei der visio ein V6rbum
gebe, gar nicht aufgeworfen, ja er d urfte es nach seinen Grundsätzen

nicht tun, die ihm keine überflüssigen Fragen erlaubten1,
Daher leugnet die strenge Schule des hl. Thomas

durchaus die Bildung eines geschaffenen inneren Wortes,
bei der visio und behauptet die Unmöglichkeit desselben.
So lehren Soncinas, Caietanus, Javellus, Banez, Zumel,
Albelda, die Salmatizenser, Joannes a S. Thoma, Godoy2;
Gonet, Buonpensiere3, Cilento4. Ebenso Kard. Satolli6, Dom
Janssens6, Kard. Billot; Zychlinski. Dieser sicheren tho-
mistischen Lehre direkt entgegengesetzt ist die von Suarez:
und Aegidius a Praesentatione vertretene Meinung, daß.
die Seligen bei der visio notwendig ein geschöpfliches-
verbum produzieren. Andere dagegen, wie Molina, Vasquez,.
Pesantius, Salas, Arrubal und von Thomisten Mariales Xantes
und Dominicus Soto, behaupten, da sie die intellectio mit
dem verbum identifizieren, daß die Seligen tatsächlich ein
solches verbum produzieren, geben aber zu, daß die göttliche

Wesenheit auch geschaut werden könne, ohne daß.
der Selige ein solches verbum produziert. Eine letzte
Meinung endlich vertreten Capreolus7, Silvester von Ferrara8,
Bischof Torres9 und Piny16, die beides, die Unmöglichkeit

1 Prolog zur Summa Theol. : (novitios) impediri.. propter multi-
plicationem inutilium questionum articulorum et argumentorum.

'Petrus de Godoy 0. P.: Disputationes Theologicae in-
Primam Partem Divi Thomae. Tomus I. Venetiis 1686. Q. XIII. de
Visione Dei. Tr. II. An Beati in visione beatifica verbum producant
(f. 150—-155) : ßepugnat de absoluta potentia verbum seu species
expresse repraesentans quidditative divinam essentiam. Haec conclusio
est absque dubio mens Divi Thomae

3 Buonpensiere 1. c., nr. 603, 601 (p. 195 s.)
* Über die Vertreter der verschiedenen Ansichten vgl.

Buonpensiere 1. c., nr. 602 (p. 394), und Cilento (Divus Thomas,.
Placentiae, Ser. II, vol. 5, p. 614 s.).

5 Franciscus Satolli: In Summam Theologicam D. Thomae

Aquinatis Praelectiones. Eomae 1884. Q. 12 a. 2 (p. 394—408).
• Laurentius Janssens O. S. B. : Praelectiones de Deo-

Uno, Tom. I, Eomae 1899. P. II, Sectio II, q. 12 a. 2 (p. 428—435).
7 Capreolus scheint geschwankt zu haben (1 Sent. d. 27 q, 2

ad 8. arg. Aureoli und 4. d. 49 q. 2),
' S. c. gent. c. 53. Er neigt mehr zu der Möglichkeit des verbum.
3 Barth. Torres hält ebenfalls die Möglichkeit für wahrscheinlicher,

10 Piny spricht sich, wie es scheint, absichtlich nicht klar aus:;
Ego in nuliam adducar sententiam, qui tarnen in unam magis in-
clinor, in quam videor inclinare. Alexander Piny O.P.: Cursus-
Philosophicus Thomisticus, Tom. IV. Lugduni 1670, p. 315.



Zur Theologie der visio beatilica 311

und die Möglichkeit, für probabel halten. Die Verschiedenheit
der Ansichten unter den Thomisten über die Möglichkeit
des verbum erklärt sich, wie Piny sagt, aus der

Verschiedenheit des Fundamentes für die Unmöglichkeit des
verbum. Denn die einen begründen die Unmöglichkeit daraus,
daß kein verbum der Immaterialität Gottes gleichkommen
kann, während andere den Grund darin finden, daß das
verbum Stellvertreter des Objekts ist, was hier bei der
visio unmöglich ist.

Von neueren Theologen hat der römische Dominikaner
Cil en to diese Frage wohl am gründlichsten behandelt,
weshalb wir über seine Untersuchung kurz referieren1. Er
gelangt zu vier Folgerungen : 1. Die Seligen formieren von
dem Objekt, von dem die Seligkeit wesentlich verursacht wird2,
kein verbum das nicht den ganzen Inhalt der visio ausdrückt:
Beati non formant verbum visioni inadaequatum de obiectc
beatifico essentialiter. Diese Folgerung beweist er gegen
Capreolus aus zwei Gründen : erstens weil die göttliche Wesenheit

der einzige und einfachste Grund (ratio) ist, um alles das
zu sehen, was von den Seligen gesehen wird ; zweitens weil
die göttliche Wesenheit an sich nicht durch irgendeine
geschaffene species repräsentiert werden kann. 2. Die Seligen
sehen Gott nicht durch ein geschaffenes Wort, 3. Es ist auch
nach dem Sinne des hl. Thomas ein Widerspruch, daß die
göttliche Wesenheit durch eine species expressa oder ein
geschaffenes Wort gesehen werde, 4. Infolge der visio beati-
fica haben die Seligen die Fähigkeit, durch einen anderen
Akt des Intellekts verschiedene geistige Worte von den
Bingen, die sie in der visio gesehen haben, zu bilden. Das
ist die Lehre von Soncinas und dem hl. Thomas (S. Th. I
q. 12 a. 9 ad 2) nach dem hl. Paulus, der, nachdem er vorübergehend

der Anschauung Gottes gewürdigt worden, mehrere
solche Worte darüber sich bildete, wie er selbst sagt: „Audivi
arcana verba, quon non licet homini loqui" (2. Cor. 12, 4.). Die
von Molina, Suarez, Vasquez und anderen hiergegen
vorgebrachten Einwände hat Nazarius gelöst.

1 Franciscus Cilento O.P.: De cognitions Dei. (Divus
Thomas, Ser. II, vol. V, Placentiae 1904, p. 614 sqq.: Quaeritur an
beati forment verbum, per quod divinam essentiam videant.)

* Petrus Corne.joO. Carm. : Theologia Scholastica et Moralis,
2. ed. Bambergae 1671. Tom, I. Tr. V, disp. 3, dub. 1 nr. I (fol. 362).

21*



812 Zur Theologie der visio beatifica

Diese verba parti alia verteidigt auch Buonpensiere1
nach dem Vorgang Caietans2. Das entspricht auch dem
Wesen der Anschauung Gottes. Denn sie ist eine vitale
Selbsttätigkeit der Seele und ihres Intellekts, die aber nur
begonnen und niemals vollendet ist, wie Buonpensiere richtig
bemerkt : Indem der Selige Gott erschaut, wird er niemals
dazu kommen, ihn vollständig und total zu erkennen. Darum
drückt er das, was er so von Gott erkennt, gedanklich in
inneren Worten aus, die er anderen mitteilen kann, wird
aber niemals ein solches Wort bilden, was Gott wesenhaft
vorstellen kann. Darum ist der Intellekt des Seligen ähnlich
dem Verstände, der in der Kontemplation oder im Suchen
der tiefsten Wahrheit begriffen ist und sie immer anzuschauen
verlangt ; aber je mehr er sie betrachtet, desto mehr sieht er,
daß sie unbegrenzt ist3. Das Maß für die Dauer der visio
ist aber ein Anteil an der Ewigkeit Gottes selbst*.

Aus dieser kurzen Streife durch die Theologumena
der thomistischen Schule dürfte dem unbefangenen
Beschauer der Eindruck werden, daß die ältere Schule, die
in Caietan den tiefsten Interpreten des hl. Thomas gefunden
hat, auch gegenüber dem von Victoria und Soto
inaugurierten Zweige sich siegreich behaupet.

V
Eine neue Ansicht über die Bildung eines verbum

bei der visio ist von Pègues6 formuliert und wird von
Zychlinski vertreten, obwohl sie sich unseres Wissens
bei keinem älteren Thomisten ausdrücklich vorfindet.
Dieselbe entspringt aus dem Verlangen nach einem tieferen
Verständnis, wie die Tätigkeit der göttlichen Wesenheit, wenn
die letztere die Stelle eines geschaffenen Wortes bei der visio

1 Buonpensiere 1. c., nr. 602, concl. V (p. 39B).
2 Caietanus: Com. in I q. 12 a. 2, Adverte hic: q. 27 a. 1,

Ad tertium dubium. Beati non possunt formare verbum de lleo clare
viso ut sie, quamvis possint formare verbum de bis, quae in Deo
videntur. Und q. 27 a. 1, Ad tertium dubium: Beatus enim verbum
partiale, non autem adaequatum visioni proferre potest, plus enim
videt quam dieere possit quocumque creato verbo.

'Buonpensiere 1. c., nr. 605 (p. 397).
1 S. T h o m a s : S. th. I q. 10 a. 3c.
4 Thomas Pègues O. P.: Commentaire français littéral de la

Somme théologique de Saint Thomas d'Aquin. I, Toulouse 1907, p. 366 s.,II (1908), p. 36 s.



Zur Theologie der visio beatifica 313

vertritt, zufassen ist. Es ist unstreitigem Verdienst, daßZych-
linski auch dieser Schwierigkeit nicht ausgewichen ist, wenn
er auch die Bedenken, die seiner Meinung entgegenstehen,
unserer Ansicht nach nicht restlos gelöst hat. Er behauptet
mit Pègues, daß bei der visio an Stelle des unmöglichen
verbum creatum die göttliche "Wesenheit als verbum in-
creatum trete. Er stützt sich dabei auf die Lehre des
hl, Thomas, daß die göttliche Wesenheit der Terminus der
visio sein muß. Sofern nun diese Ansicht nur sagen will,
daß sich die göttliche Wesenheit bei der visio gleichsam

wie ein geistiges Wort verhalte und dadurch das hier
unmögliche geschöpfliche Wort in vollkommenster Weise
ersetze, finden wir noch keine Abweichung von der thomi-
stischen Auffassung. Es fragt sich nur, in welchem Sinne
hier von der Bildung eines solchen ungeschaffenen Wortes
gesprochen werden kann und wie dasselbe zu verstehen ist.
Beide genannten Theologen haben es aber unterlassen, diese
Schwierigkeiten gründlich zu behandeln und machen sofort
eine Appropriation des verbum increatum an das persönliche
Verbum Dei. Beide arguieren aus den Worten des Aquinaten
(S. Th. I q. 22 a. 1): „Quicumque intelligit, ex hoc ipso
quod intelligit, procedit aliquid intra ipsum quod est con-
ceptio rei in intellectu, ex vi mtellectiva provenions et ex
eius notitia provenions", daß jeder Erkenntnisakt ein verbum
mentis hervorbringen müsse. Da aber die visio Dei kein
geschöpfliches Wort haben kann, so müsse sie ein verbum
increatum bilden. Die alte Kontroverse über die absolute oder
relative Bedeutung jener Worte des hl. Thomas hat A. Holder
klar und sehr gründlich behandelt und sich gegen die
Auffassung von Pègues erklärt1.

Die erste Schwierigkeit besteht darin, daß der krea-
türliche Intellekt des Seligen selber dieses unerschaffene
Wort aussprechen müßte, da doch die visio als Erkenntnisakt

ein vitaler Akt der Seligen ist, dessen Hauptursache
eben der geschöpfliche und begrenzte Intellekt des Schauenden

sein muß. Dieser Schwierigkeit könnte man dadurch
begegnen, daß man die Erkenntnis mit den Thomisten
unterscheidet, die das intelligere als solches bloß manifestativ,
aber nicht produktiv erklären, während erst das dicere eine

1 A. Holder: Une Controverse. Du Verbe Mental dans la connaissance

des bienheureux (Revue Augustienne, Tome XIV, Louvain 1909.
p. 672-691).



314 Zur Theologie der visio beatifica

Produktion des Terminus mit sieh bringt1. Dann würde der
Selige das unerschaffene Wort nur erkennen, aber nicht
aussprechen, aber man kann auch dann nicht sagen, daß er
es sich selber macht.

Aber damit ist die andere Schwierigkeit noch nicht
überwunden, die zugleich auch die Appropriation betrifft.
Der Ausdruck verbum im Sinne des geistigen Denkproduktes
bei dem Erkenntnisvorgang kann in zweifacher Bedeutung
von Gott ausgesagt werden, wie es der hl. Thomas tut. Dieses
ungeschaffene Wort Gottes wird in seiner eigentlichen und
adäquaten Bedeutung nur persönlich, d. h. nur von der
zweiten Person der Trinität ausgesagt2. In diesem vollen
Sinne ist das geistige Wort die aktuelle Repräsentation des
Objektes, die vom Erkennenden hervorgebracht worden ist.
Weil aber nichts, was zur Wesenheit Gottes gehört, in ihm
hervorgebracht werden kann, so kann das Wort im eigentlichen

und adäquaten Sinne nur die zweite göttliche Person
als solche bezeichnen, die tatsächlich durch die
Selbsterkenntnis Gottes geistig gezeugt wird. So lehren mit dem
hl. Thomas die klassischen Thomisten, wie Capreolus, Ferra-
riensis, Nazarius, Seraphinus Capponi8, die Salmantizenser,
Godoy und viele andere.

Dagegen gebraucht der hl. Thomas das verbum in seiner
uneigentlichen und inadäquaten Bedeutung, wie es nur
die aktuellste Repräsentation des Objektes, aber ohne die
Produktion von Seiten des Erkennenden besagt, nur essen-
tialiter, d. h. nur für die göttliche Wesenheit4. Daher sagt
Godoy: „Die gemeinsame Lehre der Thomisten ist diese,
daß Gott bei der visio beatifica die Stelle des verbum
vertrete und sich mit dem Verstände des Seligen vereinige,
nicht bloß wie eine species von Seiten des Erkenntnisprinzips,

sondern auch wie ein verbum von seiten des
Erkenntnisterminus. Aber wenn diese zweifache Bedeutung, nämlich
die inadäquate und adäquate, nicht angenommen wird,
so kann die Lehre über die visio nicht bestehen, da die
zweite Person der Trinität nicht mit dem Verstände der

1 Cf. Ar nu, 1. c., nr. 81, p. 682.
2 S. Thomas: 1. Sent. d. 27 q. 2 a. 2, quaestiuncula 4. Qu. de

Verit q. 4. a. 2.
' Tabula a urea, dub. 1060 und 1261.
* Salmanticenses: De Trinitate, qu. 34, notationes eirca a.

1 et 2 (Tom. III, p. 483 s., cf. Tom I, p. 12B, nr. 24, cf. nr. 212, p. 186,
in fine). Godoy: Tom III, Tr. XII disp. 88, p. 169 sqq.



Zur Theologie der visio beatifica 315

Seligen vereinigt und von ihm produziert werden kann und
auch tatsächlich sich mit ihm nicht vereinigt, sondern nur
die Wesenheit, sofern sie allen drei Personen gemeinsam ist1."

Ebenso kann daher auch das dicere in doppelter
Bedeutung gebraucht werden2. — Im eigentlichen Sinne kommt
•es nicht allen göttlichen Personen zu, sondern nur der ersten.
Im uneigentlichen Sinne wird es essentialiter gebraucht
und ist daher den drei Personen gemeinsam. Daß es aber
in Gott eine solche dictio im inadäquaten Sinne gibt, in
bezug auf die göttliche Wesenheit, das ist ausdrückliche
Lehre des hl. Thomas, denn er gibt zu in der Antwort
auf den dritten Einwand (1. Sent. d. 27 q. 2 a. 2 ad 3), daß
die dictio oder locutio und das verbum nicht bloß persönlich,
sondern auch essentiell in divinis gebraucht wird.

Die visio beatifica hat daher keine Ähnlichkeit mit
der visio notionalis in Gott, aus der das verbum Dei im
adäquaten Sinne als zweite Person der hl. Trinität hervorgeht,
und darf nicht als eine Anteilnahme an der göttlichen visio
notionalis gefaßt werden: denn dann würde die visio der

1 Gtodoy 1. c. nr. 26, p. 161, die nähere Erklärung in nr. 27:
Deus unitur mentibus beatorum ut verbum, iuxta nostros Thomi-
stas: at non unitur eis, sicut ab illis procedens, sed tantum ut mani-
festans: ergo divina essentia, ut exercens munus manifestantis, aliqua-
'ldter obtinet verbi rationem. Explicatur secundo: Deus nulla potentia
uniri potest cum intellectu creato per modum intellectionis eo quod
•de conceptu intellectionis est ab illo procedere, quod per illatn in-
telligit; at potest uniri, et de facto unitur per modum verbi: ergo
quia de ratione verbi sub omni conceptu non est realiter ab illo, cu
unitur, procedere, et consequenter verbum sub aliqua saltern, licet in
adaequata ratione, exitum ab alio non petit.

2 rrodoy 1. c. nr. 41. Javellus: In S. Th. I q. 34 a. 1 (fol. 403,
col. 1): In Deo igitur si verbum comparetur ad actum inteiligendi,
cum non sit elicitum realiter ab intellectu divino, quia esset eiusdem
perfectio, non dicit processionem nisi secundum rationem, et sic est
essentials sicut in teiligere: si autem eomparetur ad intellectumi
paternum, ut productum ad suum producens, sic dicit processionem
secundum rem, et sic est personale. Petrus Cornejo I.e., Tom. I,
Tr. Ill, q. 27, disp. 2, dub. 2 (f. 219, c. 1, nr. VIII): intellectio divina
potest dupliciter considerari: primo essentialiter et sic dicit dumtaxat
divinam essentiam significatam per modum actionis, et ut sic non est
prôductiva verbi, sed communis tribus personis, sicut ipsa essentia,
et ab intellections sic sumpta dicitur Deus formaliter intelligens.
Secundo modo potest sumi seu considerari notionaliter, quatenus
scilicet supra essentiam addit relationem producentis et dicentis, et
ut sic est productiva verbi, et ab ista solus Pater dicitur intelligens:
unde Deus nulla ratione dicitur intelligens a verbo suo, sed a sua
intellectione, et idem est in creaturis.



316 Zur Theologie der visio beatifica

Seligen ihren Terminus in der zweiten Person der Trinität
haben und sachlich von der passiven geistigen Zeugung
dieser Person nicht mehr verschieden sein. Ferner würde
dadurch der kreatürliche Intellekt der Seligen und die
Seligen selbst auch eine Anteilnahme an der göttlichen
Vaterschaft haben, was alles gegen den Glauben wäre. Weil
aber die göttliche Wesenheit sich nicht mit dem geschöpflichen

Intellekt als etwas von diesem Hervorgebrachtes
vereinigen kann und tatsächlich die zweite Person als verbum
sich durch die visio nicht mit dem Intellekt der Seligen
vereinigt, kann also das verbum increatum bei der visio
nur metaphorisch von der visio essentialis behauptet
werden, deren Terminus formal die göttliche Wesenheit ist.
In diesem Sinne müssen daher auch die Äußerungen der
Theologen verstanden werden, daß der Selige Gott in verbo
schaue, nämlich nur in verbo Dei essentiali. So erklärt
Paulus a Conceptione (Tr. II, disp. IV, dub. B, p. 171}
ausdrücklich: Per ly in verbo nihil aliud volumus intelligi
nisi in essentia divin a, quae habet rationem verbi et
causae creaturarum.

VI
Wir müssen endlich noch auf die von Pègues und

Zychlinski behauptete Appropriation eingehen. Beide
Autoren begnügen sich mit dem Hinweis auf die Gesetze
der Appropriation. Zychlinski sagt (p. 97): „Wenn nun Gott
beim Schauungsakt das geistige Wort in vollkommenster
Weise vertritt, ähnlich wie er das Amt der intelligibelen
species versieht, so fordert das Gesetz der Appropriation, daß',

im Sprachgebrauch der Theologie diese Tätigkeit (Funktion)
speziell der zweiten Person zugeeignet werde, obwohl sie an
sich allen drei Personen gemeinschaftlich ist. Denn obwohl
die göttliche Wesenheit als solche, und somit die ganze
Trinität, gleichsam zur erkennbaren (species impressa) und
erkannten (verbum mentis) Idee des Seligen wird, so ist es
doch die persönliche Eigentümlichkeit der zweiten Person,
ausschließlich, die erkannte Idee Gottes oder das Verbum
Dei zu sein."

Es handelt sich hier nicht um dogmatische Gesetze
im eigentlichen Sinne, sondern nur um logische Eegeln für
den richtigen theologischen Sprachgebrauch, dessen Zweck
darin besteht, den Glauben offenbar zu machen, wie der
hl. Thomas (S. Th. I q. 39 a. 7) lehrt. Seine Lehre ist so klar,



Zur Theologie der visio beatifica 317

daß die großen Kommentatoren, Caietanus und die Salman-
tizenser, ebenso wie Javellus und andere es gar nicht für
nötig erachteten, diesen Artikel zu kommentieren. Eine
solche Attribution an eine der drei göttlichen Personen
kann nur aus vier Gründen geschehen, deren Vorhandensein
wir bei den Geschöpfen in Erfahrung bringen, nämlich das-

Sein, die Einheit, die Kraft und die Ursächlichkeit der Dinge.
Erstens kann man ein Ding absolut betrachten als ein
bestimmtes Wesen (ens quoddam). Wenn man Gott so nach
seinem Sein betrachtet, kann man aber seine Wesenheit oder
seine Tätigkeit nicht appropriieren, weil sie allen drei Personen
gemeinsam sind und deshalb in diesen Begriffen nichts zu
finden ist, was mit den Eigentümlichkeiten der göttlichen.
Personen Ähnlichkeit hat. Da nun bei der visio die göttliche
Wesenheit selbst es ist, die als solche das verbum mentis-
ersetzt, so kann man sie offenbar keiner Person zuschreiben,,
weil sie auch als verbum increatum essentiale allen dreien
gemeinsam ist. Ebenso ist die Tätigkeit Gottes bei der
Stellvertretung des verbum creatum, da sie sich auf den geschöpflichen

Intellekt erstreckt, allen göttlichen Personen gemeinsam

und deshalb von der Appropriation an eine derselben
ausgeschlossen. Der zweite mögliche Grund für eine
Appropriation ergibt sich aus der Einheit und bietet für die visio-
ebensowenig eine Appropriation wie das Sein. Der dritte
Grund liegt in der Betrachtung Gottes, insofern in ihm die
ausreichende Kraftfülle zur ursächlichen Wirksamkeit
vorhanden ist. Diese Betrachtung, in Gemäßheit der Ähnlichkeit
Gottes mit den Geschöpfen, führt zur Appropriation der
Weisheit an die zweite Person als das persönliche Wort
Gottes, denn, das geistige Wort, wodurch wir Gott erkennen,
repräsentiert im eigentlichen Sinne die zweite Person:
so sagt der hl. Thomas (S. c. gent. 4 cap. 21): verbum
tarnen sapientiae quo Deum cognoscimus nobis a Deo im-
missum est proprie repraesentativum Filii. Wer bei der visio-
ein geschaffenes Wort annimmt, könnte es als den conceptus
sapientiae der zweiten Person appropriieren als der
Exemplarursache. Wer aber, wie die beiden genannten Autoren,
bei der visio nur ein verbum increatum zuläßt, was, wie-
wir gesehen haben, nur essentialiter sein kann, darf diese
Appropriation natürlich nicht machen, denn sie wäre eine
Appropriation der Wesenheit Gottes an eine einzige Person,,
was widersprechend ist.



318 Zur Theologie der visio beatifica

Endlich gibt es noch einen vierten Appropriationsgrund,
•der im Kausalverhältnisse beruht. Wenn man nämlich Gottes
Wesenheit im Verhältnis zu seinen Wirkungen betrachtet,
so ergibt sich die Appropriation an die drei göttlichen
Personen nach der Formel: ex quo, per quem, in quo. Und
so könnte man vielleicht das verbum increatum, d. h. die
Wesenheit Gottes in der Funktion eines geistigen Wortes
bei der visio, als verbum essentiale, aber nicht als notionale,
•der zweiten Person als dem persönlichen verbum Dei
beilegen, als demjenigen, durch den diese Funktion zustande
kommt. Der Sinn dieser Appropriation wäre dann dieser:
die Funktion des verbum bei der visio leisten die drei
göttlichen Personen gemeinsam, also auch die zweite, die
selbst das verbum Dei notionale ist und deshalb von uns
leichter als Urheber jener Funktion erkannt werden kann,
aber doch nur als Miturheber. Aber mit gleichem Rechte
müßte man dann auch die Appropriation an die erste Person
machen als an denjenigen, ex quo dieselbe Funktion
hervorgeht, und an die dritte Person als denjenigen, in quo
sie geschieht. Damit ist aber auch offenbar, daß die
Theologen, wenn sie sagen, „die Seligen erkennen die göttliche
Wesenheit in verbo", eben keine Appropriation der vierten
Art an die zweite Person machen wollen, denn dann
hätten sie sagen müssen, daß die Seligen Gott erkennen
per verbum.

Der eigentliche Zweck der Appropriation besteht darin,
die Proprietäten der göttlichen Personen für unser
Verständnis zu manifestieren. In unserem Falle soll aber
umgekehrt die Proprietät der zweiten Person das Mysterium
der visio für uns verständlicher machen, wodurch der eigentliche

Zweck der trinitarischen Appropriation nicht erreicht
wird. Der hl. Thomas hat daher auch keine Appropriation
versucht und das scheint mir das stärkste Argument dagegen
zusein. Es gibt aber noch einen anderen Weg, um das

Mysterium unserem Verständnisse etwas näher zu bringen,
wie die göttliche Wesenheit bei der visio wirksam ist.
Dieser Weg ist auch echt theologisch, weil er aus der
Analogie der visio mit der Einwohnung Gottes in den
Seelen der Gerechten erschlossen wird. Ich glaube, daß
•der hl. Thomas diesen Weg selbst gewiesen hat, da, wo er
von Gott sagt: in Sanctis autem est (sc. Deus) per ipsam
sanctorum operationem, qua attingunt ad Deum et quo-



Zur Theologie der visio beatifica 319

dammodo comprehendunt ipsuin, quae est diligere et
cognoscere: nam diligens et cognoscens dicitur in se habere
cognita et dilectaL

Der fruchtbare Gedanke der Einwohnung Gottes durch
die visio beatifica, der auch für die mystische Theologie
neue Aussichten eröffnet, empfiehlt sich besonders dadurch,
daß die Einwohnung allen drei Personen gemeinsam ist und
demnach ihnen auch nach verschiedenen Gesichtspunkten
gerade als Einwohnung beigelegt werden kann2, und ferner
daß er die Seligen zum Tempel Gottes macht und deshalb
das Mysterium der visio mit dem Mysterium der
triumphierenden Kirche innerlich und organisch verbindet. Die
Ausführung3 dieses Gedankens überschreitet die hier
vorgesteckten Grenzen, da sie ein tieferes Eingehen auf jene
anderen Mysterien erfordern würde.

** *

Wie Cilento bemerkt3, genügt es für den Glauben,
•zu sagen, daß die göttliche Wesenheit ohne irgendwelche
Dunkelheit und ohne Rätsel unmittelbar durch sieh selbst
vom Seligen geschaut wird und daß der Intellekt des Seligen
dazu des übernatürlichen geistigen Lichtes (lumen gloriae)
bedarf. Die Fragen über die species und das verbum sind
dagegen noch offen. Damit ist aber nicht gesagt, daß sie
nicht später einmal von der Kirche autoritativ und sogar
definitiv entschieden werden können, wozu die theologische
Kontroverse oftmals als Vorbereitung dient. Vom dogmen-
.geschichtlichen Standpunkte aus betrachtet, ergibt sich für
einige Fragen auch volle historische Gewißheit einer
bestimmten Lösung nach der Lehre des hl. Thomas. Und so
ist jede Untersuchung darüber für den Fortschritt der Theologie

von Nutzen und dankbar zu begrüßen. Wir schließen

1 S. Thomas: In 2. Cor, cap. 2, lect. 8, cf. Caietanus in
S. Th. I q. 43 a. 3. Javellus I q. 43 a. 3 (f. 415, col 3 Ks.). Froget:
De l'habitation du Saint-Esprit dans les âtnes justes, d'après la doctrine
de Saint Thomas d'Aquin (Revue Thomiste 1896, p. 738 ss.).

2 S. Thomas: 1. Sent. d. 15 q. 2 a. 1 ad 4, Cf. de Verit, q. 27
a. 2 ad 3. Froget, p. 231.

3 Über das Verhältnis der Theologie zur visio beatifica vgl. Jules
D idiot: Cours de Théologie catholique. Logique surnaturelle subjective.

2. éd. Paris, Lefort 1894, Théorème LII1, p. 219 ss.
* Cilento, 1. c., p. 631.



820 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

daher unsere Bemerkungen mit dem Wunsche, Herr Dr. vom
Zychlinski möge seine Dissertation, deren hauptsächlicher-
Wert in der Klarstellung der Lehre des hl. Thomas von
der Unmöglichkeit eines geschöpflichen Wortes bei der visia
liegt, zu einer umfassenden Studie über die Theologie der
visio erweitern.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Yon P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHÜLTES 0. P.

(Fortsetzung aus V, p. 39—74)

Alexander von Haies, Albertus Magnus, Bona¬
ventura und Petrus von Tarantasia

Eine besondere Gruppe bilden die großen Vorläufer
bzw. Zeitgenossen des Aquinaten : Alexander Halensis,
Albertus Magnus, Bonaventura und Petrus de Tarantasia.

Alexander Halensis1 (f 1245) definiert in seiner
„Summa" den Glauben als „apprehensio et assensus veritatis
divinae" (III q. 78 nr. 1), wobei er das Erkennen als
materiellen, die Zustimmung als formalen Teil des Glaubens
erklärt — „credere dicitur formaliter assentire, materialiter
cognoscere" (q. 78 nr. 6 a. 3)2. Auf den Einwand, daß-
nach dieser Definition Wissen und Glauben identisch
erscheinen, antwortet er, man bezeichne mit Wissen entweder
ein Erkennen aus den Ursachen, bzw. eine Einsicht in
eine Sache oder aber überhaupt ein Erkennen im
allgemeinen Sinne des Wortes (q. 78 nr. 6 a, 5)8. Nur im
letzteren Sinne sei der Glaube ein Wissen. Darum erklärt
er mit Augustin das Glauben als „cum assensione cogitare"
und die Glaubenssätze oder -gegenstände (creditum) als
„cogitabile ens supra rationem primum, cui propter se
datur assensus" (q. 78 nr. 6 a. 2). Die Zustimmung beim.
Glauben erfolgt nämlich nicht „via rationis-1, d. h. aus
unmittelbarem Verstehen (per intellectum) oder aus Einsicht
in die Gründe, sondern um des Glaubensgegenstandes

Gott) willen. Die verschiedenen Glaubenslehren sind irr

1 Hoffmann I, 78—82. 2 Siehe oben Hugo von St. Viktor, p. 62 f"
' „Intellectus vocis vel signi universaliter praecedit fidem, intellectus-
vero rei sequitur fidem", q. 78 nr. 6 a. 6.


	Zur Theologie der visio beatifica

