
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen 255

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. Bernhard Bartmann: Lehrbuch der Dogmatik, 3. ver¬

mehrte und verbesserte Aufl. I. Band. Freiburg i. Br., Herder
1917. gr.-8° (XII, 452 p.).
Von den zwei Bänden, in welche die dritte Auflage dieses

vorzüglichen Lehrbuches der Dogmatik geteilt wurde, liegt der erste vor.
Verfasser verbindet den streng kirchlichen mit dem echt wissenschaftlichen

Standpunkt. Seine Beweisführung ist sachlich. Sowohl der
positive Teil als auch die Spekulation kommen zum gebührenden
Hechte. Das Wichtige ist vom weniger Wichtigen durch den Druck
unterschieden. Die Literatur ist mit relativer Vollständigkeit
verzeichnet und gut verwertet. Die Einwände der Protestanten und
Modernisten werden ruhig, aber entschieden abgewiesen. Manche
Paragraphe, z. B. der lange § 102, wären besser geteilt worden. Aus
pädagogischen Gründen wäre eine Numerierung der Absätze empfehlenswert.

T)sr koyog ojiegpauxos (p, 10) ist aus der Stoa entlehnt. — Träger
der kirchlichen Lehrgewalt ist nach Bartmann der mit dem Primate
in Verbindung stehende Gesamtepiskopat: „Die Lehrgewalt kulminiert
im römischen Papst, jedoch geht sie deshalb nicht ganz im Primat
auf. Auch die Bischöfe sind in ihrer organischen Verbindung mit dem
Papste wahrhaft Träger dieser Gewalt, nur nicht selbständig" (35 f.).
Aus dem Vatikanischen Konzil geht aber hervor, daß nur der Papst
der Träger der Lehrgewalt ist, während die Bischöfe nur Teilnehmer
an derselben sind. Fels der Kirche, ihr oberster Lehrer ist nur der
Nachfolger Petri. Alle anderen in der Kirche sind auf ihm gebaut
und werden von ihm gelehrt. Der Papst allein ist der Träger des
Primates. Die Lehrgewalt aber ist ein Teil des Primates : „primatu
supremam quoque magisterii potestatem comprehendi. (Denzinger 1832
Also ist auch der Papst der Träger der Lehrgewalt, wie er der Träger
des Primates ist. Die Definitionen des Papstes sind darum aus sich
unfehlbar (Denz, 1839), während sogar die Konzilsdefinitionen erst
durch die Zustimmung des Papstes unfehlbar werden. Die Bischöfe
sind eben auch im Lehren Untergebene (Denz. 1827) des Papstes.
Darum müssen die Bischöfe mit dem Papste in „organischer Verbindung"

stehen. Warum sind sie nicht selbständig? Weil sie nicht Träger
sind. „Wahrhaft Träger" und „nicht selbständig" sind Widersprüche.
Gewiß nehmen die Bischöfe „als gottgesandte Lehrer der Kirche
rechtlich und pflichtgemäß Anteil an der Aufgabe des kirchlichen
Lehramtes" (36), aber eben nur Anteil. Das gleiche gilt von der
Unfehlbarkeit. Sie eignet nur dem Papste als Träger, dessen Definitionen
darum, wie gesagt, „aus sich" unfehlbar sind; dem übrigen
Lehrkörper aber nur durch Teilnahme, so daß „der Gesamtepiskopat nur
in seiner Einheit mit dem Primatinhaber sich derselben erfreut" (36).
Es kann deshalb nicht gesagt fverden (a. a. 0.), daß der Papst ..auch"
für sich allein dieses Charisma besitzt. Der Ausdruck ea infaUibilitate
pollere (36) des Vatikanums bezieht sich nach dem Zusammenhange
auf den Umfang, nicht auf den Träger der Unfehlbarkeit. Mit Recht
wird gesagt, „daß es nur eine Unfehlbarkeit gibt" (36). Der Zusatz:
„wenn sie auch mehrfach hervortreten kann", ist bezüglich des Trägers
der Unfehlbarkeit zu verneinen, bezüglich der Ausübung der Unfehlbarkeit

zu bejahen, insofern es eine mehrfache Teilnahme an derselben



256 Literarische Besprechungen

gibt. Darum sagt Kard, Zigliara (Propaedeutica', Romae 1890, p.447):
in Christo et consequenter in eins Vicario vitalitas (infalULilitatis) per se

est, et ab Ecclesia, corpore, independens ; in Ecclesia autem, corpore, est ex
Christo et quatenus Christi Vicario unitur. Si praescindas a Christo eiusque
in terris Vicario, habes corpus ab anima, i. e. capite separatum, corpus
mortuum, in quo vitalitas vera Christi nulla est ; non habes nempe Ecclesiam,
et consequenter neque in ipsa infallibilitatem magisterii. Ahnlich Kard.
Billot (Tractatus de Ecclesia Christi2, lt<03, 720, 72i): .consilium
oecumenicum et Pontifex non sunt duo subiecta neque supnmae potestatis
neque etiam activae infallibilitatis. Non supremae potestatis, quia concilium,
earn non habet, nisi ratione Summi Pontificis, cuius auctoritas informat dc-
finitiones communi consensu conciliariter edictas ad unitatis Ecelesiae mani-
festationem. Neque etiam activae infallibilitatis, quia liaec infallibilitas
annectitur supremae potestati velut inseparabilis eius praerogativa. — Bei
der Kanonisation herrscht zwar Unfehlbarkeit, aber nur eine sekundäre,
kirchliche, weshalb fur dieselbe keine Glaubensgewißheit erforderlich
ist. Damit lösen sich alle dagegen vorgebrachten Schwierigkeiten (39 f.).
— Daß der aristotelische Gott nichts vom Weltgeschehen wisse (105),
ist zwar die gewöhnliche Ansicht, dürfte aber trotzdem nicht richtig
sein. Aristoteles will nur Gottes Unabhängigkeit von der Welt
hervorheben: vgl. Brentaro, Rolfes. — Die „definitive" Gegenwart ist
kein Gegensatz zur „zirkumskriptiven", sondern nur die „räumliche^
zur „nicht räumlichen". — Der Skeptizismus (144) bezüglich des
göttlichen Wissens des Freizukünftigen ist unangebracht, weil der hl. Thomas

und seine Schule diese schwierige Frage genügend aufgehellt
habeu. Nach Thomas ist die Wurzel aller Kontingenz, also auch aller
Freiheit, der göttliche Wille (S. th. I, 19, 8; 3 cg, 94; Periherm, 1. I
c. 9 lect. 1-1, nr. 22). Gott weiß aber, was er will. Also kann es für ihn
nicht die geringste Schwierigkeit für das Wissen des Freizukünftigen
geben. Bedauerlicherweise leugnet Molina und seine Schule das erwähnte
Prinzip des hl, Thomas und betrachtet es als „Widerspruch Daher alles
Dunkel und alle Verwirrung, die künstlich in diese Frage
hineingebracht worden ist. Der hl, Thomas bekämpft ausdrücklich (S. th. I,
14, 8 •) den Satz, daß Gott unsere freien Handlungen darum vorauswisse,

„weil sie zukünftig geschehen werden" (138), und mitReeht : weil er
dadurch „von den Kreaturen in Abhängigkeit gebracht" würde (139).
Es ist dies auch nicht die „Formel der Väter", wie behauptet wird.
Origenes und Augustinus sagen an den p. 139 angeführten Stellen
nur, daß das Vorherwissen Gottos die Natur des freien Aktes nicht
ändere, Hieronymus hat zwar die Formel, aber auch nur zur
Beleuchtung der Freiheit. Wenn man sie mit Thomas (S. th. I, 14, 8
als causa consequentiae erklärt, kann sie einen richtigen Sinn haben :

„Es folgt nämlich, wenn etwas zukünftig ist, daß Gott es vorher
gewußt habe; nicht aber sind die zukünftigen Dinge die Ursache, daß
Gott sie weiß". — Der Gründer des Thomismus ist nicht Baiiez (142),
sondern der hl. Thomas. Banez hat nur die Angriffe auf die Lehre
des hl. Thomas abgewehrt und dabei die thomistischen Prinzipien
angewendet (vgl. Dummermuth gegen Schneemann und Frins). Wie sicli
die Tbomisten bei der Lehre vom göttlichen Einfluß „durchaus auf
Thomas berufen" können (219), so können sie es auch bei der
Ablehnung des mittleren Wissens, das zur Beseitigung dieser
Lehre des hl. Thomas erfunden wurde, — Kirchliche „Reaktion"



Literarische Besprechungen 257

(178 u, ö.) klingt nicht gut. Ebenso ist der Ausdruck von einem
„subjektiv-legendarischen Boden der Vision" (368) bezüglich der Herz-
Jesu-Andacht unzart. Die Bestätigung der Kirche und die herrlichen
Früchte dieser Andacht zeigen, daß es eine objektiv-reale Vision war.
— Reformation (178) besser mit Anführungszeichen. — Generationen
eins quis enarrabit? Is. 53, 8 (p. 200), die oft mill leutete Stelle, gilt
nicht von der ewigen Zeugung des Sohnes. Das hebräische dor
bedeutet „Generation" im Sinne von „Zeitgenossen". Der Sinn ist: Wer
wird die Schlechtigkeit der Zeitgenossen des Messias beschreiben, die
ihn zu töten wagen? (cf. Knabenbauer, Isaias II, 310). — Da die
„nachtridentinische", richtiger molinistische Erklärung der „Verwundung"

der Natur durch die Erbsünde als „Unverletztheit" offenbar
gezwungen ist und von der alten Aulfassung abweicht (307), wird
eben an der letzteren festzuhalten sein. Die tägliche Erfahrung zeigt
nur zu sehr, wie schwach die Natur ist. Das ist aber keine unverletzte

Natur. — Nimmt man mit Suarez u. a. zwei Sein in Christus
an (356), so gefährdet man dadurch die hypostatische Vereinigung.
Hier zeigt es sich, wie wichtig die Lehre des hl. Thomas vom realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein für die Theologie ist. —
Thomas ist sicher im Jahre 1225 geboren (vgl 77). Das Supplementum
zur Summa theologiae verfaßte Reginald von Piperno, der Vertraute
des hl. Thomas (vgl. 78).

Graz A. Michelitsch

2. Dr. Carl Johann Jellouscliek 0. S. B.: Johannes von Neapel
(O. P.) und seine Lehre vom Verhältnisse zwischen Gott un|d
Welt. Ein Beitrag zur Geschichte der ältesten Thomistenschule,

A Wien, Mayer & Co, 1918, 8° (XVI, 128 pp.).
Vom Leben Johannes' de Regina, O, P., aus Neapel, wissen wir

nur, daß er 1315—17 Lehrer der Theologie in Paris war, diese seine
Tätigkeit in Neapel fortsetzte, Zeuge beim Imformationsprozeß über
die Heiligsprechung Thomas' von Aquin und bei dessen Iianonisation
1323 in Avignon zugegen war, 1324 beim Generalkapitel in Bordeaux
erschien, und 1336 noch lebte. Er gehört der zweiten Generation der
Schüler des hl. Thomas an. Von seinen Schriften sind erhalten:
1. Die Quodlibeta (Bibliothek von Toulouse, Ms. 744; Leipzig U. B.,
Ms. 512, fol. 135—189). —2. Die Quaestiones disputatae, welche auf
Veranlassung von Dominicus Gravina 0. P. zu Neapel 1618 gedruckt
wurden. Eine bibliographische Beschreibung dieses Werkes, auf dem
Jellouscheks Arbeit aufgebaut ist — er benützte ein Exemplar der
Seminarbibliothek zu Eichstätt — wäre erwünscht gewesen. In seiner
Lehre schloß sich Johannes im allgemeinen an Thomas an, zu dessen
ältesten Erklärern er zu rechnen ist. Johannes wird u. a. zitiert von
Capreolus, Turrecremata, hl. Antonin, Nigri, Bandellus, Prierias, Caje-
tan, Medina. Darin, daß er Christus zwei Existenzen zuschreibt, weicht
er von Thomas ab, weshalb er von Capreolus, Cajetan und Medina
getadelt wird. Dagegen hält er in der Lehre vom Verhältnis Gottes
zur Welt — dem Gegenstande vorliegender Schrift — vollständig mit
Thomas. Wie Esser und Rohner treffend sagen, stand Thomas in der
Frage nach der Möglichkeit einer ewigen Welt, auf rein kritischem
Standpunkte. Johannes frägt in der quaestio23: Utrum Deus potuerit
creaturam aliquam producers ab aeterno. Er wagt sich weiter vor als



258 Literarische Besprechungen

Thomas, vermag aber die seiner bejahenden Lösung entgegenstehenden
Schwierigkeiten, besonders die von der unendlichen Zahl herkommenden,

ebensowenig befriedigend zu lösen, als in unserer Zeit Isenkrahe.
Durch den Entropiesatz sind wir übrigens jetzt der Mühe von
Spekulationen über den anfangslosen Ursprung der gegenwärtigen Welt
enthoben, Über den göttlichen Einfluß auf. die geschöpfliche
Tätigkeit lehrt Johannes das gleiche, wie sein großer Landsmann.
Die quaestio 15 lautet bei ihm: Utrum Deus operetur in omni opérante.

Johannes stellt die These auf: Dicendum est simpliciter, De-
um operari in omni agente creato, non solum natural], sed etiam
voluntario (p. 129 b, B). Beim Beweis geht er vom Grundgedanken
der vollständigen Abhängigkeit der Geschöpfe von Gott aus; sie sind,
wie in ihrem Sein, so in ihrem Tätigsein vollständig auf Gott
angewiesen: omne ens creatum quantum ad totum suum esse est in continua
dependentia a primo ente Ergo et omne agens creatum quantum ad
omne et totum suAm agere continue dependet a primo agente et per
conseqüens primum agens agit in omni agente creato (129 b, B), Weil
ferner das Sein nur der allgemeinsten Ursache entströmen kann, das
Geschöpf aber Sein hervorbringt, muß Gott in jedem Geschöpfe wirken:
Cum efïectus actionis cuiuscunque sit ens seu esse, patet, quod
Deus est causa actionis cuiuscunque entis creati quantum ad actionis
terminum seu effectum (120 a, C —b, A). Gott ist, sagt er zusammenfassend,

die Ursache jeder geschöpflichen Tätigkeit als Geber und
Erhalter ihrer Kräfte, als Ursache des Seins, und als Auslöser und Beweger
aller Tätigkeit: Deus est causa omnis actionis creatae seu agit in omni
agente creato quantum ad actionis principium, scilicet sicut dans et
conservans virtutes omnium rerum, quae sunt eis principium actionum.
Et quantum ad actionis terminum seu effectum, quia scilicet omnis
efïectus creatus in ratione qua ens est Dei efïectus. Et quantum ad
actionis modum seu medium, quia scilicet applicat seu movet causas
omnes ad suos effectus (130 b, B). Bei diesem allseitigen Einfluß wahrt
Gott die Willensfreiheit, hält vom Willen jeglichen Zwang fern, weil
er dem Willen seiner Neigung entsprechend, secundum propriam incli-
nationem, bewegt: voluntas ergo semper movetur a Deo et tarnen num-
quam cogitur (131 b, B). Auch bezüglich der Sünde sagt Johannes
dasselbe wie Thomas, nämlich daß die Sünde als Handlung von Gott,
als Sünde vom Geschöpfe stamme: Deus est causa principalis actionis
peccati in ratione, qua actio, et ad talem actionem in ratione, qua
actio, movet liberum arbitrium, nec tarnen movet ipsum ad talem
actionem in ratione, qua est peccatum, sicut nec est causa talis actionis,
inquantum est peccatum (Ad 4, 131 a, C). Quétif-Echard (I, 567) und
Dummermuth (ö. Thomas et doctrina praemotionis physicae, 418) sagen
mit vollem Hecht, daß Johannes von Neapel in der Frage nach dem
göttlichen Einfluß den hl. Thomas nicht anders kommentiert habe,
als Banez und die späteren Thomisten (101). Jellouschek hat durch
seine vorzügliche Arbeit einen wertvollen Beitrag zur Geschichte des
Thomismus geliefert.

Graz A. Miclielitsch

3, H. Lesêtre: Der katholische Glaube. Nach der 14. Auflage aus
dem Französischen übersetzt von Emil Schäfer, Rottenburg
a. N. W. Bader 1914 (467 p.).



Literarische Besprechungen 259

Lesêtre-Bader bieten unter dem Titel: „Der katholische Glauben"
eine Darstellung des Inhaltes des katholischen Glaubens, eine kurze
Dogmatik. Die Art der Darstellung ist gefällig, aphoristisch, mit
apologetischem Einschlag. Es werden die Iiauptglanbenslehren ziemlich
eingehend und vollständig, wenn auch kurz dargestellt, meist mit den
"Worten der kirchlichen Entscheidungen, mit Anführung einer Schriftstelle

und mit einem Vernunftbeweise. Die Übersetzung ist im ganzen
trefflich gelungen, nur selten verraten Gallizismen, im ganzen nur das
Kolorit den französischen Ursprung. Die Lehre ist korrekt, in den
Kontreversfragen folgt sie der Jesuitenschule. Fehler, Mängel oder
Unklarheiten haben wir folgende notiert: P. IV wird ein Wort Pascals
zitiert, daß „es unmöglich ist, daß die, welche Gott nicht lieben, von
der Kirche überzeugt sind" — das ist ein jansenistischer Gedanke.
P. 20—23 wird die Beweisführung für die Wahrheit des Glaubens mittels
der Beglaubigung der Kirche als „praktische Methode" der
„wissenschaftlichen" oder „persönlichen" entgegengesetzt^ aber auch die
erste ist eine wissenschaftliche. P. 134 f. wird nur die Übertragung der
Strafe Adams, aber nicht die der Sünde Adams erklärt. P. 292 f. sind
die verurteilten Sätze Quesnels falsch gedeutet, die Verurteilung wollte
nicht ausschließen, daß Gott durch seine Gnade die guten Akte bewirke,
sondern nur besagen, daß er sie nicht ohne Mitwirkung und freie
Zustimmung des Menschen bewirke, so daß der Wille widerstreben kann.
P. 217 wird die Sichtbarkeit der Kirche mit Unrecht daraus abgeleitet,
daß sie der mystische Leib Christi ist. P. 350 wird die Gegenwart
Christi in der Euebaristie nach Art der Gegenwart der verklärten
Körper erklärt, das ist eine ungenügende Erklärung, da sie weder die
Gegenwart an verschiedenen Orten noch die Gegenwart des ganzen
Christus in jedem Teile der Hostie erklärt. Der Opfercharakter der
heiligen Messe wird p, 360 damit erklärt, daß sie „die genaue Darstellung
dessen ist, was Christus nach seinem Tode am Kreuze war", das
Meßopfer muß aber eine Erneuerung des Todes Christi selbst sein.
P. 863 könnte es scheinen, daß deneD, für welche die heilige Messe gelesen
wird, nur die Frucht des Gebetes Christi zugewendet werde. P. 382,
383 werden die Motive der unvollkommenen Keue nicht richtig
„selbstsüchtig" und die Keue selbst „eigennützig" genannt, die Atrition
entspricht der Selbstliebe, die berechtigt sein kann und darum nicht
selbstsüchtig und eigennützig genannt zu werden verdient. P. 398 heißt
es, daß das Diakonat durch Vermittlung der Apostel eingesetzt worden
sei. Die Vorherbestimmung (P. 440 f.) wird sehr ungenau und mangelhaft

erklärt, so hat Gott nicht nur „zum voraus gesehen", sondern
„vorhergesehen", wie sich der Mensch verhalten werde. Falsch ist es,
daß der Wille Gottes nur auf die Handlungen gehe, „bei denen die
Freiheit des Menschen unberührt bleibt" (was soll das übrigens heißm
„nämlich nur auf die Gnaden, durch die Gott dem Willen zuvorkommt
und auf die Vergeltung, die er nach dem Verhalten des Menschen
einrichtet", der vorherbestimmende Wille Gottes geht doch offenbar auch
auf die freie Tat des Menschen selbst, allerdings unbeschadet der freien
Entschließung des Menschen. Ein wenig mehr Einschlag aus den Ideen
des hl, Thomas würde überhaupt der Darstellung sehr zum Vorteil
gereichen. Von diesen Mängeln abgesehen verdiente das Buch weiteste
Verbreitung, besonders in mehr oder weniger gebildeten Laienkreisen.

Ettal P. Reginald M. Schuttes 0. P.




	Literarische Besprechungen

