Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Zur Mystik des hl. Bonaventura
Autor: Leonissa, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Mystik des hl. Bonaventura 215

ZUR MYSTIK DES HL. BONAVENTURA
Von P, JOSEF LEONISSA O. M. Cap.

Wie die Mystik des hl. Thomas von Aquin (vgl. Divus Tho-
mas III, 282—25b6), so ist auch die Mystik seines Freundes, des.
hl. Bonaventura, durchaus die der christlichen Uberlieferung. Fiir
diese tritt der Doctor Seraphicus eifrig mit seinem ganzen Ansehen
ein, — Im zweiten Sentenzenbuch (dist 23, a. 2, q. 8) spricht der
heilige Lehrer von einer vierfachen tibernatiirlichen Gotteserkenntnis:
von der per fidem, per contemplationem, per apparitionem,
per apertam visionem. Die contemplatio ist ihm eine ausge-
zeichnete Gnade: ,Et primum (modus cognoscendi Deum, sc. per
fidem) est gratiae communis, secundum (per contemplationem)
est gratiae excellentis, tertium (per apparitionem) gratiae
specialis et quartum (per apertam visionem) gloriae
(gratiae) consummauntis.* Gott wird erkannt durch etwas dem Ver-
stande Gegenwirtiges, und zwar kann dies dem erkennenden gegen-
wiirtig sein oder einem anderen. Wenn letzteres, ist die Erkenntnis
die des Glaubens; wenn ersteres, findet die contemplatio, die.
apparitio oder die aperta visio statt: ,Omne enim quod
cognoscitur, cognoscitur per aliquid praesens; si igitur Deus.
cognoscitur. necesse est, quod per aliquid praesens intellectui cogno-
scatur; praesens autem voco hic secundum quod Augustinus (Tract. 1
in Toann. nr. 19) vocat, quod praesens est intellectui ad videndum, Aut
igitur cognosco Deum per hoe, quod est praesens mihi aut per hoc,
quod est praesens alii. Si per hoc, quod est praesens alii, sic est
cognitio fidei. Quod enim Deus sit trinus et unus, hoc ego credo.
Dei Filio, qui hoc enarravit (Io, 1, 18) et praedicavit, et Spiritui
Sancto, qui hoc inspiravit. ,Quod enim credimus, debemus auctoritati,
sicut dicit Augustinus de Utilitate credendi (c. 11, nr, 25). — Si autem
cognosco Deum per hoc quod est praesens mihi, hoc potest esse
tripliciter: aut per hoc, quod est praesens mihi in effectu proprio;
et tunc est contemplatio, quae tanto est eminentior, quanto
effectum divinae gratine magis sentit in se homo, vel quanto etiam
melius scit considerare Deum in exterioribus creaturis., — Aut est
praesens mihi in signo proprio; et sic est apparitio, sicut
apparuit Deus Abrahae (Gen. 18, 1sqq.) in subiecta creatura, quae
ipsum Deum figurabat; et sicut Spiritus Sanctus apparuit in columba.
— Aut est praesens Deus in lumine suo et in se ipso; et sic est
cognitio, qua videtur Deus in vultu suo, sive facie ad faciem; et sic
est aperta visio, quae tota dicitur merces omniaum meritorum.“

Die Beschauung wird hier scharf unterschieden von der ap-
paritio; die Beschauung ist gratiae excellentis, die apparitio da-
gegen gratiae specialis. So wird wesentlich die Beschauung unter-
schieden von ihren etwaigen (wuonderbaren) Begleiterscheinungen
(Visionen, Offenbarungen). Damit ist auch schon der Grundirrtum
zuriickgewiesen, die Beschauung sei ein Charisma (gratia gratis data).
Ein solches ist die apparitio und @hnliches, d. i, eben gratiae spe-
cialis. Die Beschauung ist Wirkung der Gaben des Heiligen Geistes,
inshesondere der Gaben der Weisheit, des Verstandes und der Wissen-
schaft, d. i, gratine excellentis, wie das spiiter vom heiligen
Lehrer noch niher ausgetiihrt wird. Die Beschauung hilt er fir um



216 Zur Mystik des hl. Bonaventura

so vollkommener, je mehr die beschauende Seele in sich das géttliche
‘Gnadenwirken wahrnimmt oder je besser sie Gott in den Geschépfen
zu erkennen vermag. So erklirt er uns also hier kurz schon Natur,
Ursprung und Gradunterschied der Beschauung. Daf} diese kein so-
genanntes Charisma ist, ergibt sich auch daraus, weil selbst der ex-
cellentissimus modus contemplandi, wie nach Dionysius die oratio in
caligine genannt wird, als erstrebenswert hingestellt (ad 6) wird, da
doch das Verlangen nach Wunderdingen, wie die Charismen sind, aus-
zuschlieflen ist: ,Hunc modum cognoscendi (Deum) arbitror cuilibet
viro iusto in via ista esse quaerendum.,” Alle sind wir ja berufen, zur
vollkommenen Vereinigung mit Gott zu gelangen. Dazu sind uns in
der heiligen Taufe mit der heiligmachenden Gnade die gottlichen
Tugenden nebst den Gaben des Heiligen Geistes verliehen worden.
Die Gottvereinigung kann nur stattfinden mittels der gottlichen Tu-
genden, welche durch die Gaben des Heiligen Geistes vervollkommnet
werden. Letzteres nun geschieht gerade in der Beschauung.

Von dieser Gottvereinigung mittels der Beschauung redet der
hl. Bonaventura in seinem Itinerarium (bes, 4. u, 7. Kap.), Gott ist
unserem Geiste tiberaus nahe; denn von Natur triigt die Menschen-
seele das Bild der heiligsten Dreifaltigkeit. Gleichwohl gibt es so
wenige, welche in sich selbst diese erste Ursache, diesen héchsten,
ewigen Ursprung betrachten, was indes nicht zu verwundern ist:
wSed ratio est in promptu, quia mens humana, sollicitudinibas di-
stracta, non intrat ad se per memoriam; phantasmatibus obnu-
bilata, non redit ad se per intelligentiam; concupiscentiis
illecta, ad se ipsam nequaquam revertitur per desiderium suavi-
tatis internae et laetitiae spiritualis, ldeo totaliter in his sensibilibus
iacens, non potest ad se tanquam ad Dei imaginem reintrare.“ Die
irdischen Sorgen zerstreuen das Geddchtnis; die Sinnesbilder ver-
dunkeln den Verstand; die Lockungen der Begierlichkeit hindern das
Verlangen nach innerer Wonne und geistlicher Freude, So giinzlich
in die sinnlichen Dinge verstrickt, achtet man nicht auf das Bild
‘Gottes im Innern. Damit nun unsere Seele sich losmache vom Sinn-
lichen und sich erhebe zum Schauen ihrer selbst und der ewigen
Wahrheit in ihr, muBte die in Christus menschgewordene Wahrheit
die in Adam gefallene und verdorbene Natur erneuern und heilen :
4Bt quoniam, ubi quis ceciderit, necesse habet ibidem recumbere, nisi
apponat quis et adiiciat, ut resurgat (Is. 24, 20); non potuit
anima nostra perfecte ab his sensibilibus relevari ad contuitum sui et
aeternae Veritatis in se ipsa, nisi Veritas, assumta forma humana in
Christo, fieret sibi scala reparans priorem scalam, quae fracta fuerat
in Adam.* Die frither unversehrte und vollkommene Natur war eben
infolge des Siindenfalles angesteckt und verdorben und konnte nur
mehr auf tibernatiirlichem Wege geheilt und geheiligt werden. Eben
aber dazu ist Christus, wie der Apostel (1. Tim. 2, ) sagt, unser
Mittler geworden: ,Ideo, quantumcumque sit illuminatus quis lumine
naturae et scientiae acquisitae, non potest intrare in se, ut in se ipso
delectetur in Domino (Ps. 86, 4), nisi mediante Christo, qui
(Ioan, 10, 9) dicit: Ego sum ostium., Per me si quis introierit,
salvabitur et ingredietur et egredietur et pascua
inveniet.“ Zu dieser Tiire aber, die Chrictus ist. kommen wir nur
dadurch, daB wir an ihn glauben, auf ihn hoffen und ihn lieben, also
mittels der drei géttlichen Tugenden. Diese sind eben das Mittel zur



Zur Mystik des hl. Bonaventura 217

‘Gottvereinigung; je vollkommener diese in uns werden, desto inniger
werden wir mit Gott vereint: ,Ad hoc autem ostium non appropin-
«quamus, nisi in ipsum credamus, Speremus et amemus.
Necesse est igitur, si reintrare volumus ad fruitionem Veritatis tan-
quam ad paradisum, quod ingrediamur per fidem, spem et ¢ari-
tatem mediatoris Dei et hominum Jesu Christi, qui est tanquam
lignum vitae in medio paradisi (Prov.3,18). Supervestienda
est igitur imago mentis nostrae tribus virtutibus theologicis, quibus
.anima purificatur, illuminatur et perficitur, et sic
imago reformatur et conformis supernae Jerusalem efficitur et pars
Ecclesiae militantis, quae est proles, secundum Apostolum, Jerusalem
-coelestis. Ait enim (Gal, 4, 26): Illa quae sursum est Jeru-
salem libera est, quae est mater nostra.®

Wenn nun die Seele vollkommener durch Glaube, Hoffaung und
Liebe vereint wird mit Jesus Christus, der da ist als das ungeschaffene,
.geoffenbarte und menschgewordene Wort, ,der Weg, die Wahrheit
und das Leben%, erfafit sie in tibernatiirlicher Erkenntnis und Liebe
wie mit besonderen geistigen Sinnen die hochste Schénheit, den
hdchsten Wohlklang, den gréfiten Wohlgeruch, die h&chste Wonne,
-die grofite Freude und wird so zubereitet zu hohen Geisteserhebungen
-der Andacht, Bewunderung und Freude: ,Anima igitur credens,
sperans et amans Jesum Christum, qui est Verbum incarnatum,
increatum et inspiratum, scilicet via, veritas et vita;
dum per fid e m credit in Christum tanquam in Verbum inereatum,
quod est Verbum et splendor Patris, recuperat spiritualem auditum
etvisum, auditum ad suscipiendum Christi sermones, visum ad
considerandum illius lucis splendores. Dum autem spe, suspirat ad
suscipiendum Verbum inspiratum, per desiderium et affectum re-
-cuperat spiritnalem olfactum, Dum caritate complectitur Verbum
incarnatum, ut suscipiens ab ipso delectationem et ut transiens in
illud per ecstaticum amorem, recuperat gustum et tactum. Quibus
-sensibus recuperatis, dum sponsum suum videt et audit, odoratur,
gustat et amplexatur, decantare potest tanquam sponsa Canticum
eanticorum, quod factum fuit ad exercitium contemplationis secundum
hunc quartum gradum, quem nemo capit, nisi qui accipit (Apoc.
2, 17), quia magis est in experientia affectuali quam in consideratione
rationali. In hoc namque gradu, reparatis sensibus interioribus ad
sentiendum summe puichrum, audiendum summe harmonicum, odo-
randum summe odoriferum, degustandum summe suave, apprehendendum
summe delectabile, disponitur anima ad mentales excessus, scilicet per
devotionem, admirationem et exultationem, secundum
illas tres exclamationes, quae fiunt in Canticis canticorum (3, 6; 6, 9;
'8, ). Quarum prima fit per abundantiam devotionis, per quam fit
anima sicut virgula fumi ex aromatibus myrrhaeet
thuris; secunda per excellentiam admirationis, per quam fit
anima sicut aurora, luna et sol, secundum processum illuminationum
suspendentium animam ad admirandum sponsum consideratum; tertia
per superabundantiam exsultationis, per quam fit anima suavissi-
mae delectationis deliciis affluens, innixa totaliter super di-
lectum suum.“

Die hier angefiihrten geistigen Sinne sind dem hl. Boraventura
keineswegs neue hohere Sinne nach Art der Engel (vgl. Lamballe,

Divus Thomas V.(Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX1IT.) 15



218 Zur Mystik des hl. Bonaventura

a. a. O, p. 85, Note 1, -u. p. 101), sondern blofie geistige Zustinde,
Auftassungen, Wahrnehmungen, Begriffe, wie er ausdriicklich in
seinem Breviloquium (Pars V, c¢. 6) sagt: ,Sensus spirituales...
non dicunt novos habitus, sed status delectationum et usus spi-
ritualium speculationum, quibus replentur et consolantur spiritus.
virorum iustorum.* Spiter heifit es daselbst: ,Sensus spirituales
dicunt perceptiones mentales circa veritatem contemplandam.“ Sie-
werden geistige Sinne genannt, weil sie den Wahrnehmungen der
korperlichen Sinne #hnlich sind und der Name der Ursachen den
Wirkungen beigelegt wird. Ferner heifit es auch: ,Quibus (i, e. sen-
sibus spiritualibus) videtur Christi sponsi summa pulchritudo.
sub ratione Splendoris; auditur summa harmonia sub ratione
Verbi; gustatur summa dulcedo sub ratione Sapientiae com-
prehendentis utrumque, Verbum scilicet et Splendorem; odoratur
summa fragrantia sub ratione Verbi inspirati in corde; astrin-
gitur summa suavitas sub ratione Verbi incarnati, inter nos
habitantis corporaliter et reddentis se nobis palpabile, osculabile,.
amplexabile per ardentissimam caritatem, quae mentem nostram per
ecstasim et raptum transire facit ex hoc mundo ad Patrem® —
Bei der Beschanung kommt es mehr auf die Liebe an, wie der heilige
Lehrer (Itiner. c. 4) oben sagte, als auf die Erkenntnis: ,magis est in ex-
perientia affectuali quam in consideratione rationali.* AmSchlusse dieses
Kapitels betont er dies noch weiter und eindringlicher, indem er die-
erhabene Umgestaltung der Seele auf die Liebe Christi zuriickfiihrt,
die durch den Heiligen Geist in unseren Herzen ausgegossen ist:.
»Quibus omnibus luminibus intellectualibus mens nostra repleta, a
divina Sapientia tanquam domus Dei inhabitatur, effecta Dei filia,
sponsa et amica; effecta Christi capitis membrum, soror et coheres,.
effecta nihilominus Spiritus sancti templum, fundatum per fidem, ele-
vatum per spem et Deo dicatum per mentis et corporis sanctitatem..
Quod totum facit sincerissima caritas Christi, quae diffunditur in
cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est
nobis (Rom b, ), sine quo Spiritu non possumus scire secreta Dei,
Sicut enim quae sunt hominis nemo potest scire nisi spiritus.
hominis, qui est in illo; ita et quae sunt Dei nemo scit
nisi spiritus Dei. — In caritate igitur radicemur et fundemur, ut
possimus comprehendere cum omnibus Sanctis, quae sit
longitudo aeternitatis, quae latitudo liberalitatis, quae subli-
mitas maiestatis et quod profundum sapientia iudicantis,*

Durch die drei gottlichen Tugenden wird unsere Seele mit Gott:
vereint, ganz besonders durch die Liebe, welche allein in der ewigen.
Seligkeit bleibt. Gerade aber in der Beschauung werden diese gott-
lichen Tugenden, insbesondere die Liebe, vollkommen. Vor allem ist
die Liebe Ursprung und Ziel der echt mystischen Beschauung, die sich
eben dadurch von jeder blof3 natiirlichen und allen falschen Abarten
durchaus unterscheidet. Noch deutlicher zeigt sich dies bei der voll-
kommenen Beschauung, beim sechsten Grade im Itinerarium (7. Ka-
pitel): ,Postquam mens nostra contuita est Deum extra se per
vestigia et in vestigiis, intra se per imaginem et in imagine,
supra se per divinae lucis similitudinem super nos relucentem et
in ipsa luce, secundum quod possibile est secundum statum viae et
exercitium mentis nostrae; cum tandem in sexto gradu ad hoc



Zur Mystik des hl. Bonaventura 219

pervenerit, ut speculetur in principio primo et summo et mediatore
Dei et hominum, Jesu Christo ea quorum similia in creaturis
nullatenus reperiri possunt, et quae omnem perspicacitatem humani
intellectus excedunt: restat, ut haec speculando transcendat et transeat
non solum mundum istum sensibilem, verum etiam semetipsam: in
quo transitu Christus est via et ostium, Christus est scala et
vehiculum tanquam propitiatorium super arcam Dei
collocatum et sacramentum a saeculis absconditum.“
Wohl zu beachten ist, dafl St. Bonaventura immer, selbst bei der
vollkommensten Beschauung hienieden, auf Christus, auf das Verbum
incarnatum, auf die heiligste Menschheit Jesu hinweist: ,per Christum
hominem ad Christum Deum.

wAd quod propitiatorium (heifit es im Texte weiter) qui aspicit
plena conversione vultus, aspiciendo eum in cruce suspensum per
fidem, spem et caritatem, devotionem, admirationem, exsultationem,
appretiationem, laudem et jubilationem; pascha, hoc est transitum,
cum eo facit, ut per virgam crucis transeat mare rubrum, ab Aegypto
intrans desertum, ubi gustet manna absconditum, et cum
Christo requiescat in tumulo quasi exterius mortuus, sentiens tamen,
quantum possibile est secundum statum viae, quod in cruce dictum
est latroni cohaerenti Christo: Hodie mecum eris in para-
diso.“ Als Beispiel dieser vollkommenen Beschauung fiihrt unser
heiliger Lehrer den heiligen seraphischen Vater Franziskus an. Er
schreibt nimlich weiter: ,Quod etiam ostensum est beato Francisco,
cum in excessu contemplationis in monte excelso — ubi haec, quae
scripta sunt, mente tractavi — apparuit Seraph sex alarum in cruce
confixus, ut ibidem a socio eius, qui tunc cum eo fuit, ego et plures
alii audivimus; ubi in Deum transiit per contemplationis excessum ;
et positus est in exemplum perfectae contemplationis, sicut
prius fuerat actionis, tanquam alter Jacob et Israel, ut omnes
viros vere spirituales Deus per eum invitaret ad huinsmeodi transitum
et mentis excessum magis ¢xemplo quam verbo,*

Um aber zur mystischen Beschauung, zumal zur vollkommenen,
zu gelangen, ist ein erhabenes Gnadenwirken des Heiligen Geistes
notig und unserseits ein geheimnisvoller, mystischer, geistiger Tod.
Dieser Weg nun wird jetzt niher gezeigt: .In hoc autem transitu, si
sit perfectus, oportet quod relinquantur omnes intellectuales opera-
tiones, et apex affectus totus transferatur et transformetur in Deum.
Hoc autem est mysticam et secretissimum, quod nemo novit, nisi
qui accipit, necaceipit, nisi qui desiderat, nec desiderat nisi quem
ignis Spiritus sancti medullitus inflammat, quem Christus misit in
terram. It ideo dicit Apostolus (1. Cor. 2, 10sq.), hanc mysticam
sapientiam esse per Spiritum sanctum revelatam.* Freilich ist auch
unserseits ein Mitwirken erforderlich; es gilt keineswegs, wie der so-
genannte Quietismus will, ein volliges Untitigsein unserseits; wir
miissen uns gewissermaflen zubereiten, aber alles hingt schliefilich
von der Gnadengabe des Heiligen Geistes ab. Darum werden auch die
mystischen Zustinde ein pati divina, ein Leiden gottlichen Gnaden-
wirkens genannt. Je michtiger der Heilige Geist mit den Gnaden-
gaben einwirkt, desto geringer miissen wir eigenes Bemiihen ein-
schiitzen; da gilt so recht volles Miitrauen in uns und ginzliche
Hingabe an Gott mit unerschiitterlichem Gottvertrauen., Darum heifdt

16%



920 Zur. Mystik des hl. Bonaventura

es weiter: ,Quoniam igitur ad hoc nihil potest natura, modicum
potest industria, parum est dandum inquisitioni, et multum unctioni;
parum dandum est linguae, et plurimum internae laetitiae; parum
dandum est verbo et secripto, et totum Dei dono, scilicet Spiritui
sancto; parum aut nihil dandum est creaturae, et totum creatrici
essentiae, Patri et Filio et Spiritui, dicendo cum Dionysio (Mystica
Theologia, ¢. 1, § 1) ad Deum Trinitatem: ,Trinitas superessentialis
et superdeus et superoptime Christianorum inspector theosophiae, dirige
nos in mysticorum eloquiorum superincognitam et superlucentem et
sublimissimum verticem; ubi nova et absoluta et inconversibilia theo-
logiae mysteria secundum superlucentem absconduntur occulte docentis
silentii caliginem in obscurissimo; quod est supermanifestissimum,
supersplendentem, et in qua omne relucet, et invisibilium superbonorum
splendoribus superimplentem invisibiles intellectus.' Hoc ad Deum.*

Da bei der mystischen Beschauung und bei der vollkommenen
Gottvereinigung alles von der allgiitigen, durchaus unverdienten gott-
lichen Gnadengabe abhdogt, darum ist vor allem der dreieinige Gott
anzuflehen, dieses unverdiente Gnadengeschenk huldvollst mitzuteilen.
Je demiitiger dieses Flehen und Bitten sein wird, desto sicherer und
schneller kann es auf Erhérung rechnen; denn dann wird auch die
boharrliche Zubereitung nicht fehlen, soweit es nur immer méglich
ist. Dazu leiten die folgenden Worte an den Freund an: »Ad amicum
autem, cui haec scribuntur, dicatur cum eodem: ,Tu autem, o amice,
circa mysticas visiones (contemplationes), corroborato itinere, et sensus
desere et intellectuales operationes et sensibilia et invisibilia et omne
non ens et ens, et ad unitatem, ut possibile est, inscius restituere
ipsius, qui est super omnem essentiam et scientiam, Ktenim te ipso
et omnibus immensurabili et absoluto purae mentis excessu, ad super-
esseutialem divinarum tenebrarum radium, omnia deserens et ab
omnibus absolutus, ascendes.* Hier ist Rede von einem Grade der
Beschauung, von der oratio in caligine. Vor lauter Uberfiille
des gottlichen Lichtes ist der Verstand gleichsam blind, im tiefsten
Dunkel, aber der Wille ist ganz entflammt von goéttlicher Liebe. Volle
Abkehr von allem, was nicht Gott ist, der sogenannte mystische Tod,
ist der Weg zu dieser erhabenen Beschauung: ,,Si autem quaeras, quo-
modo haec fiant, interroga gratiam, non doctrinam; desiderium, non
intellectum ; gemitum orationis, non studium lectionis; sponsum, non
magistrum; Deum, non hominem; caliginem, non claritatem; non
lucem, sed ignem totaliter inflammantem et in Deum excessivis un-
ctionibus et ardentissimis affectionibus transferentem. Qui quidem
ignis Deusest, et huius caminus est inJerusalem (I 381,9),
et Christus hunc accendit in fervore suae ardentissimae passionis,
quem solus ille vere percipit, qui dicit: Suspendium elegit
anima mea, et mortem ossa mea (Iob. 7, 15). Quam mortem
qui diligit videre potest Deum, quia indubitanter verum est: Non
videbit me homo et vivet (Ex. 83, 20). — Moriamur igitur et
ingrediamur in caliginem, imponamus silentium sollicitudinibus, con-
cupiscentiis et phantasmatibus: transeamus cum Christo crucifixo ex
hoc mundo ad Patrem (lo. 18, 1), ut, ostenso nobis Patre, di-
camus cum Philippo: Sufficit nobis; audiamus cum Paulo:
Sufficit tibi gratia mea; exultemus cum David (Ps. 72, 26;
105, 48) dicentes: Defecitcaro mea et cor meum, Deus



Zur Mystik des hl. Bonaventura 221

cordis meiet pars mea Deusinaeternum. Benedictus
Dominusinaeternum, et dicet omnis populus: Fiat,
fiat. Amen.* Diesen geistigen, mystischen Tod ist so wahrhaft ge-
storben unser heiliger seraphischer Vater Franziskus und darum ging
er auch in so erhabener Beschauung ein in das geheimnisvolle Dunkel
der Gottheit und ward beim Andenken an das Leiden und Sterben
Jesu so voll und ganz versenkt in das Feuermeer der gittlichen Liebe,
dafs Wald und Au stets wiederténte von seinem heifien Liebesseufzer :
yDeus meus et omnia! Mein Gott und mein Alles!® So prigt sich
denn die echte seraphische Mystik wie des heiligen Vaters IFranziskus,
so auch des wahren Sohnes, des hl. Bonaventura aus in den beiden
Worten: Armutund Liebe. Armut als vollkommene Losschilung
und BlsBe von aller Kreatur; Liebe als vollkommene Hingabe an
Gott allein, als vollkommene Gleichférmigkeit mit Gottes heiligstem
Willen: Deus meus et omnial%

Wiederholt dufiert sich unser Doctor Seraphicus tiber die Be-
schauung in caligine, so im Sentenzenkommentar an der gleich anfangs
erwihnten Stelle. Da nun heif3t es bei der zweiten Meinung betreffs
der Gotteserkenntnis Adams vor dem Siindenfalle: ,Dicit Dionysius
in libro de Mystica Theologia (c. 1, § 1), quod excellentissimus modus
contemplandi est ignote ascendere, quia nec ipse Moyses Deum
valuit videre, et ideo introductus dicitur fuisse in caliginem. Unde
Dionysius vocat (§ 2) eos indoctos, qui dicunt, se nosse eum qui
posuit tenebras latibulum suum* (Ps. 17, 12), Weiter
(ad 6) wird gesagt: ,Oculi aspectus in Deum figi potest, ita quod ad
nihil aliud aspiciat; attamen non perspiciet vel videbit ipsius
lucis claritatem, immo potius elevabitur in caliginem et ad hanec
cognitionem elevabitur per omnium ablationem, sicut Dionysius dicit
in libro de Mystica Theologia (c. 1, § 2, et ¢. 2sq.), et vocat istam
cognitionem doctam ignorantiam, Haec enim est in qua mirabi-
liter inflammatur aftectio, sicut eis patet, qui aliquoties consueverunt
ad anagogicos elevari excessus, Hunc modum cognoscendi arbitror
cuilibet viro iusto in via ista esse quaerendum; quodsi Deus aliquid
ultra faciet, hoe privilegium est speciale, non legis communis.“ Hier
wendet sich der heilige Lehrer mit aller nur wiinschenswerten Deut-
lichkeit gegen den Grundirrtum, die Beschauungsgnade sei eine
gratia gratis data, sei ein Charisma, sei wunderbar und man diirfe
sie nicht wiinschen und erbitten. Er sagt selbst von dem ,excellentis-
simus modus contemplandi®, bei welcher die Seele in caliginem
erhoben wird, daf} er ,cuilibet viro iusto in via ista esse quaerendum,
daf er ,legis communis“ sei. Wunderbare Dinge sind nicht zu er-
bitten, sie sind eine besondere (nor legis communis) Bevorzugung :
nquodsi Deus aliquid ultra faciet, hoc privilegium est speciale®.

Von der docta ignorantia ist auch Rede im Breviloquium.
Gleich nach den sehon angefiihrten Worten: ,Sensus ... spirituales
dicunt perceptiones mentales circa veritatem contemplandam® folgt:
»Quae quidem contemplatio in Prophetis fuit per revelationem
quantum ad triplicem visionem, scilicet corporalem, imaginativam et
intellectualem (d. i. auf wunderbare Weise); in aliis vero iustis re-
peritur per speculationem, quae incipit a sensu et pervenit ad
imaginationem et de imaginatione ad rationem, de ratione ad intel-
lectum, de intellectu ad intelligentiam; de intelligentia vero ad sa-



292 Zur Mystik des hl. Bonaventura

pientiam sive notitiam excessivam, quae hic in via incipit, sed con-
summatur in gloria sempiterna, It in his gradibus consistit scala
Jacob, cuius cacumen attingit coelum (Gen. 28, 12); et
thronus Salomonis, in quo residet Rex sapientis.imus et vere
pacificus et amorosus ut sponsus speciosissimus et desiderabilis
totus (Cant. 5, 16); in quem desiderant Angeli prospi-
cere (L Petr. 1, 12), et ad quem suspirat desiderium sanctarum
animarum, sicut cervus desiderat ad fontes aquarum
(Ps. 41, 1). Quo quidem desiderio ferventissimo ad modum ignis spiritus
noster non solum efficitur agilis ad ascensum, verum etiam quadam
ignorantia docta supra se ipsum rapitur in caliginem et ex-
cessum, ut non solum cum sponsa (Cant. 1, 3) dicat: In odorem
unguentorum tuorum curremus, verum etiam cum Pro-
pheta (Ps. 138, 11) psallat: Et nox.illuminatio mea in deli-
ciis meis, Quam nocturnam et deliciosam illuminationem nemo
novit nisi qui probat, nemo autem probat nisi per gratiam divinitus
datam, nemini datur, nisi ei qui se exercet ad illam.“

Wie schon gesagt, wird die Gottvereinigung erlangt mittels der
gottlichen Tugenden; diese aber werden vollendet durch die mystische
Beschauung, welche bewirkt wird von den Gaben des Heiligen Geistes,
insbesondere der Gabe des Verstandes und der Weisheit, aber auch
der Wissenschaft. St. Bonaventura behandelt diese Gaben eigens in
seinem Sentenzenkommentar sowie in seinen Collationes de donis
Spiritus Sancti. Im Kommentar (3. Sent. dist. 85, q. 3) behandelt er
das donum intellectus, das zunichst den Glauben vollendet, aber auch
michtig die Liebe entziindet und die Hoffnung stdrkt. Diese Gabs
verleiht ein Licht, durch das wir den Glaubensinhalt vernunftgemif
erkennen, und zwar in bezug auf den Schopfer wie auf die geistigen
Geschopfe. Darnach wird der eigentiimliche Akt und Gegenstand der
Gabe bestimmt. Dieselbe betiitigt sich somit bei der Beschauung des
Schopfers und der geistigen Kreatur: ,Cognitio de Deo sub ratione
veri potest haberi secundum triplicem modum: uno modo habetur
cognitio de Deo per simplicem assensum; alio modo per ra-
tionisadminiculum; tertio modo per simplicem contui-
tum, Primum est virtutis fidei, cuius est assentire; secundum est
doni intellectus, cuius est credita per rationem intelligere; tertinum est
beatitudinis munditiae cordis, cuius est Deum videre. Quoniam ergo
rationes, secundum quas iuvamur ad credita intelligenda, accipiuntur
non solum a conditionibus Creatoris, sed etiam a conditionibus crea-
turae spiritualis, quae inter creaturas habet proximiorem assimila-
tionem ad Creatorem; hinc est, quod donum intellectus — cuius actus
est in contemplationem summi Veri elevare per lumen, quod non
solum facit assentire, sed etiam per congruas rationes credita intelli-
gere — non solum attenditur in contemplatione creatricis essentiae,
sed etiam spiritualis creaturae. Et ex hoc patet, quis sit actus et
obiectum proprium ipsius doni intellectus: quoniam obiectum
eius est ipsum Verum aeternum, in quantum intelligibile, non solum
secundum proprias conditiones, sed etiam secundum proprietates crea-
turarum sibi similivm ... Actus vero eius est contemplari ipsum
verum creditum, ut devotius credatur et ardentius diligatur. Et ita
donum intellectus consistit in contemplatione rationali Creatoris et
spiritualis creaturae.*



Zur Mystik des hl. Bonaventura 223

In der 8. Collatio de Jdonis Spiritus Sancti (Nr. 2—6) ist Rede
von der demiitigen Dankbarkeit, mit der das donum intellectus auf-
‘zunehmen ist, sowie von der Zubereitung zu dieser Aufnahme: ,,Donum
istud requirit, hominem esse gratum Deo, et facit, qued homo re-
-cognoscat se ipsum et donum et doni principium; et in-
telligendo doni principium recognoscat homo se ipsum, et sic
gratins agat. Bt tunc benedicit Deum et refundit puleritudinem
-doni in ipsum auctorem doni et ipsum laudat et dantem non im-
pugnat. — Disponimus autem nos ad suscipiendum istud donum per
tria: primo, per vitae sanctimoniam; secundo, per mans u e-
tudinis tractabilitatem; et tertio, per intelligentiae
captivationem, ut benedicamus auctorem istius doni.* Diese
-dreifache Zubereitung wird dann im einzelnen niher behandelt, zuerst
die Heiligkeit des Lebens: ,Primo, dico, disponimus nos ad
recipiendum istud donum intellectus per vitae sanctimoniam;
unde Isaias (28, 9): Quem docebit scientiam, et quem
intelligere faciet auditum? Ablactatos a lacteet
avulsos ab uberibus. — Lac significat dulcedinem delecta-
tionum carnalium, qua dulcedine pascuntur carnales et infantes, id
-est, qui sequuntur motus infantiles. Et quamdiu homo coniunctus e:t
istis consolationibus carnalibus, dicitur lactans et non est idoneus
ad suscipiendum solidum cibum vitae et intellectus. Si volumus bene-
dicere Deum et recipere istud donum, oportet, quod simus avulsi ab
dstis consolationibus et sequestremus nos a lacte coneupiscentiarum.
De Daviele (1, 17) et sociis eius, qui coatinentes erant, dicitur, quod
dedit eis Deus scientiam et disciplinam in omni
libro et sapientia, Delectatio circa tactum impugnat maxime
istud donum, ebrietas ex parte anteriori et luxuria ex parte posteriori.®

Zur Erlangung der Gabe des Verstandes dient ferner san f't-
miitige Nachgiebigkeit: ,Unde in KEcclesiastico (b, 13):
Estomansuetus ad audiendumverbum, ut intelligas.
Concupiscentia obnubilat intellectum, et furor impedit intelligentiam,
‘quia ,impedit ira animum, ne possit cernere verum‘. — Philosophus
dieit, quod ,quiescendo anima fit prudens et sciens'. Quando aqua
est quieta, tunc homo videt in ea bene faciem suam; sed quando est
turbata, tunc nihil potest in ea videre. Ita, quando homo est in ira,
tunc non videt veritatem. Contentiosi intelligentiam impediunt in se
et in aliis. Iratus etiam pertinaciter defendit falsum., Unde Legislator
«(i. e. Moyses) mitissimus fuit. Dicit Isaias (28, 13): Tuntummodo
Sola vexatio intellectum dabit auditui. Homo tracta-
bilis addiscit et fit mitis.“ '

Zum Empfang der Gabe des Verstandes dient endlich noch die
Unterwirfigkeit des Verstandes: ,Unde Isaias (7, 9)
-secundum translationem Septuaginta dicit: Nisi credideritis,
non intelligetis. Et Augustinus dicit: ,Nisi homo captivet in-
tellectum suum et sequatur per filem ea quae audit, non disponitur
-ad donum intellectus.: Et Apostolus (2. Cor. 10, b) dicit: Capti-
vantes intellectum in obsequium Christi. Qui secun-
dum lucem intelligentiae suae vult sacram Scripturam indagare,
cogitat errores falsissimos. In vita ista sumus parvuli, et ,oportet
addiscentem creders'; Deo enim oportet credere et maxime in subli-
mibus, quae transcendunt intelligentiam nostram, Primus Angelus



92924 Zur Mystik des hl. Bonaventura

erravit, quia praesumsit de se. — Concupiscibilis (i. e. vis)
deordinata impedit istud donum; similiter et irascibilis, quando est de-
ordinata; sed quando rationalis est deordinata, maxime impedit
istud donum. Oportet igitur, quod captivemus intellectum nostrum,
si volumus suscipere istud donum. Furibundus est 'qui omnia despicit;
non est dispositus ad suscipiendum istud donum nec praesumtuosus.
Oportet igitur, quod captivemus intellectum nostrum, quia qui plus
credit scire frequenter minus scit.”

Vom donum intellectus als clavis contemplationum
coelestium wird niher gehandelt in den Collationes in Hexaémeron.
Da nun (Coll. 8) heiBt es: ,Clavis contemplationis est intellectus.
triplex, scilicet intellectus Verbi increati, per quod omnia pro-
ducuntur; intellectus Verbi incarmnati, per quod omnia repa-
rantur; intellectus Verbi inspirati, per quod omnia revelantur,
Nisi enim quis possit considerare de rebus, qualiter originantur,
qualiter in finem reducuntur, et qualiter in eis refulget Deus; intelli-.
gentiam habere non potest.* Fiir unseren Zweck kommt nur der
dritte Schltissel in Betracht. Es handelt sich da um das Ver-
stindnis der Gesichte: ,Daniel intellexit sermonem. Intelli-
gentia enim opus est in visione. Nisi enim verbum sonet in aure
cordis, splendor luceat in oculo, vapor et emanatio omnipotentis sit in
olfacto, suavitas in gustu, sempiternitas impleat animam; non est
homo aptus ad intelligendas visiones. Sed Danieli dedit Deus.
intelligentiam omnium visionum et somniorum
(1, 17). Per quid? Per Verbum inspiratum.* Aufler der gewdéhnlichen
Einteilung der visio in: corporalis, imaginaria, intelle-
ctualis wird entsprechend dem Sechstagewerk bei der Schépfung-
eine visio sextuplex aufgestellt: ,quibus min or mundus fit perfectus,
sicut m a i or mundus sex diebus"., Diese sechsfache visio: , Est visio
intelligentiae per naturam inditae, et visio intelligentiae per-
fidem sublevatae, per Scripturam eruditae, per con-
templationem suspensae, per prophetiam illustras
tae, per raptum in Deum absorptae. Ad has sequitur visio-
septima animae glorificatae, quas omnes habuit Paulus. — Primae
duae sunt multorum, duae aliae paucorum, hae ultimae duae paucissi-
morum.”* Dazu bemerken die RR. PP, Editores der Editio-Quaracchi
(Tom. V, 847, Note b): ,Istae sex visiones sunt argumentum, quod in
seqq. collationibus tractatur. De prima agitur in coll. 4—7; de se-
cunda in coll. 8—12; de tertia in coll. 13—19; de quarta in coll. 20—28.
Tractatio quintae et sextae visionis deficit ob rationem notatam in
additamento ad ultimam.“

In der 20. Collatio beginnt der heilige Lehrer von der vierten
visio zu reden, d.i, der durch die Beschauung erhobenen Erkenntnis:
pSilicet intelligentiae per contemplationem suspensae®
Dazu aber gelangt nur ,der Mann desVerlangens®, wieesvon
Daniel (9, 23) heifit: ,Sed intelligendum, quod hanc visionem nullus-
habet, nisi sit vir desideriorum, nec potest eam habere nisi
per magnum desiderium, Unde Psalmus (33, 9): Gustate ot vi-
dete, quoniam suavis est Dominus. Primo dicit gustate.
Gustus enim suavis non est, nisi praecedat appetitus gustabilis vel
ad gustabile succipiendum.” Die beschauliche Seele ist vergleichbar-
dem Firmamente mit Sonne, Mond und Sternen, woraus sich auch der



Zur Mystik des hl. Bonaventura 226

hohe Wert der Beschauungsgnade erkennen lif3t: ,Haec autem intelli-
gentia per contemplationem suspensa datur intelligi per opus quartae
diei, in qua luminaria- facta sunt. Anima autem illa sola per con-
templationem suspensa est, quae habet solem et lunam et stellas in
firmamento suo, Considera, modo si non esset sol et luna et stellac
in firmamento, quid esset mundus? Non esset nisi quaedam massa
tenebrosa, quia etiam nox cum lumine siderum adhuc tenebrosa et
horribilis est, Sic est de anima, Quae enim non habet gratiam con-
templationis est sicut firmamertum sine luminaribus; sed quae habet:
est firmamentum oruatum luminibus. Et sicut differt caelum non
habens haec luminaria a caelo habente, sic anima non habens, ab
anima disposita ad hoc; unde differt sicut Angelus a bestia. Bestialis.
est homo carens his et habens faciem inclinatam ad terram sicut.
animal; sed plenus luminibus est totus angelicus."

Die Worte des weisen Sirach (26, 21): ,Sicut sol oriens in altissi-
mis Dei, sic mulieris bonae species in ornamentum domus suae“ gelten
zuniichst der ewigen Weisheit, dann aber auch der von der ewigen
‘Weisheit erleuchteten, d, i, der beschaulichen Seele: ,Similiter anima
contemplativa intelligitur per mulierem illam; et dicuntur animae
contemplativae filiae Jerusalem, quia formosae et fecun-
dae. Ist formositas est fecunditas, quia, quanto plus concipiunt lu-
mina, tanto formosiores sunt; unde (Matth., b, 8): Beati mundo
corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Unde per puritatem,
non per rationem, oportet introire in contemplationem. Et ideo cum
simplicibus sermocinatio eius; qui habent mentes puras,
non excaecatas propter malitiam supervenientem. Animae ergo, quae
sunt formosae et fecundae, dieuntur filiae Jerusalem et
intelliguntur per solem ratione formositatis, et per mulierem
ratione fecundidatis.* Als Beispiel einer beschaulichen Seele wird der
hl, Benedikt angefiibrt: ,Anima beati Benedicti bene fuit contempla-
tiva, quae totum mundum vidit in uno radio solis. Non multum
studuerat ipse nec libros habebat, quia decimo tertio anno mundum
dimiserat et latitabat inter fruteta cum bestiis, sicut una fera; unde
etiam pastores crediderunt eum feram, Et ut dicit Gregorius, mundus.
non fuit coangustatus in uno radio solis, sed eivs animus fuit dila-
tatus, qui vidit omnia in illo cuius magnitudine omnis creatura.
angusta est et parva et modica.* In der beschaulichen Seele spiegeit.
sich wieder der ganze Erdkreis, die himmlische Geisterwelt und Gott
selbgt. Darum eben strahlt diese Seele wieder von wunderbarem Lichte
und wundervoller Schénheit, in Gott gleichsam umgewandelt: ,Con-
sidera, quod in anima contemplativa describitur universus orbis et
quilibet s piritus caelestis, qui in se habet descriptum totum orbem;
describitur etiam radius supersubstantialis (i. e. Deus),
qui et universum orbem et universum spiritum continet. Ergo in
anima contemplativa mira sunt lumina et mira puleritudo. Sic ergo
mundus, pulcher a summo ad imum, ab initio ad finem, descriptus.
in anima facit speculum; et quilibet spiritus est speculum: et sic in
anima est mira numerositas, summus ordo, summa proportionalitas,
Pulera ergo est universitas spirituum, quia quoties in anima sic
relucet dispositio orbis terrarum et spirituum beatorum et radii
supersubstantialis, toties in ea est mira refulgentia; et ex hoc est
speciosior sole. Rursus, radius, qui continet omnem disposi~



92926 Zur Mystik des hl. Bonaventura

‘tionem et repraesentat omnes theorias, est in anima, et in illo anima
absorbetur per mentis transformationem in Deum; et ideo est anima
super omnem dispositionem stellarum.* (Cfr, Sap. 7, 29.)

] Den Unterschied der Unbeschaulichen und der mehr oder minder
Beschaulichen zeichnet der heilige Lehrer mit diesen kurzen Worten :

pAnimae ... non sublevatae sunt quasi in hieme; sed quae sunt
elevatae ad mediocrem contemplationem sunt quasi in vere; sed
quae elevatae sunt ad excessus ecstaticos sunt sicut in aestate et
percipiunt fructus autummnales, quia quiescunt. Tunc enim in
autummno colligunt fructus et faciunt et celebrant solemnitates in
autumno. Sed ubi exurit in meridie? (Cfr. Eccli. 43, 2 sqq.) Quando
in maxima virtute est, hoc est in caelo.¥ Die ganz vollkommene Be-
schauung ist die himmlische; dieser sind hienieden am #hnlichsten
die Verziickungen: ,Haec enim est perfecta contemplatio; et illas in-
flammationes et ardores, quos emittit ille sol in animas illas, quae
habent excessus mentales, nullus potest explicare. Si enim secundum
Apostolum (Rom. 8, 26) gemitus sunt inenarrabiles, quibus
postulat pro nobis Spiritus, quid sunt excessus? quid ar-
dores? Unde (Is. 83, 14): Quis ex vobis poterit habitare
cum ardoribus sempiternis?® Da brennt die ewige Sonne
nach dem weisen Sirach (1. ¢.) wahrhaft dreifach aus und entflammt
mit dreifacher heftiger Liebe zu Gott: Et vere sol exurit tripli-
citer, quia sol aeternus terram illam hierarchicam (caelestem)
et istam humanam irradiat et inflammat triplici vel triformi amore
et sursum agit in Deum utramque: illam per tentionem, visi-
onem et fruitionem: hanc per caritatem de corde puro,
conscientia bona, fide non ficta.* Der Strahl der ewigen Sonne
blendet, ftihrt in tiefes Dunkel und erleuchtet zugleich aufs héchste :
poed quid est, quod iste radius excaecat, cum potius deberet illu-
minare? Sed ista excaecatio est summa illuminatio, quia est in
sublimitate mentis ultra humani intellectus investigationem. Ibi in-
tellectus caligat, quia non potest investigare, quia transcendit.omnem
potentiam investigativam. KEst ergo ibi caligo inaccessibilis, quae
tamen illuminat mentes, quae perdiderunt investigationes curiosas. It
hoc est quod dixit Dominus (3 Reg. 8, 12), se habitare in nebula;
ot in Psalmo (17, 12): Posuit tenebras latibulum suum.*
Dieser Strahl erhellt und entflammt (erwirmt): ,Et in hoc est tota
ratio conlemplationis, quia nunquam venit in contemplatione radius
splerdens, quin etiam it inflammans. Et ideo in Cantico loquitur
Salomon per modum amoris et per modum cantici, quia ad illos ful-
gores non potest perveniri nisi per amorem.*

Im Anschlufl an den weisen Sirach (43, 7sq.) wendet St. Bona-
ventura das Zu- und Abnehmen des Mondlichtes auf die Verbindung
des beschaulichen und titigen Lebens an, Das beschauliche wird stets
mehr oder minder durch das titige beemmachmgt yluna, quae
cerescit et minuitur, significat hominem in vita activa et con-
templativa, sicut stella matutina, quae aliquando praecedit solem,
et tunc significat vitam contemplativam: et aliquando se-
quitur, et tunc significat vitam activam., — Haec luna est Ecclesia,
vacans contemplationi et actioni. Quando vacat contemplationi, tunc
summe illuminatur fulgoribus caelestibus; quando vero vacat actioni,
tunc minus illuminatur ; et non vivit homo, qui non minuatur, quando



Zur Mystik des hl. Bonaventura 227

dat se actioni, excepto Christo, qui fuit perfectus et in actione et
-contemplatione. Unde nullus homo sapiens unquam descendit ad
actionem, maxime praesidentium, nisi quadam necessitate; quia, se-
cundum Gregorium in Pastoralibus (I, 9), ,pollens virtutibus invitus
accedit, carens vero virtutibus nec coactus'. Quare? quia ex hoc mi-
nuitur lumen illud, quod est maximae illuminationis, scilicet con-
‘templationis.* Die Seele begehrt miichtig, mit Gott vereint zu werden
durch hohe Beschauung und stirbt dann ganz der Aufienwelt ab, wird
‘taub gegen alle Lockungen ihrer Giiter und Freuden: ,Sicut sponsa
-desiderat sponsum, et materia formam, et turpe pulecrum; ita anima
appetit uniri per excessum contemplationis; et tune, quando hemi-
sphaerium animae totum luminibus plenum est, tum homo exterius
fit totus deformis, tunc homo fit sine loquela. Unde tunc habet veri-
tatem illud in Cantico (l; B): Nolite me considerare, quod
fusca sim, quia decoloravit me sol, quia tunc maxime con-
iungitur interioribus illuminationibus; unde (4, 10) in Exodo: Ex
-quo locutus es ad servum tuum, impeditioris et tardioris
linguae factus sum. Similiter Jacob, scilicet Israel, vir fortis,
fortificatus fuit in lucta Angeli, emarcuit tamen nervus femoris eius,
et factus est claudus, quia haec contemplatio facit vilem ahimam
-apparere hominibus, quando summo soli coniungitur... Et... dico
vobis, quod nunquam qui vult apparere potest venire ad contempla-
“tionem,*

Auf dem Grunde des Glaubens in innigster Verbindung mit
-der Gabe des Verstandes baut die Gabe der Wissenschaft auf,
Sie wendet so recht vollkommen die Grundsiitze des Glaubens auf das
Leben an. Sie lifit so recht tief und handgreiflich erfassen die Hin-
filligkeit des Irdischen, die Eitelkeit alles dessen, was aufier Gott ist,
und nur auf Gott selbst alles Vertrauen setzen. Im Lichte des heiligen
Glaubens prigt sie tief ein in Geist und Herz das erhabene Beispiel
‘Christi, des menschgewordenen Gottessohnes, um demselben stets voll-
kommen im Leben nachzufolgen. Im Sentenzenbuch (1. e., q. 2) be-
handelt der heilige Lehrer diese Gabe nach ihrer erwi#hnten drei-
fachen Betiitigung: ,Quaedam scientia est, quae consistit in intellectu,
secundum quod est inclinatus et inclinans: inclinatus, in-
«quam, a fide, et inclinans ad bonam operationem; et haec fundatur
super principia fidei et habet ortum a dono gratiae; et talis est
scientia, quae est donum Spiritus Sancti. Et ex hoc patet, quis sit
actus proprius huius doni. Est enim actus eius dirigere ad agenda
secundum praeexigentiam regulae ipsius fidei, cunius est dirigere ad
-opera misericordiae, ut non tantum bona pro bonis reddat, secundum
‘quod dictat lex naturae, sed etiam bona pro malis, secundum quod
dictat lex gratiae. ad exemplar ipsius Jesu Christi, in quo fuit gratiae
abundantia. Et ideo ad ipsam scientiam non solummodo pertinet
dirigere in agendis; sed etiam ex consequenti pertinet nosse ea
‘quae sunt fidei tanquam fundamentum suae directionis; et ulterius
nosse humanitatem Christi tanquam exemplar sui regiminis; ita
‘quod hic triplex actus convenit ei secundum triplicem respectum:
unus videlicet respectu obiecti motivi, alter vero respectu sui
fundamenti, et tertius est exemplaris excitativi. Et quia princi-
palis actus accipitur ex parte obiecti; hine est, quod praecipuus
actus doni scientiae est dirigere circa actionem."



2928 Zur Mystik des hl. Bonaventura

Das donum scientiae nennt St. Bonaventura auch scientia
gratuita und scientia Sanctorum. Von dieser handelt er etwas
niher in der 4. Collatio de donis Spiritus Sancti, Er unterscheidet
sie von der scientia philosophica, theologica und gloriosa und spricht.
von einer vierfachen claritas scientiae: ,Claritas scientiae philo-
sophicae est magna secundum opinionem hominum mundialium, parva.
tamen est in comparatione ad claritatem scientiae christianae. Claritas.
vero scientiae theologicae parva videtur secundum opinionem hominum
mundialium, sed secundum veritatem magna est. Claritas scientiae-
gratuitae est maior, sed claritas scientiae gloriosae est maxima; ibi
est status.* Alle diese Wissenschaften und ihre Herrlichkeiten sind
ein Geschenk, eine Gabe Gottes, aber im eigentlichen Sinne ist eine
Gabe Gottes, nimlich donum scientiae Spiritus Sanecti, die scientia
gratuita: ,Proprie... est donum Dei scientia gratuita; scientia.
vero gloriosa non tantum est donum. sed etiam praemium.“ Von
der scientia gratuita sagt er: ,Ista scientia est veritatis ut credi-
bilis et diligibilis notitia sancta. Sie wird scientia San-
ctorum genannt aus drei Griinden: zunidchst weil sie vom Heiligen
Geiste gegeben wird, der die Seele zur Heiligkeit bewegt, erleuchtet
und heranbildet, Er erleuchtet die Seele tiber die Erkenntnis der
Heiligkeit, floBt an ihr Wohlgefallen ein und lehrt sie zu bewahren :
»Primo, quia a Spiritu sancto datur; dico a Spiritu Sancto movente
animam, inspirante et informante ad sanctitatem. Dico a Spiritu
Sancto inspirante ad sanctitatis notitiam, ad sanctitatis placen-
tiam et ad sanctitatis custodiam. Unde Apostolus ad Corinthios
(1, 2, 12): Nos non spiritum huius mundi accepimus, sed
Spiritum, qui ex Deo est, ut sciamus quae a Deo donata.
sunt nobigs; et quomodo? Si scimus, custodimus et approbamus in-
spirata per Spiritum Sanctum ad sanctitatis notitiam, ad sanctitatis
placentiam et custodiam. Unde in Joanne (17, 17): Pater, sanctifica.
eos in veritate.®

Weiter heifit die scientia gratuita scientia Sanctorum, weil
ihr nichts beigemischt ist von Lasterhaftigkeit, Fleischeslust, Neugierde
und Eitelkeit: ,Alio modo dicitur scientia gratuita scientia San-
ctorum, quia nihil vitiositatis habet admixtum; nihil carnalitatis,
nihil curiositatis et nihil vanitatis. Unde in Levitico (10, 8sqq.):
Dixit quoque Dominus ad Aaron: Vinum et omne, quod
inebriari potest, non bibetis tu et filii tui, ut habeatis
scientiam discernendi inter sanctum et profanum, Qui
habet scientiam discernendi inter sanctum et profanum  ab omni eo,.
quod inebriare potest, abstinebit, id est ab omni delectatione superflua.
in creatura; haec est vinum inebrians. Sive quis propter vanitatem,
sive propter curiositatem, sive carnalitatem inclinet ad delecta-
tionem superfluam, quae est in creatura; non habet scientiam San-
ctorum. Dicitur in Genesi (2. 16sq.): De omni ligno, quod est in
paradiso, comedes; de ligno autem scientiae boni et mali
non comedes, quia, quacumque hora comederitis, morte
moriemini. Adam cum uxore sua contraxit vitium curiositatis,
quando diabolus dixit eis: Eritis sicut dii, scientes bonum et
malum; contraxit etiam vitium carnalitatis, quando comedit de
fractu; contraxit etiam vitium vanitatis, quando voluit esse sicut
dii.* Darum wird eindringlich gemahnt: yAudite fratres; qui scientiam:.



Zur Mystik des hl. Bonaventura - 229

habent Sanctorum, scilicet clerici, caveant sibi, ne aliquid vitiositatis
habeant admixtum; quia si admisceat homo aliquid vitiositatis, amittit
scientiam discernendi inter bonum et malum,* Endlich wird die
scientia gratuita noch scientia Sanctorum genannt wegen des
Strebens nach voller Heiligkeit. Dies zeigt sich in der Reue iiber die
eigenen Fehler, im Mitleid mit den Schwiichen des Nichsten und im
Eifer fiir Gottes Ehre: ,Tertio dicitur scientia gratuita scientia
Sanctorum, quia habet aemulationem omnis sanctitatis.,. Sciens
homo defectus suos, habet dolorem compunctionis pro se ipso,
dolorem compassionis pro proximis, et dolorem ‘aemulationis
pro honore Dei... Qui veram habet scientiam et novit Deum et
videt, se non ambulare recte nec perfecte, in continuo dolore est, quia
videt, quod dissipentur eius aftectus et cogitationes... Videt homo
strages corporum, dolet multum, Quiigitur videt strages animarum,
quomodo potest se abstinere a lacrymis? Dolor iste multum placet
Deo ... BScio infirmitates alienas; debeo compati eis,.. Non est
spiritus scientiae Dei in isto membro, quando videt membrum capitis
sui laesum et non condolet ei, David dolebat de morte Absalonis, qui
tamen ipsum persecutus erat... Tertius dolor est aemulationis pro
honore divino, Unde in libro Machabaeorum (II, 6, 80): 7' u,
Domine, qui habes scientiam, nosti, quod cum a
morte liberari possem, duros sustineo corporis
dolores; secundum animam vero propter timorem
tuum libenter haec patior, Verba ista dixit Eleazarus, quando
potius voluit mori, quam simulationem comedendi carnes porcinas
facere. Hoc non docet philosophia, quod pro conclusione exponam me
morti.*

Diese scientia gratuita lehrt auch, recht zu wissen und recht
zu lernen : in rechter Ordnung, mit rechtem Eifer, zu rechtem Zwecke:
,Psalmus (118, 126): Servus tuus sum ego; da mihiintel-
lectum, ut sciam testimonia tua. Scientia gratuita docet
:scire et modum sciendi. Unde super illud Apostoli (1. Cor, 8, 2):
Si quis autem se existimat scire aliquid, nondum
cognovit, quomodo oporteat eum scire; dicit Ber-
nardus: Vides, quod non approbat Apostolus multa scientem, sed
modum sciendi; vide, quod omnem fructum et utilitatem
scientiae in modo sciendi constituit. Quid dicit modum
sciendi? Scire, quo ordine, quo studio, quo fine
‘quisque addiscat: quo ordine, ut id prius addiscat, quod maturius
est ad salutem; quo studio, utid ardentius, quod vehementius trahit
ad amorem Dei; quo fine, ut non propter inanem gloriam, aut
curiositatem, sed propter aedificationem suam et proximi addiscat,
Sunt qui scire volunt tantum, ut sciant, et turpis curiositas est.
Sunt qui addiscunt et scire volunt, ut sciantur, et turpis vanitas
-est. Et sunt qui scire volunt, ut scientiam vendant pro pecunia,
aut honoribus, et turpis quaestus est. Sunt qui scire volunt, ut
-alios aediticent, et caritas est, Kt sunt qui scire volunt, ut
aedificentur, let prudentia est.* Die Wissenschaft der Heiligen
ist stets mit wahrer Liebe gepaart, so dafd sie stets erbaut: ,Scien-
tia inflat, sed caritas aedifieat (1. Cor. 8, 1); ideo oportet
iungere cum scientia caritatem, ut homo habeat simul scientiam et
caritatem, ut possit impleri illud quod dicit (Eph. 3, 17sqq.) Apo-



230 ‘ Zur Mystik des hl. Bonaventura

stolus: In caritate radicati et fundati, ut possitis
comprehendere cum omnibus Sanctis, quae sit lon-
gitudo, latitudo, sublimitas et profundum, scire
etiam supereminentem scientiae caritatem Christi.
Ista est scientia, quae est donum Spiritus Sancti.“ Diese scientia.
gratuita in den vollkommenen wund heiligen, den beschaulichen
Seelen ist ein Anfang der scientia gloriosa: ,De ultima scientia,
scilicet de scientia gloriosa, dicam unum verbum, Dicitur de-
ea in libro Sapientiae (15, 8): Nosse te summa iustitia
est; sequitur: et radix est immortalitatis., Ista scientia
initiatur in contemplativis, perpetuatur in dormientibus et
consummatur in resurgentibus.”

Vollendet wird die Beschauung und die Gottvereinigung durch
die Gabe der Weisheit; denn diese. macht in ganz besonderer
Weise die drei gottlichen Tugenden vollkommen, vor allem aber die
Liebe, die da bleibt in alle Ewigkeit, wihrend der Glaube {ibergeht
ins Schauen und die Hoffnung in den Besitz Gottes. Im Sentenzenbuch
(L. e, q.1) wird gehandelt von der Betitigung des donum sapientiae =
Der Hauptakt liegt im Willen, so dafl er anfingt im Erkennen und
vollendet wird im Wollen. Zunichst wird im allgemeinen die Weisheit.
in vierfachem Sinne unterschieden: ,Sapientia quadrupliciter accipi
consuevit tam a philosophis, quam a Sanctis, videlicet communiter
et minus communiter et proprie et magis proprie. Com-
muniter accipiendo sapientiam, sic sapientia dicit cognitionem rerum
(divinarum et humanarum) generalem .,. Alio modo... minus com-
muniter... non quamcumque, sed cognitionem sublimem, videlicet
cognitionem rerum aeternarum.,. Tertio modo... proprie...
cognitionem Dei secundam pietatem; et haec quidem cognitio est quae
attenditur in cultu latrias, quem exhibemus Deo per fidem, spem
et caritatem ,.. Quarto modo.., magis proprie, et sic nominat
cognitionem Dei experimentalem; et hoc modo est unum de septem
donis Spiritus sancti, cuius actus consistit in degustando divinam
suavitatem.* Zu diesem inneren wonniglichen Geschmack gehért not-
wendig ein Willensakt (Akt der Liebe) zur Einigung und ein Er-
kenntnisakt zum Verstehen (Begreiten). Darum #dufert (betétigt) sich
das donum sapientiae teils im Erkennen, teils im Wollen (Lieben),
anfangs im Erkennen, am Ende im Wollen (in der Liebe). Der geistige
Geschmack selbst ist eben die erprobte Erkenntnis des Guten und
Siuflen: ,Et quonizm ad gustum interiorem, in quo est delectatio,
necessario requiritur actus’ affectionis ad coniungendum et actus
cognitionis ad apprehendendum, ... hinc est, quod actus doni
sapientiae partim est cognitivus, et partim est affectivus: ita quod in
cognitione inchoatur et in affectione consummatur, se-
cundum quod ipse gustus vel saporatio est experimentalis boni et
dulcis cognitio.*

Hauptsidchlich duflert sich demnach das donum sapientiae im
Wollen (in der Liebe), wie durch Schrift und Viter bestitigt wird :
,Et ideo actus praecipuus doni sapientiae propriissime dictae
est ex parte affectivae, ratione euius dicit Ecclesiasticus (6, 23), quod
sapientia secundum nomen suum est; et Gregoring dicis,
quod actus eius est refisere; et Dionysius dieit, quod istius sapientiae:
est amentem esse, propter hoc quod melius afficimur circa Deum



Zur Mystik des hl. Bonaventura 231

praevia cognitione, quae est per ablationem et negationem, quam per
affirmationem ... Ratione etiam istius eiusdem causae dicit Bernardus,
caritatem in sapientiam proficere. Daher kommt es auch, daf} diese
Weisheit nicht zu grof sein kann; sie ist eben die Liebe in ihrer
Vollkommenheit, die ins Unermefliche wachsen kann: ,Et ex hac
eadem causa contingit; quod sapientia non potest esse nimia, quia
excessus in experimento divinae dulcedinis potius est laudabilis quam
vituperabilis, secundum quod patet in viris sanctis et contemplativis,
qui prae nimia dulcedine modo elevantur in ecstasim, modo suble-
vantur usque ad raptum, licet hoc contingat paucissimis.“ Die Ekstase.
ist an sich keineswegs wunderbar (vgl. Lamballe, Beschauung,
p. 172 u. 188ff), aber o6fter von wunderbaren KErscheinungen (Zu-
stinden) begleitet. Der raptus, Entriickung, wie bei Moses und Paulus,
ist der hochste Grad des prophetischen Schauens und an sich wunder-
bar, ein Charisma, eine gratia gratis data wie die Prophetie, die Weis-
sagungsgabe, — Allerdings ist die Weisheit nicht Liebe ohne Er-
kenntnis, aber diese ist bei der Liebe mit dem Kosten der géttlichen
Stifigkeit verbunden, besteht eben in der inneren Erfahrung der gott-
lichen Gnadenwirkung, wie es auf einen Einwurf (1. ¢, ad 5) heifit:
wAd illud quod wulterius obiicitur, quod nemo est sapiens ex hoc
solum, quod amat, nisi etiam ulterius cognoscat; dicendum, quod illud
est verum; attamen in amore Dei ipsi gustui coniuncta est cognitio.
Optimus enim modus cognoscendi Deum est per experimentum dulce-
dinis; multo etiam excellentior et nobilior et delectabilior est quam
per argumentum inquisitionis., Unde ex hoec mnon habetur, quod
cognoscere sit actus ipsius doni sapientiae praecipuus, sed quod
quodam modo concurrit ad eius actum praecipuum; et hoc quidem
est verum. quia, sicut tactum est, sapientia in se claudit utrumque
actum; unde quodam modo respicit intellectum, quodam modo respicit
affectum,*

Der heilige Lehrer redet hier von der Gabe der Weisheit als
von einer cognitio Dei experimentalis, die sich betiitigt im Kosten
der gottlichen Siiligkeit. Diese erfahrungsgemifle Gotteserkenntnis
darf indes Lkeineswegs beschrinkt werden auf ein fithlbares Kosten
der gottlichen Lieblichkeit, ist vielmehr weiter zu fassen, wie auch
schon die hier angefiihrten Worte zeigen: ,ipse gustus vel saporatio.
est experimentalis boni et dulcis cognitio.“ Die cognitio boni experi-
mentalis ist keineswegs immer dulcis dem sinnlichen Gefiihle nach,
oft sogar diesem gem#fB sehr herb, sauer und bitter, wohl aber stets
geistigerweise, auch in der grofiten dufleren und inneren Bitterkeit,
friedvoll selbst in tiefster Gottverlassenheit, was freilich den Begriff
gewdshnlicher Sterblichen himmelweit {ibersteigt; es sei nur nebenbei
erinnert an das Kapitel der mystischen Theologie von der purgatio
passiva. Von der experimentalis coguitio Dei ist auch die Rede in
der schon mehrmals erwiihnten Stelle des zweiten Sentenzenbuches be-
treffs der Gotteserkenntnis Adams im Stande der Unschuld. Da heif3t
es nimlich in bezag auf die Gotteserkenntnis mittels der Beschauung:
»S1 autem cognosco Deum ... per hoc quod est praesens mihi in
effectu proprio; et tunc est contemplatio, quae tanto est
eminentior, quanto effectum divinae gratiae magis sentit in se homo,
vel quanto etiam melius scit considerare Deum in exterioribus crea-
turis.“ Gewif} ist dieses Erkennen der inneren Gnadenwirkung Gottes.



232 Zur Mystik des hl. Bonaventura

X

‘wohlgeeignet, der Seele alle Art von Bitterkeit zu versiifien; wie dies auch
die Gabe zustande.bringt, in allen Geschopfen, auch in allen Leiden,
Gott zu betrachten und Gottes unendliche Vollkommenheit zu loben und
zu preisen, Beides driickt so ganz deutlich der Wahlspruch unseres
heiligen seraphischen Vaters Frauziskus aus: ,Deus meus et omnia!*

Diese Auffassung der experimentalis cognitio Dei bestiitigt
St. Bonaventura auch im Breviloquium. Da heif3t es nimlich (Pars V,
c. b): ,Necesse etiam habemus quiescere in optimo, et hoc
quantum ad intellectum veri et quantum ad affectum boni;
primum fit per donum intellectus. secundum per donum sapien-
tiae, in quo est quies.“ Die Liebe des Guten bringt eben Ruhe und
Frieden. Die Liebe hat im Gefolge den Geschmack, das Kosten der
‘Giite: ,Contemplativa (vita) propter conversionem ad Trini-
tatem tria debet habere dona expedientia: quantum ad reverentiam
maiestatis, timorem; quantum ad intelligeatiam veritatis, intel-
lectum; quantum ad saporem seu gustum bonitatis, sapientiam.*
Wie die Gabe des Verstandes zur Reinheit des Herzens bereitet, so
-die Gabe der Weisheit zum Frieden, dem die wahre geistige Freude
folgt, wie (L. ¢, ¢. 6) gesagt wird: ,Quoniam status in optimo
est vel per limpidam cognitionem, vel per tranquiliam aftectionem;
hinc est, quod sunt duae ultimae beatitudines, scilicet munditia
cordis ad Deum videndum et pax mentis ad perfecte fruen-
dum ... Ad perfectionem... internae sanctitudinis neces-
sario requiritur puritas conscientiae et tranquillitas totius
animae per pacem D ei omnem humanum sensum exsuperantem . ..
Intellectus dispenit ad cordis munditiam; nam speculatio
veritatis mundat cor nestrum ab omnibus phantasiis. — Sapientia
disponit ad pacem; nam sapientia iungit nos summo vero et bono,
in quo est finis et tranquillitas totius nostri rationalis appetitus. Qua
pace adepta, necessario sequitur superabundans delectatio spiritualis,
quae in duodenario fructuum continetur ad insinuandam
superabundantiam delectationum.*

Die Gabe der Weisheit vollendet das mystische Gebet, die Be-
schauung, und das mystische Leben, die Gottvereinigung. Vortreftlich
spricht sich dariiber der Doctor seraphicus in der 9. Collatio de donis
Spiritus Sancti aus. Zur Einleitung dienen die Worte des
Apostels (Col. 8, 1£): ,5i consurrexistis cum Christo, quae sursum
sunt quaerite, ubi Christus est in dextera Dei sedens; quae sursum
sunt sapite, non quae super terram.“ Daran schliefit sich die Mahnung
des weisen Sirach (1, 83): ,Fili, concupiscens sapientiam, conserva
iustitiam, et Deus praebebit illam tibi“ Diese Worte zeigen, wie wir
die Gabe der Weisheit erlangen kopner. Zwei Bedingungen
sind hier angegeben: das Verlangen nach der Weisheit und
das Beobachten der Gerechtigkeit: ,Verum est, quod a
Deo est illud dopum; sed si vis ipsum habere, oportet, te sapientiam
concupiscere, quia non intrat sapientia in animam, nisi quae
magno affectu fertur ad eam, nec negatur animae desideranti; unde
in libro Sapientiae (7, 7): Optavi, et datus est mihi sensus;
etinvocavi,et venitin me spiritus sapientiae® Mit
diesem Verlangen nach der Weisheit mufl gleichsam zum Nachweis
der Echtheit und Zuverlissigkeit dieses Verlangens der gerechte
Lebenswandel verbunden sein: ,Desiderio sapientiae debet servari



Zur Mystik des hl, Bonaventura 233

—_—

iustitia, quia non concordat sapientia iniquitati; unde dicit: con-
Sservaiustitiam.“ Zur Gerechtigkeit gehdit aber vor allem die
Dankbarkeit: ,Inter alia haec est summa iustitia, ut homo non sit
ingratus Deo, sed dona sibi cvllata refundat in datorem. Unde in
E‘cclesiastico (b1, 28): ,Danti mihi sapientiam dabo glo-
Tlam, quia, si de sapientia gloriaris, koc ipso sapientiam perdis:
Ieremias (9, 23): Non glorietur sapiens in sapientia sua,
et non glorietur fortis in fortitudine sua. Et causa
huius redditur in Ezechiele (28. 128qq.), ubi dicitur: Tu, plenus
Sapientia et decore, indeliciis paradisi Deifuisti;
perdidisti sapientiam tuam in decore tuo. — Haec est
lustitia summa, ut demus Deo gloriam et petamus ab ipso sapientiam,
Unde in Canonica Iacobi (1, bsq.): 8iquis vestrum indiget
Sapientia, postulet eam a Deo ete, in fide nihil
haesitans®
Mit Bezug auf die Einleitungsworte aus dem Kolosserbrief sagt
der heilige Lehrer, dafl der Apostel uns mahnt, die wahre Waisheit
zu erlangen (adipisci sapientiam veram) und die falsche zu meiden
'(9 tfugere sapientiam vanam), Die erste ist von oben (desursum),
die andere von unten (deorsum). Die letztere nennt der hl. Jakobus
(8, 15) ,eine irdische, tierische, teuflische“. Von dieser dreifachen
falschen Weisheit heif3t es: ,Ista tota sollicitudine quaerit: de'ectari
In omni suavitate, in affluentia divitiarum saecularium et in experientia
Sensualium delectationum et in excellentia sive in ambitione saecula-
Tlum pompositatum.* Vor dieser uns zu hiiten, hat Christus durch
Sein Beispiel gelehrt: ,Ad istam sapientiam dispergendam mortuus
est Christus, pauper factus, afflictus et humilis, ut nos doceret cavere
ab ista.* Er wihlt das Gegenteil von dem, was der falsche Weise
schitzt: ,Tu appretiaris affluentiam divitiarum, et Christus elegit
paupertatem; appretiaris experientiam sensualium delectationum, et
hristus elegit acerbitatem passionis; appretiaris ambitionem saecu-
larium pomjositatum, et Christus voluit esse despectus et confusus.
Darum mahnt der Apostel, nicht aut das zu sinnen, was auf Erden
1st, sondern auf das, was oben ist: ,In cruce docuit (Christus) sapieu-
tlam mundi spernere, et in caelum vadens docuit sapientiam Dei
‘appetere et fontem vitae diligere.“ — Anlehnend an den a.ttestament-
lichen Prediger (2, 18) vergleicht der seraphische Lehrer die Weis-
heit mit dem ILichte, weil sie #hnliche Wirkungen hervorbringt:
unsere Erkenntniskraft erleuchtet, unsere Willenskraft ergotzt (anregt)
und unsere Arbeitskraft stirkt: ,Sed quae est sapientia, quae est
esursum? Dicit Sapiens in Ecclesiaste: Vidi, quod tantum
Praecederet sapientia stultitiam, quantum differt
lux a tenebris. Ergo dat intelligere, quod sapientia est lux; lux,
Inquam, descendens desursum a Patreluminum, a quo
Omne datum optimum et omne donum perfectum
(Iac. 1, 17). Lux ista dcscendit ad nostram potentiam cognitivam
1lluminandam, ad nostram affectivam laetificandam et ad
nostram operativam corroborandam. Descendit a summo
D(?O_ in intellectum, ab intellectu in affectum et usque ad infimum,
scilicet operationem.“
Die Gabe der Weisheit ist ein Himmelslicht, zu erleuchten
Unseren Verstand, wie es im Buche der Weisheit (7, 26 ff.) be-

~ Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete, XXXII.) 16



9234 Zur Mystik des hl. Bonaventura

v

schrieben ist, also wahrhaft ein Thron Gottes : ,Quod sit lux descendens
ad nostram potentiam intellectivam illuminandam; patet,
quia seribitur in libro Sapientiae, quod est candor lucis aeter-
nae, speculum sine macula Dei maiestatis etimageo
bonitatis illins, Etcum situna, omnia potest, et in
se permanens omnia innovat et per nationes in
animas sanctas se transfert et amicos Dei et pro-
phetas constituit Neminemenimdiligit Deus, nisi
¢cum qui cum sapientia inhabitat. ILst enim haec.
speciosior sole et super omnem dispositionem stel-
larum, luci comparatainvenitur prior. Merito sapientia
sedes Dei dicitur, et anima sic descripta, quae pulcrior est caelo,
immo toto universo, sedes Dei est.* Dann ist diese Himmelsweisheit.
ein Licht zur Ergétzung unseres Willens, wie es der weise
Sirach (40, 20) ausdriickt: ,Secundo descendit sapientia desursum
tanquam lux ad nostram aftectivam laetificandam. Unde
m Keclesiastico: Vinum et musica laetiticant cor, et
super utraque dilectio sapientiae’ Wein und Musik er-
freuen das Herz nur dufsrlich uund nach sinnlichen Eindriicken, nicht
voll und wahrhaft, sondern nur vorstellungsweise. Wo aber volle und
wahre Einigung besteht, da ist ganze Freude und Aufmunterung:
(BErquickung). Diese Freude ist mehr als die Erleuchtung, weil sie
mit Liebe erfiillt gegen den ewigen, gottlichen Ursprung: ,Vinum
et musica laetificant cor, scilicet av exteriori et secundum
species impressas, quae non sunt ipsa veritas, sed simili-
tudo quaedam rei, nec implent animam et non vere, sed phantastice
laetificant. Sed ubi est unio secundum veritatem, ibi est iucun-
ditas, ubi veritas illabitur animae et eam replet et laetificat. De ista
sapientia dicit (8, 2; 7, 8, 10sq) Sapiens: Hancamavi et prae-
posuiillamregnis et sedibus et divitias nihil esse
duxi in comparatione illius; super salutem et
speciem dilexi illam. Venerunt autem mihi omnia
bona pariter cum illa et innumerabilis honestas.
per manus illius; et laetatus sum in omnibus, quo-
niam antecedebat me ista sapientia. Philosophus dicit, quod
sapientia maximas habet delectationes. Si magnum est illustrari
sapientia, plus est laetificari, in quantum diligit principium
suum.“

Die Gabe der Weisheit gibt auch Kraft zum Wirken,
Keine andere irdische oder himmlische Kraft stirkt so die Seele wie
diese gottliche Weisheit: ,Tertio descendit sapientia desursum tan-
guam lux ad nostram operativam corroborandam. Unde in
leclesiaste (7, 20): Sapientia confortavit sapientem
super decem principes civitatis. Nota, quod nulla virtus
subcaelestis, nec terrena nec humana, vel caelestis sive angelica,
tantum corroborat animam, sicut supercaelestis sapientia. Unde in
libro Sapientiae (10, 16 et 12): Sapientia intravit in animam
servi Dei, et stetit contra reges. Certamen forte
dedit illi, ut vinceret et sciret, quoniam omnium
potentior est sapientia Somit erbaut diese Weisheit die
Kirche und die Seele, dafl sie ein liebliches, schdénes und starkes
Gotteshaus ist. Und wenn diese Weisheit nicht in uns wohnt, so liegt



Zur Mystik des hl. Bonaventura 23b

das nicht an ihr, sondern nur an uns selber, Wenn wir wollen, daf}
dieses Licht in uns wohne, muf} das Haus unserer Seele sieben Siulen
haben: ,Et sic haec sapientia aeaificat Ecclesiam et animam, ut sit
habitaculum Dei et domus Dei, domus, dico, amoena, domus
Pulcra et domus robusta. Dicitur (7, 24) in Matthaeo: Omnis,
qui audit verba mea haec et facit ea, assimilabitur
Viro sapienti, qui aedificavit domum suam supra
firmam petram, Domus ista principaliter aedificatur a sapientia;
unde (9, 1) in Proverbiis: Sapientia aedificavit sibi
domum, excidit columnas septem. Certum est, quod sapien-
tia delectatur esse cum hominibus; unde (ibid. 8, 81) dicit: Deliciae
mean esse cum filiis hominum, Quod autem sapientia non
habitet nobiscum, non est defectus ex parte sui, sed ex parte nostra.
8i volumus, quod lux praedicta habitet in nobis; oportet, quod habemus
columnas septem.” Diese Siulen entlehnt der seraphische Lehrer
dem hl, Apostel Jakobus (8, 17): ,Sed quae sunt septem columnae
huius domus? Nunquid eas fabricabo de capite meo? Absit; sacra
Scriptura satis explicat eas. Ubi igitur inveniamus eas? Beatus Ja-
cobus, describens sapientiam, quae desursum est, ponit septem eius
conditiones dicens: Primum quidem pudica est, deinde
Pacifica, modesta, suadibilis, bonis consentiens,
plena misericordia et fructibus bonis, noniudicans,
Sinesimulatione. Si possem ista vobis explicare, non crederem
perdere verba mea, immo darem vobis magnam viam ad sapientiam.*
St. Bonaventura geht nun niher ein auf die Erkldrung dieser
Sieben S#éulen, die nur eine Stutenleiter zur Weisheit bilden:
wIstae columnae non sunt nisi gradus quidam ad sapientiam. Collige
septem columnas. Prima est pudicitia in carne; secunda est in-
Nocentia in mente; tertia est moderantia in sermone; quarta
est suadibilitas in affectu, et quinta est liberalitas in
effectu; sexta est maturitas in iudicio, et septima est simypli-
Citas in intentione. Per ista stabilitur domus sapientiae.* — Die
erste Siule des Hauses der Weisheit ist die Keuschheit des
eibes. Diese mufl den Anfang machen. Darauf weisen die Worte
des Buches der Weisheit (1, 4 und 8, 21): ,Prima, dico, columna
domus sapientiae est pudicitia in carne; unde dicit, Primum
quidem pudica est Quare ista est prima? Quia haec est, qua
Oportet incipere : scribitur enim in libro Sapientiae: In malevolam
@nimam non introibit sapientia, nec habitabit in
Corporesubdito peccatis. Corpus impudicum est su b-
_d_l tum peccatis; ideo sapientia in eo non potest habitare.
Dicitur in libro Sapientiae: Ut scivi, quoniam aliter non
Possem esse continens, nisi Deus det* Als Beispiel
wird der hl. Gregor von Nazianz angeftihrt: ,Gregorius Nazianzenus
fuit juvenis mundissimus. Aceidit, quod studebat Athenis. Quadam
nocte, cum dormiret, venit ad eum domina pulcherrima, habens duas
pedissequas tanquam virgines; ipse incepit eam repellere. Et dixit
dOnr_Jina: ,non fugias me, quia non veni ad te corrumpendpm. ng
faplentia, et duae pedissequae sunt humilitas et castitas sive
Pudicitia, Si vis me, quae sum sapientia, serva pedissequas istas,
scilicet humilitatem et castitatem, quia (Prov. 11, 2) ubi fuerit
Superbia, ibi erit contumelia; ubiautem est humi-

16*



236 Zur Mystik des hl. Bonaventura

litas,ibiest sapientia‘ Vera virginitas est, in qua sapientia
associatur, Humilitas cum pudicitia est principalis columna sapientiae.*
Ein handgreifliches Gegenstiick ist Salomon, der durch Unzucht von
der Weisheit abfiel. In seinen weisen Tagen (Sprichw. 20, 1) warnte
er vor Trunkenheit und Unkeuschheit., Wein und Weiber brachten
ihn zum Abfall, wie der weise Sirach (19, 2 und 47, 16) sagt: ,Dixit
Salomon: Luxuriosa res vinum, et tumultuosa ebrietas;
quicumque his delectatur, non erit sapiens; et alibi
(Eceli. dicitur): Vinum et mulieres apostatare faciunt
sapientesetarguent sensatos., Exemplum tractabile habes
in illo Salomone, qui apostatavit propter nulieres usque ad cultum
idolatriae; qui tamen (antea) repletus fuit sapientia sicut
fluvius.* (De Salomone cfr, 8 Reg. 11, 1 sqq.) Gewif} ein abschrecken-
des, eindringliches Beispiel, wohlgeeignet, zur Flucht der gefihrlichen
Gelegenheit zu mahnen: ,Si esset taberma, in qua venderetur vinum,
quod induceret omnis sapientiae oblivionem; credo, quod nullus esset
tia fatuus, quod emeret vinum illud, Credo, quod Deus aeternus
altissima sui consilii dispensatione permisit Salomon cadere, ut omnes
homines doceret fugere mulieres.* '

Die zweite Sidule des Hauses der Weishsit ist streng recht-
liche Gesinnung, welche wahrhatt Frieden, Ruhe und Ordnung
bringt: ,,Secunda columna domus sapientiae est innocentia in
mente, quod notatur, cum dicit: deinde pacifica. Augustinus
(19 Civ. Dei, e. 13, nr. 1) dicit, quod ,pax est tranquillitas ordinis‘,
scilicet, quando quis humiliter subiicit se superiori, aequanimiter
se habeat ad parem et discrete praesit inferiori. Omnes, qui
sunt filii sapientiae, habent hunc ordinem. Dicitur in Ecclesiastico
(8,1): Filii sapientiae, ecclesia iustorum, Unde bellum ?
Si diligeres parem, obedires superiori et pracesses ordinate inferiori;
haberes pacem. Qui istam pacem perturbat destruit domum sapientiae.
Seribitur in Proverbiis (14, 29): Qui patiens est multa gu-
bernatur sapientia; qui impatiens est exaltat
stultitiam suam, et sic pervertit domum sapientiae. Beatus
Jacobus (3, 18): Quis - sapiens et disciplinatus inter
vos? Ostendat ex bonaconversatione operationem
suam in mansuetudine sapientiae” — Die dritte Siule
ist MiBigung im Reden (Gelassenheit, Bescheidenheit), Viel Reden
ist Torheit und geht nicht ohne manche Siinde ab. Schweigsamkeit
dagegen ist ein Zeichen der Weisheit: ,Tertia columna domus sa-
pientiae est moderantia in sermone; et hoc notatur, cum dicit:
modesta. Super omnia exigitur moderantia in sermone; unde
(20, 7) in Ecclesiastico: Homo sapiens tacebit usque ad
‘tempus, lascivusautem et imprudens non servabunt
tempus, Eccle, 8, 6: Omni negotio tempus est et oppor-
tunitas. Nonne summa est insipientia, ut homo cum eodem gladio
transverberét se ipsum et proximum suum? Sermo malus est necans
audientem et dicentem. Non potes detrahere proximo, quin te ipsum.
interficias eodem gladio. Si dico verbum scandalizationis, non possum
laedere te, nisi et laedam me. Tanta est vicinitas taciturnitatis et
sapientiae, quo (Prov. 17, 28) stultus, sitacuerit, sapiens
reputabitur; et sapiens, qui multum loguitur, reputatur stultus,
Uno verbo possum dicere detractionem, propter hoc oportet (Eccli.



Zur Mystik des hl. Bonaventura 237

28, 20) verbis facere stateram, Unde summe cavenda est im-
moderantia sermonis.“ Darum soll die Rede weise geregelt werden ;
denn sonst bringt sie Tod statt Leben. Wenn Eva geschwiegen, hiitte
Luzifer weiter keine Gelegenheit gehabt, sie zu versuchen. Darum
mahnten mit Recht schon die beidnischen Weltweisen, die Zunge zu
‘ziigeln: ,Sermo enim instrumentum est expressivum sapientiae, et
ideo moveri debet secundum regulam sapientiae. Unde (Eccle, 10, 12)
scribitur: Verba oris sapientis, gratia; et (Eph. 4, 29) Apo-
stolus: Omnis sermo malus de ore vestronon procedat.
Mirabile est, cum homines sedent ad mensam, ut se spiritualiter re-
ficiant, et unus diabolus loquitur de temporalibus et de detractionibus
et omnes, qui sunt in mensa, pascit illo veneno (Prov. 18, 21). Mors
et vitain manu linguae, Si mulier tacuisset, quando diabolus
(Gen. 8, 1) dixit ei: Quare praecepit vobis Deus, ut non
comederetis de ligno scientiae boni et mali? non habuisset dia-
bolus occasionem ipsam amplius tentandi. Et philosophi etiam do-
cuerunt discipulos suos, ut tacerent; Cato: ,Virtutum primam puto
esse compescere linguam.! Credo, quod peccata linguae tanta sunt,
quod mundus satis habet facere pro illis tantum, si Deus exsurgeret
ad iudicandum ea.*

Die vierte Sdule ist die Nachgiebigkeit im Willen. Sie zeigt
sich darin, daf man leicht zum Guten zu liberreden und zu bewegen
ist, gutwillig Zurechtweisung hinnimmt und dieselbe sich zunutze
macht: ,Quarta columna domus sapientiae est, quod est suadi-
bilitas in affectu; quod notatur, cum dicit: smuadibilis, bonis
consentiens. Non est qui sit suadibilis in bono, nisi sit benignus;
et hoc etiam concordat cum sapientia. Malignus suadibilis est in
malo, Scribitur (Sap. 1, 6): Benignus est spiritus sapien-
tine, et non liberabit maledicum a labiis suis., Suadi-
bilitas bona facit appretiari et diligere et eis consentit; et quanto
sapientior est homo, tanto suadibilior est in bonis. Unde {25, 12) in
Proverbiis: Inauris aurea et margarita fulgens,
qQqui arguit sapientem et aurem obedientem.
Sicut inauris ornat aurem, et margarita in corona ornat faciem;
S1¢ - verbum bonum ornat sapientem. Quando sapiens arguitur, se
habet, ac si ornaretur. Si enim corrigo me ad verbum admoni-
tionis bonae, quid aliud facio, quam quod illo verbo me orno?
Si tamen haec margarita proponitur stulto, conculcat eam ut
canis, Unde (9, 8) in Proverbiis: Noli arguere derisorem,
Neoderit te; argue sapientem, et diliget te. Carissimi!
(Eccle, 7, 6) melius est a sapiente corripi quam stul-
torum adulatione decipi. Stultus, quando corripitur, non
recedit a malo nec ducitur ad bonum. Qui defectus suos cognoseit, et
Isti displicent ei, est sapiens. Qui Lominem arguit et a malo revocat,
plus facit ei obsequii, quam si daret ei totum mundum.“

Die fiinfte Séule ist Freigebigkeit im Wirken, die. sich
vor allem kundgibt in den Werken der Barmherzigkeit: ,Quinta
columna domus sapientiae est liberalitas in effectu. Sapientia
vult habere misericordiam non solum in affectu, sed etiam in
effectu. Haec notatur, cum dicit: plena misericordia et
fructibus bonis (Matth 7, 16 et 20): A fructibus eorum
cognoscetis eos. Unde (31, 20 et 26 et 16) in Proverbiis dicitur:



238 Zur Mystik des hl. Bonaventura

Manum suam aperuitinopi et palmas suasextendit
ad pauperem. Os suum aperuit sapientiae, et lex
clementiaeinlingua eius. De fructu manum suarum
dedit inopi, Docet (3, 16) Sapientia, quod homo faciat opera non
ludicra, sed fructuosa, quia bonorum laborum gloriosus est
fructus, Inter ompia fructuosa opera magis fructuosa sunt opera
misericordiae, Date igitur de fructibus manuum vestrarum.“ Diese
Barmherzigkeit gebiihrt vor allem den Vorstinden, denen Gott die
Giiter zum Austeilen iibergeben hat: .Istam misericordiam debent
habere qui praeficiuntur ad gubernationem aliorum; unde (6, 8) in
Actibus (Apostol): Considerate ergo, fratres, ex vobis
viros boni testimonii, plenos SpirituSancto et sa-
pientia, quos constituamus ad hoc opus dispensand m.
Non esset sapiens dispensator, qui furaretur bona Dei. Si aliquid
darctur tibi ad dispensandum familiae, et tu furareris et poneres in
bursa tua; nonne credis, quod clamaret contra te familia domini et
te diceret pessimum dispensatorem, et diceret (Matth. 25, 80) dominus:
Servum inutilem eiicite in tenmebras exteriores?
Maior sapientia, quae possit esse, est, quod dispensator fructuose ex-
pendat quae habet dispensare, et tradita sunt ei ad dispensandum,
Talis fuit beatus Stephanus et Laurentius. Pontifices summi in primi-
tiva Ecclesia non vacabant istis terrenis; modo curatur de rebus
temporalibus habendis, non dispensandis. Dicit: plena miseri-
cordia; (Gal. 6, 8) Apostolus: Quae seminaverit hom o,
haec et metet. Sidominus daret servo bladum (blada = Getreide)
ad seminandum agrum suum, et ille poneret bladum in sacco et non
seminaret; male iructificaret terra, immo clamaret contra eum,* Die
Barmherzigkeit ist Freundin der Weisheit, die Habsucht dagegen
deren FKeindin: ,Sicut misericordia amica est sapientiae, sic
avaritia est inimica. Avari derident omnes, qui non amant pecu-
niam.  In Deuteronomio (16, 19): Munera excaecant oculos
sapientum et mutant verba iustorum. — Excaecant
oculos, non corporales, ~ed spirituales; ergo auferunt lumen sapien-
tiae, Scriptum (Matth, 19, 24) est: Facilius est, camelum
transire per foramen acus, quam divitem intrare
inregnum caelorum, quia habet cor terrenum et ponderosum.“

Die sechste Sidule ist Reife des Urteils, wenn nicht frevent-
lich geurteilt wird. Ein weises Urteil muf} rechten Eifer und klare
Erkenntnis haben: ,Sexta columna domus sapi ntiae est maturitas
in iudicio; et hoc notatur, cum dicitur: nou iudicans. Maturitas
est in iudicio, qusndo homo non iudicat temerarie. Unde (10, 1) in
Ecclesiastico: Iudex sapiens iudicabit populum suum,
scilicet super quem habet auctoritatem. Sed si transcendat
auctoritatem, non est iudex -apiens, sed est iudicium temerarium. Si
sive auctoritate iudicat, quid est? Certe nihil. Oportet etiam, iudicium
sapientis habere zeli rectitudinem et notitiae clari-
tatem. De primo (Ps. 86, 80): Os iusti meditabitur sa-
pientiam, et lingua eius loquetur iudicium, Iudex
iustus est qui iusto zelo movetur, omnia bona approbat et mala re-
probat; qui vero non habet rectum zelum non potest bene iudicare.
Awmor et odium pervertunt iudicium. Si odis me, non potes me recte
iudicare; et quare? Quia videtur tibi, quod omnia, quae sunt in me,



Zur Mystik des hl, Bonaventura 239

mala sint.* [Uber unbekannte, verborgene Dinge 1if3t sich nicht recht
urteilen: ,Item oportet, quod iudex habeat notitiae claritatem.
‘Quomodo iudicarem bene de re ignota? Unde cum amici Job arguerent
eum, quod non esset iustus, dicentes: Deus iustus iustum non punit;
et te tamen punit: ergo non es iustus; voluerunt iudicare de occultis.
Job, audiens haec, respondit eis (17, 10 et 29, 16) dicens: Converti-
mini et venite, et non inveniam in vobis ullum sa-
pientem. Ideo dicit beatus Jacobus: non iudicans, non quod
homo non debeat iudicare loco et tempore de re, de qua habet certi-
tudinem et auctoritatem et rectum zelum; sed quia iudicant homines
malum bonum, et econtra bonum malum.* Beim Urteil tiber einen
anderen ist es besser, gut als bds zu denken und mdoglichst glitig zu
-entschuldigen, Anderer innere Fehler bekritteln und sich selbst ver-
nachlissigen, ist gréfite Torheit: ,Melius est, si debeam iudicare de
alio, quod sentiam bene quam male. Debet homo esse pronier ad
-clementer axcusandum quam ad male iudicandum. Omnes modo sunt
iudicatores iniquarum cogitationum (Jac. 2, 4). Debet
igitur homo non transcendere auctoritatem nec teme-
rarie iudicare sine zeli rectitudine et notitiaeclaritate.
Matthaeus (7, 1): Nolite iudicare, ut non iudicemini
‘Quod homines defectus alienos intrinsecos iudicant et se negligunt,
summa stultitia est. Gregorius: ,Animus, quanto curicsior est ad
investigandum aliena, tanto stultior est ad cogncscemdum propria‘.”

Die siebente, letzte Sdule ist Einfalt der Meinung (Absicht).
Diese ist die Hauptsdule und in der Hohe: ,Septima et ultima
-columna sapientiae est simplicitas in intentione, quae notatur,
cum dicit: sine simulatione. De ista (3 Reg. 10, 18 sq.) dicitur,
quod rex Salomon fecit thronum de ebore grandem, et
tecit in eo sex gradus, Aliae columnae sunt in gyro, sed ista
est principalissima et in summitate. De ista loquitur
Apostolus dicens: Quae sursum sunt quaerite; et (6, 8) in
Ecclesiaste: Quid habet amplius sapiens a stulto, et
quid pauper, nisi ut pergatilluc, ubiest vita? Certe;
ubi est Christus, et cum apparuerit Christus, apparebit vita.*
Christus als die Quelle der Weisheit ist das Fundament und die Voll-
endung der Gabe. der Weisheit: ,Sed ubi est Christus? Certe, sursum
in caelo; Apostolus: Quae sursum sunt quaerite. Igitur in
caelo est Christus et vita. Christus fons sapientiae, ipse est
huius doni fundamentum et complementum. Apostolus (1. Cor. &, 10sq.)
ut sapiens architectus dicit: Fundamentum aliud
nemo potest ponere praeter id quod positum est,
quod est Christus ITesus. Ut dicit quaedam Glossa, homo
contrario modo se habet arbori in radice; arbor enim habet radicem
deorsum, homo sursum; et aedificium spirituale habet fundamentum
sursum, sed corporale deorsum; Christus igitur est huius doni funda-
Mmentum, Idem est etiam eius comple mentum, quia (Col. 2, 8)
In ipso sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae
absconditi. In ipso consummatur domus sapientiae. Unde (2, 14)
dicitur in Ecclesiaste: S apientis oculi incaplte eius, id
est in Christo; stultus in tenebris ambulat, In Christo est
‘consummatio omnis boni. Unde (17, 8) in Joanne: Haec est autem
wita aeterua, ut cognoscanttesolumDeum verum et



240 Zur Mystik des hl, Bonaventura

quem misistiJesum Christum. Illa quae sursum sunt,
debemus desiderare, videre et facere; et ad ea nos perducat qui sine
fine vivit et regnat, Amen.*

Von der Fiille der Weisheit handelt die zweite Collatio
in Hexaémeron. Im Anschlufl an die Heilige Schrift (Sir. 15. 5) war
in der ersten Collatio gezeigt worden, zu we¢m der Lehrer reden und
womit er beginnen soll; jetzt wird erklédrt, wohin zu zielen ist: ,In
medio Ecclesiae aporuitoseiusetadimplebit illum
spiritu sapientiae et intellectus et stola gloriae
vestiet illum, Ecclesiastici decimo quinto. Ostensum est supra
(1. Coll.), quibus debet doctor sermonem depromere, et unde debet
incipere. Modo ostendendum est, ubi debet terminare: quia in pleni-
tudine sapientiae et intellectus.* Von der Weisheit ist Ur-
sprung, Haus, Tor und Gestalt zu beachten: ,De sapientia autem
nota quatuor; quis ortus, quae domus, quae porta, quae
forma. De duobus primis dictum est in Collationibus septem donorum,.
ubi dicebatur, quod sapientia est lux descendens a Patre lu-
minum in animam et radians in eam facit animam deiformem et
d omum Dei. Ista lux descendens facit intellectivam speciosam,
affectivam amoenam, operativam robustam. — Haec domus
septem columnis aedificatur, quas beatus Iacobus (3, 17) manifeste
tangit ... De ista domo dicitur Matthaei septimo (24): Omnis, qui
audit verba mea haec et facit ea,assimilabitur viro
sapienti, qui aedificavit domum suam supra petram.*
Das Tor der Weisheit, durch welches sie eingeht, ist deren Begier
und heftiges Verlangen: ,Porta sapientiae est concupiscentia eius
et vehemens desiderium ; unde in Psalmo (80,11): Aperios tuum,
et ego adimplebo illud. Haec est via, per quam sapientia
venit in me, per quam ego intro ad sapientiam, et sapientia intrat in
me, sicut caritas similiter. Unde (1. Jo. 4, 16) Deus caritas est,
et qui manetincaritatein Deomanet, et Deus in eo.
Haec autem sapientia non habetur nisi cum summa complacentia; ubi
autem summa complacentia est, praecedit summa concupiscentia; in
Ecclesiastico (1, 38): Fili, concupiscens sapientiam con-
serva iustitiam, et Deus praebebit illam tibi* Die
Beobachtung der Gerechtigkeit, ein gerechter Lebenswandel ist die
Zubereitung zur Weisheit: ,Observatio iustitiae disponit ad eam
habendam, sicut appetitus materiae inclinat ad formam et facit eam
habilem, ut coniungatur formae mediantibus dispositionibus; non
quod illae dispositiones perimentur, immo magis complentur sive in
corpore humano, sive in aliis, Observatio igitur iustitiae introducit
sapientiam. Unde Sapientiae septimo (26sq.): Candor est lucis
aeternae et speculum sine macula Dei maiestatis
et imago bonitatis illius, Et cum sit una, omnia
potest, et in se permanens omnia innovat et per na-
tiones in animas sanctas se transfert.“

Die Begierde mnach der Weisheit bringt mit sich die Begierde:
nach der Zucht: ,Quomodo autem habetur haec sapientia, patet et
auctoritate ct exemplo. De primo Sapientiae sexto (18sqq.):
Initium enim illius verissimaest disciplinae con-
cupiscentia. Curaergo disciplinae dilectio est, et
dilectio custodia legum illius est; custoditio autem



Zur Mystik des hl. Bonaventura 241

legum consummatioincorruptionis est; incorruptio
autem facit esse proximum Deo. Concupiscentia
itaque sapientiae ducit ad regnum perpetuum. Con-
cupiscentia ergo sapientiae generat concupiscentiam disciplinae.*
Die Zucht ist zweifach: eine erlernte (gehdrte, theoretische) und eine.
geilibte (praktische). Letztere findet sich bei wenigen; darum gelangen
auch wenige zur wahren Weisheit: ,Disciplina autem duplex est:
scholastica et monastica sive morum; et non sufficit ad
habendam sapientiam scholastica sine monastica; quia non
nudiendo solum, sed observando fit homo sapiens. Unde in Psalmo
(118, 66) de sapientia: Bonitatem et disciplinam et scien-~
tiam doce me. Scientia enim non habetur, nisi praecedat
disciplina; nec disciplina, nisi praecedat bonitas; et sic
per bonitatem et disciplinam inest nobis scientia, —
Aegrotus enim audiendo medicum nunquam sanatur, nisi praecepta.
eius observet, sicut dicit Philosophus secundo Ethicorum. Per istam
autem viam sapientiae pauci vadunt, et ideo pauci pervemiunt ad
veram sapientiam.“ Das Verlangen nach Zucht macht sie lieben und
so iiben. Dadurch wird die Seele geheiligt und von aller Liebe zu
den Geschopfen losgeschilt: ,Concupiscentia disciplinae parit
dilectionem. Cura ergo disciplinae est dilectio. Si enim.
habes disciplinae dilectionem, eris amator virtutis in te et in aliis et.
in suo fonte. Disciplina autem non debet esse servilis, sed liberalis,
ut diligat disciplinantem, ut ex amore faciat, non -ex timore. Si enim
propter disciplinam es pauper, oportet, ut diligas paupertatem; et sic-
de aliis. Dilectio autem custodia legum est. Si enim diligis.
bonum, observas legem, quia finis praecepti est caritas de
corde puro (1. Tim. 1, 6). Quando autem custodis legem, sancti-
ficaris et efficeris plenus Spiritu Sancto; et tunc abstrahe:is ab omni
amore, qui non est Deus.*

Die Heiligkeit ist losgeschilt von aller ungeordneten Liebe und:
macht gottférmig: ,Haec enim sanctitas est, quam describit Dionysius.
de Divinis Nominibus, capitulo duodecimo: ,Sanctitas, inquit, est ab.
omni immunditia libera et perfecta et omnino immaculata munditia.*
Sanctificari ergo est abstrahi ab omni amore inquinativo et corruptivo,
qui potest animam corrumpere. In hoc debet creatura assimilari Crea-.
tori: Sancti, inquit (Lev. 11, 4b), estote, quoniam ego.
sanctus sum. Haec sanctitas facit deiformem; et ideo illi Spiritus.
seraphici dicebant (Is. 6, 3): Sanctus, sanctus, sanctus.” Die
Heiligkeit ist die unmittelbare Zubereitung zur Weisheit, deren Tor
aber das heftige Verlangen nach derselben. Durch Wiinschen und
Bitten wird sie erlangt: ,Cum autem anima deiformis facta est,
statim intrat in eam Sapientia, quia candor est lucis aeternae
et speculum sine macula Dei maiestatis; et sequitur:
per nationes inanimassanctas se transfert, Sapien-
tiae septimo (26sq.). Sine sanctitate non est homo sapiens, Unde
(27, 12) in Ecclesiastico: Homo sanctus in sapientia manet
Sicut sol; namstultus sicut luna mutatur. Sanctitas
Immediata dispositio est ad sapientiam: ergo concupisceutia et vehemens
desiderium porta est sapientiae; Sapientiae septimo (7 sqq): O p-
tavi, et datus est mihi sensus: et invocavi, et venit
lnmespiritussapientiae. Et praeposuiillam regnis.



949 Zur Mystik des hl. Bonaventura

ot sedibus, et divitias nihil duxi in comparatione
illius, usque ibi; L aetatus suminomnibus, quoniam
antecedebat me ista sapientia, et ignorabam, gquo-
niam omnium horum mater est. — Sed dicit, quod habuit
illam optando et invocando. Si enim summum bonum est,
summe amanda est; sie autem ommne bonum est, universaliter appe-
tenda est et super omnia.“ Ein Beispiel ist Salomon. Darum gilt es,
instindig bitten. Das beharrliche eindringliche Verlangen nach der
Weisheit tilgt alle irdischen Wiinsche und erhebt den Menschen hoeh
iiber die Welt: ,Similiter patet exemplo Salomonis (8 Reg. 8, 9sqq),
quia non petivit aurum et argentum, sed cor docile; ideo venit in
eum. Unde (1, bsq.) Jacobus: Siquis vestrum indiget sa-
pientia, postulet a Deo, qui dat omnibus affluenter
et non improperat, et dabitur ei. Postulet autem in
fidenihil haesitans. Qui enim haesitat non est disciplinatus.
Haec est ergo porta. Huiusmodi autem corcupiscentia exstinguit
omnes concupiscentias et hominem sublevatum facit a mundo. Unde
(Sap. 8, 2) dicit: Hanc amavi etexquisivi aiuventute
mea, et quaesivi sponsam mihieam assumere, et
amator factus sum formaeillius®

Die Form (Beschaffenheit) der Weisheit ist wunderbar; ihr An-
blick erfiillt mit Bewunderung und Entzlicken: ,For ma autem sa-
pientia est mirabilis, et nullus eam agpicit sine admiratione et
ecstasi, ut dicitur de Esther (2, 14) et de Salomone (3 Reg. 10, 5 et
24; Matth, 12, 42), cuivs vultum desiderabat videre uni-
versa terra; et Regina Saba venita finibus terrae audire
sapientiam Salomonis; et cum videret ordines mini-
strantium vestesque eorum et pincernas et holo-
causta, quae offerebat in domo Domini, non habebat
ultra spiritum.” Verabscheuungswiirdig aber ist es, gegen die
Weisheit gleichgiltig zu sein. Eir grofier Frevel war es bei den Juaden,
mnicht héren zu wollen die Weisheit aus dem Munde der ewigen Weis-
heit; aber noch gréofer ist der Frevel bei uns, die wir Christus unter
uns haben, wenn wir seine Weisheit nicht horen wollen: ,Sed timen-
dum quod dicit Dominus in Evangelio (. ¢): Regina austri
resurget iniudiciocum generatione ista et condem-
nabit eam, quia venit a finibus terraeaudire sapi-
entiam Salomonis, et plus quamSalomon hic. Judaei nole-
bant audire sapientiam de ove Sapientiae; et nos habemus Christum
intra nos, et nolumus audire sapientiam eius, Abominatio maxima
-est, quod fil.a regis pulcherrima offertur nobis in sponsam et potius
volumus copular1 ancillae turpissimae et meretricari; et volumus
reverti in Aegyptum ad cibum vilissimum, et nolumus refici cibo
caelesti,* Die IF'orm der Weisheit ist wunderbar und strahlt in vier-
fachem Lichte, Sie erscheint einférmig in den Regeln des gott-
lichen Gesetzes, vielférmig in den Geheimnissen der- Heiligen
Schrift, allférmig in den Spuren der gottlichen Werke, un-
(kein-)f6rmig in erhabenen gottlichen Verziickungen: ,Ista forma
est mirabilis, quia modo est uniformis, modo est multi-
formis, modo omniformis, modo nulliformis., Quadriformi
igitur se vestit lumine. Apparet autem uniformis in regulis di-
vinarum legum, multiformis in mysteriis divinarum Scripturarum,



Zur Mystik des hl. Bonaventura 243

omniformis in vestigiis divinorum operum, nulliformis in
suspendiis divinorum excessuum.*

Die Weisheit erscheint einférmig (unverdnderlich) in den
Regeln des gottlichen Gesetzes, die uns binden wund lehren, hoch zu
-ehren den ewigen Ursprung (unseren Schépfer), vollkommen zu glauben
der ewigen Wahrheit und aus allen Kriiften zu hoffen und zu lieben
das hochste Gut: ,De primo, Sapientiae sexto (13): Clara est et

quae nunquam marcescit sapientia — quia apud illam
(fac, 1, 17) non est transmutatio nec vicissitudinis
obumbratio — (S8ap.l. c) et facile videtur ab his qui

diligunt eam,et invenitur ab his qui quaerunt illam.
Praeoccupat qui seconcupiscunt, utillis seprior
ostendat, Haec igitur apparet immutabilis in regulis divinarum
legum, quae nos ligant. Regulae istae mentibus rationalibus insplen-
dentes sunt omnes illi modi, per quos mens cognoscit et iudicat id
«quod aliter esse non potest, utpote quod summum principium summe
venerandum; quod summo vero summe credendum et assentiendum ;
quod summum bonum summe desiderandum et diligendum. — Et haec
sunt in prima tabula; et in his apparet sapientia, quod ita certa suuf,
quod aliter esse non possunt.“ Diese Regeln sind unfehlbar, unbe-
zweifelbar, unbeurteilbar: ,Hae regulae sunt infallibiles, indubitabiles,
iniudicabiles, quia per illas est iudicium, et non est de illis. Et ideo
clara est haec sapientia.* Die Regeln sind auch unverdnderlich, un-
beengt (unbegrenzt), unendlich. Sie sind so gewif}, d«f 1hnen durchaus
nicht widersprochen werden kann: ,Sunt etiam incommutabiles, in-
coarctabiles, interminabiles; et ideo nunquam marcescit. Sic
enim certae sunt, ut nullo modo sit eis contradicere ,nisi ad exterius-
rationem‘ secundum Philosophum, in libro primo Posteriorum.* Sie
wuarzeln nimlich im ewigen Lichte und ftihren in dasselbe, ohne daf}
s deshalb geschaut wird, Sie konnen sich keineswegs auf ein ge-
schaffenes Licht griinden; denn sonst miifite dies unbegrenzt und un-
endlich sein, weil eben diese Regeln unbegrenzt und dem Geiste aller
erkennbar sind. In diesen Regeln strahlt gdttliche Weisheit iiber die
Seele: ,Hae enim radicantur in luce aeterna et ducunt in eam, sed
non propter hoc ipsa videtur. Nec est dicendum, quod fundantur
in aliqua luce creata, utpote in aliqua Intelligentia, quae illuminet
mentes; quia, cum illae regulae sint incoarctabiles, quia mentibus
omnium se offerunt, tunc sequeretur, quod lux creata esset incoar-
ctabilis et esset actus purus, quod absit; et qui hoc dicit enervat
fontem sapientiae et facit idolum, ut Angelum, Deum, et plus quam
qui lapidem Deum facit. Haec enim sapientia radisxt super animan,
quia assistit prae foribus ut se, inquit (Sap. 6, 14 sq.), prior
1llis ostendat.”

Die Weisheit erscheint vielférmig in den Geheimnissen der
Heiligen Schrift, wie St. Paulus (Eph. 8, 8f.) lehrt: ,Item, apparet
sapientia ut multiformis in mysteriis divinarum Scripturarum,
Hane multiformitatem mysteriorumn ostendit Apostolus, ad Ephesios :
Mihi omnium Sanctorum minimo data est haec gratia in
gentibus, evangelizare investigabiles divitias gratiae
Christi et illuminare omnes, quae sit dispensatio sacra-
menti absconditi a saeculis in Deo, qui omnia creavit, ut
innotescat Principatibus et Potestatibus in caelestibus



244 Zur Mystik des hl. Bonaventura

per Ecclesiam multiformis sapientia Dei. Non est. intelli-
gendum, quod Paulus doceat Angelos, sed dicitur innotescere, quia.
ministerio ipsorum innotescunt, sicut dicitur, quod Lex per Angelos.
data est, hoc est per ministerium Angelorum.* Diese Weisheit heif3t
vielformig, weil sie auf vielerlei Art ausgedriickt wird: in vielen
Bildern, Geheimnissen und Zeichen, damit sie den Stolzen verborgen,.
den Demiitigen offenbart werde: ,Haec igitur sapientia dicitur
multiformis, quia multi sunt modi exprimendi; et ideo necesse-
fuit, ut ostendatur sapientia in multis figuris, multis Sacramentis,
multis signis, ut etiam wveletur superbis, aperiatur humilibus. Haec:
velamina claudunt Christum, occultant sapientibus (i. e. mundi) et
immundis. Unde (11, 25) in Matthaeo: Confiteor tibi, Pater do-
mine caeli et terrae, quia abscondisti haec a sapientibus.
et prudentibus et revelasti ea parvulis. Et ideo bene ait
Apostolus; Mihi omnium Sanctorum minimo etc.* In der
Heiligen Schrift gibt es ein dreifaches Verstindnis. Sie lehrt niimlich,
was zu glaubeo, zu hoffen und in Liebe zu tun ist: ,Sed quomodo
Paulus evangelizat investigabiles divitias gratiae Christi?
Sic: Nune, inquit (1 Cor. 13, 13), manent fides, spes, caritas,
tria haec. — Triplex refulget intelligentia in Scriptura, quae docet,.
guid credendum, quid exspectandum, quid operandum: quid
credendum quantum ad fidem; quid exspectandum quantum ad
spem; quid operandum quantum ad caritatem, quae consistit in
operatione, non solum in affectione, Ioannis decimo quarto (23):
Si quis diligit me, sermonem meum servabit. Kt quaelibet.
istarum est bifurcata.*

Die Heilige Schrift lehrt, was zu glauben ist, gleichnisweise, in.
sinnbildlicher Bedeutung (Allegorie). Diese ist doppelt: die eine
bezieht sich auf das Haupt, die andere auf den Leib. Das Haupt
ist Christus, der Leib die Kirche: ,Fides enim est in iunctura
capitis et corporis. Refulgentia quantum ad fidem est alle-
goria, et haec duplex: una ad caput, alia ad corpus. Est enim
una, quae fertur ad caput crucifixum, natum etc.; alia, quae fertur
ad corpus, ad Ecclesiam primam, mediam et ultimam; et hoc modo
laudat Kecclesiam Salomon in Cantico (6, 9; 3, 6; 8, 6) secundum
triplicem illum statum. Quae est ista, inquit, quae ascendit,
quasi aurora consurgens, pulcra ut luna, electa ut sol ete.
— Quae est ista, quae ascendit per desertum sicut virgula
fumi ex aromatibus myrrhae et thuris etc. — Quae est
ista, quae ascendit de deserto deliciis affluens et innixa
super dilectum suum?* Vom Haupte spricht St, Paulus im ersten.
Korintherbriet (10, 1—4): ,De allegoria capitis dicit Paulus: Nolo,
vos ignorare, fratres, quoniam patres nostri omnes sub
nube fuerunt, et omnes mare transierunt, et omnes in
Moyse baptizati sunt in nube et in mari, et omnes
eandem escam spiritualem manducaverunt, et omnes
eundem potum spiritualem biberunt. Bibebant autem de
spirituali consequente eos petra; petra autem erat.
Christus.“ Vom Leibe ist Rede im Galaterbrief (4, 22—24): ,De
allegoria corporis: Scriptum est, quoniam Abraham duos
filios habuit, unum de ancilla et unum de libera; sed qui
de ancilla, secundum carnem natus est; qui autem de



Zur Mystik des hl. Bonaventura 245

dibera, per repromissionem, quae sunt per allegoriam
dicta. Haec autem sunt duo testamenta. Non oportuit, ut
amplius explanaret, quia per illa intelliguntur duo populi.* Zur Er-
kenntnis dessen, was wir in Hoffnung zu erwarten, dient das er-
hebende Vorbild (Anagogie): das himmlische und tber-
himmlische, indem es auffithrt zu den himmlischen Geistern und
zu Gott dem Dreieinen selbst: ,Iuxta aliam intelligentiam, quae est
per s pem, quid scilicet est exspectandum, sumitur anagogia, et
haec duplex, scilicet caelestis, ut ibi (Gen. 15, 5): Abraham,
suspice caelum et numera stellas, si potes, scilicet
«caelestes Intelligentias; et in Iob (88, 83): Nunquid nosti or-
dinem caeli, aut rationem eius pones in terra? —
Alia supercaelestis, ut in Abraham, qui ,tres vidit et unum
adoravit’ (ut Gen. 18, 2 exponunt Aug. et Ambr.), quia in illis Trinitas
apparuit; et in duobus Angelis, qui missi sunt Sodomam, Filius et
Spiritus Sanctus, qui mittuntur a Patre; et ideo, quia Pater nunquam
missus -est, ibi non apparuit, sed apparuit in illis tribus, quia Pater
apparuit, sed nunquam missus est. — Hugo dicit ista voca-
bula: hierarchia caelestis, supercaelestis, sub-
caelestis. Quidam dicunt, quod improprie dicantur: sed falsum
est, quia utrobique et sacer principatus.“

Der dritte Sinn ist der sittliche, moralische (Tropologie),
welcher lehrt, was zu tun ist. Auch dieser ist doppelt; der eine bezieht
sich auf das td tige, der andere auf das beschauliche Leben:
pTlertia est tropologia iuxta tertiam intelligentiam, quae docet,
quid agendim. Haec duplex: quaedam pertinet ad activam, ubi
docetur, quid agendum; quaedam ad contemplativam, ubi
docetur, quomodo contemplandum, quomodo anima feratur in
Deum; nec tamen est anagogia, cum sit praeparatio animae, et sic
ab infimo tendit ad supremum.* Diese Weisheit ist den Stolzen ver-
borgen ; denn sie konnen die Heilige Schrifv nicht verstehen: ,Haec
©rgo sapientia est abscondita et velata superbis, qui non sunt potentes
Scripturas intelligere. Scripturae intelligi non possunt nec mysteria, nisi
sciaturdecursus mundi et dispositio hierarchica.” In diesen Geheimnissen
-offenbart sich aufs schonste Gottes Weisheit, indem sich mit der Wahrheit
auch die Vorsicht (Klugheit) verbinden muf: ,In his ergo mysteriis
pulcherrime apparet Dei sapientia, plus etiam quam primo modo, Sicut,
verbi gratia, volo laudare sponsam, quod sit pulecra, quod sit verax;
‘81 dicam simpliciter: pulera est, verax est; non afficitur multum cor
meum, sed cum (Cant. 1, 9) dico: Pulerae sunt genae tuae sicut
turturis, collum tuum sicut monilia; mirabiliter eam commendo,
<dum intelligo. Commendo enim eam non solum ut castam et honestam,
'sed quod propter amorem sponsi casta est et amorosa. Turtur enim_
-avis casta est et amorosa, quia propter amorem comparis, ipso viveunte,
mulli coniungitur nec post eius mortem. Sponsa igitur honesta non
est, quia casta, sed quia casta propter amorem spounsi. Pulcrae igitur
Sunt genae, quae sunt prominentes, in quibus apparet pulc.rlt_udo.
Collum tuum sicut monilia: collum, per quod vox emittitur,
veritas; monilia, quae ornant pectus et stringunt, discretio, quia,
81 quis dicat veritatem et non, quando debet, vel ut non debct, vel
ubi non debet, vel quibus non debet; non est pulcra veritas.
Diese Weisheit wird nach dem Mafe des Glaubens gegeben; denn je



246 Zur Mystik des hl, Bonaventura

mehr jemand demiitig glaubt und seinen Verstand unterwirft, desto
weiser wird er: ,Haec sapientia resultat ex multis mysteriis Scripturae,.
sicut ex multis speculis fiunt multiplicationes radiorum et ignium;
haec sunt specula mulierum (Ex. 338, .8) de quibus fit labrum
aeneum; haec est Scriptura (2 Cor. 3, 18), ut revelata facie glo-
riam Domini speculantes, in eandem imaginem trans-
formemur a claritate in claritatem: a claritate allegoriae
in claritatem anagogiae, et rursus tropologiae. Haec sapientia
datur secundum mensuram fidei (Rom. 12,8) et unicuique, sicut
Deus divisit mensuram fidei; quia, secundum quod homo magis.
intellectum captivat, secundum hoc sapientior efficitur, et fides habetur-
per humilitatem., Huiusmodi sapientiae Paulus dicit se professorem.
Moyses autem posuit regulas et leges, ideo habuit faciem cornutam,
sed Apostolus revelatam®

Das dritte Antlitz der Weisheit ist allfé6rmig in den Spuren
der Werke Gottes. Obwohl dieses Buch der Geschopfe so offen vor uns.
liegt, ist es doch so wenig gekannt. ,Item, tertia facies sapientiae est
omniformisin vestigiis divinorum operum, Unde (1,6sqq.) in Ecclesia-
stico: Radix sapientiae cui revelata est, et astutias illius
quis agnovit? Disciplina sapientiae cui revelata est et
manifestata, et multiplicationem ingressus illius quis
intellexit? Unus est altissimus Creator omnium omni-
potens. Sequitur: Ipse creavit illam in Spiritu Sancto et
vidit et dinumeravit et dimensus est et effudit illam super
omnia opera sua, Haec sapientia manifestata est; unde
(Prov. 1,20): Sapientiaforis clamitat, in plateis dat vocem
suam, Kt tamen nos non invenimus eam, sicut laicus nesciens litteras.
et tenens librum non curat de eo; sic nos; unde haec scriptura facta.
est nobis Graeca, barbara et Hebraea et penitus ignota in suo fonte.*
Diese Weisheit ist in allen Dingen; denn alle deren Eigenschaften sind
weise geregelt und zeigen g6ttliche Weisheit, Aberneugieriges Erforschen
der Geschdpfe bringt nicht diese Weisheit, entternt vielmehr von ihr:
ylsta sapientia diffusa est in omni re, quia quuelibet res secundum
quamlibet proprietatem habet regulam sapientiae et ostendit sapientiam.
divinam; et qui sciret omnes proprietates manifeste videret sapientiam
istam, Et ad hoc considerandum dederunt se philosophi et etiam ipse
Salomon; unde ipsemet se redarguit (Eccle. 7, 24) dicens: Dixi sa-
piens efficiar; etipsa longiusrecessit a me, Quando
enim per curiosam perscrutationem creaturarum dat se quis ad investi-
gandam istam sapientiam; tunc longius recedit.* Gottes Werk aber
dreifach benannt: Wesenheit, volle Wesenheit und got t-
bildliche Wesenheit, iiber welche ausgegossen ist Gottes Weisheit:
»Opus autem Dei tripliciter dicitur: primo modo essentia, quod-
cumque illud sit et in quocumque genere sive substantiae, sive
accidentis; aliomodo essentia completa, scilicet sola sub-
stantia; tertio modo essentia ad imaginem Dei facta,
ut spiritualis creatura. — Super has eftusa est sapientia Dei, sicut
super opera sua.®

Die Ordnung darin ist, dafl Gott jede Wesenheit schafft nach
Mafi, Zahl und Gewicht und damit gibt die F.or m, wodurch sie-
besteht, die A rt, wodurch sie unterschieden wird, die Ordnun g,
wodurch sie pafit (entspricht). Darum wird die Spur erkannt und



Zur Mystik des hl. Bonaventura 247

die Weisheit offenbar. Diese Spur in Gottes Werken fiithrt zur
g6ttlichen Weisheit, die hocherhaben ist {iber alles Msaf, alle Zahl,
alles (rewicht (geschipflicher Art): ,Est autem ordo in his. Deus
enim creat quamcumque essentiam (Sap, 11, 21) in mensura et
numero et pondere; et dando haec, dat modum speciem et
ordinem; modus est, quo constat; species, qua discernitur;
ordo, quo congruit. Non est enim aliqua creatura, quae non habeat
mensuram, numerum et inclinationem; etin his attenditur
vestigium, et manifestatur sapientia, sicut pes in vesti-
gio; et hoc vestigium in illam sapientiam ducit, in qua est
modus sine modo, numerus sine numero, ord o sineordine.“ Die.
Wesenheit ist eine hohere Spur, insofern sie das géttliche Wesen
darstellt, Jede geschaffene Wesenueit hat ndmlich Stoff, Form, Zu-
sammensetzung: einen ersten Seinsgrund, ein bestimmendes Ergénzungs-
mittel und ein Verbindungsglied: Wesenheit, Kraft und Wirken. Darin
liegt das Abbild der Dreieinigkeit: ,In substantia autem est altius.
vestigium, quod repraesentat divinam essentiam. Habet enim
omuis creata substantiamateriam, formam, compositionem:
originale principium seu fundamentum, formale’ complementum et.
glutinum; habet substantiam, virtutem et operationem.
— Et in his repraesentatur mysterium Trinitatis: Pater, origo; Filius,
imago; Spiritus, Sanctus compago.“ Der erste Seinsgrund unter-~
scheidet sich vom bestimmenden Erginzungsmittel beim Geschéopte
nicht nach Art einer Person oder einer Eigenschaft, sondern wie
Prinzipien, deren eines tiitig, das andere aufnehmend ist: ,Ratio autem
originalis principii a formali complemento habet distinctionem in crea-
tura, non quidem hypostaticam, ut est in divinis, nec acci-
dentalem, sed sicut principiorum, gquorum unum activum,
alterum passivum., Et hoc tollere a creatura est tollere ab ea re-
praesentationem Trinitatis; ut dicere, quod ecreatura sit purus actus.
et non habeat compositionem.* Dagegen ldfit sich nicht einwenden, zur
Zusammensetzung gentige das Sein von einem andern. Nur
in Gott gibt es ein durchaus einfaches Sein. Im Geschépfe aber unter-
scheidet sich Sein, Gut-Sein und So-Sein. ,Nec valet id quod
dicitur, quod composita est, pro eo quod est ab alio, quia esse
ab alio compositionem non facit; quia tunc Filius esset compo-
situs, cum sit a Patre, et Spiritus Sanctus ab utroque. Solum enim
esse divinum simplex est; nec differt in eo esse et sic esse et
bene esse, It ideo esse dicitur nomen Dei (Ex. 8, 14), quia esse
in Deo estid quod est Deus. In creatura autem differt esse et bene
esse et sic esse’ - _

Eine andere Spur dieser Weisheit ist Wesen, Kraft Tatig-
keit, Die Kraft ist vom Wesen; die Tatigkeit (Wirken) vom
Wesen und der Kraft. Vom Wesen haben die Dinge das Sein, von
der Kraft das Leben, von der Tétigkeit das Bewirken
(Wirkung): ,Vestigium aliud huius sapientiae est substantia,
virtus et operatio; virtus est a substantia, oper_atio a.
substantia et virtute; res a substantia habet esse, a virtute
vigere, ab operatione efficere. Virtus etiam non est sub-
stantiae accidentalis, licet Philosophus dicat, .quod naturalis potentia.
est qualitas, Ipse enim loquitur, prout dicit modum consequentem
substantiam; sicut patet, quia durum et molle dicunt modum



248 Zur Mystik des hl, Bonaventura

substantiam consequentem.* Auch gibt es Geschopfe, die nach Gottes
Ebenbild gemacht sind, entwed«r der Natur oder der Gnade nach:
ersteres indem die Dreieinigkeit im Gedédchtnis, Ver-
stand und Willen widerstrahlt; durch letzteres (Gnade) ist die
Seele besiegelt und empfingt damit Unsterblichkeit, Ver-
stindnis (Einsicht, Weisheit)) Annehmlichkeit (Freude,
‘Wonne). Unsterblichkeit, insofern im Geddchtnis die
Ewigkeit erfalit wird; Weisheit, insofern die Wahrheit im
Verstande widerstrahlt; W o nn e, insofern die G iite den Willen
erfreut. So ist es in den reinen Geistern und in den begnadeten Scelen.
Die ganze Welt ist demnach wie ein lichtvoller Spiegel der gottlichen
Weisheit: ,Item, est creatura ad imaginem Dei facta; et hoc vel
secundum imaginem naturalem, vel gratunitam; illa est me-
moria,intelligentia et voluntas, in quibus relucetTrinitas;
ot hac sigillatur anima, et in hac sigillatione recipit immortali-
tatem, secundum quod in memoria tenetur aeternitas; sa-
pientiam, secundum quod in intelligentia refulget veritas;
iucunditatem, secundum quod in voluntate delectat boni-
t as. Haec quidem sunt in intelligentiis, vel substantiisreformatis.
— Et sic patet, quod totus mundus est sicut unum speculum plenum
luminibus praesentantibus divinam sapientiam, et sicut carb o effun-
«dens lucem." .

Das vierte Antlitz der Weisheit ist das schwiericste, weil es
keinférmig (ohn-, - unformig) ist und anscheinend die vorher-
gehenden zerstort, Das ist die Weisheit der Vollkommenen. Um diese
zu erlangen, miissen wir vollkommen sein: ,Quarta facies sapientiae
est difficillima quia est nulliformis, quod videtur destructivam
praecedentium, non tamen est. De hac enim dicit Apostolus primae ad
Corinthios secundo (6—10): Sapientiam loquimur inter
perfectos, sapientiam non huius saeculi; sed
loguimur sapientiam in mysterio absconditam,
quamnec oculus vidit, nec auris audivit, necin cor
hominis ascendit; nobisautem revelavit Deus per
Spiritum suum, Spiritus autem omnia scrutatur,
etiam profunda Dei, Hanc sapientiam docuit Paulus Dionysium
et Timotheum et ceteros perfectos, et ab aliis abscondit. Oportet ergo,
nos esse perfectos, ut ad hanc sapientiam veniamus. Quaeretro
sunt, inquit (Phil, 8, 12sq.), obliviscens, ad anteriora me
extendo, si quomodo comprehendam.“ Diese verborgene
Weisheit ist der Zustand der christlichen Weisheit, welche das Ziel
und Ende aller. anderen Wissenschafteu ist. Dies ist die mystische
Theologie. Um dies hohe Ziel zu erreichen, mufi die Seele losgeschilt
sein von allem anderen Verlangen und von aller anderen Sorge, und
sich erheben iiber die Sinne und die blofle Verstandestitigkeit; so findet
dapn im Seelengrunde die Liebeseinigung statt: ,Haec sapientia a b-
scondita est in mysterio. Sed quomodo? Si in cor hominis
non ascendit, quomodo comprehendetur, cum sit nulliformis?
— Nota, quod hic est status sapientiae christianae; unde cum Dio-
nysius multos libros fecisset, hic consummavit, scilicet in Mystica
Theologia, Unde oportet, quod homo sit instructus multis et omnibus
praecedentibus., De mystica theologia Dionysius (e. 1, § 1): ,Tu
autem, inquit, o Timothee amice, circa mysticas visiones forti actione



Zur Mystik des hl, Bonaventura 249

et contritione, sensus derelinque® etc. (vide supra dicta ex Itinerario
¢. 7); wult enim dicere, quod oportet, quod sit solutus ab omnibus;
quae ibi numerat, et quod omnia dimittat; quasi diceret: super omnem
substantiamn et cognitionem est ille quem volo intelligere, It ibi est
operatio transcendens omnem intellectum, secretissima; quod nemo
scit, nisi qui experitur, In anima enim sunt virtutes multae apprehen-
sivae: sensitiva, imaginativa, aestimativa,intellec-
tiva; et omnes oportet relinquere, et in vertice est unitio amoris;
et haec omnes transcendit. — Unde patet, quod non est tota beatitudo
inintellectiva.X '
Diese mystische Beschauung ist ein Werk der Gnade; doch
kann auch eigener F'leifl dazu helfen, dafl sich die Seele trennt von
allem, was Gott nicht ist und sogar soweit nur moglich von sich selber;
das ist dann die hochste Vereinigung mittels der Liebe, die alles Ver-
stindnis und alle Wissenschaft tiberragt: ,Haec autem contemplatio
fit per gratiam, et tamen iuvat industria, scilicet ut separet
se ab omni eo, quod Deus non est, et a se ipso, si possibile esset. Et
haec est suprema unitio per amorem. Et quod solum per amorem
fiat, dicit Apostolus (Eph. 8, 17sq): In caritate radicati
et fundati, ut possitis comprehendere cum
omnibus Sanctis, quae sit longitudo, latitudo,
sublimitas et profundum. Iste amor transcendit omnem
intellectum et scientiam.* Nur der, dem Gott es offenbart, erf:fit
diese erhabene Weisheit. Wenn die Seele so gottvereint ist,
schlummert sie in gewissem Sinne und im gewissen Sinne wacht sie.
Der Wille allein wacht und gebietet allen anderen Seelenkriften
Schweigen. Wie den Sinnen entriickt kommt die Seele ganz aufier sich.
Da auch der Verstand schweigt, lifit sich dieser Zustand nicht recht
ausdriicken: ,Sed si scientiam transcendit, quomodo videri potest sa-
pientia ista? Propter hoc addit (v. 20) Apostolus: Ei autem, qui po-
tens est omnia faceresuperabundanter, quam peti-
mus, aut intelligimus ete.; quia non est cuiuslibet, nisi cui
Deus revelat. Propter quod dicit. (1 Cor. 2, 10) Apostolus: Nobis
autem revelavit Deus per Spiritum suum. Undecum
mens in illa unione coniuncta est Deo, dormit quodam modo, et quo-
dam modo vigilat (Cant. 6, 2): Ego dormio, et cor meum
vigilat, Solaaffectiva vigilat et silentium omnibus aliis potentiis
imponit; et tunc homo alienatus est a sensibus et in ecstasi positus
et audit arcana verba quaenon licet homini loqui
(2 Cor. 12, 4), quia tantum sunt in affectu. Unde cum exprimi non
possit nisi quod concipitur, nec concipitur nisi quod intelligitur, et
intellectus silet; sequitur, quod quasi nihil possit loqui et explicare.*
Zu dieser erhabenen Weisheit gelangt man nar durch die Gnadengabe
des Heiligen Geistes, unser Verstand ist dazu unzulinglich, Die drei
ersten Formen der Weisheit finden sich hiufig, die letzte aber nur
selten: ,Et ita est; et quia ad istam sapientiam non perveaitur nisi
per gratiam, ideo auctor sapiens quaecumque sunt absconsa et impro-
visa Sancto Spiritui et ipsi Verbo attribuit revelunda; et ideo (Sap.
7, 21sq.) dicit: Quaecumque sunt absconsa et impro-
visa didici; omnium enim artifex docuit me ga-
Pien tia. Etidem dicit, quod Paulus. Est enim in illa spiritus
intelligentiae sanctus, unicus, multiplex, subtilis

Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXII,) 17



250 Zur Mystik des hl, Bonaventura

etc, Iste spiritus levat animam et docet improvisa. Et hicestdigitus
D ei, ad quem magus Pharaonis (Ex. 8, 19) non potest attingere, scilicet:
intellectus noster. — De primissapientes multi habent, de hacautem pauci.*

Diese hohe Liebe trennt von aller anderen Zuneigung wegen
der einzigen Liebe zum Briutigam; sie schliafert ein, macht stille
alle anderen Seelenkrifteund hebt em por, fithrt zu Gott. So ist der
Mensch wie tot. Allem anderen abgestorben, lebt er nur noch fiir Gott:
.Iste autem amor est sequestrativus, soporativus, sur-
sumactivus, Sequestrat enim ab omni affectu alio propter
sponsi affectum unicum; soporat et quietat omnes potentias et si--
lentium imponit; sursum agit, quia ducit in Deum. Et sic est.
homo quasi mortuus; et ideo (Cant. 8, 6) dicitur: Fortis ut mors.
dilectio, quia separat ab omnibus. Oportet enim, hominem mori
per illum amorem, ut sursum agatur, Unde (Ex. 88, 20) non vide-
bit me homo et vivet. Et tunc in tali unione virtus animae in
unum colligitur et magis unita fit et intrat in suum intimum et
per consequens in summum suum ascendit; quia idem intimum et
summum, secundum Augustinum., (Deus est mentis intimum et
supremum, quia ipse dat menti esse, vigere etc. et ipse solus.
superior est mente.) De illo summo dicitur (3, 6) in Cantico:
Adiuro vos, filiae Jerusalem, ne suscitetis neque
evigilare faciatis dilectam, donecipsa velit.* Es ist
dies eben der mystische Tod, von dem bereits oben mehrmals Rede war,
der die Abkehr von allem, was nicht Gott ist, also auch von uns selbst,
soweit nur immer moglich, und die volle, ginzliche Zukehr zu Gott,
unserem Eins und Alles, so recht ein Werk des Heiligen Giistes, eine-
Wirkung der Gabe der Weisheit, die ja so wahrhaft die Liebe vollendet.

In diese hohe Weisheit geht der Verstand nicht ein, sondern nur-
der Wille, nur die wahre vollkommene Liebe, Zu dem Ende fithrt der
Heilige Geist in die Beschauung in caligine, in der dies Gnadenwerk voll--
bracht wird: ,Iuvat autem nos ad veniendum ad illum somnum super--
ferri omnibus sensibus, omnibus operationibus intellectualibus, quae-
sunt cum phantasmatibus annexis, dimittere etiam angelicas Intelligen-.
tias, ut (Cant. 3, 8 sq.) dicatur: Invenerunt me vigiles, qui custo-
diuntcivitatem; paululumcum pertransissem eos, inveni
quem diligit anima mea. Et hoc docet Dionysius, dimittere sensi-
bilia, intellectualia, entia, non entia; et vocat temporalia non entia,
quia sunt in continua variatione; et sic intrare in tenebrarum radium,
Dicitur tenebra, quia intellectus non capit; et tamen anima summe-
illustratur¥, Um diese hohe Weisheit gilt es instiindig zu bitten; darum
betet der hl. Dionysius so innig, wie wir oben (Itinerarium cap. 7).
schon gehoért haben: .Et quia hoc non habetur nisi per orationem, ideo-
Dionysius incipit ab oratione dicens: ,Trinitas supersubstantialis, super-.
dea, superbona‘; et intellige, quod hoc dicitur non respectu Dei, sed.
respectu intellectus nostri; «quia magis est substantia, quam intel-
lectus noster capiat, et magis Deus; et sic de aliis. Iit post: ,amoven-
tes oculos mentis‘, quia mens oculis intellectualibus aspicere non potest,.
et ideo amovendi sunt. Et ideo dicitur (6, 4) in Cantico: Averte ocu-
lostuos ame, ipsimeavolarefecerunt. Tunc Christus recedit,.
gquando mens oculis intellectualibus nititur illam sapientiam videre;
quia ibi non intrat intellectus, sed affectus. Unde (4, 9) in Cantico:
Vulnerasti cor meum, soror mea, sponsa; vulnerasti cor



Zur Mystik des hl. Bonaventura 951

ameum in uno oculorum tuorum, quia affectus vadit usque ad
profundum Christi; et in uno crine colli tui; crinis significat
-glevationem mentalium considerationum.* ‘

Dieser Aufstieg des Geistes wird gewirkt in der Kraft des Heiligen
Geistes, durch michtigste Gnadenanregung; wir unserseits konnen
das Feuer nur nihren durch demiitiges, instéindiges Gebet: Et post
Dionysius: ,Tu autem, amice Timothee, circa mysticas visiones, forti
-contritione et actione sensus derelinque et intellectuales operationes:
-etc. Et innuit, quod iste ascensus fit per vigorem et commotionem
fortissimam Spiritus Sancti; sicut dicitur (3 Reg. 19, 11) de Elia:
Ecce, spiritus subvertens montes et conterens petras ete.
‘Hunc ignem non est in potestate nostra habere; sed si Deus dat desuper,
sacerdotis est nutrire et ligna subiicere (cfr. Lev. 6, 12) per
orationem.“ Durch Bejahung und Verneinung findet der Aufstiey
statt Die Verneinung ist die angemessenste Art: ,Iste autem ascensus
fit per affirmationem et ablationem: per affirmationem, a
summo usque ad infimum; per ablationem, ab infimo usque ad sum-
mum; et iste modus est conveniens magis, ut: non est hoe, non est illud;
mec privo ego a Deo quod suum est, vel in ipso est, sed attribuo meliori
modo et altiori, quam ego intelligo. Der Verneinung folgt stets die
Liebe. Die mittels der Verneinung erlangte Gotteserkenntnis beféhigt
uns am besten dazu: .Ablationem sequitur amor semper. Unde Moyses
primo a senioribus sequestratur, secundo ascendit in montem,
tertio intrat caliginem. Aliud exemplum: qui sculpit figuram nihil
ponit, immo removet et in ipso lapide relinquit formam ncbilem et
puleram. Sic notitia Divinitatis per ablationem relinquit in nobis
mobilissimam dispositionem.“ Dieser geheimnisvolle Schlaf wird mannig-
fach gesinnbildet., Damit der Heilige Geist uns durch die Gabe der Weis-
heit zu demselben fiithre, miissen wir bitten. Dann wird der Geist tiber
sich selbst erhoben und hoch erleuchtet: ,Istud somnium significat
mors Christi, sepultura Christi, transitus maris rubri, transitus in
terram promissionis. — Quod iterum Spiritus Sanctus commoveat ad
hoc, nota de Moyse, quem duxit ignis ad interiora deserti (Ex. 3, 1),
ubi accepit illustrationes, Ista ergo est sapientiae forma; isti sunt
excessus mentales.* _

Kurz und bilindig fafdt der heilige Kirchenlehrer das mystische
Leben in Vorbereitung, Ubung undVervollkom mnung zusammen
in seiner mystischen Schritt ,De triplici via* (Cap. 1, § 8). Dies my-
stische Leben ist ihm der Weisheitsfunke. Dieser mufl gesammelt,
entzlindet und emporgehoben werden (emporlodern): ,Postremo sequitur,
qualiter nos exercere debemus ad igniculum sapientia Hoc autem
tuciendum est hoc ordine: quia iste igniculus est primo congregandus,
Secuudo inflammandus, tertio sublevandus.® Dieser mystische
Funke wird gesammelt durch Losschilung von aller Liebe zu den
Geschopfen: , Congregatur autem per reductionem affectionis ab omni
amore creaturae, a cuius quidem amore debet affectio revocari, quoniam
amor creaturae non proficit; et si proficit, non reficit; et si refi-
¢1t, non sufficit; et ideo omnis amor tulis ab affectu debet omnino
elongari,* Tntztindet wird derselbe an der Liebe des Briautigams,
und zwar in bezug auf sich selbst oder auf die Himmelsbiirger oder
auf den Briutigam selber. Dies geschieht, wenn man bedenkt, dafi durch
die Liebe jedes Bediirfnis gestillt werden kann, dafl durch die Liebe

17*



202 Zur Mystik des hl. Bonaventura

in den Seligen die Fiille alles Guten ist und die Gegenwart des Hochst-
hegehrenswerten erlangt wird: Secundo, inflammandus est, et hoc
ex conversioneaffectionissuper amorem Sponsi. Et hoc qui-
dem fit vel comparando ipsum amorem ad seipsum, vel ad affectum
supernorum civium, vel ad ipsum Sponsum, Tunc autem hoc
facit, quando attendit, quod per amorem suppleri potest omnis indi-
gentia, quod per amorem est in Beatis omnis boni abundantia,
quod per amorem habetur ipsius summe desiderabilis prae-
sentia. Haec sunt, quae affectum inflammant.“

Der Weisheitsfunke mufl auch emporlodern iiber alles Sinn-
liche, Einbildlicho und Erkennbare. Der, den die Seele vollkommen
zu lieben wiinscht, ist ja nicht sinnlich wabrnehmbar, weil man ihn
nicht sehen, horen, viechen, schmecken, beriihfen kann. Er ist nicht
der Einbildung zuginglich, weil nicht begrenzt, nicht bildlich, z&hlbar,
umschreibbar, verinderlich; nicht erkennbar, weil nicht beweisbhar,
nicht bestimmbar, nicht vermutlich, schitzbar und erfindlich, aber
ganz ersehnenswert: ,Tertio, sublevandus est, et hoc supra om-
nesensibile, imaginabileetintelligibile, hoc ordine, ut homo
immediate de ipso, quem optat perfecte diligere, primo meditando dicat
sibi, quod ille quem diligit non est sensibilis, quia non est visibilis,
audibulis, odorabilis, gustabilis, tangibilis, et ideo non est sensibilis,
sed totus desiderabilis (Cant. b, 16). Secundo, ut cogitet, quod non
estimaginabilis, quia non est terminabilis, figurabilis, numerabilis,
circumscriptibilis, commutabilis, et ideo non est imaginabilis, sed totus
desiderabilis. Tertio, ut cogitet, quod non est intelligibilis, quia
non est demonstrabilis, definibilis, opinabilis, aestimabilis, investigabilis,
et ideo non est intelligibilis, sed totus desiderabilis.“ Im Corol-
larium (§ 4) wird darauf hingewiesen, dsff all unser Betrachten sich
richten mufl auf die Reinigung, Erleuchtung und Einigung. Das Ziel
aber all unseres Denkens und Wirkens ist die Vereinigung der Seele mit
Gott, das ist die wahre Weisheit, in der die wahre erfahrungsmifige
Gotteserkenntnis besteht (vgl. 8. Sent d. 85, qu. 1): ,Ex his igitur
liquide patet, qualiter ad sapientiam sacrae Scripturae pervenitur medi-
tando circa viam purgativam, illuminativam et perfectivam. Et non
solum sacrae Scripturae continentia, immo etiam omnis meditatio nostra
versari debet circa ista. Nam omnis meditatio sapientis aut est circa
opera humana, cogitando scilicet, quid homo fecerit et quid debeat.
tacere, et quae sit ratio movens; aut circa opera divina, cogitando.
scilicet, quanta Deus homini commiserit, quia omnia propter ipsum.
fecit, quanta dimiserit et quanta promiserit; et in hoc clauduntur
opera conditionis, reparationis et glorificationis; aut circa utrorumque:
principia, quae sunt Deus et anima, qualiter sint invicem copulanda,
Et hic stare debet omnis meditatio nostra, quia hic est finis omnis.
cognitionis et operationis, et est sapientia vera, in quae est cognitio.
per veram experientiam®, '

Wie dem Doctor Angelicus so ist auch dem Doctor Seraphicus.
das mystische Beten und Leben an sich, wesentlich keineswegs gratia
gratis data, ein Charisma, zam Heile anderer gegeben, sondern zum
eigenen Heile, zur eigenen Vervollkommnung, gratia gratum faciens.
Es ist ihnen wesentlich durch die Gaben des Heiligen Geistes vollendctes,
vollkommenes Glauben, Hoffen, Lieben. Nur mittels der drei gittlichen
Tugenden, insbesondere der durch die Gahe der Weisheit vollendeten



Zur Mystik des hl. Bonaventura 263

Liebe wird die Seele vollkommen mit Gott vereint. Wie St. Thomas
(1. 2. qu. 68. a. 8. c.) sagt: ,Virtutes theologicae sunt quibus mens
humana Deo coniungitur®; so sagt St. Bonaventura (Itiner. c. 4, vgl
oben): ,Supervestienda est igitur imago mentis nostrae tribus virtuti-
bus theologicis, quibus anima purificatur, illuminatur et perficitur.”
Das mystische Beten und Leben ist das Beten und Leben der Voll-
kommenen, der Heiligen, Den drei Wegen der Reinigung, Erleuchtung,
Einigung entsprechen ganz genau die drei Klassen der incipientes, pro-
ficientes, perfecti. Gerade die Beschauung ist das Mittel, durch das der
Heilige Geist die Seele vollkommen ldutert vonallen Méngeln und Feh'ern,
von aller ungecrdneten Anhiinglichkeit an sich selbst und die Geschipfe,
und sie vo'lendet in der Tugend und Heiligkeit, insbesondere in den
gottlichen Tugenden, vor allem aber in der Liebe. Die Bedeutung der
Beschauung zeichnet sorecht havdgreiflich unser heiliger Lehrer (20. Coll.
in Hexa®m. vgl. oben), wenn er u. a. sagt: ,Quae (anima) non habet
gratiam contemplationis est sicut firmamentum sine luminaribus; sed
quae habet est firmamentum ornatum luminibus. Et sicut differt caelum
non habens haec luminaria a caelo habente, sic anima non habens, ab
anima disposita ad hoc; unde differt sicut Angelus a bestia. Bestialis
est homo carens his et habens faciem inclinatam ad terram sicut ani-
mal; sed plenus luminibus est totus angelicus.% So ist also die Be-
schauung in der Hand des Heiligen Geistes ein Hauptmittel, die eifrigen
Seelen zur Volikommenheit und Heiligkeit zu fithren. Die Beschauung
an sich (wesentlich) ist ,gratiae excellentis“, aber ,legis communis®,
wie oben gesagt wurde; etwaige wunderbare Begleiterscheinungen
(Visionen, Offenbarungen usw) sind ,gratiae specialis¥, ein ,privi-
legium speciale* (vgl. 2. Sent. dist. 28, a. 2. qu. 3; oben am Anfang).

Aus der so innigen Beziehung der Gaben des Heiligen Geistes einer-
seits zur Vollkommenheit und Heiligkeit und anderseits zum mysti-
schen Beten und Leben ergibt sich ohne weiteres, daf} dieses an sich,
ohne die wunderbaren Begleiterscheinungen, recht erstrebenswert ist.
Solche Begleiterscheinungen gehd: en keineswegs notwendig zur Mystik,
sind vielmehr stets sehr vorsichtig und behutsam aufzunehmen, weil
nur zu oft krankhafte leibliche oder seelische Zustinde, ja sogar
teuflische Einfliisse Quelle derselben sind. Nach solchen Dingen darf
man kein Verlangen haben, mufl dieselben geradezu entschieden ab-
weisen, solange nicht ihr wahrhaft iibernatiirlicher Ursprung aufier
allem Zweifel ist. St. Bonaventura unterscheidet darum ganz geuau die
Mystik an sich, ihrem Wesen nach, von zufilligen anderen ibernatiir-
lichen Zustéinden, die er unter dem Namen ,apparitio“ (siehe oben)
zusammenfat als ,gratiae specialis¥ und als ,privilegium speciale®,
Selbst von dem ,excellentissimus modus contemplandi“, der contem-
platio in caligine (oben) sagt er ja: ,arbitror cuilibet viro iusto in via
ista esse quaerendum®. Die eigentliche Mystik im Beten und Leben fafit
er auf als .vera sapientia®, bewirkt vorzugsweise von der Gabe der
Weisheit, Diese wahre Weisheit ist ihm nichts anderes, als die voll-
kommene Liebe, mit welcher die Gabe der Weisheit selbst im bitter-
sten Leid und Weh tiefsten Seelenfrieden verbindet. Der Weg zu
dieser wahren Weisheit ist ihm ein inniges Verlangen nach derselben
nebst dem ernsten Streben nach Heiligkeit: Losschélung und
Sammlung. Es gilt alles andere aufler Gott zu lassen, jede ungeordnete
Anhiinglichkeit an die Geschépfe und auch an sich selbst, jegliche



9204 Zur Mystik des hl. Bonaventura

Art von Eigenliebe, die eigene Lust und Ehre und eigenen Vorteil
sucht und nur Gott anhiéingen, den eigenen Willen giinzlich Gottes
heiligstem Willen opfern und denselben vollkommen gleichf6rmig machen
(vgl. das oben zur 9. Coll. de Donis und 2, Coll, in Hexaém. Gesagte):
»Oportet, nos esse perfectos, ut ad hanc sapientiam veniamus". —
.Oportet, hominem mori per illum amorem (qui est sequestrativus,
soporativus, sursumactivus), ut sursum (in Deum) agatur.“ — ,Congre-
gatur (igniculus sapientiae) per reductionem affectionis ab omni amore
creaturae ... Inflammandus est... ex conversione affsctionis super
amorem Sponsi... per amorem habetur ipsius summe desiderabilis
praesentia . .. Sublevandus est ... supra omne sensibile, imaginabile,
et intelligibile, hoec ordine, ut homo , .. dicat sibi, quod ille quem dili-
git, non est sensibilis, ... non est imaginabilis,... non est intelligi-
bilis, .... sed totus desiderabilis... Hiec (i. e, qualiter principia operum
humanorum et divinorum, quae sunt Deus et anima, sint invicem
copulanda) est finis omnis cognitionis et operationis, et est sapientia
vera, in qua est cognitio per veram experientiam.* So hat uns oben
der hl. Bonaventura belehrt. , '

Wie nach St. Thomas, gibt es auch nach St, Bonaventura nur
eine Vollkommenheit und eine Gottvereinigung. Mit Gott werden wir
vereint mittels der gottlichen Tagenden, vorztiglich durch die Liebe,
die auch in der ewigen Seligkeit bleibt, wihrend dann der Glaube ins
Schauen Gottes und die Hoffnung in den Besitz Gottes tibergeht. Diese
Gottvereinigung aber wird am meisten geférdert durch die Beschauung.
Gerade duich diese vervollkommnen die Gaben des Heiligen Geistes,
vor allem die Gaben der Weisheit, des Verstandes uud der Wissenschaft
die drei gottlichen Tugenden, des Glaubens, der Hoffoung und der Liebe.
iemystische Vollkommenheitist von der christlichen keineswegs wesent-
lich verschieden, umf: it vielmehr die héheren Stufen der christlichen
Vollkommenheit, die Vollkommenheit der vollkommenen, der helden-
miitigen und heiligen Seelen. Denn gerade bei diesen Seelen bewirken
die Gaben des Heiligen Geistes die heroische, heldenmiitige Tugend-
iibung, insbesondere die Gaben der Weisheit, des Verstandes und der
‘Wissenschaft die heldenmiitige Ubung der goéttlichen Tugenden, auf
welche ja auch die heilige Kirche bei dvr Sel'g- und Heiligsprechung das
meiste Gewichtlegt. Die sogenannten Charismen kommen dabei durchaus
nicht in Betracht. Wie nun die Mystik des hl. Thomas, so ist auch
die seines innigen Freundes, des hl. Bonaventura, die altiiberlietorte
der heiligen Kirche. Es ist die Mystik des hl. Dominikus und des
hl. Franziskus uod ihrer Orden; die Mystik des hl. Benedikt, des
hl. Avguastin, des hl. Bruno, des hl. Bernhard und aller Viiter. Ihnen
allen ist die echte christliche Mystik eire ganze wahre Abkehr von
allem, was Gott nicht ist, und ein ganzes wahres Zukehren zu dem
lauteren und wahren héchsten Gute, zu Gott dem Dreieinen. Wollen
wir also recht innerlich werden und Gott mit seinem Gnadenwirken
in unserer Seele gewahr werden, dann gilt es, dal wir uns abkehren,
von allen verginglichen Kreaturen und alle Krifte unserer Seele
sammeln und eine Einkehr zu tun und so wahrhaft einzukehren
z1 Gott, der in der Seele gegenwiirtig ist. Die Kreaturen und auch
uns selber diirfen wir dann nur um Gottes willen, zu Gott und in Gott
lieben. TUnser Wahlspruch mufl dann in der Tat und Wahrheit mit
den Heiligen sein: ,Deus solus! Gott allein!“




	Zur Mystik des hl. Bonaventura

