
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Zur Mystik des hl. Bonaventura

Autor: Leonissa, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Mystik des hl. Bonaventura 215»

ZUR MYSTIK DES HL. BONAVENTURA
Yon P, JOSEF LEONISSA 0. M. Cap.

Wie die Mystik des hl. Thomas von Aquin (vgl. Di vus Thomas

III, 282—255), so ist auch die Mystik seines Freundes, des
hl. Bonaventura, durchaus die der christlichen Überlieferung. Für
diese tritt der Doctor Seraphicus eifrig mit seinem ganzen Ansehen
ein. — Im zweiten Sentenzenbuch (dist 23, a. 2, q. 8) spricht der
heilige Lehrer von einer vierfachen übernatürlichen Gotteserkenntnis :
von der per fidem, per con tem pla ti on em, per app ari tio n em,
per apertam visionem. Die contemplatio ist ihm eine
ausgezeichnete Gnade: „Et primum (modus cognoscendi Deum, sc. per
fidem) est gratiae communis, secundum (per con temp lation em)
est gratiae excellentis, tertium (per apparitionem) gratiae
specialis et quartum (per apertam visionem) gloriae
(gratiae) consummantis." Gott wird erkannt durch etwas dem
Verstände Gegenwärtiges, und zwar kann dies dem erkennenden
gegenwärtig sein oder einem anderen. Wenn letzteres, ist die Erkenntnis
die des Glaubens; wenn ersteres, findet die contemplatio, die
apparitio oder die aperta visio statt: „Omne enim quod
cognoscitur, cognoscitur per aliquid praesens; si igitur Deus
cognoscitur. necesse est, quod per aliquid praesens intellectui cogno-
scatur; praesens autem voco hie secundum quod Augustinus (Tract. 1

in Ioann. nr. 19) vocat, quod praesens est intellectui ad videndum. Aut
igitur cognosco Deum per hoc, quod est praesens mihi aut per hoc,
quod est praesens a 1 i i. Si per hoc, quod est praesens alii, sie est
cognitio fidei. Qiod enim Deus sit trinus et unus, hoc ego credo
Dei Filio, qui hoc enarravit (Io. 1, 18) et praedicavit, et Spiritui
Sancto, qui hoc inspiravit. ,Quod enim credimus, debemus auctoritati',
sicut dicit Augustinus de Utilitate credendi (c. 11, nr. 25). — Si autem
cognosco Deum per hoc quod est praesens mihi, hoc potest esse
tripliciter: aut per hoc, quod est praesens mihi in effectu proprio;
et tunc est contemplatio, quae tanto est eminentior, quanto
effectum divinae gratiae magis sentit in se homo, vel quanto etiam
melius seit considerate Deum in exterioribus creaturis. — Aut est
praesens mihi in signo proprio; et sic est apparitio, sicut
apparuit Deus Abrahae (Gen. 18, 1 sqq.) in subiecta creatura, quae
ipsum Deum figurabat; et sicut Spiritus Sanctus apparuit in columba.
— Aut est praesens Deus in lumine suo et in se ipso; et sic est
cognitio, qua videtur Deus in vultu suo, sive facie ad faciem; et sic
est aperta visio, quae tota dicitur merces omnium meritorum."

Die Beschauung wird hier scharf unterschieden von der ap--
paritio; die Beschauung ist gratiae excellentis, die apparitio
dagegen gratiae specialis. So wird wesentlich die Beschauung
unterschieden von ihren etwaigen (wunderbaren) Begleiterscheinungen
(Visionen, Offenbarungen). Damit ist auch schon der Grundirrtum
zurückgewiesen, die Beschauung sei ein Charisma (gratia gratis data).
Ein solches ist die apparitio und ähnliches, d. i. eben gratiae
specialis. Die Beschauung ist Wirkung der Gaben des Heiligen Geistes,
insbesondere der Gaben der Weisheit, des Verstandes und der Wissenschaft,

d. i. gratiae excellentis, wie das später vom heiligen
Lehrer noch näher ausgeführt wird. Die Beschauung hält er für um



216 Zur Mystik des hl. Bonaventur:

so vollkommener, je mehr die beschauende Seele ill sich das göttliche
'Gnadenwirken wahrnimmt oder je besser sie Gott in den Geschöpfen
zu erkennen vermag. So erklärt er uns also hier kurz schon Natur,
Ursprung und Gradunterschied der Beschauung. Daß diese kein
sogenanntes Charisma ist, ergibt sich auch daraus, weil selbst der ex-
cellentissimus modus contemplandi, wie nach Dionysius die oratio in
caligine genannt wird, als erstrebenswert hingestellt (ad 6) wird, da
doch das Verlangen nach Wunderdingen, wie die Charismen sind,
auszuschließen ist: „Hunc modum cognoscendi (Deum) arbitror cuilibet
viro iusto in via ista esse quaerendum." Alle sind wir ja berufen, zur
vollkommenen Vereinigung mit Gott zu gelangen. Dazu sind uns in
der heiligen Taufe mit der heiligmachenden Gnade die göttlichen
Tugenden nebst den Gaben des Heiligen Geistes verliehen worden.
Die Gottvereinigung kann nur stattfinden mittels der göttlichen
Tugenden, welche durch die Gaben des Heiligen Geistes vervollkommnet
werden. Letzteres nun geschieht gerade in der Beschauung.

Von dieser Gottvereinigung mittels der Beschauung redet der
hl. Bonaventura in seinem Itinerarium (bes. 4. u. 7. Kap.), Gott ist
unserem Geiste überaus nahe; denn von Natur trägt die Menschenseele

das Bild der heiligsten Dreifaltigkeit. Gleichwohl gibt es so
wenige, welche in sich selbst diese erste Ursache, diesen höchsten,
ewigen Ursprung betrachten, was indes nicht zu verwundern ist :

„Sed ratio est in promptu, quia mens humana, sollicitudinibus di-
stracta, non intrat ad se per memoriam; phantasmatibus obnu-
bilata, non redit ad se per intelligentiam; concupiscentiis
illecta, ad se ipsam nequaquam revertitur per desiderium suavi-
tatis internae et laetitiae spiritualis. Ideo totaliter in his sensibilibus
iacens, non potest ad se tanquam ad Dei imaginem reintrare." Die
irdischen Sorgen zerstreuen das Gedächtnis; die Sinnesbilder
verdunkeln den Verstand; die Lockungen der Begierlichkeit hindern das
Verlangen nach innerer Wonne und geistlicher Freude. So gänzlich
in die sinnlichen Dinge verstrickt, achtet man nicht auf das Bild
Gottes im Innern. Damit nun unsere Seele sich losmache vom
Sinnlichen und sich erhebe zum Schauen ihrer selbst und der ewigen
Wahrheit in ihr, mußte die in Christus menschgewordene Wahrheit
die in Adam gefallene und verdorbene Natur erneuern und heilen :

„Et quoniam, ubi quis ceciderit, necesse habet ibidem recumbere, nisi
apponat quis et adiiciat, ut resurgat (Is. 24, 20); non potuit
anima nostra perfecta ab his sensibilibus relevari ad contuitum sui et
aeternae Veritatis in se ipsa, nisi Veritas, assumta forma humana in
Christo, fieret sibi scala reparans priorem scalam, quae fracta fuerat
in Adam." Die früher unversehrte und vollkommene Natur war eben
infolge des Sündenfalles angesteckt und verdorben und konnte nur
mehr auf übernatürlichem Wege geheilt und geheiligt werden. Eben
aber dazu ist Christus, wie der Apostel (1. Tim. 2, 5) sagt, unser
Mittler geworden : „Ideo, quantumcumque sit illuminatus quis lumine
naturae et scientiae acquisitae, non potest intrare in se, ut in se ipso
delectetur in Domino (Ps. 86, 4), nisi mediante Christo, qui
(loan. 10, 9) dicit: Ego sum ostium. Per me si quis introierit,
salvabitur et ingredietur et egredietur et pascuainveniet." Zu dieser Türe aber, die Chrictus ist, kommen wir nur
dadurch, daß wir an ihn glauben, auf ihn hoffen und ihn lieben, also
mittels der drei göttlichen Tugenden. Diese sind eben das Mittel zur



Zur Mystik des hl. Bonaventura 217

'Gottvereinigung; je vollkommener diese in uns werden, desto inniger
werden wir mit G-ott vereint: „Ad hoc autem ostium non appropin-
qnamus, nisi in ipsum credamus, speremus et amemus.
Necesse est igitur, si reintrare volumus ad fruitionem Veritätis
tanquam ad paradisum, quod ingrediamur per fidem, spem et c a r i-
tatem mediatoris Dei et hominum Jesu Christi, qui est tanquam
lignum vitae in medio paradisi (Prov. 3,18). Supervestienda
est igitur imago mentis nostrae tribus virtutibus theologicis, quibus
anima purificatur, illuminatur et perficitur, et sie
imago reformatur et conformis supernae Jerusalem eflicitur et pais
Ecclesiae militantis, quae est proles, secundum Apo3tolum, Jerusalem
coelestis. Ait enim (Gal. 4, 26): Ilia quae sursum est
Jerusalem libera est, quae est mater nostr a."

Wenn nun die Seele vollkommener durch Glaube, Hoffnung und
Liebe vereint wird mit Jesus Christus, der daist als das ungeschaffene,
-geoffenbarte und menschgewordene Wort, „der Weg, die Wahrheit
und das Leben", erfaßt sie in übernatürlicher Erkenntnis und Liebe
wie mit besonderen geistigenSinnen die höchste Schönheit, den
höchsten Wohlklang, den größten Wohlgerucb, die höchste Wonne,
•die größte Freude und wird so zubereitet zu hohen Geisteserhebungen
der Andacht, Bewunderung und Freude: „Anima igitur credens,
sperans et amans Jesum Christum, qui est Ver'oum incarnatum,
increatum et inspirât um, scilicet via, veritas et vita;
dum per fidem credit in Christum tanquam in Verbum increatum,
quod est Verbum et splendor Patris, récupérât spirituaiem a u d i t u m
et v i s u m, a u d i t u m ad suscipiendum Christi sermones, v i s u m ad
considerandum illius lucis splendores. Dum autem spe, suspirat ad
suscipiendum Verbum inspira tu m, per desiderium et affectum
récupérât spirituaiem olfactum. Dum caritate complectitur Verbum
incarnatum, ut suscipiens ab ipso deiectationem et ut transiens in
illud per ecstaticum amorem, récupérât gustuin et tac tu m. Quibus
sensibus recuperatis, dum sponsum suum videt et audit, odoratur,
gustat et amplexatur, decantare potest tanquam sponsa Canticum
eanticorum, quod factum fuit ad exercitium contemplationis secundum
hune quartum gradum, quem nemo capit, nisi qui accipit (Apoc.
2, 17), quia magis est in experientia affectuali quam in consideratione
rationall. In hoc namque gradu, reparatis sensibus interioribus ad
sentiendum summe pulchrum, audiendum summe harmonicum, odo-
randum sumineodoriferum, degustandum summe suave, apprehendendum
summe delectabile, disponitur anima ad mentales excéssus, scilicet per
devotione m, admirationem et exultations m, secundum
illas très exclamationes, quae fiunt in Canticis eanticorum (3, 6; 6, 9;
8, 5). Quarum prima fit per abundantiam devotionis, per quam fit
anima sicutvirgula fumi exaromatibus myrrhaeet
thuris; secunda per excellentiam admirationis, per quam fit
anima sicut aurora, lu na et sol, secundum processum illuminationum
suspendentium animam ad admirandum sponsum consideratum ; tertia
per superabundantiam exsultationis, per quam fit anima suavissi-
snae delectationis deliciis affluens, innixa totaliter super di-
lectum suum."

Die hier angeführten geistigen Sinne sind dem hl. Bonaventura
keineswegs neue höhere Sinne nach Art der Engel (vgl, Lamballe,

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 15



218 Zur Mystik des hl. Bonaventura

a. a. O., p. 35, Note 1. u. p. 101), sondern bloße geistige Zustände,.
Auflassungen, Wahrnehmungen, Begriffe, wie er ausdrücklich in
seinem Breviloquium (Pars V, c. 6) sagt: „Sensus spirituales
non dicunt novos habitus, seel status delectationum et usus spi-
ritualium speculationum, quibus replentur et consolantur spiritus
virorum iustorum." Später heißt es daselbst: „Sensus spirituales
dicunt perceptiones mentales circa veritatem contemplandam."
Siewerden geistige Sinne genannt, weil sie den Wahrnehmungen der
körperlichen Sinne ähnlich sind und der Name der Ursachen den
Wirkungen beigelegt wird. Ferner heißt es auch: „Quibus (i. e. sen-
sibus spiritualibus) videtur Christi sponsi summa pulchritudo
sub ratione Splendoris; auditur summa harmonia sub ratione
Verbi; gustatur summa dulcedo sub ratione Sapientiae com-
prehendentis utrumque, Verbum scilicet et Splendorem; odoratur
summa fragrantia sub ratione Verbi inspirati in corde; astrin-
gitur summa suavitas sub ratione Verbi incarnati, inter nos
habitantis corporaliter .et reddentis se nobis palpabile, osculabile,.
araplexabile per ardentissimam caritatem, quae mentem nostram per
ecstasim et raptum transire facit ex hoc mundo ad Patrem." —
Bei der Beschauung kommt es mehr auf die Liebe an, wie der heilige
Lehrer (Itiner. c. 4) oben sagte, als auf die Erkenntnis : „magis est in ex-
perientiaaffectuali quam in consideratione rationali." AmSchlusse dieses
Kapitels betont er dies noch weiter und eindringlicher, indem er die-
erhabene Umgestaltung der Seele auf die Liebe Christi zurückführt,
die durch den Heiligen Geist in unseren Herzen ausgegossen ist:.
„Quibus omnibus luminibus intellectualibus mens nostra repleta, a.

divina Sapientia tanquam domus Dei inhabitatur, effecta Dei filia,
sponsa et amica; effecta Christi capitis membrum, soror et coheres,,
effecta nihilominus Spiritus sancti templum, fundatum per fidem,
elevatum per spem et Deo dicatum per mentis et corporis sanctitatem..
Qctod totum facit sincerissima Caritas Christi, quae diffunditur in
cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est
nobis (Rom 5, 5), sine quo Spiritu non possumus scire secreta Dei.
Sicut enim quae sunt hominis nemo potest scire nisi spiritus-
hominis, qui est in il 1 o; ita et quae sunt Dei nemo seit
nisi spiritus Dei. — In caritate igitur radicemur et fundemur, ut
possimus comprehendere cum omnibus Sanctis, quae sit
iongitudo aeternitatis, quae latitudo liberalitatis, quae sublimitas

maiestatis et quod profundum sapiéntia iudicantis."
Durch die drei göttlichen Tugenden wird unsere Seele mit Gott

vereint, ganz besonders durch die Liebe, welche allein in der ewigen
Seligkeit bleibt. Gerade aber in der Beschauung werden diese
göttlichen Tugenden, insbesondere die Liebe, vollkommen. Vor allem ist
die Liebe Ursprung und Ziel der echt mystischen Beschauung, die sich-
eben dadurch von jeder bloß natürlichen und allen falschen Abarten
durchaus unterscheidet. Noch deutlicher zeigt sich dies bei der
vollkommenen Beschauung, beim sechsten Grade im Itinerarium (7.
Kapitel): „Postquam mens nostra contuita est Deum extra se per
vestigia et in vestigiis, intra se per imaginem et in imagine,,
supra se per divinae lucis similitudinem super nos relucentem et
in ipsa luce, secundum quod possibile est secundum statum viae et
exercitium mentis nostrae; cum tandem in sexto gradu ad hoc:



Zur Mystik des hl. Bonaventura 219

pervenerit, ut speculetur in principio primo et summo et mediatore
Bei et hominum, Jesu Christo ea quorum similia in creaturis
nullatenus reperiri possunt, et quae omnem perspicacitatem humani
intellectus excedunt: restât, ut haee speculando transcendat et transeat
non solum mundum istum sensibilem, verum etiam semetipsam: in
quo transitu Christus est via et ostium, Christus est s cal a et
vehiculum tanquam propitiator ium super a ream Dei
collocatum et sacramentuma saeculis absconditu m."
Wohl zu beachten ist, daß St. Bonaventura immer, selbst bei der
vollkommensten Beschauung hienieden, auf Christus, auf das Verbum
incarnatum, auf die heiligste Menschheit Jesu hinweist: „per Christum
hominem ad Christum Deum."

,,Ad quod propitiatorium (heißt es im Texte weiter) qui aspicit
plena conversions vultus, aspiciendo eum in cruce suspensum per
fidem, spem et caritatem, devotionem, admirationem, exsultationem,
appretiationem, laudem et jubilationem; pascha, hoc est transitum,
cum eo facit, ut per virgam crucis transeat mare rubrum, ab Aegypto
intrans desertum, ubi gustet man 11 a absconditu m, et cum
Christo requiescat in tumulo quasi exterius mortuus, sentiens tarnen,
quantum possibile est secundum statum viae, quod in cruce dictum
est latroni cohaerenti Christo: Hodie mecum eris in para-diso." Als Beispiel dieser vollkommenen Beschauung führt unser
heiliger Lehrer den heiligen seraphischen Vater Franziskus an. Er
schreibt nämlich weiter: „Quod etiam ostensum est beato Francisco,
cum in excessu contemplationis in monte excelso — ubi haec, quae
scripta sunt, mente tractavi — apparuit Seraph sex alarum in cruce
confixus, ut ibidem a socio eius, qui tunc cum eo fuit, ego et plures
alii audivimus; ubi in Deum transiit per contemplationis excessum ;

et positus est in exemplum perfectae contemplationis, sicut
prius fuerat a c t i o n i s, tanquam alter Jacob et Israel, ut omnes
viros vere spirituales Deus per eum invitaret ad huiusmodi transitum
et mentis excessum magis fxemplo quam verbo."

Um aber zur mystischen Beschauung, zumal zur vollkommenen,
zu gelangen, ist ein erhabenes Gnadenwirken des Heiligen Geistes
nötig und unserseits ein geheimnisvoller, mystischer, geistiger Tod.
Dieser Weg nun wird jetzt näher gezeigt: ,.In hoc autem transitu, si
sit perfeetus, oportet quod relinquantur omnes intellectuales opara-
tiones, et apex aff'ectus totus transferatur et transformetur in Deum.
Hoc autem est mysticum et secretissimum, quod nemo novit, nisi
qui a c c i p i t, nec accipit, nisi qui desiderat, nec desiderat nisi quem
ignis Spiritus saneti medullitus inflammat, quem Christus misit in
terram. Et ideo dicit Apostolus (1. Cor. 2, 10 sq.), hanc mysticam
sapientiam esse per Spiritum sanctum revelatam." Freilich ist auch
unserseits ein Mitwirken erforderlich; es gilt keineswegs, wie der
sogenannte Quietismus will, ein völliges Untätigsein unserseits; wir
müssen uns gewissermaßen zubereiten, aber alles hängt schließlich
von der Gnadengabe des Heiligen Geistes ab. Darum werden auch die
mystischen Zustände ein pati divina, ein Leiden göttlichen Gnadenwirkens

genannt. Je mächtiger der Heilige Geist mit den Gnadengaben

einwirkt, desto geringer müssen wir eigenes Bemühen
einschätzen; da gilt so recht volles Mißtrauen in uns und gänzliche
Hingabe an Gott mit unerschütterlichem Gottvertrauen. Darum heißt

15*



'220 Zur Mystik des hl. Bonaventura

es weiter: „Quoniam igitur ad hoc nihil potest natura, modicum
potest industria, parum est dandum inquisitioni, et multum unctioni ;

parum dandum est linguae, et plurimum internae laetitiae; parum
dandum est verbo et scripto, et totum Dei dono, scilicet Spiritui
sancto; parum aut nihil dandum est creaturae, et totum creatrici
essentiae, Patri et Pilio et Spiritui, dicendo cum Dionysio (Mystica
Theologia, c. 1, § 1) ad Deum Trinitatem : ,Trinitas superessentialis
et superdeus et superoptime Christianorum inspector theosophiae, dirige
nos in mysticorum eloquiorum superincogmtam et superlucentem et
sublimissimum verticem; ubi nova et absoluta et inconversibilia theo-
logiae mysteria secundum superlucentem absconduntur occulte docentis
silentii caliginem in obscurissimo; quod est supermanifestissimura,
supersplendentem, et in qua omne relucet, et invisibilium superbonorum
splendoribus superimplentem invisibiles intellectus.' Hoc ad Deum."

Da bei der mystischen Beschauung und hei der vollkommenen
Gottvereinigung alles von der allgütigen, durchaus unverdienten
göttlichen Gnadengabe abhängt, darum ist vor allem der dreieinige Gott
anzuflehen, dieses unverdiente Gnadengeschenk huldvollst mitzuteilen.
Je demütiger dieses Flehen und Bitten sein wird, desto sicherer und
schneller kann es auf Erhörung rechnen; denn dann wird auch die
beharrliche Zubereitung nicht fehlen, soweit es nur immer möglich
ist. Dazu leiten die folgenden Worte an den Freund an: »Ad amicum
autem, cui haec scribuntur, dicatur cum eodem: ,Tu autem, o amice,
circa mysticas visiones (contemplationes), corroborate itinere, et sensus
desere et intellectuales operationes et sensibilia et invisibilia et omne
non ens et ens, et ad unitatem, ut possibile est, inscius restituera
ipsius, qui est super omnem essentiam et scientiam, Etenim te ipso
et omnibus immensurabili et absoluto purae mentis excessu, ad super-
essentialem divinarum tenebrarum radium, omnia deserens et ab
omnibus absolutus, ascendes." Hier ist Bede von einem Grade der
Beschauung, von der oratio in caligine. Vor lauter Überfülle
des göttlichen Lichtes ist der Verstand gleichsam blind, im tiefsten
Dunkel, aber der Wille ist ganz entflammt von göttlicher Liebe. Volle
Abkehr von allem, was nicht Gott ist, der sogenannte mystische Tod,
ist der Weg zu dieser erhabenen Beschauung: „Si autem quaeras, quo-
modo haec fiant, interroga gratiam, non doctrinam; desiderium, non
intellectum ; gemitum orationis, non Studium lectionis; sponsum, non
magistrum; Deum, non hominem; caliginem, non claritatem; non
lucem, sed ignem totaliter inflammantem et in Deum excessivis un-
ctionibus et ardentissimis affectionibus transferentem. Qui quidem
ignis Deus est, et huius caminus est inJerusalem (Is. 31, 9),
et Christus hunc accendit in fervore suae ardentissimae passionis,
quem solus ille vere percipit, qui dicit: Suspendium elegit
anima me a, et mortem ossa mea (lob. 7, 16). Quam mortem
qui diligit videre potest Deum, quia indubitanter verum est: Non
videbit me homo et vivet (Ex. 33, 20). — Moriamur igitur et
ingrediamur in caliginem, imponamus silentium sollicitudinihùs, con-
cupiscentiis et phantasmatibus: transeamus cum Christo crucifixo ex
hoc mundo adPatrem (lo. 13, 1), ut, ostenso nobis Pâtre, di-
camus cum Philippo: Sufficit nobis; audiamus cum Paulo :

Sufficit tibi gratia mea; exultemus cum David (Ps. 72, 26 ;

105, 48) dicentes : Defecit caro mea et cor meum, Deus



Zur Mystik des hl. Bonaventura 221

cordis mei et pars raea Deus in aeternum. Benedictus
Dominus in aeternum, et dicet omnis populus: Fiat,fiat. Amen." Diesen geistigen, mystischen Tod ist so wahrhaft
gestorben unser heiliger seraphischer Vater Franziskus und darum ging
er auch in so erhabener Beschauung ein in das geheimnisvolle Dunkel
der Gottheit und ward beim Andenken an das Leiden und Sterben
Jesu so voll und ganz versenkt in das Feuermeer der göttlichen Liebe,
daß Wald und Au stets wiedertönte von seinem heißen Liebesseufzer :

„Deus meus et omnia! Mein Gott und mein Alles!" So prägt sich
denn die echte seraphische Mystik wie des heiligen Vaters Franziskus,
so auch des wahren Sohnes, des hl. Bonaventura aus in den beiden
Worten: Armut und Liebe. Armut als vollkommene Losschälung
und Blöße von aller Kreatur; Liebe als vollkommene Hingabe an
Gott allein, als vollkommene Gleichförmigkeit mit Gottes heiligstem
Willen : Deus meus et omnia!"

Wiederholt äußert sich unser Doctor Seraphicus über die
Beschauung in caligine, so im Sentenzenkommentar an der gleich anfangs
erwähnten Stelle. Da nun heißt es bei der zweiten Meinung betreffs
der Gotteserkenntnis Adams vor dem Sündenfalle: „Dicit Dionysius
in libro de Mystica Theologia (c. 1, § 1), quod excellentissimus modus
contemplandi est ignote ascender e, quia nec ipse Moyses Deum
valuit videre, et ideo introductus dicitur fuisse in caliginem. Unde
Dionysius vocat (§ 2) eos indoctos, qui dicunt, se nosse eum qui
posuit tenebras latibulum suum" (Ps. 17, 12), Weiter
(ad 6) wird gesagt: „Oculi aspectus in Deum figi potest, ita quod ad
nihil aliud aspiciat; attamen non perspici et vel videbit ipsius
lucis claritatem, immo potius elevabitur in caliginem et ad hanc
cognitionem elevabitur per omnium ablationem, sicut Dionysius dicit
in libro de Mystica Theologia (c. 1, § 2, et c. 2 sq.), et vocat istam
cognitionem doctam ignorantiam. Haec enim est in qua mirabi-
liter inflammatur affectio, sicut eis patet, qui aliquoties consueverunt
ad anagogicos elevari excessus. Hunc modum cognosceudi arbitror
cuilibet viro iusto in via ista esse quaerendùm; quodsi Deus aliquid
ultra faciet, hoc Privilegium est speciale, non legis communis." Hier
wendet sich der heilige Lehrer mit aller nur wünschenswerten
Deutlichkeit gegen den G r u n d i r r t u m, die Beschauungsgnade sei eine
gratia gratis data, sei ein Charisma, sei wunderbar und man dürfe
sie nicht wünschen und erbitten. Fr sagt selbst von dem „excellentissimus

modus contemplandi", bei welcher die Seele in caliginem
erhoben wird, daß er „cuilibet viro iusto in via ista esse quaerendum",
daß er „legis communis" sei. Wunderbare Dinge sind nicht zu
erbitten, sie sind eine besondere (non legis communis) Bevorzugung:
„quodsi Deus aliquid ultra faciet, hoc Privilegium est speciale".

Von der docta ignorantia ist auch Bede im Breviloquium.
Gleich nach den schon angeführten Worten: „Sensus spirituales
dicunt perceptiones mentales circa veritatem contemplandam" folgt :

„Quae quidem contemplatio in Prophetis fuit per revelationem
quantum ad triplicem visionem, scilicet corporalem, imaginativam et
intellectualem (d. i. auf wunderbare Weise); in aiiis vero iustis re-
peritur per speculationem, quae incipit a sensu et pervenit ad
imaginationem et de imaginations ad rationem, de rations ad
intellectual, de intellectu ad intelligentiam ; de intelligentia vero ad sa-



222 Zur Mystik des hl. Bonaventura

pientiam sive notitiam excessivam. quae hic in via incipit, sed con-
summatur in gloria sempiterna. Et in his gradibus consistit seal a
Jacob, cuius cacumen attingit coelum (Gen. 28, 12); et
thronus Salomonis, in quo residet Rex sapientisnmus et vere
pacificus et amorosus ut sponsus speciosissimus et desiderabilis
to tus (Cant. 5, 16); in quem desiderant Angeli prospi-
c e r e (1. Petr. 1, 12), et ad quem suspirat desiderium sanetarum
animarum, sicut cervus desiderat ad fontes aquarum
(Ps. 41, 1). Quo quidem desiderio ferventissimo ad modum ignis Spiritus
noster non solum efficitur agilis ad ascensum, verum etiam quadam
ignorantia docta supra se ipsum rapitur in caliginem et ex-
cessum, ut non solum cum sponsa (Cant. 1, 3) dicat: In o do rem
unguentorum tuorum curremus, verum etiam cum Pro-
pheta (Ps. 138, 11) psallat: Et nox.illuminatio mea in de 1 i-
c i i s m e i s. Quam nocturnam et deliciosam illuminationem nemo
novit nisi qui probat, nemo autem probat nisi per gratiam divinitus
datam, nemini datur, nisi ei qui se exercet ad illam."

Wie schon gesagt, wird die Gottvereinigung erlangt mittels der
göttlichen Tugenden ; diese aber werden vollendet durch die mystische
Beschauung, welche bewirkt wird von den Gaben des Heiligen Geistes,
insbesondere der Gabe des Verstandes und der Weisheit, aber auch
der Wissenschaft. St. Bonaventura behandelt diese Gaben eigens in
seinem Sentenzenkommentar sowie in seinen Collationes de donis
Spiritus Sancti. Im Kommentar (3. Sent. dist. 35, q. 3) behandelt er
das donum intellectus, das zunächst dt n Glauben vollendet, aber auch
mächtig die Liebe entzündet und die Hoffnung stärkt. Diese Gabe
verleiht ein Licht, durch das wir den Glaubensinhalt vernunftgemäß
erkennen, und zwar in bezug auf den Schöpfer wie auf die geistigen
Geschöpfe. Darnach wird der eigentümliche Akt und Gegenstand der
Gabe bestimmt. Dieselbe betätigt sich somit bei der Beschauung des
Schöpfers und der geistigen Kreatur: „Cognitio de Deo sub ralione
veri potest haberi secundum triplicem modum : uno modo habetur
cognitio de Deo per simplicem assensum; alio modo per r a-
tionis adminiculum; tertio modo per simplicem coutui-
tum. Primum est virtutis fidei, cuius est assentire; secundum est
doni intellectus, cuius est crédita per rationem intelligere; tertium est
beatitudinis munditiae cordis, cuius est Deum videre. Quoniam ergo
rationes, secundum quas iuvamur ad crédita intelligenda, accipiuntur
non solum a conditionibus Creatoris, sed etiam a conditionibus crea-
turae spiritualis, quae inter creaturas habet proximiorem assimila-
tionem ad Creatorem; hinc est, quod donum intellectus — cuius actus
est in contemplationem summt Veri elevare per lumen, quod non
solum facit assentire, sed etiam per congruas rationes crédita intelligere

— non solum attenditur in contemplatione creatricis essentiae,
sed etiam spiritualis creaturae. Et ex hoc patet, quis sit actus et
obiectum proprium ipsius doui intellectus: quoniam obiectum
eius est ipsum Verum aeternum, in quantum intelligibile, non solum
secundum proprias conditiones, sed etiam secundum proprietates crea-
turarum sibi similium Actus vero eius est contemplari ipsum
verum creditum, ut devotius credatur et ardentius diligatur. Et ita
donum intellectus consistit in contemplatione rationali Creatoris et
spiritualis creaturae."



Zur Mystik des hl. Bonaventura 223

In der 8. Collatio de donis Spiritus Sancti (Nr. 2—6) ist Bede
von der demütigen Dankbarkeit, mit der das donum intellectus
aufzunehmen ist, sowie von der Zubereitung zu dieser Aufnahme: „Donum
•istud requirit, hominem esse gratum Deo, et facit, quod homo re-
-cognoscat seipsum et donum et doni prinoipium; et in-
telligendo doni principium recognoscat homo se i p s u m, et sie
gratias agat. Et tunc benedicit Deum et refundit pulcritudinem
doni in ipsum auetorem doni et ipsum laudat et dantem non im-
pugnat. — Disponimus autem nos ad suseipiendum istud donum per
tria : primo, per vitae sanotimoniam; secundo, per m a n s u e-
tudinis tractabilitatem; et tertio, per intelligentiae
•captivationem, ut benedicamus auetorem istius doni." Diese
dreifache Zubereitung wird dann im einzelnen näher behandelt, zuerst
die Heiligkeit des Lehens: „Primo, dico, disponimus nos ad
recipiendum istud donum intellectus per vitae sanotimoniam;
unde Isaias (28, 9): Quem docebit soientiam, et quemin teiligere faciet auditum? Ahlaotatos a lacte et
avulsos ab uberibus. — Lac significat dulcedinem delecta-
tionum carnalium, qua dulcedine pascuntur carnales et infantes, id
est, qui sequuntur motus infantiles. Et quamdiu homo ooniunctus e-t
istis consolationibus carnalibus, dicitur iactans et non est idoneus
ad suseipiendum solidum cibum vitae et intellectus. Si volumus bene-
dicere Deum et recipere istud donum, oportet, quod simus avulsi ab
•istis consolationibus et sequestremus nos a lacte concupiscentiarum.
De Daniele (1, 17) et sociis eius, qui continentes erant, dicitur, quod
dédit eis Deus soientiam et disciplinam in omni
libro et sapientia. Delectatio circa tactum impugnat maxime
istud donum, ebrietas ex parte anteriôri et luxuria ex parte posteriori."

Zur Erlangung der Gabe des Verstandes dient ferner
sanftmütige Nachgiebigkeit: „Unde in Ecclesiastico (5, 13):
Esto mansuetus ad audiendumverbum, ut intelligas.
Ooncupiscentia obnubilât intellectum, et furor impedit intelligentiam,
quia ,impedit ira animum, ne possit cernere verum'. — Philosophus
dicit, quod ,quiescendo anima fit prudens et sciens'. Quando aqua
est quieta, tunc homo videt in ea bene faciem suam: sed quando est
turhata, tunc nihil potest in ea videre. Ita, quando homo est in ira,
tunc non videt veritatem. Contentiosi intelligentiam impediunt in se
et in aliis. Iratus etiam pertinaciter défendit falsum. Unde Legislator
(i.e. Moyses) mitissimus fuit. Dicit Isaias (28, 19): Tantummodo
solavexatio intellectum da bit auditui. Homo tracta-
bilis addiscit et fit mitis."

Zum Empfang der Gabe des Verstandes dient endlich noch die
Unterwürfigkeit des Verstandes: „Unde Isaias (7, 9)
-secundum translationem Septuaginta dicit: Nisi credideritis,
nonintelligetis. Et Augustinus dicit: ,Nisi homo captivet
intellectum suum et sequatur per fidem ea quae audit, non disponitur
ad donum intellectus.- Et Apostolus (2. Cor. 10, 5) dicit:
Captivantes intellectum in obsequium Christi. Qui secundum

lucem intelligentiae suae vult sacram Scripturam indagare,
cogitat errores falsissimos. In vita ista sumus parvuli, et ,oportet
addiscentem credere' ; Deo enim oportet credere et maxime in subli-
anibus, quae transcendunt intelligentiam nostram. Primus Angelus



224 Zur Mystik des hl. Bonaventura

erravit, quia praesumsit de se. — Concupiscibilis (i. e. vis)
deordinata impedit istud donum; similiter et irascibilis, quando est de-
ordinata; sed quando rationalis est deordinata, maxime impedit
istud donum. Oportet igitur, quod captivemus intellectum nostrum,
sivolumus suscipere istud donum. Furibundus est qui omnia despicitp
non est dispositus ad suscipiendum istud donum nec praesumtuosus.
Oportet igitur, quod captivemus intellectum nostrum, quia qui plus
credit scire frequenter minus seit."

Vom donum intellectus als clavis contemplation urn
coelestium wird näher gehandelt in den Collationes in Hexaëmeron.
Da nun (Coll. 3) heißt es: „Clavis contemplationis est intellectus
triplex, scilicet intellectus Verbi increati, per quod omnia pro-
dueuntur; intellectus Verbi incarnati, per quod omnia repa-
rantur; intellectus Verbi ins pirat i, per quod omnia revelantur.
Nisi enim quis possit considerare de rebus, qualiter originantur,
qualiter in finem redueuntur, et qualiter in eis refulget Deus; intelli-
gentiam habere non potest." Für unseren Zweck kommt nur der
dritte Schlüssel in Betracht. Es handelt sich da um das
Verständnis der Gesichte: „Daniel intellexit sermonem. Intelligen

tia enim opus est in visione. Nisi enim verbum sonet in aure
cordis, splendor luceat in oculo, vapor et emanatio omnipotentis sit in
olfacto, suavitas in gustu, sempiternitas impleat animam; non est
homo aptus ad intelligendas visiones. Sed Danieli d edit Deus
intelligentiam omnium visionum et somniorum
(1, 17). Per quid? Per Verbum inspiratum." Außer der gewöhnlichen
Einteilung der visio in: corporalis, imaginaria, intellect

u a 1 i s wird entsprechend dem Sechstagewerk bei der Schöpfung
eine visio sextuplex aufgestellt: „quibus minor mundus fit perfectus,
sicut mai or mundus sex diebus". Diese sechsfache visio: „Est visio
intelligentiae per naturam inditae, et visio intelligentiae perfidem sublevatae, per Scripturam eruditae, per con-
templationem su s pensa e, per prophetiam illustra-
tae, per raptum in Deum absorptae. Ad has sequitur visio
septima animae glorificatae, quas omnes habuit Paulus. — Primae
duae sunt multorum, duae aliae paueorum, hae ultimae duae paucissi-
morum." Dazu bemerken die RR. PP. Editores der Editio-Quaracchi
(Tom. V, 347, Note 5): „Istae sex visiones sunt argumentum, quod in
seqq. collationibus tractatur. De prima agitur in coli. 4—7; de se--
cunda in coli. 8—12; de tertia in coli. 13—19; de quarta in coli. 20—23»
Tractatio quintae et sextae visionis deficit ob rationem notatam in
additamento ad ultimam."

In der 20. Collatio beginnt der heilige Lehrer von der vierten
visio zu reden, d.i. der durch die Beschauung erhobenen Erkenntnis:
„silicet intelligentiae per contemplationem suspensa e."
Dazu aber gelangt nur „der Mann desVerlange ns", wie es von
Daniel (9, 23) heißt: „Sed intelligendum, quod hanc visionem nullus
habet, nisi sitvirdesideriorum, nec potest earn habere nisi
per magnum desiderium. Unde Psalmus (33, 9): Gustate et vi-
dete, quoniam suavis est Dominus. Primo dicit gustate.
Gustus enim suavis non est, nisi praecedat appetitus gustabilis vel
ad gustabile sueeipiendum." Die beschauliche Seele ist vergleichbar-
dem Firmamente mit Sonne, Mond und Sternen, woraus sich auch der



Zur Mystik des hl. Bonaventura 225

hohe Wert der Beschauungsgnade erkennen läßt: „Haec autem intelligente

per contemplationem suspensa datur intelligi per opus quartae
diei, in qua luminaria facta sunt. Anima autem illa sola per con-
templationem suspensa est, quae habet solem et lunam et Stellas in
firmamento suo, Considéra, modo si non esset sol et luna et stellao
in firmamento, quid esset mundus Non esset nisi quaedam massa,
tenebrosa, quia etiam nox cum lumine siderum adhuc tenebrosa et
horribilis est. Sic est de anima. Quae enim non habet gratiam
contemplations est sicut firmamentum sine luminaribus; sed quae habet
est firmamentum ornatum luminibus. Et sicut differt caelum non
habens haec luminaria a caelo habente, sic anima non habens, ab
anima disposita ad hoc; unde differt sicut Angelus a bestia. Bestialis.
est homo carens his et habens faciem ineiinatam ad terram sicut.
animal; sed plenus luminibus est totus angelicus."

l)ie Worte des weisen Sirach (26, 21): „Sicut sol oriens in altissi-
mis Dei, sic mulieris bonae species in ornamentum domus suae" gelten,
zunächst der ewigen Weisheit, dann aber auch der von der ewigen
Weisheit erleuchteten, d. i. der beschaulichen Seele: „Similiter anima
contemplativa intelligitur per mulierem illam; et dicuntur anima»
contemplativae filiae Jerusalem, quia formosae et f e c u n-
d a e. Est formositas est fecunditas, quia, quanto plus concipiunt lu-
mina, tanto formosiores sunt; unde (Matth. B, 8): Beati mundo,
corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Unde per puritatem,
non per rationem, oportet introire in coutemplationem. Et ideo cum
simplieibus sermocinatio eius; qui habent mentes puras,
non excaecatas propter malitiam supervenientem. Animae ergo, quae
sunt formosae et fecundae, dieuntur filiae Jerusalem et
mtelliguntur per solem ratione formositatis, et per mulierem
ratione fecundidatis." Als Beispiel einer beschaulichen Seele wird der
hl. Benedikt angeführt: „Anima beati Benedicti bene fuit contemplativa,

quae totum mundum vidit in uno radio solis. Non multum
studuerat ipse nec libros habebat, quia deeimo tertio anno mundum
dimiserat et latitabat inter fruteta cum bestiis, sicut una fera; unde
etiam pastores crediderunt eum feram. Et ut dicit Gregorius, mundus.
non fuit coangustatus in uno radio solis, sed eius animus fuit dila-
tätus, qui vidit omnia in illo cuius magnitudiue omnis creatura
angusta est et parva et modica." In der beschaulichen Seele spiegelt,
sich wieder der ganze Erdkreis, die himmlische Geisterwelt und Gott
selbst. Darum eben strahlt diese Seele wieder von wunderbarem Lichte-
und wundervoller Schönheit, in Gott gleichsam umgewandelt:
„Considéra, quod in anima contemplativa describitur universus orbis et
quilibet spiritus caelestis, qui in se habet descriptum totum orbem;
describitur etiam radius supersubstantialis (i. e. Deus),.
qui et Universum orbem et Universum spiritum continet. Ergo in
anima contemplativa mira sunt lumina et mira pulcritudo. Sic ergo
mundus, pulcher a summo ad imum, ab initio ad finem, descriptus,
in anima facit speculum; et quilibet spiritus est speculum: et sie in
anima est mira numerositas, summus ordo, summa proportionalitas.
Pulcra ergo est universitas spirituum, quia quoties in anima sic
relucet dispositio orbis terrarum et spirituum beatorum et radii
supersubstantialis, toties in ea est mira refulgentia; et ex hoc est.
speciosior sole. Kursus, radius, qui continet omnem disposi-



226 Zur Mystik des hl. Bonaventura

tionem et repraesentat omnes theorias, est in anima, et in illo anima
absorbetur per mentis transformationem in Deum; et ideo est anima
super omnem dispositionem stellarum." (Cfr. Sap. 7, 29.)

Den Unterschied der Unbeschaulichen und der mehr oder minder
Beschaulichen zeichnet der heilige Lehrer mit diesen kurzen Worten :

„Animae non sublevatae sunt quasi in hie me; sed quae sunt
elevatae ad mediocrem contemplationem sunt quasi in v e r e ; sed
•quae elevatae sunt ad excessus ecstaticos sunt sicut inaestate et
percipiunt fructus autumnales, quia quiescunt. Tunc enim in
autumno colligunt fructus et faciunt et celebrant solemnitates in
autumno. Sed ubi exurit in meridie? (Cfr. Eccli. 43, 2 sqq.) Quando
in maxima virtute est, hoc est in caelo." Die ganz vollkommene
Beschauung ist die himmlische; dieser sind hienieden am ähnlichsten
die Verzückungen: „Haec enim est perfecta contemplatio; et illas in-
flammationes et ardores, quos emittit ille sol in animas illas, quae
habent excessus mentales, nullus potest explicare. Si enim secundum
Apostolum (Rom. 8, 26) gemitus sunt inenarra biles, quibus
postulat pro nobis Spiritus, quid sunt excessus? quid
ardores? Unde (Is. 33, 14): Qu is ex vobis poterit habi.tare
cum ardoribus sempiternis?" Da brennt die ewige Sonne
nach dem weisen Sirach (1. c.) wahrhaft dreifach aus und entflammt
mit dreifacher heftiger Liebe zu Gott : Et vere sol exurit tripli-
citer, quia sol aeternus terram illam hierarchicam (caelestem)
et istam h u m a n a m irradiat et inflammat triplici vel triformi amore
et sursum agit in Deum utramque: illam per tentionem, visi-
onem et fruitionem: hanc per caritatem de corde puro,
conscientia bona, fide non ficta." Der Strahl der ewigen Sonne
blendet, führt in tiefes Dunkel und erleuchtet zugleich aufs höchste :

„Sed quid est, quod iste radius excaecat, cum potius deberet illu-
minare? Sed ista excaecatio est summa illuminatio, quia est in
sublimitate mentis ultra humani intellectus investigationem, Ibi in-
tellectus caligat, quia non potest investigare, quia transcendit.omneni
potentiam investigativam. Est ergo ibi caligo inaccessibilis, quae
tarnen illuminât mentes, quae perdiderunt investigationes curiosas. Et
hoc est quod dixit Dominus (3 Beg. 8, 12), se habitare in nebula;
et in Psalmo (17, 12): Posuit tenebras latibulum suum."
Dieser Strahl erhellt und entflammt (erwärmt) : „Et in hoc est tota
ratio contemplationis, quia nunquam venit in contemplatione radius
spleridens, quin etiam sit inflammans. Et ideo in Cantico loquitur
Salomon per modum amoris et per modum cantici, quia ad illos ful-
gores non potest perveniri nisi per amorem."

Im Anschluß an den weisen Sirach (43, 7 sq.) wendet St.
Bonaventura das Zu- und Abnehmen des Mondiichtes auf die Verbindung
des beschaulichen und tätigen Lebens an. Das beschauliche wird stets
mehr oder minder durch das tätige beeinträchtigt: „Luna, quae
crescit et minuitur, signifieat hominem in vita activa et con-
templativa, sicut Stella matutina, quae aliquando praecedit solem,
et tunc signifieat vitam contemp lativam ; et aliquando se-
quitur, et tunc signifieat vitam activam. — Haec luna est Ecclesia,
vacans contemplationi et actioni. Quando vacat contemplationi, tunc
summe illuminatur fulgoribus caelestibus; quando vero vacat actioni,
tunc minus illuminatur ; et non vivit homo, qui non minuatur, quando



Zur Mystik des kl. Bonaventura 227

dat se actioni, exoepto Christo, qui fuit perfectus et in actione et
contemplatione. Unde nullus homo sapiens unquam descendit ad
actionem, maxime praesidentium, nisi quadam necessitate; quia,
secundum Gregorium in Pastoralibus (I, 9), ,pollens virtutibus invitus
accedit, carens vero virtutibus nec coaetus1. Quare? quia ex hoc mi-
nuitur lumen illud, quod est maximae illuminationis, scilicet
contemplations." Die Seele begehrt mächtig, mit Gott vereint zu werden
durch hohe Beschauung und stirbt dann ganz der Außenwelt ab, wird
taub gegen alle Lockungen ihrer Güter und Freuden: „Sicut sponsa
desiderat sponsum, et materia formam, et turpe pulcrum; ita anima
appétit uniri per excessum eontemplationis; et tunc, quando hemi-
sphaerium animae totum luminibus plenum est, tum homo exterius
"fit totus deformis, tunc homo fit sine ioquela. Unde tunc habet veri-
tatem illud in Cantico (1, 5): Nolite me considerare, quod
fusca sim, quia décolora vit me sol, quia tunc maxime con-
iungitur interioribus illuminationibus; unde (4, 10) in Exodo: Ex
quo locutus es ad servum tuum, impeditioris et tardioris
linguae factus sum. Similiter Jacob, scilicet Israel, vir fortis,
fortificatus fuit in lucta Angeli, emarcuit tamen nervus femoris eins,
et factus est claudus, quia haec contemplatio facit vilem ahimam
apparere hominibus, quando summo soli coniungitur Et dico
vobis, quod nunquam qui vult apparere potest venire ad contempla-
tionem."

Auf dem Grunde des Glaubens in innigster1 Verbindung mit
der Gabe des Verstandes baut die Gabe der Wissenschaft auf.
Sie wendet so recht vollkommen die Grundsätze des Glaubens auf das
Leben an. Sie läßt so recht tief und handgreiflich erfassen die
Hinfälligkeit des Irdischen, die Eitelkeit alles dessen, was außer Gott ist,
und nur auf Gott selbst alles Vertrauen setzen. Im Lichte des heiligen
Glaubens prägt sie tief ein in Geist und Herz das erhabene Beispiel

'Christi, des menschgewordenen Gottessohnes, um demselben stets
vollkommen im Leben nachzufolgen. Im Sentenzenbuch (1. c., q. 2)
behandelt der heilige Lehrer diese Gabe nach ihrer erwähnten
dreifachen Betätigung: „Quaedam scientia est, quae consistit in intellectu,
secundum quod est inclinatus et inclinans: inclinatus, in-

•quam, a fide, et inclinans ad bonam operationem; et haec fundatur
super principia fidei et habet ortum a dono gratiae; et talis est
scientia, quae est donum Spiritus Sancti. Et ex hoc patet, quis sit
actus proprius liuius doni. Est enim actus eius dirigere ad agenda
secundum praeexigentiam regulae ipsius fidei, cuius est dirigere ad

•opera misericordiae, ut non tantum bona pro bonis reddat, secundum
quod dictât lex naturae, sed etiam bona pro malis, secundum quod
dictât lex gratiae. ad exemplar ipsius Jesu Christi, in quo fuit gratiae
abundantia. Et ideo ad ipsam scientiam non solummodo pertinet
dirigere in agendis; sed etiam ex consequenti pertinet nosse ea
quae sunt fidei tanquam fundamentum suae directionis; et ulterius
nosse humanitatem Christi tanquam exemplar sui regiminis; ita
•quod hie triplex actus convenit ei secundum triplicem respectum:
unus videlicet respectu obiecti motivi, alter vero respectu sui
fundamenti, et tertius est exemplaris excitativi. Et quia principalis

actus accipitur ex parte obiecti; hinc est, quod praecipuus
actus doni scientiae est dirigere circa actionem."



228 Zur Mystik des hl. Bonaventura

Das donum scientiae nenDt St. Bonaventura auch scientia
gratuita und scientia Sanctorum. Von dieser handelt er etwas
näher in der 4. Collatio de donis Spiritus Sancti. Er unterscheidet
sie von der scientia pbilosophica, theologica und gloriosa und spricht,
von einer vierfachen claritas scientiae: „Ciaritas scientiae philo-
sophicae est magna secundum opinionem hominum mundialium, parva
tarnen est in comparatione ad claritatem scientiae christianae. Claritas
vero scientiae theologicae parva videtur secundum opinionem hominum
mundialium, sed secundum veritatem magna est. Claritas scientiae
gratuitae est maior, sed claritas scientiae gloriosae est maxima; ibi
est status." Alle diese Wissenschaften und ihre Herrlichkeiten sind
ein Geschenk, eine Gabe Gottes, aber im eigentlichen Sinne ist eine
Gabe Gottes, nämlich donum scientiae Spiritus Sancti, die scientia
gratuita: „Proprie est donum Dei scientia gratuita; scientia.
vero gloriosa non tan tum est donum. sed etiam praemium." Von
der scientia gratuita sagt er: „Ista scientia est veritatis ut credi-
bilis et diligibilis notitia sancta." Sie wird scientia
Sanctorum genannt aus drei Gründen: zunächst weil sie vom Heiligen
Geiste gegeben wird, der die Seele zur Heiligkeit bewegt, erleuchtet
und heranbildet. Er erleuchtet die Seele über die Erkenntnis der
Heiligkeit, flößt an ihr Wohlgefallen ein und lehrt sie zu bewahren r.
„Primo, quia a Spiritu sancto datur; dico a Spiritu Sancto movente
animam, inspirante et informante ad sauctitatem. Dico a Spiritu
Sancto inspirante ad sanctitatis notitiam, ad sanctitatis placen-
tiam et ad sanctitatis custodiam. Unde Apostolus ad Corinthios
(I, 2, 12): Nos non spiritum huius mundi accepimus, sed
Spiritum, qui ex Deo est, ut sciamus quae a Deo donata
sunt nobis; et quomodo? Si scimus, custodimus et approbamus in-
spirata per Spiritum Sanctum ad sanctitatis notitiam, ad sanctitatis
placentiam et custodiam. Unde in Joanne (17, 17): Pater, sanctifica
eos in veritate."

Weiter heißt die scientia gratuita scientia Sanctorum, weil
ihr nichts beigemischt ist von Lasterhaftigkeit, Fleischeslust, Neugierde
und Eitelkeit: „Alio modo dicitur scientia gratuita scientia
Sanctorum, quia nihil vitiositatis habet admixtum; nihil carnalitatis,
nihil curiositatis et nihil vanitatis. Unde in Levitico (10, 8 sqq.) :
Dixit quoque Dominus ad Aaron: Vinum et omne, quod
inebriari potest, non bibetis tu et filii tui, ut habeatis
scientiam discernendi inter sanctum et profanum. Qui
habet scientiam discernendi inter sanctum et profanum ab omni eo,
quod inebriare potest, abstinebit, id est ab omni delectatione superflua
in creatura; haec est vinum inebrians. Sive quis propter vanitatem,
sive propter curiositatem, sive carnalitatem inclinet ad delecta-
tionem superfluam, quae est in creatura; non habet scientiam
Sanctorum. Dicitur in Genesi (2. ltisq.): De omni ligno, quod est in
paradiso, comedes; de ligno autem scientiae boni et mali
non comedes, quia, quacumque hora comederitis, morte
moriemini. Adam cum uxore sua contraxit vitium curiositatis,
quando diabolus dixit eis: Eritis sicut dii, scientes bonum et
malum; contraxit etiam vitium carnalitatis, quando comedit de

iructu; contraxit etiam vitium vanitatis, quando voluit esse sicut
dii." Darum wird eindringlich gemahnt: „Audite fratres; qui scientiam



Zur Mystik des hl. Bonaventura 229

habent Sanctorum, scilicet clerici, caveant sibi, ne aliquid vitiositatis
habeant admixtum; quia si admisceat homo aliquid vitiositatis, amittit
scientiam discernendi inter bonum et malum.'1 Endlich wird die
scientia gratuit» noch scientia Sanctorum genannt wegen dos
Strebens nach voller Heiligkeit. Dies zeigt sich in der Heue über die
eigenen Fehler, im Mitleid mit den Schwächen des Nächsten und im
Eifer für Gottes Ehre: „Tertio dicitur scientia gratuita scientia
•Sanctorum, quia habet aemulationem omnis sanctitatis Sciens
homo defectus suos, habet dolorem compunctionis pro se ipso,
dolorem compassionis pro proximis, et dolorem aemulationis
pro honore Dei Qui veram habet scientiam et novit Deum et
videt, se non ambulare recte nec perfecte, in continuo dolore est, quia
videt, quod dissipentur eius »flectus et cogitationas Videt homo
strages cor p or um, dolet multum. Qui igitur videt strages an i m ar u m,
•quomodo potest se abstinere a lacrymis? Dolor iste multum placet
Deo Scio infirmitates aliénas ; debeo compati eis Non est
Spiritus scientiae Dei in isto membro, quando videt membrum capitis
sui laesum et non condolet ei. David dolebat de morte Absalonis, qui
tarnen ipsum persecutus erat Tertius dolor est aemulationis pro
honore divin o. Unde in libro Machabaeorum (11,6,30): Tu,
Domine, qui habes scientiam, nosti, quod cum a
morte liber ari possem, duros sustineo corporis
•dolores; secundum animam vero propter tiinorem
tuum libenter haec patior. Verba ista dixit Eleazarus, quando
potius voluit mori, quam simulationem comedendi carnes porcinas
îacere. Hoc non docet philosophia, quod pro conclusione exponam me
morti."

Diese scientia gratuita lehrt auch, recht zu wissen und recht
zu lernen : in rechter Ordnung, mit rechtem Eifer, zu rechtem Zwecke :
„Psalmus (118, 125): Servus tuus sum ego; da mihi intel-
lectum, ut scia m testimonia tua. Scientia gratuita docet
scire et modum sciendi. Unde super illud Apostoli (1. Cor. 8, 2):
Si quis autem se existimat scire aliquid, nondum
cognovit, quomodo oporteat eu m scire; dicit Ber-
nardus: Vides, quod non approbat Apostolus multa scientem, sed
modum sciendi; vide, quod omnem fructum et utilitatem
scientiae in modo sciendi constituit. Quid dicit modum
sciendi? Scire, quo o r d i n e, quo studio, quo fine
quisque addiscat: quo ordine, ut id prius addiscat, quod maturius
est ad salutem; quo studio, ut id ardentius, quod vehementius trahit
ad amorem Dei; quo fine, ut non propter inanem gloriam, aut
curiositatem, sed propter aedificationem suam et proximi addiscat.
Sunt qui scire volunt tantum, ut sciant, et turpis curiositas est.
Sunt qui addiscunt et scire volunt, ut sciantur, et turpis vanitas
est. Et sunt qui scire volunt, ut scientiam vendant pro pecunia,
aut honoribus, et turpis quaestus est. Sunt qui scire volunt, ut
alios aedificent, et Caritas est. Et sunt qui scire volunt, ut
aedificentur, [et prudentia est.u Die Wissenschaft der Heiligen
ist stets mit wahrer Liebe gepaart, so daß sie stets erbaut: „Scientia

inflat, sed Caritas aedificat (1. Cor. 8, 1); ideo oportet
iungere cum scientia caritatem, ut homo habeat simul scientiam et
•caritatem, ut possit impleri illud quod dicit (Eph. 3, 17 sqq.) Apo-



230 Zur Mystik des Iii. Bonaventura

stolus: In caritate radicati etfundati, ut possitis-
comprehendere cum omnibus Sanctis, quae sit lon-
gitudo, latitudo, sublimitas et pro fund um, scire-
etiam supereminentem scientiae caritatem Christi.
Ista est scientia, quae est donum Spiritus Sancti." Diese scientia.
gratuita in den vollkommenen und heiligen, den beschaulichen-
Seelen ist ein Anfang der scientia gloriosa: „De ultima scientia,.
scilicet de scientia gloriosa, dicam unum verbum. Dicitur de-
ea in libro Sapientiae (15, 3): Bosse te summa iustitia.
est; sequitur: et radix est i m m o r t al i t a t i s. Ista scientia
initiatur in contemplativis, perpetuatur in dormientibus et.
consummatur in resurgentibus."

Vollendet wird die Beschauung und die Gottvereinigung durch
die Gabe der Weisheit; denn diese macht in ganz besonderer
Weise die drei göttlichen Tugenden vollkommen, vor allem aber die-
Liebe, die da bleibt in alle Ewigkeit, während der Glaube übergeht
ins Schauen und die Hoffnung in den Besitz Gottes. Im Sentenzenbuch
(1. c., q. 1) wird gehandelt von der Betätigung des donum sapientiae t-

Der Hauptakt liegt im Willen, so daß er anfängt im Erkennen und
vollendet wird im Wollen. Zunächst wird im allgemeinen die Weisheit
in vierfachem Sinne unterschieden: „Sapientia quadrupliciter accipi-
consuevit tarn a philosophis, quam a Sanctis, videlicet communiter
et minus communiter et proprie et magis proprie.
Communiter accipiendo sapientiam, sie sapientia dicit cognitionem rerum
(divinarum et humanarum) generalem Alio modo minus
communiter non quameumque, sed cognitionem sublimem, videlicet
cognitionem rerum aeternarum Tertio modo proprie....
cognitionem Dei secundum pietatem; et haec quidem cognitio est quae
attenditur in cultu latriae, quem exhibemus Deo per fidem, spem-
et caritatem Quarto modo magis p r o p r i e, et sie nominat
cognitionem Dei experimentalem ; et hoc modo est unum de Septem
donis Spiritus sancti, cuius actus consistit in degustando divinam
suavitatem." Zu diesem inneren wonniglichen Geschmack gehört
notwendig ein Willensakt (Akt der Liebe) zur Einigung und ein
Erkenntnisakt zum Verstehen (Begreiien). Darum äufiart (betätigt) sich
das donum sapientiae teils im Erkennen, teils im Wollen (Lieben)„
anfangs im Erkennen, am Ende im Wollen (in der Liebe), Der geistige
Geschmack selbst ist eben die erprobte Erkenntnis des Guten und
Süßen: „Et quoniam ad gustum interiorem, in quo est delectatio,.
necessario requiritur actus' affectionis ad coniungendum et actus
cognitionis ad apprehendendum, hinc est, quod actus doni
sapientiae partim est cognitivus, et partim est affectivus: ita quod in
cognitione inchoatur et in affectione consummatur,
secundum quod ipse gustus vel saporatio est experimentalis boni et.
duicis cognitio."

Hauptsächlich äußert sich demnach das donum sapientiae im.
Wollen (in der Liebe), wie durch Schrift und Väter bestätigt wird :

„Et ideo actus praeeipuus doni sapientiae propriissime dictae
est ex parte affectivae, ratione cuius dicit Ecclesiasticus (6, 23), quod
sapientia secundum nomen suum est; et Gregorius dicit,
quod actus eius est refieere ; et Dionysius dicit, quod istius sapientiam
est amentem esse, propter hoc quod melius affieimur circa Deum



Zur Mystik des hl. Bonaventura 23 Î

praevia cognitione, quae est per ablationem et negationem, quam per
affirmation em Ratione etiam istius eiusdem causae dicit Bernardus,
caritatem in sapientiam proficere." Daher kommt es auch, daß diese
Weisheit nicht zu groß sein kann; sie ist eben die Liebe in ihrer
Vollkommenheit, die ins Unermeßliche wachsen kann: ,.Et ex hac
eadem causa contingit; quod sapientia non potest esse nimia, quia
excessus in experimento divinae dulcedinis potius est laudabilis quam
vituperabilis, secundum quod patet in viris Sanctis et contemplativis,
qui prae nimia dulcedine modo elevantur in ecstasim, modo suble-
vantur usque ad raptum, licet hoc contingat paucissimis." Die Ekstase
ist an sien keineswegs wunderbar (vgl. Lamballe, Beschauung,
p. 172 u. 188 ff.), aber öfter von wunderbaren Erscheinungen
(Zuständen) begleitet. Der raptus, Entrückung, wie bei Moses und Paulus,
ist der höchste Grad des prophetischen Schauens und an sich wunderbar,

ein Charisma, eine gratia gratis data wie die Prophétie, die
Weissagungsgabe. — Allerdings ist die Weisheit nicht Liebe ohne
Erkenntnis, aber diese ist bei der Liebe mit dem Kosten der göttlichen
Süßigkeit verbunden, besteht eben in der inneren Erfahrung der
göttlichen Gnadenwirkung, wie es auf einen Einwurf (1. c., ad 5) heißt:
„Ad illud quod ulterius obiieitur, quod nemo est sapiens ex hoc
solum, quod amat, nisi etiam ulterius cognoscat; dicendum, quod illud
est verum ; attamen in amore Dei ipsi gustui coniuncta est cognitio.
Optimus enim modus cognoscendi Deum est per experimentum dulcedinis;

multo etiam excellentior et nobilior et delectabilior est quam
per argumentum inquisitionis. Unde ex hoc non habetur, quod
cognoscere sit actus ipsius doni sapientiae praeeipuus, sed quod
quodam modo concurrit ad eius actum praeeipuum; et hoc quidem
est verum, quia, sicut factum est, sapientia in se claudit utrumque
actum ; unde quodam modo respicit intellectum, quodam modo respicit
affectum."

Der heilige Lehrer redet hier von der Gabe der Weisheit als
von einer cognitio Dei experimentalis, die sich betätigt im Kosten
der göttlichen Süßigkeit. Diese erfahrungsgemäße Gotteserkenntnis
darf indes keineswegs beschränkt werden auf ein fühlbares Kosten
der göttlichen Lieblichkeit, ist vielmehr weiter zu fassen, wie auch
schon die hier angeführten Worte zeigen: „ipse gustus vel saporatio.
est experimentalis boni et dulcis cognitio." Die cognitio boni
experimentalis ist keineswegs immer dulcis dem sinnlichen Gefühle nach,
oft sogar diesem gemäß sehr herb, sauer und bitter, wohl aber stets
geistigerweise, auch in der größten äußeren und inneren Bitterkeit,
friedvoll selbst in tiefster Gottverlassenheit, was freilich den Begriff
gewöhnlicher Sterblichen himmelweit übersteigt; es sei nur nebenbei
erinnert an das Kapitel der mystischen Theologie von der purgatio
Passiva, Von der experimentalis cognitio Dei ist auch die Rede in
der schon mehrmals' erwähnten Stelle des zweiten Sentenzenbuches
betreffs der Gotteserkenntnis Adams im Stande der Unschuld. Da heißt
es nämlich in bezug auf die Gotteserkenntnis mittels der Beschauung:
„Si autem cognosco Deum. per hoc quod est praesens mihi in
effectu proprio; et tunc est contemplatio, quae tanto est
eminentior, quanto effectum divinae gratiae magis sentit in se homo,,
vel quanto etiam melius seit considerare Deum in exterioribus
creatures." Gewiß ist dieses Erkennen der inneren Gnadenwirkung Gottes



Zur Mystik des hl. Bonaventura

wohlgeeignet, der Seele alle Art von Bitterkeit zu versüßen; wie dies auch
-die Gabe zustandevbringt, in allen Geschöpfen, auch in allen Leiden,
Gott zu betrachten und Gottes unendliche Vollkommenheit zu loben und
zu preisen. Beides drückt so ganz deutlich der Wahlspruch unseres
heiligen seraphischen Vaters Franziskus aus: „Deus meus et omnia!"

Diese Auffassung der experimentalis cognitio Dei bestätigt
St. Bonaventura auch im Breviloquium. Da heißt es nämlich (Pars V,
c. B): „Necesse etiam habemus quiescere in optimo, et hoc
quantum ad intellect um veri et quantum ad affectum boni;
primum fit per donum intellectus. secundum per donum sapien-
r, iae, in quo est quies." Die Liebe des Guten bringt eben Buhe und
Frieden. Die Liebe hat im Gefolge den Geschmack, das Kosten der
Güte: „C o n t em p 1 a t i v a (vita) propter conversionem ad Trini-
tatem tria debet habere dona expedientia: quantum ad reverentiam
maiestatis, timorem; quantum ad intelligentiam veritatis,
intellectual; quantum ad saporem seu gustum bonitatis, sapientiam."
Wie die Gabe des Verstandes zur .Reinheit des Herzen* bereitet, so
die Gabe der Weisheit zum Frieden, dem die wahre geistige Freude
folgt, wie (1. c., c. 6) gesagt wird: „Quoniam status in optimo
est vel per limpidam cognitionem, vel per tranquillam aflectionem ;

hinc est, quod sunt duae ultimae beatitudines, scilicet m u n d i t i a
cordis ad Deum videndum et pax mentis ad perfects fruen-
dum Ad perfectionem internae sanctitudinis neces-
sario requiritur puritas conscient iae et tranquillitas totius
animae per pacem Dei omaem humanum sensum exsuperantem
Intellectus disponit ad cordis munditiam; nam speculatio
veritatis mundat cor nostrum ab omnibus phantasiis. — Sapientia
disponit ad pacem; nam sapientia iungit nos summo vero et bono,
in quo est finis et tranquillitas totius nostri rationalis appetitus. Qua
pace adepta, necessario sequitur superabundans delectatio spiritualis,
•quae in duodenario fructuum continetur ad insinuandam
superabundaitiam delectationum."

Die Gabe der Weisheit vollendet das mystische Gebet, die
Beschauung, und das mystische Leben, die Gottvereinigung. Vortrefflich
spricht sich darüber der Doctor seraphicus in der 9. Collatio de donis
Spiritus Sancti aus. Zur Einleitung dienen die Worte des
Apostels (Col. 3, If.): „Si consurrexistis cum Christo, quae sursum
sunt quaerite, ubi Christus est in dextera Dei sedens; quae sursum
sunt sapite, non quae super terram." Daran schließt sich die Mahnung
des weisen Sirach (1, 33): „Fili, concupiscens sapientiam, conserva
iustitiam, et Deus praebebit illam tibi." Diese Worte zeigen, wie wir
die Gabe der Weisheit erlangen können. Zwei Bedingungen
sind hier angegeben : das Verlangen nach derWeisheit und
das Beobachten der Gerechtigkeit: „Verum est, quod a
Deo est illud donum; sed si vis ipsum habere, oportet, te sapientiam
concupiscere, quia non intrat sapientia in animam, nisi quae
magno affectu fertur ad earn, nec negatur animae desideranti; unde
in libro Sapientiae (7, 7): Optavi, et datus est mihi se usus;
et invocavi, et venit in me Spiritus sapientia e." Mit
diesem Verlangen nach der Weisheit muß gleichsam zum Nachweis
der Echtheit und Zuverlässigkeit dieses Verlangens der gerechte
Lebenswandel verbunden sein: „Desiderio sapientiae debet servari



Zur Mystik des hl. Bonaventura 233

iustitia, quia non concordat sapientia iniquitati; unJe dicit:
conserva i u s t i t i a w." Zur Gerechtigkeit gehöit aber vor allem die
Dankbarkeit: „Inter alia haec est summa iustitia, ut homo non sit
ingratus Deo, sed dona sibi collata refundat in datorem, Unde in
Ecclesiastico (51, 23): „Danti mihi sapientiam dabo glo-
riam, quia, si de sapientia gloriaris, hoc ipso sapientiam perdis:
Ieremias (9, 23): Non glorietur sapiens in sapientia sua,
et non glorietur fortis infortitudine sua. Et causa
huius redditur in Ezechiele (28. 12sqq.\ ubi dicitur: Tu, plenus
sapientia et decor e, in deliciis paradisi Dei t'uisti.;
perdidisti sapientiam tuarn in decore tuo. — Haec est
iustitia summa, ut demus Deo gloriam et petamus ab ipso sapientiam.
Unde in Canonica Iacobi (1, 6 sq.): Si quis vestrum indiget
sapientia, postulet earn a Deo etc., in fide nihil
•haesitan s."

Mit Bezug auf die Einleitungsworte aus dem Kolosserbrief sagt
der heilige Lehrer, daß der Apostel uns mahnt, die wahre Weisheit
zu erlangen (adipisci sapientiam veram) und die falsche zu meiden
(effugere sapientiam vanam). Die erste ist von oben (desursum),
die andere von unten (deorsum). Die letztere nennt der hl. Jakobus
(3, 15) „eine irdische, tierische, teuflische". Von dieser dreifachen
falschen AVeisheit heißt es: „Ista tota sollicitudine quaerit de'ectari
in omni suavitate, in affluentia divitiarum saecularium et in experientia
sensualium delectationum et in excellentia sive in ambitione saecularium

pompositatum." Vor dieser uns zu hüten, hat Christus durch
sein Beispiel gelehrt : „Ad istam sapientiam dispergendam mortuus
©st Christus, pauper factus, afflictus et humilis, ut nos doceret cavere
ab ista." Er wählt das Gegenteil von dem, was der falsche AVeise
schätzt: „Tu appretiaris affluentia m divitiarum, et Christus elegit
paupertatem; appretiaris experientiam sensualium delectationum, et
"Christus elegit acerbitatem passionis; appretiaris ambitionem
saecularium pomj. ositatum, et Christus voluit esse despectus et confusus."
Parum mahnt der Apostel, nicht auf das zu sinnen, was auf Erden
ist, sondern auf das, was oben ist: „In cruce docuit (Christus) sapientiam

mundi spernere, et in caelum vadens docuit sapientiam Dei
appetere et fontem vitae diligere." — Anlehnend an den alttestament-
üchen Prediger (2, 13) vergleicht der seraphische Lehrer die AVeisheit

mit dem Lichte, weil sie ähnliche Wirkungen hervorbringt:
unsere Erkenntniskraft erleuchtet, unsere Willenskraft ergötzt (anregt)
und unsere Arbeitskraft stärkt: „Sed quae est sapientia, quae est
desursum? Dicit Sapiens in EccleAaste: Vidi, quod tantum
Praecederet sapientia stultitiam, quantum differt
|ux a tenebris. Ergo dat intelligere, quod sapientia est lux; lux,
inquam, descendens desursum a Patre luminum, a quo
ornne datum optimum et omue donum perfectum
(lac. 1, 17). Lux ista descendit ad nostram potentiam cognitivami 11 u m i n a n d a m, ad nostram affectivam laetificandam et ad
nostram operativam corroborât dam. Descendit a summo
Deo in intellectum, ah intellectu in affectum et usque ad infimum,
scilicet operationem."

Die Gabe der Weisheit ist ein Himmelslicht, zu erleuchten
unseren Verstand, wie es im Buche der Weisheit (7, 26 ff.) be-

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 16



284 Zur Mystik des hl. Bonaventura

sokrieben ist, also wahrhaft ein Thron Gottes : „Quod sit lux descendens'-
ad nostram potentiam intellectivam illuminandam; patet,
quia scribitur in libro Sapientiae, quod est candor lucis aeter-
nae, speculum sine macula Dei maiestatis et imago-
bonitatis illius. Et cum sit una, omnia potest, et in
se permanens omnia innovât et per nation es in
animas sanctas se transfert et amicos Dei et
prophet a s constituit Neminem enim diligit Deus, nisi
cum qui cum sapientia in h abitat. Est enim h a e c

speciosior sole et super omnem dispositions m Stella
ru m, luci comparata invenitur prior. Merito sapientia

sedes Dei dicitur, et anima sic descripta, quae pulcrior est caelo,
immo toto universo, sedes Dei est." Dann ist diese Himmelsweisheit,
ein Licht zur Ergötz ung unseres Willens, wie es der weise
Sirach (40, 20) ausdrückt: „Secundo descendit sapientia desursum
tunquam lux ad nostram affectivam laetificandam. Unde
m Ecclesiastico: Vinum et musica laetificant cor, et
super utraque dilectio sapientiae." Wein und Musik
erfreuen das Herz nur äußerlich und nach sinnlichen Eindrücken, nicht
voll und wahrhaft, sondern nur vorstellungsweise. Wo aber volle und
wahre Einigung besteht, da ist ganze Freude und Aufmunterung:
(Erquickung). Diese Freude ist mehr als die Erleuchtung, weil sie
mit Liebe erfüllt gegen den ewiger, göttlichen Ursprung: „Vinum
et musica laetificant cor, scilicet au exteriori et secundum
species impressas, quae non sunt ipsa Veritas, sed simili-
tudo quaedam rei, nec implent animam et non vere, sed phantastice
laetificant. Sed ubi est unio secundum veritatem, ibi est iucun-
ditas, ubi v. ritas illabitur animae et earn replet et laetificat. De ista
sapientia dicit (8, 2; 7, 8, 10 sq Sapiens: Hanc amavi et prae-
posui illam regnis etsedibus etdivitias nihil esse
duxi in comparatione illius; super salute m et
speciem dilexi illam. Vene runt autem mihi omnia
bona pariter cum ilia et innumerabilis honesta s

per manus illius; etlaetatus sum in omnibus, quo-
niam antecedebat me ista sapientia. Philosophus dicit, quod
sapientia maximas habet delectationes. Si magnum est illustrari
sapientia, plus est laetificari, in quantum diligit principium
suum."

Die Gabe der Weisheit gibt auch Kraft zum Wirken.
Keine andere irdische oder himmlische Kraft stärkt so die Seele wie
diese göttliche Weisheit: „Tertio descendit sapientia desursum tan-
quam lux ad nostram operativam corroborandam. Unde in
Ecclesiaste (7, 20): Sapientia confortavit sapientem
super decern principes civitatis. Nota, quod nulla virtus
subcaelestis, nec terrena nec humana, vel caelestis sive angelica,
tantum corroborât animam, sicut supercaelestis sapientia. Unde in
libro Sapientiae (10, IG et 12): Sapientia int ravit in animam
servi Dei, et stetit contra reges. Certamen forte
dedit illi, ut vinceret et sei ret, quoniam omnium
potentior est sapientia." Somit erbaut diese Weisheit die
Kirche und die Seele, daß sie ein liebliches, schönes und starkes
Gotteshaus ist. Und wenn diese Weisheit nicht in uns wohnt, so liegt



Zur Mystik des Iii. Bonaventura 235

das nicht an ihr, sondern nur an uns selber. AVenn wir wollen, daß
dieses Licht in uns wohne, muß das Haus unserer Seele sieben Säulen
haben: „Et sie haec sapientia aedificat Ecclesiam et animam, ut sit
habitaculum Dei et domus Dei, domus, dico, a m o e n a, domus
Pulcra et domus robusta. Dicitur (7, 24) in Matthaeo: Omnis,
qui audit verba mea haec et f'acitea, assimilabiturviro sapient i, qui aedificavit dorn urn suam suprafirm am petram. Domus ista prinoipaliter aedificatur a sapientia;
unde (9, 1) in Proverbiis: Sapientia aedificavit sibi
domum, excidit columnas Septem, Certum est, quod sapientia

delectatur esse cum hominibus; unde (ibid. 8, Bl) dicit: Deliciae
meae esse cum filiis hominum. Quod autem sapientia non
habitet nobiscum, non est defectus ex parte sui, sed ex parte nostra.
&i volumus, quod lux praedicta habitet in nobis ; oportet, quod habemus
columnas septe m." Diese Säulen entlehnt der seraphische Lehrer
dem hl. Apostel Jakobus (3, 17): „Sed quae sunt Septem columnae
huius domus? Nunquid eas fabricabo de capite meo? Absit; sacra
Scriptura satis explicat eas. Ubi igitur inveniamus eas? Beatus
Jacobus, describens sapientiam, quae desursum est, ponit Septem eius
conditiones dicens : Primum qui dem pudica est, deinde
pacifica, modest a, suadibilis, bonis consentiens,
plena mis eri cor di a et fructibus bonis, non iudicans,
sine Simulation e. Si possem ista vobis explicate, non crederem
perdere verba mea, immo darem vobis magnam viam ad sapientiam."

St. Bonaventura geht nun näher ein auf die Erklärung dieser
sieben Säulen, die nur eine Stufenleiter zur Weisheit' bilden:
„Istae columnae non sunt nisi gradus quidam ad sapientiam. Collige
Septem columnas. Prima est pudicitia in carne; secunda est i n-
»ocentia in mente; tertia est moderantia in sermone; quarta
est suadibilitas in aftectu, et quinta est 1 i b e r a 1 i t a s in
effectu; sexta est maturitas in iudicio, et septima est s i m p 1 i-
citas in intentione. Per ista stabilitur domus sapientiae." — Die
erste Säule des Hauses der AVeisheit ist die Keuschheit des
Leibes. Diese muß den Anfang machen. Darauf weisen die Worte
des Buches der Weisheit (1, 4 und 8, 21): „Prima, dico, columna
domus sapientiae est p u d i c i t i a in carne ; unde dicit. Primum
fluidem pudica est. Quare ista est prima Quia haec est, qua
oportet ineipere : scribitur enim in libro Sapientiae : In malevolam
"limam non introibit sapientia, nec habitabit in
corpore subdito peccatis. Corpus impudicum est
subitum peccatis; ideo sapientia in eo non potest habitare.
Bicitur in libro Sapientiae: Ut seivi, quoniam aliter non
Possem esse continens, nisi Deus det." Als Beispiel
wird der hl. Gregor von Nazianz angeführt: „Gregorius Nazianzenus
fuit iuvenis mundissimus. Accidit, quod studebat Athenis. Quadam
Eocte, cum dormiret, venit ad eum domina pulcherrima, habens duas
pedissequas tanquam virgines; ipse ineepit earn repellere. Et dixit
domina: ,non fugias me, quia non veni ad te corrumpendum. Sum
sapientia, et duae pedissequae sunt humilitas et cast i. tas sive
Pudicitia. Si vis me, quae sum sapientia, serva pedissequas istas,
scilicet humilitatem et castitatem, quia (Prov. 11, 2) ubi luerit
superbia, ibi erit contumelia; ubi autem est humi-

16



286 Zur Mystik des hl. Bonaventura

litas, ibi est sapientia'. Vera virginitas est, in qua sapientia
associatur. Humilitas cum pudicitia est principalis columna sapientiae."
Ein handgreifliches Gegenstück ist Salomon, der durch Unzucht von
der Weisheit abfiel. In seinen weisen Tagen (Sprichw. 20, 1) warnte
er vor Trunkenheit und Unkeuschheit. Wein und Weiber brachten
ihn zum Abfall, wie der weise Sirach (19, 2 und 47, 16) sagt: „Dixit
Salomon: Luxuriosa res vinum, et tumultuosa ebrietas;
quicumquehis delectatur, non erit sapiens; et alibi
(Eccli. dicitur): Vinum et mulieresapostatare faciunt
sapientes et arguent sensatos. Exemplum tractabile habes
in illo Salomone, qui apostatavit propter mulieres usque ad cultum
idolatriae; qui tarnen (antea) replet us fuit sapientia sicut
f 1 u v i u s." (De Salomone cfr. 3 Reg. 11,1 sqq.) Gewiß ein abschreckendes,

eindringliches Beispiel, wohlgeeignet, zur Flucht der gefährlichen
Gelegenheit zu mahnen: Si esset taberna, in qua venderetur vinum,
quod induceret omnis sapientiae oblivionem; credo, quod nullus esset
iia fatuus, quod emeret vinum illud. Credo, quod Deus aeternus
altissima sui consilii dispensatione permisit Salomon cadere, ut oames
homines doceret fugere mulieres."

Die zweite Säule des Hauses der Weishôit ist streng rechtliche

Gesinnung, welche wahrhaft Frieden, Ruhe und Ordnung
bringt: „Secunda columna domus sapientiae est innocentia in
mente, quod notatur, cum dicit; deinde pacific a. Augustinus
(19 Civ. Dei, c. 13, nr. 1) dicit, quod ,pax est tranquillitas ordinis',
scilicet, quando quis humiliter subiicit se superior i, aequanimiter
se habeat ad p a r e m et discrete praesit inferior i. Omnes, qui
sunt filii sapientiae, habent hunc ordinem. Dicitur in Ecclesiastico
(3,1): Filii sapientiae, ecclesia iustorum. Unde bellum
Si diligeres parem, obedires superiori et praeesses ordinate inferiori ;

haberes pacem. Qui istam pacem perturbât destruit domum sapientiae.
Scribitur in Proverbiis (14, 29): Qui patiens est multa gu-bernatur sapientia; qui impatiens est exalt at
s t u 11 i t i a m s u a m, et sic pervertit domum sapientiae. Beatus
Jacobus (3, 13): Quis sapiens et disciplinât us inter
vos? Ostendat ex bona conversatione operation em
suam in mansuetudine sapientia e." — Die dritte Säule
ist Mäßigung im Reden (Gelassenheit, Bescheidenheit). Viel Reden
ist Torheit und geht nicht ohne manche Sünde ab. Schweigsamkeit
dagegen ist ein Zeichen der Weisheit: „Tertia columna domus
sapientiae estmoderantia in sermone; et hoc notatur, cum dicit:
m o d e s t a. Super omnia exigitur moderantia in sermone; unde
(20, 7) in Ecclesiastico : Homo sapiens tacebit usque ad
'tempus, lascivus autem et imprudens non servabunt
tempus. Eccle. 8, 6: Omni negotio tempus est et opportun

i t a s. Nonne summa est insipientia, ut homo cum eodem gladio
transverberèt se ipsum et proximum suum? Sermo malus est necans
audientem et dicentem. Non potes detrahere proximo, quin te ipsum
interficias eodem gladio. Si dico verbum scandalizationis, non possum
laedere te, nisi et laedam me. Tanta est vicinitas taciturnitatis et
sapientiae, quo (Prov. 17, 28) stul.tus, sitacuerit, sapiens
reputabitur; et sapiens, qui multum loquitur, reputatur stultus.
Uno verbo possum dicere detractionem, propter hoc oportet (Eccli.



Zur Mystik des hl. Bonaventura 237

28, 29) verbis faoere stateram. Unde summe cavenda est im-
moderantia sermonis." Darum soll die Rede weise geregelt werden ;

denn sonst bringt sie Tod statt Leben. Wenn Eva geschwiegen, hätte
Luzifer weiter keine Gelegenheit gehabt, sie zu versuchen. Darum
mahnten mit Recht schon die heidnischen Weltweisen, die Zunge zu
zügeln: „Sermo enim instrumentum est expressivum sapientiae, et
ideo moveri debet secundum regulam sapientiae. Unde (Eccle. 10, 12)
scribitur : Verba oris sapientis, gratia; et (Eph. 4, 29)
Apostolus: Omnis sermo malus de ore vestro non procedat.
Mirabile est, cum homines sedent ad mensam, ut se spiritualiter re-
ficiant, et unus diabolus loquitur de temporalibus et de detractionibus
et omnes, qui sunt in mensa, pascit illo veneno (Prov. 18, 21). Mors
et vita in manu linguae. Si mulier tacuisset, quando diabolus
(Gen. 3, 1) dixit ei: Qu&re praecepit vobis Deus, utnon
comederetis de ligno scientiae boni et mali? non habuisset
diabolus occasionem ipsam amplius tentandi. Et philosophi etiam do-
cuerunt discipulos suos, ut tacerent; Cato: ,Virtutum primam puto
esse compeseere linguam,' Credo, quod peccata linguae tanta sunt,
quod mundus satis habet facere pro illis tantum, si Deus exsurgeret
ad iudicandum ea."

Die vierte Säule ist die Nachgiebigkeit im Willen. Sie zeigt
sich darin, daß man leicht zum Guten zu überreden und zu bewegen
ist, gutwillig Zurechtweisung hinnimmt und dieselbe sich zunutze
macht: „Quarta columna domus sapientiae est, quod est suadi-
bilitas in affectu; quod notatur, cum dicit: suadibilis, bonis
consentions. Non est qui sit suadibilis in bono, nisi sit benignus;
et hoc etiam concordat cum sapientia. Malignus suadibilis est in
malo. Scribitur (Sap. 1, 6): Benignus est spiritus sapientiae,

et non liberabit maledicum a labiis suis. Suadi-
bilitas bona facit appretiari et diligere et eis consentit; et quanto
sapientior est homo, tanto suadibilior est in bonis. Unde (25, 12) in
Proverbiis: Inauris aurea et margarita fulgens,lui arguit sapientem et aurem obedientem.
Sicut inauris ornât aurem, et margarita in corona ornât faciem;
sic verbum bonum ornât sapientem. Quando sapiens arguitur, se
habet, ac si ornaretur. Si enim corrigo me ad verbum admoni-
tionis bonae, quid aliud facio, quam quod illo verbo me orno?
Si tamen haec margarita proponitur stulto, conculcat earn ut
eanis. Unde (9, 8) in Proverbiis : Noli arg u ere derisorem,
ue oderit te; argue sapientem, et diliget te. Carissiini
(Eccle. 7, 6) melius estasapiente corripi quam stul-
torum adulatione decipi. Stultus, quando corripitur, non
recedit a malo nec ducitur ad bonum. Qui defectus suos c.ignoscit, et
rsti displicent ei, est sapiens. Qui l.ominem arguit et a malo revocat,
plus facit ei obsequii, quam si daret ei totum mundum."

Die fünfte Säule ist Freigebigkeit im Wirken, die sich
vor allem kundgibt in den Werken der Barmherzigkeit: „Quinta
columna domus sapientiae est liberalitas in effectu. Sapientia
vult habere misericordiam non solum in affectu, sed etiam in
effectu. Haec notatur, cum dicit: plena misericordia et
fructibus bonis (Matth. 7, 16 et 20): A fructibus eorum
oognoscetis eos. Unde (31, 20 et 26 et 16) in Proverbiis dicitur:



238 Zur Mystik des hl. Bonaventura

Manum suam aperu it inopi et palmas suas extendit
ad pauperein. Os suum aperuit sapientiae, et lex
clementiae in lingua ei us. De fructu manum suarum
dedit inopi. Docet (3, IB) Sapientia, quod homo faciat opera non
ludiora, sed fruetuosa, quia bonorum laborum gloriosus est
fructus. Inter omnia fruetuosa opera magis fruetuosa sunt opera
misericordiae. Date igitur de fructibus manuum vestrarum." Diese
Barmherzigkeit gebührt vor allem den Vorständen, denen Gott die
Güti-r zum Austeilen übergeben hat: ,.Utam misericordiam deheut
habere qui praeficiuntur ad gubernationem aliorum; unde (6, 3) in
Actvbus (Apo-tol.): Considerate ergo, fratres, ex vobis
viros boni testimonii, plenos Spiritu Sancto et
sapientia, quosconstituamus ad hoc opus dispensand im.
Non esset sapiens dispensator, qui furaretur bona Dei. Si aliquid
daretur tibi ad dispensandum familiae, et tu furareris et poneres in
bursa tua; nonne credis, quod clamaret contra te familia domini et
te diceret pessimum dispensatorem, et diceret (Matth. 25, 80) dominus:
Servum inutilem eiieite in tenebras exteriores?
Maior sapientia, quae possit esse, est-, quod dispensator f'ructuose ex-
pendat quae habet dispensais, et tradita sunt ei ad dispensandum.
Talis fuit beatus Stephauus et Laurentius. Pontifices summi in primi-
tiva Ecclesia non vacabant istis terrenis; modo curatur de rebus
temporalibus habendis, non dispensandis. Dicit: plena misericord

i a ; (Gal. 6, 8) Apostolus: Quae seminaverit homo,
liaec et mete t. Si dominus daret strvo bladum (blada Getreide)
ad seminandum agrum suum, et ille poneret bladum in sacco et non
seminaret; male iructificaret terra, immo clamaret contra eum," Die
Barmherzigkeit ist Freundin der Weisheit, die Habsucht dagegen
deren Feindin: „Sicut nqisericordia amica est sapientiae, sie
avaritia est inimica. Avari derident omnes, qui non amant pecu-
liiam In Deuteronomio (16, 19): M un era excaecant oculos
sapientum et mutant verba iustoru m. — Excaecant
oculos, non corporales, sed spirituales; ergo auferunt lumen sapientiae.

Scriptum (Matth. 19, 24) est: Facilius est, camel um
transire per foramen acus, quam divitem intrare
in regnum caelorum, quia habet cor terrenum et ponderosum."

Die sechste Säule ist Reife des Urteils, wenn nicht freventlich

geurteilt wird. Ein weises Urteil muß rechten Eifer und klare
Erkenntnis haben : „Sexta columna domus sapi> ntiae est maturitas
in iudicio; et hoc notatur, cum dicitur: non iudicans. Maturitas
est in iudicio, qu»ndo homo non iudicat temerarie. Unde (10, 1) in
Ecclesiastico : Iudex sapiens iudicabit populum suum,
scilicet super quem habet auetoritatem. Sed si transcendat
auetoritatem, non est iudex sapiens, sed est iudicium temerarium. Si
sine auctoiitate iudicat, quid est? Oerie nihil. Oportet etiam, iudicium
sapientis habere zeli rectitudinem et notitiae clari-
tatem. De primo (Ps. 36, 30): Os iusti meditabitur s a-
pientiam, et lingua eius loquetur iudicium. Iudex
iustus est qui iusto zelo movetur, omnia bona approbat et mala
reprobat; qui vero non habet rectum zelum non potest bene iudicare.
Amor et odium pervertunt iudicium. Si odis me, non potes me recte
iudicare; et quare? Quia videtur tibi, quod omnia, quae sunt in me,



Zur Mystik des hl. Bonaventura 239

mala sint." Über unbekannte, verborgene Dinge läßt sich nicht recht
urteilen : „Item oportet, quod iudex habeat notitiae claritatem.
Quomodo iudicarem bene de re ignota? Unde cum amici Job arguèrent
eum, quod non esset iustus, dicentes: Deus iustus iustum non punit;
et te tarnen punit: ergo nones iustus; voluerunt iudicare de occultis.
•Job, audiens haec, respondit eis (17, 10 et 29, 16) dicens: Converti-
mini etvenite, et non inveniam in vobis ullum
sapient e m. Ideo dicit beatus Jacobus : non iudicans, non quod
homo non debeat iudicare loco et tempore de re, de qua habet certi-
tudinem et auctoritatem et rectum zelum; sed quia iudicant homines
malum bonum, et econtra honum malum." Beim Urteil über einen
anderen ist es besser, gut als bös zu denken und möglichst gütig zu
entschuldigen. Anderer innere Fehler bekritteln und sich selbst
vernachlässigen, ist größte Torheit: „Melius est, si debeam iudicare de
alio, quod sentiam bene quam male. Debet homo esse pronior ad
•clementer axcusandum quam ad male iudicandum. Omnes modo sunt
iudicatores iniquarum cogitationum (Jac. 2, 4). Debet
'igitur homo non transcende re auctoritatem nec teme-
rarie iudicare sine zeli rectitudine et notitiae claritate.
Matthaeus (7, 1): Nolite iudicare, ut non iudicemini.
Quod homines defectus alienos intrimecos iudicant et se negligunt,
summa stultitia est. Gregorius : ,Animus, quanto curiosior est ad
investigandum aliéna, tanto stultior est ad cogncscendum propria'."

Die siebente, letzte Säule ist Einfalt der Meinung (Absicht).
Diese ist die Hauptsäule und in der Höhe: „Septima et ultima
columna sapiontiae est simplicitas in intentione, quae notatur,
cum dicit : sine simulation e. De ista (3 Reg. 10, 18 sq.) dicitur,
quod rex Salomon fecit thronum de ebore grande m, et
tecit in eo sex gradus. Aliae columnae sunt in gyro, sed ista
est principalissima et in summitate. De ista loquitur
Apostolus dicens: Quae sursum sunt quae rite; et (6, 8) in
Ecclesiaste: Quid habet amplius sapiens a stulto, et
quid pauper, nisi ut per gat illuc, ubi est vita? Certe ;

ubi est Christus, et cum apparuerit Christus, apparebit vita."
Christus als die Quelle der Weisheit ist das Fundament und die
Vollendung der Gabe-der Weisheit: „Sed ubi est Christus? Certe, sursum
in caelo ; Apostolus : Quae sursum sunt quae rite. Igitur in
caelo est Christus et vita. Christus fons sapientiae, ipse est
huius doni fundamentum et complementum. Apostolus (1. Cor. 3, 10 sq.)
ut sapiens architectus dicit : Fundamentum aliud
nemo potest ponere praeter id quod positum est,
quod est Christus les us. Ut dicit quaedam Glossa, homo
contrario modo se habet arbori in radice ; arbor enim habet radicem
deorsum, homo sursum; et aedificium spirituale habet fundamentum
sursum, sed corporale deorsum ; Christus igitur est huius doni
fundamentum. Idem est etiam eius complementum, quia (Col. 2, S)
in ipso sunt omnes thesauri sapientiae etscientiae
ahsconditi. In ipso consummatur domus sapientiae. Unde (2, 14)
dicitur in Ecclesiaste: Sapientis oculi incapiteeius, id.
est in Christo; stultus intenebrisambulat. In Christo est
consummatio omnis boni. Unde (17, 3) in Joanne: Haec est autem
*v i t a aeterua, ut cognoscan.t te solum De um verum et



240 Zur Mystik des hl. Bonaventura

quem misistiJesum Christum. Ilia quae sursum sunt,
debemus desiderare, videre et facere; et ad ea nos perducat qui sine
fine vivit et regnat. Amen."

Von der Fülle der Weisheit handelt die zweite Collatio-
in Hexaëmeron. Im Anschluß an die Heilige Schrift (Sir. 15. 5) war
in der ersten Collatio gezeigt worden, zu wem der Lehrer reden und
womit er beginnen soll; jetzt wird erklärt, wohin zu zielen ist: „In
medio Ecclesiae aperuit os eius et adimplehit illum
spiritu sapientiae et intellectus et stola gloriaevestiet ilium, Ecclesiastic! decimo quinto. Ostensum est supra.
(1. Coll.), quibus debet doctor sermonem depromere, et un de debet
incipere. Modo ostendendum est, ubi debet terminare: quia in pleni-
tudine sapientiae et intellectus." Von der Weisheit ist
Ursprung, Haus, jÇor und Gestalt zu beachten: „De sapientia autem
nota quatuor; quis or tus, quae dorn us, quae porta, quae
forma. De duobus primis dictum est in Collationibus Septem donorum,
ubi dicebaiur, quod sapientia est lux descendensaPatre Iura

i n u rn in animam et radians in earn facit auimam deiformem et
d o m u m Dei. Ista lux descendens facit intellectivam speciosam,
affectivam amoenam, operativam robustam. — Haec do mu s

Septem columnis aedificatur, quas beatus Iacobus (3, 17) manifeste
tangit De ista domo dicitur Matthaei septimo (24): 0 m n i s, quiaudit verba mea haec et facit ea, assimilabitur viro-
sapienti, qui aedificavit domum suam supra petram."
Das Tor der Weisheit, durch welches sie eingeht, ist deren Begier
und heftiges Verlangen: „Porta sapientiae est concupiscentia eius
et vehemens desiderium ; unde in Psalmo (80, 11): Aperios t u u m„
et ego adimplebo il lud. Haec est via, per quam sapientia
venit in me, per quam ego intro ad sapientiam, et sapientia intrat in
me, sicut Caritas similiter. Unde (1. Jo. 4, 16) Deus Caritas est,
et qui manet in caritate in Deo manet, et Deus in eo.
Haec autem sapientia non habetur nisi cum summa complacentia; ubi
autem summa complacentia est, praecedit summa concupiscentia ; in
Ecclesiastico (1, 33): Fili, concupiscens sapientiam
conserva iustitiam, et Deus praebebit illam tib i." Die
Beobachtung der Gerechtigkeit, ein gerechter Lebenswandel ist die
Zubereitung zur Weisheit: „Observatio iustitiae disponit ad earn
habendam, sicut appetitus materiae inclinât ad formam et facit earn
habilem, ut coniungatur formae mediantibus dispositionibus; non
quod illae dispositiones perimentur, immo magis complentur sive in
corpore humano, sive in aliis. Observatio igitur iustitiae introducit
sapientiam. Unde Sapientiae septimo (26 sq.): Candor est lu eis
aeternae et speculum sine macula Dei maiestatis
et imago bonitatis illius. Et cum sit una, omnia
potest, et in se permanens omnia innovât et pern a-
tiones in animas sanctas se transfert.".

Die Begierde nach der Weisheit bringt mit sich die Begierde
nach der Zucht: „Quomodo autem habetur haec sapientia, patet et
auctoritateetexemplo. De primo Sapientiae sexto (18sqq.)::
Initiumenim illius verissima est disciplinas
concupiscentia. Cura ergo disciplinas dilectio est, et.
dilectio custodia legum illius est; custoditio autem,



Zur Mystik des hl. Bonaventura '241

legum consummatio incorruptionis est; incorruptio-
autem facit esse p r o x i m u m Deo. Concupiscentia
itaque sapientiae ducit ad regnum perpetuus. Con--
cupiscentia ergo sapientiae generat concupiscentiam diseiplinae."
Die Zucht ist zweifach: eine erlernte (gehörte, theoretische) und eine
geübte (praktische). Letztere findet sich bei wenigen; darum gelangen
auch wenige zur wahren Weisheit: „Disciplina autem duplex estr
scholastica et monastic» sive morum; et non sufficit ad
habendam sapientiam scholastica sine monastica; quia non,
siudiendo solum, sed observando fit homo sapiens. Unde in Psalmo
(118, 66) de sapientia: Bonitatem et disciplinam et seien-
r, i a m doce me. Scientia enim non habetur, nisi praecedat
disciplina; nec disciplina, nisi praecedat bonitas; et sio
per bonitatem et disciplinam inest nobis scientia. —
Aegrotus enim audiendo medicum nunquam sanatur, nisi praeeepta
eius observet, sicut dicit Philosophus secundo Etbicorum. Per istam,
autem viam sapientiae pauci vadunt, et ideo pauci perveniunt ad
veram sapientiam." Das Verlangen nach Zucht macht sie lieben und
so üben. Dadurch wird die Seele geheiligt und von aller Liebe zu,
den Geschöpfen losgeschält: „Concupiscentia diseiplinae parit,
dilectionem. Cura ergo diseiplinae estdilectio. Si enim
babes diseiplinae dilectionem, eris amator virtutis in te et in aliis et,
in suo fonte. Disciplina autem non debet esse servilis, sed liberalis,
ut diligat disciplinantem, ut ex amore faciat, non ex timoré. Si enim
propter disciplinam es pauper, oportet, ut diligas paupertatem ; et siede

aliis. Dilectio autem custodia legum est. Si enim diligis.
bonum, observas legem, quia finis praecepti est Caritas de
corde puro (1. Tim. 1, B). Quando autem custodis legem, sancti-
ficaris et efficeris plenus Spiritu Sancto; et tunc abstraheiis ab omni
amore, qui non est Deus."

Die Heiligkeit ist losgeschält von aller ungeordneten Liebe und
macht gottförmig: „Haec enim sanetitas est, quam describit Diouysius.
de Diviuis Nominibus, capitulo duodecimo: ,Sanctitas, inquit, est ab.
omni immunditia libera et perfecta et omnino Immaculata munditia.'-
Sanctificari ergo est abstrahi ab omni amore inquinativo et corruptivo,
qui potest animam corrumpere. In hoc debet creatura assimilari Crea-
tori: S an et i, inquit (Lev. 11, 45), estote, quoniam ego.
sanetus sum. Haec sanetitas facit deiformem; et ideo illi Spiritus
seraphici dicebant (Is. 6, 3): Sanetus, sanetus, sanetus." Die
Heiligkeit ist die unmittelbare Zubereitung zur Weisheit, deren Tor
aber das heftige Verlangen nach derselben. Durch Wünschen und
Bitten wird sie erlangt: „Cum autem anima deiformis facta est,
statim intrat in earn Sapientia, quia candor est lucis aeternae
et speculum sine macula Dei maiestatis; etsequiturr
per nationes in animas sanetas se transfert, Sapientiae

septimo (26 sq.). Sine sanetitate non est homo sapiens. Unde
(27, 12) in Ecclesiastico: Homo sanetus in sapientia manet
sicut sol; nam stultus sicut luna mutatur. Sanetitas.
immediata dispositio est ad sapientiam : ergo concupiscentia et vehemens
dosiderium porta est sapientiae ; Sapientiae septimo (7 sqq : 0 p-
tavi, et datus est mihi sensus: etinvoeavi, etvenitin me Spiritus sapientiae. Et praeposui illam reg n is.



•242 Zur Mystik des hl. Bonaventura

etsedibus, et divitias nihil duxi in comparatione
i 11 i u s, usque ibi : Laetatus sum in omnibus, quoniam
antecedebat me istasapientia, et ignorabam,
quoniam omnium horum mater est. — Sed dicit, quod habuit
illam optando et invocando. Si enim summum bonum est,
summe amanda est; sie autem o m n e bonum est, uuiversaliter appe-
tenda est et super omnia." Ein Beispiel ist Salomon. Darum gilt es,
inständig bitten Das beharrliche eindringliche Verlangen nach der
Weisheit tilgt alle irdischen Wünsche und erhebt den Menschen hoch
über die Welt: „Similiter patet exemplo Salomonis (3 Reg. 3, 9sqq),
-quia non petivit aurum et argentum, sed c or docile; ideo venit in
eum. Unde (1, 5sq.) Jacobus: Si quis vestrum indiget
sapient i a, postuiet a Deo, qui dat omnibus a f flu enter
etnonimproperat, etdabiturei. Postuiet autem in
fide nihil haesitans. Qui enim haesitat non est disciplinatus.
Haec est ergo porta. Huiusmodi autem cor.cupiscentia exstinguit
omnes concupiscentias et hominem sublevatum facit a mundo. Unde
{Sap. 8, 2) dicit: Hanc amavi etexquisivi aiuventute
mea, et quaesivi sponsam mihi earn assumer e, et
amator factus sum f'ormae illius."

Die Form (Beschaffenheit) der Weisheit ist wunderbar ; ihr
Anblick erfüllt mit Bewunderung und Entzücken: „Forma autem sa-
pientia est m i r a b i 1 i s, et nullus earn aspicit sine admirations et
ecstasi, ut dicitur de Esther (2, 14) et de Salomone (3 Reg. 10, 6 et
24; Matth. 12, 42), cuius vultum desi der abat videre uni-
versa terra ; et Regina Saba venitafinibus terrae audi re
sapientiam Salomonis; et cum videret ordines mini-
strantium vestesque eorum et pince rnas et holo-
causta, quae offerebat in domo Domini, non habebat
ultra spirit um." Verabscheuungswürdig aber ist es, gegen die
Weisheit gleichgültig zu sein. Ein großer Frevel war es bei den Juden,
nicht hören zu wollen die Weisheit aus dem Munde der ewigen Weisheit;

aber noch größer ist der Frevel bei uns, die wir Christus unter
uns haben, wenn wir seine Weisheit nicht hören wollen: „Sed timen-
dum quod dicit Dominus in Evangelio (1, c.): Regina au s tri
resurget in iudicio cum générations ista 6t condem-
nabit earn, quia venit a finibus terrae audire
sapientiam Salomonis, et plus quamSalomon hic. Judaei nole-
bant audire sapientiam de ore Sapientiae; et nos habemus Christum
intra nos, et nolumus audire sapientiam eius. Abominatio maxima
est, quod fil.a regis pulcherrima offertur nobis in sponsam et potius
volumus copulan ancillae turpissimae et meretricari ; et volumus
reverti in Aegyptum ad cibum vilissimum, et nolumus refici cibo
caelesti." Die Form der Weisheit ist wunderbar und strahlt in
vierfachem Lichte. Sie erscheint einförmig in den Regeln des
göttlichen Gesetzes, vielförmig in den Geheimnissen der Heiligen
Schrift, allförmig in den Spuren der göttlichen Werke, u n-
(k e i n-) f ö r m i g in erhabenen göttlichen Verzückungen : „Ista forma
est m i r a b i 1 i s, quia modo est uniformis, modo est
multiformis, modo omniformis, modo nulliformis. Quadriformi
igitur se vestit lumine. Apparet autem uniformis in regulis di-
-vinarum legum, multiformis in mysteriis divinarum Scripturarum,



Zur Mystik des hl. Bonaventura 243

omniformis in vestigiis divinorum operum, nulliformis in
«uspendiig divinorum excessuum."

Die Weisheit erscheint einförmig (unveränderlich) in den
Regeln des göttlichen Gesetzes, die uns binden und lehren, hoch zu
ehren den ewigen Ursprung (unseren Schöpfer), vollkommen zu glauben
der ewigen Wahrheit und aus allen Kräften zu hoffen und zu lieben
das höchste Gut: „De primo, Sapientiae sexto (13): Clara est et
quae nunquam marcescit sapientia — quia apud illam
(lac. 1, 17) non est transmutatio nec vicissitudinis
obumbratio — (Sap. 1. c.) et facile videtur ab his qui
diligunt eam, et invenitur ab his qui quaerunt illam.
Praeoccupat qui seconcupiscunt, utillis se prior

1 ostendat. Haec igitur apparet immutabilis in regulis divinarum
legum, quae nos ligant. Regulas istae mentibus rationalibus insplen-
dentes sunt omnes illi modi, per quos mens cognoscit et iudicat id
quod aliter esse non potest, utpote quod summum principium summe
venerandum; quod summo vero summe credendum et assentiendum ;

quod summum bonum summe desiderandum et diligendum. — Et haec
sunt in prima tabula; et in his apparet sapientia, quod ita certa sunt,
quod aliter esse non possunt." Diese Regeln sind unfehlbar, unbe-
zweifelbar, un beurteilbar: „Hae regulae sunt infallibiles, indubitabiles,
iniudicabiles, quia per illas est iudicium, et non est de illis. Et ideo
clara est haec sapientia," Die Regeln sind auch unveränderlich,
unbeengt (unbegrenzt), unendlich. Sie sind so gewiß, daß ihnen durchaus
nicht widersprochen werden kann: „Sunt etiam incommutabiles, in-
coarctabiles, interminabiles; et ideo nunquam marcescit. Sic
enim certae sunt, ut nullo modo sit eis coutradicere ,nisi ad exterius-
rationem' secundum Philosophum, in libro primo Posteriorem." Sie
"wurzeln nämlich im ewigen Lichte und führen in dasselbe, ohne daß
es deshalb geschaut wird. Sie können sich keineswegs auf ein
geschaffenes Licht gründen; denn sonst müßte dies unbegrenzt und
unendlich sein, weil eben diese Regeln unbegrenzt und dem Geiste aller
erkennbar sind. In diesen Regeln strahlt göttliche Weisheit über die
Seele: „Hae enim radicantur in luce aeterna et ducunt in eam, sed
non propter hoc ipsa videtur. Nec est dicendum, quod fundantur
in aliqua luce creata, utpote in aliqua Intelligentia, quae illuminet
mentes; quia, cum illae regulae sint in co ar et a bil es, quia mentibus
omnium se Offerent, tunc sequeretur, quod lux creata esset incoar-
ctabilis et esset actus pur us, quod absit; et qui hoc dicit enervat
fontem sapientiae et facit idolum, ut Angelum, Deum, et plus quam
qui lapidem Deum facit. Haec enim sapientia radint super animam,
quia assistit prae foiribus ut se, inquit (Sap. 6, 14 sq.), priorillis ostenda t."

Die Weisheit erscheint vi el förmig in den Geheimnissen der
Heiligen Schrift, wie St. Paulus (Eph. 3, 8 ff.) lehrt: „Item, apparet
sapientia ut multiformis in mysteriis divinarum Scripturarum.
Hanc multiformitatem mystex-ioruin ostendit Apostolus, ad Ephesios :

Mihi omnium Sanctorum minimo data est haec gratia in
gentibus, evangelizare in vestiga bil es divitias gratiae
Christi et illuminare omnes, quae sit dispensatio sacra-
menti absconditi a saeculis in Deo, qui omnia creavit, ut
innotescat Principatibus et Potestatibus in caelestibus



24-4 Zur Mystik des hl. Bonaventura

per Ecclesiam multiformis sapientia Dei. Non est intelli-
gendum, quod Paulus doceat Angelos, sed dicitur innotescere, quia,
miuisterio ipsorum innotescunt, sicut dicitur, quod Lex per Angeios-
data est, hoc est per ministerium Angelorum." Diese Weisheit heißt
vielförmig, weil sie auf vielerlei Art ausgedrückt wird: in vielen,
Bildern, Geheimnissen und Zeichen, damit sie den Stolzen verborgen,,
den Demütigen offenbart werde: „Haec igitur sapientia dicitur
multiformis, quia multi sunt modi exprimendi; et ideo necesse-
fnit, ut ostendatur sapientia in multis figuris, multis Sacramentis,.
multis signis, ut etiam veletur superbis, aperiatur humilibus. Haec-.
velamina claudunt Christum, occultant sapientibus (i. e. mundi) et
immundis. Unde (11, 25) in Matthaeo: Confiteor tibi, Pater
domine caeli et terrae, quia abscondisti haec a sapientibus-
et prudentibus et revelasti ea parvulis. Et ideo bene ait
Apostolus: Mihi omnium Sanctorum minimo etc." In der
Heiligen Schrift gibt es ein dreifaches Verständnis. Sie lehrt nämlich,
was zu glauben, zu hoffen und in Liebe zu tun ist: „Sed quomodo
Paulus evaugelizat in v es ti g a b iles divitias gratiae Christi ?>

Sic: Nunc, inquit (1 Cor. 13,13), manent fides, spes, Caritas,,
tria haec. — Triplex refulget intelligentia in Scriptura, quae docet,.
quid credendum, quid exspectandum, quid operandum : quid
credendum quantum ad fidem; quid exspectandum quantum ad
spem; quid operandum quantum ad caritatem, quae consistit in
operations, non solum in affectione, Ioannis decimo quarto (23)r
Si quis diligit me, sermonem meum servabit. Et quaelibet
istarum est bifurcata."

Die Heilige Schrift lehrt, was zu glauben ist, gleichnisweise, in,
sinnbildlicher Bedeutung (Allegorie). Diese ist doppelt: die eine
bezieht sich auf das Haupt, die andere auf den Leib. Das Haupt
ist Christus, der Leib die Kircho: „Eides enim est in iunctura
capitis et corporis. Befulgentia quantum ad fidem est allego

ria, et haec duplex: una ad caput, alia ad corpus. Est enim-
una, quae fertur ad caput crucifixum, natum etc.; alia, quae fertur
ad corpus, ad Ecclesiam primam, mediam et ultimam; et hoc modo-
laudat Ecclesiam Salomon in Cantico (6, 9; 3, 6; 8, 5) secundum
triplicem ilium statum. Quae est ista, inquit, quae ascendit,.
quasi aurora consurgens, pulcra ut luna, electa ut sol etc.
— Quae est ista, quae ascendit per desertum sicut virgula
fnmi ex aromatibus myrrhae et thuris etc. — Quae est
ista, quae ascendit de deserto deliciis affluens et innixa
super dilectum suum?" Vom Haupte spricht St. Paulus im ersten.
Korintherbrief (10, 1—4): „De allegoria capitis dicit Paulus: Nolo,,
vos ignorare, fratres, quoniam patres nostri omnes sub
mibe fuerunt, et omnes mare transierunt, et omnes in.
Moyse baptizati sunt in nube et in mari, et omnes
eandem escam spiritualem manducaverunt, et omnes
eundem potum spiritualem biberunt. Bibebant autem de
spirituali conséquente eos petra; petra autem erat.
Christus." Vom Leibe ist Rede im Galaterbrief (4, 22—24): „De
allegoria corporis: Scriptum est, quoniam Abraham duos
filios habu.it, unum de ancilla et unum de libera; sed qui
de ancilla, secundum carnem natus est; qui autem de=



Zur Mystik des hl. Bonaventura 245

libera, per repromissionem, quae sunt per allegoriam
-dicta, Haec autem sunt duo testamenta. Non oportuit, ut
-amplius explanaret, quia per illa intelliguutur duo populi." Zur
Erkenntnis dessen, was wir in Hoffnung zu erwarten, dient das
erhebende Vorbild (Anagogie): das himmlische und
überhimmlische, indem es aufführt zu den himmlischen Geistern und
zu Gott dem Dreieineu selbst: „Iuxta aliam intelligentiam, quae est
per s p e m, quid scilicet est exspectandum, sumitur anagogia, et
haec duplex, scilicet c a el est is, ut ibi (Gen. 15, 5): Abraham,
suspice caelum et numera Stellas, si potes, scilicet
-caelestes Intelligentias; et in lob (38, 33): Nunquid nosti or-
dinem caeli, aut rationem ei us pones in terra? —
Alia supercaelestis, ut in Abraham, qui ,tres vidic et unum
adoravit' (ut Gen. 18, 2 exponunt Aug. et Ambr.), quia in illis Trinitas
apparuit; et in duobus Angelis, qui m i s s i sunt Sodomam, Eilius et
•Spiritus Sanctus, qui mittuntur aPatre; et ideo, quia Pater nunquam
missus est, ibi non apparuit, sed apparuit in illis tribus, quia Pater
-apparuit, sed nunquam missus est. — Hugo dicit ista vocr-
bula : hierarchia caelestis, supercaelestis, sub-
-caelestis. Quidam dicunt, quod improprie dicantur : sed fais um
•est, quia utrobique et s a c e r principatus."

Der dritte Sinn ist der sittliche, moralische (T r o p o 1 o g i e),
"welcher lehrt, was zu tun ist. Auch dieser ist doppelt; der eine bezieht
sich auf das tätige, der andere auf das beschauliche Leben :

„Tertia est tropologia iuxta tertiam intelligentiam, quae docet,
•quid agendiim. Haec duplex: quaedam pertinet ad activam, ubi
docetur, quid agendum; quaedam ad contemplativam, ubi
docetur, quomodo contemplandum, quomodo anima feratur in
Deum; nec tarnen est anagogia, cum sit praeparatio animae, et sie
ab infîmo tendit ad supremum." Diese Weisheit ist den Stolzen
verborgen ; denn sie können die Heilige Schrift nicht verstehen: „Haec

-ergo sapientia est abscondita et velata superbis, qui non sunt potentes
•Scripturas intelligere. Scripturae intelligi non possunt nec mysteria, nisi
sciaturdecursus mundi et dispositio hierarchica." In diesen Geheimnissen
offenbart sich aufs schönste Gottes Weisheit, indem sich mit der Wahrheit
auch die Vorsicht (Klugheit) verbinden muß: „In his ergo mysteriis
pulcherrime apparet Dei sapientia, plus etiam quam primo modo. Sieut,
verbi gratia, vo!o laudare sponsam, quod sit pulcra, quod sit verax;
-si dicarn simpliciter: pulcra est, verax est; non afficitur multum cor
meum, sed cum (Cant. 1, 9) dico: Pulcrae sunt genae tuae sicut
turturis, Collum tuum sicut monilia; mirabiliter earn commendo,
•dum intelligo. Commendo enim earn non solum ut castam et honestam,
sed quod propter amorem sponsi casta est et amorosa. Turtur enim^
-avis casta est et amorosa, quia propter amorem comparis, ipso vivante,
nulli coniungitur nec post eius mortem. Sponsa igitur honesta non
est, quia casta, sed quia casta propter amorem sponsi. Pulcrae igitur
sunt genae, quae sunt prominentes, in quibus apparet pulcritudo.
Collum tuum sicut monilia: collum, per quod vox emittitur,
Veritas; monilia, quae ornant pectus etstringunt, discretio, quia,

--si quis dicat veritatem et non, quando debet, vel ut non debet, vel
fbi non debet, vel quibus non debet; non est pulcra Veritas."
-Diese Weisheit wird nach dem Maße des Glaubens gegeben; denn je



246 Zur Mystik des hl. Bonaventura

mehr jemand demütig glaubt und seinen Verstand unterwirft, desto
weiser wird er: „Haec sapientia résultat ex multis mysteriis Seripturae,.
sicut ex multis sptculis fiunt multiplieationes radiorum et ignium;
haec sunt specula mulierum (Ex. 88, 8) de quibus fit labrum.
aeneum; haec est Scriptura (2 Cor. 3, 18), ut revelata facie glo-
riam Domini spéculantes, in eandem imaginem trans-
formemur a claritate in claritatem: a claritate allegoriae
in claritatem anagogiae, et rursus tropologiae. Haec sapientia
datur secundum mensuram fidei (Rom. 12, 3) et unicuique, sicut
Deus divisit mensuram fidei; quia, secundum quod homo magis
intellectum cap ti vat, secundum hoc sapientior efficitur, et fides habetur
per humilitatem. Huiusmodi sapientiae Paulus dicit se professorem.
Moyses autem posuit régulas et leges, ideo habuit faciem cornutam,.
sed Apostolus revelatam,"

Das dritte Antlitz der Weisheit ist allförmig in den Spuren
der Werke Gottes. Obwohl dieses Buch der Geschöpfe so offen vor uns
liegt, ist es doch so wenig gekannt. „Item, tertia facies sapientiae est
omniformisin vestigiis divinorum operum. Unde (1,6 sqq.) in Ecclesia-
stico: Radix sapientiae cui revelata est, et astutias illius
quis agnovit? Disciplina sapientiae cui revelata est et
manifestata, et mu 1 tiplicationem ingressus illius quis
intellexit? Unus est altissimus Creator omnium omni-
potens. Sequitur: Ipse creavit illam in Spiritu Sancto et
vidit et dinumeravit etdimensus est eteffudit illam super
omnia opera sua. Haec sapientia manifestata est; unde
(Prov. 1, 20): Sapientia foris clamitat, in plateis datvocem
su am. Et tarnen nos non invenimus earn, sicut laicus nesciens litteras
et tenons librum non curat de eo; sic nos; unde haec scriptura facta
est nobis Graeca, barbara et Hebraea et penitus ignota in suo fonte."
Diese Weisheit ist in allen Dingen; denn alle deren Eigenschaften sind
weise geregelt und zeigen göttliche Weisheit, Aber neugieriges Erforschen
der Geschöpfe bringt nicht diese Weisheit, entfernt vielmehr von ihr:
„Ista sapientia diffusa est in omni re, quia quaelibec res secundum
quamlibet proprietatem habet regulam sapientiae et ostendit sapientiam,
divinam; et qui sciret omnes proprietates manifeste videret sapientiam,
istam. Et ad hoc considerandum dederunt se philosophi et etiam ipse
Salomon; unde ipsemet. se redarguit (Eccle. 7, 24) dicens: Dixi
sapiens efficiar; et i p s a longius reo-essit a m e. Quando
enim per curiosam perscrutationem creaturarum dat se quis ad investi-
gandam istam sapientiam; tunc longius recedit." Gottes Werk aber
dreifach benannt: Wesenheit, v o 11 e W es en h ei t und
gottbildliche Wesenheit, über welche ausgegossen ist Gottes Weisheit::
„Opus autem Dei tripliciter dicitur: primo modo essentia, quod-
cumque illud sit et in quocumque genere sive substantia e, sive
accidentis; alio modo essentia compléta, scilicet sola
substantia; tertio modo essentia ad imaginem Dei facta,
ut spiritualis creatura, — Super has efïusa est sapientia Dei, sicut
super opera su a."

Die Ordnung darin ist, daß Gott jede Wesenheit schafft nach
Maß, Zahl und Gewicht und damit gibt die Form, wodurch sie
besteht, die Art, wodurch sie unterschieden wird, die Ordnung,
wodurch sie paßt (entspricht). Darum wird die Spur erkannt und



Zur Mystik des LI. Bonaventura 247

die Weisheit offenbar. Diese Spur in Gottes Werken führt zur
göttlichen Weisheit, die hooherhaben ist über alles Muß, alle Zahl,,
alles Gewicht (geschöpflicher Art): „Est autem ordo in his. Deus
enim creat quamcumque essentiam (Sap, 11, 21) in mensura et
numéro et pondéré; et dando haec, dat modum speciem et
ordinem; modus est, quo constat; species, qua discernitur;,
ordo, quo congruit. Non est enim aliqua creatura, quae non habeat
mensura m, numerum et inclinationem; et in his attenditur.
vestigium, et manifestatur sapientia, sicut pes investi-
gio; et hoc vestigium in illam sapientiam ducit, in qua est
modus sine modo, numerus sine numéro, ordo sineordine." Die
Wesenheit ist eine höhere Spur, insofern sie das göttliche Wesen
darstellt. Jede geschaffene Wesenheit hat nämlich Stoff, Form,
Zusammensetzung: einen ersten Seinsgrund, ein bestimmendes Ergänzungsmittel

und ein Verbindungsglied: Wesenheit, Kraft und Wirken. Darin
liegt das Abbild der Dreieinigkeit: „In substantia autem est altius.
vestigium, quod repraesentat divinam essentiam. Habet enim
omnis creata substantia materiam, formam, compositionem:
originale principium seu fundamentum, formale complementum et
glutinum ; habet substantia in, virtutem et operationem.
— Et in his repraesentatur mysterium Trinitatis : Pater, o r i g o ; Filius,
imago: Spiritus, Sanctus comp ago." Der erste Seinsgrund
unterscheidet sich vom bestimmenden Ergänzungsmittel beim Geschöpfe
nicht nach Art einer Person oder einer Eigenschaft, sondern wie
Prinzipien, deren eines tätig, das andere aufnehmend ist: „Ratio autem
originalis principii a formali complemento habet distinctionem in creatura,

non quidem hypostaticam, ut est in divinis, nec accident

a 1 e m, sed sicut principiorum, quorum unum activum,.
alterum passivum. Et hoc tollere a creatura est tollere ab ea re-
praesentationem Trinitatis; ut dicere, quod creatura sit purus actus
et non habeat compositionem." Dagegen läßt sich nicht einwenden, zur
Zusammensetzung genüge das Sein von einem andern. Nur
in Gott gibt es ein durchaus einfaches Sein. Im Geschöpfe aber
unterscheidet sich Sein, Gut-Sein und So-Sein. „Nec valet id quod
dicitur, quod composita est, pro eo quod est ab alio, quia esse
ab alio compositionem non facit; quia tunc Filius esset compo-
situs, cum sit a Patre, et Spiritus Sanctus ab utroque. Solum enim
esse divinum simplex est; nec differt in eo esse et sic esse et
bene esse. Et ideo esse dicitur nomen Dei (Ex. 3, 14), quia esse
in Deo est id quod est Deus. In creatura autem differt esse et bene
esse et sic ess e."

Eine andere Spur dieser Weisheit ist Wesen, Kraft, Tätigkeit.
Die K r a f t ist vom Wesen; die T ät i g k e i t (Wirken) vom

Wesen und der Kraft. Vom Wesen haben die Dinge das Sein, von
der Kraft das Leben, von der Tätigkeit das Bewirken
(Wirkung): „Vestigium aliud huius sapientiae est substantia,
virtus et operatio; virtus est a substantia, ope ratio a.
substantia et virtute; res a substantia habet esse, a virtute
vigere, ab operatione officer e. Virtus etiam non est
substantias accidentalis, licet Philosophus dicat, quod naturalis potentia.
est qualitas. Ipse enim loquitur, prout dicit modum consequentem
substantiam; sicut patet, quia durum et molle dicunt modum.



'248 Zur Mystik des hl. Bonaventura

-substantiam consequentem." Auch gibt es Geschöpfe, die nach Gottes
Ebenbild gemacht sind, entweder der Natur oder der Gnade nach :

-ersteres indem die Dreieinigkeit im Gedächtnis,
Verstand und Willen widerstrahlt; durch letzteres (Gnade) ist die
Seele besiegelt und empfängt damit Unsterblichkeit,
Verständnis (Einsicht, Weisheit), Annehmlichkeit (Freude,
Wonne). Unsterblichkeit, insofern im Gedächtnis die
Ewigkeit erfaßt wird ; Weisheit, insofern die Wahrheit im
V erstände widerstrahlt; Wonne, insofern die Güte den Willen
erfreut. So ist es in den reinen Geistern und in den begnadeten Stelen.
Die ganze Welt ist demnach wie ein lichtvoller Spiegel der göttlichen
Weisheit: „Item, est creatura ad imaginem Dei facta; et hoc vel
secundum imaginem naturalem, vel gratuitam; illa est m e-

moria, intelligentia et voluntas, in quibus relucetTrinitas ;

et h a c sigillatur anima, et in hac sigillatione recipit immortal i-
t a t e m, secundum quod in memoria tenetur aete mitas; s a-
pientiam, secundum quod in intelligentia refulget Veritas;
iucunditatem, secundum quod in voluntate delectat b o n i-
t a s. Haec quidem sunt in intelligentiis, vel substantiis reformatis.
— Et sic patet, quod totus mundus est sicut unum speculum plenum
luminibus praesentantibus divinam sapientiam, et sicut carbo effun-
dens lucem."

Das vierte Antlitz der Weisheit ist das schwierigste, weil es
k einförmig (ohn-, unförmig) ist und anscheinend die
vorhergehenden zerstört. Das ist die Weisheit der Vollkommenen. Um diese
zu erlangen, müssen wir vollkommen sein: „Quarta fäcies sapientiae
«st difficillima quia est n u 11 i f o r m i s, quod videtur destruetivum
praecedentium, non tarnen est. De hac enim dicit Apostolus primae ad
Corinthios secundo (6—10): Sapientiam loquimur inter
perfectos, sapientiam non huius saeculi; sed
loquimur sapientiam in mysterio ab s con dit am,
-quam nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor
hominis ascendit; nobis autem revelavitDeus per
Spirit um suum. Spiritus autem omnia scrutatur,
etiam profunda Dei. Hanc sapientiam doeuit Paulus Dionysium
•et Timotheum et ceteros perfectos, et ab aliis abscondit. Oportet ergo,
mos esse perfectos, ut ad hanc sapientiam veniamus. Quae retro
•s u n t, inquit (Phil. 3, 12 sq.), obliviscens, ad anterior a me
extend o, si quo modo comprehenda m." Diese verborgene
Weisheit ist der Zustand der christlichen Weisheit, welche das Ziel
und Ende aller, anderen Wissenschaften ist. Dies ist die mystische
Theologie. Um dies hohe Ziel zu erreichen, muß die Seele losgeschält
sein von allem anderen Verlangen und von aller anderen Sorge, und
sich erheben über die Sinne und die bloße Verstandestätigkeit; so findet
-dann im Seelengrunde die Liebeseinigung statt: „Haec sapientia a
lise o n d i t a est in mysterio, Sed quomodo? Si in cor hominis
non ascendit, quomodo oomprehendetur, cum sit nulliformis?
— Nota, quod hie est status sapientiae christianae ; unde cum
Dionysius multos libros fecisset, hie consummavit, scilicet in Mystica
Theologia. Unde oportet, quod homo sit instruetus multis et omnibus
praecedentibus. De mystica theologia Dionysius (c. 1, § 1): „Tu
«.utem, inquit, o Timothee amice, circa mysticas visiones forti actione



Zur Mystik des hl. Bonaventura 249

et oontritione, sensus derelinque" etc. (vide supra dicta ex Itinerario
c. 7); vult enim dicere, quod oportet, quod sit solutus ab omnibus;
quae ibi numerat, et quod omnia dimittat ; quasi diceiet : super omnem
substantiain et cognitionem est ille quem volo intelligere. Et ibi est
operatio transcendens omnem intellectum, secretissima; quod nemo
seit, nisi qui experitur. In anima enim sunt virtutes multae apprehen-
sivae : sensitiv a, imaginativ a, aestimativa, intelle c-

tiva; et omnes oportet relinquere, et in vertice est unitio amoris ;

et haec omnes transcendit. — (Inde patet, quod non est tota beatitudo
in intellectiva."

Diese mystische Beschauung ist ein Werk der Gnade; doch
kann auch eigener Fleiß dazu helfen, daß sich die Seele trennt von
allem, was Gott nicht ist und sogar soweit nur möglich von sich selber;
das ist dann die höchste Vereinigung mittels der Liebe, die alles
Verständnis und alle Wissenschaft Oberragt: „Haec autem contemplatio
fit per gratiam, et tarnen iuvat in dus tria, scilicet ut separet
se ab omni eo, quod Deus non est, et a se ipso, si possibile esset. Et
haec est suprema unitio per amorem. Et quod solum per amorem
fiat, dicit Apostolus (Eph. 3, 17 sq): Incaritate radicati
et fundati, ut possitis comprehendere cum
omnibus Sanctis, quae sit longitudo, latitudo,sublimitas et profundum. Iste amor transcendit omnem
intellectum et scientiam." Nur der, dem Gott es offenbart, erfaßt
diese erhabene Weisheit. Wenn die Seele so gottvereint ist,
schlummert sie in gewissem Sinne und im gewissen Sinne wacht sie.
Der Wille allein wacht und gebietet allen anderen Seelenkräften
Schweigen. Wie den Sinnen entrückt kommt die Seele ganz außer sich.
Da auch der Verstand schweigt, läßt sich dieser Zustand nicht recht
ausdrücken: „Sed si scientiam transcendit, quomodo videri potest sa-
pientia ista? Propter hoc addit (v. 20) Apostolus: Ei autem, qui po-
tens est omnia facere superabundanter, quam peti-
fflns, aut intelligimus etc.; quia non est cuiuslibet, nisi cui
Deus revelat. Propter quod dicit, (1 Cor. 2, 10) Apostolus : Nobis
autem revelavit Dens per Spiritum su um. Unde cum
mens in ilia unione coniuncta est Deo, dormit quodam modo, et quo-
dam modo vigilat (Cant. 5, 2): Ego dormi o, et cor meum
v i g i 1 a t. Sola affectiva vigilat et silentium omnibus aliis potentiis
imponit ; et tunc homo alienatus est a sensibus et in eestasi positus
et audit arcana verba, quae non licet homini loqui
('2 Cor. 12, 4), quia tantum sunt in affectu. Unde cum exprimi non
possit nisi quod concipitur, nec concipitur nisi quod intelligitur, et
intellectus silet; sequitur, quod quasi nihil possit loqui et explicare."
Zu dieser erhabenen Weisheit gelangt man nur durch die Gnadengabe
des Heiligen Geistes, unser Verstand ist dazu unzulänglich. Die drei
ersten Formen der Weisheit finden sich häufig, die letzte aber nur
selten: „Et ita est; et quia ad istam sapientiam non pervenitur nisi
per gratiam, ideo auetor sapiens quaecumque sunt absconsa et improvisa

Sancto Spiritui et ipsi Verbo attribuit revehinda; et ideo (Sap.
7, 21 sq.) dicit: Quaecumque sunt absconsa et improvisa

didici; omnium enim artifex doeuit me s a-
pientia. Et idem dicit, quod Paulus. Est enim in illa Spiritus
iatelligentiae sanetus, unicus, multiplex, subtilis

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc, XXXII.) 17



250 Zur Mystik des 1)1. Bonaventura

etc, Iste Spiritus levât animam et docet improvisa. Et hic est d igitus^
D e i, ad quem magus Pharaonis (Ex. 8, 19) non potest attingere, scilicet;
intellectus noster. — Deprimissapientesmulti habent, dehacautem pauci."-

Diese hohe Liebe trennt von aller anderen Zuneigung wegen
der einzigen Liebe zum Bräutigam ; sie schläfert ein, macht stille
ahe anderen Seelenkräfte und hebt empor, führt zu Gott. So ist der
Mensch wie tot. Allem anderen abgestorben, lebt er nur noch für Gott:;
,.Iste autem amor est sequestrativus, soporativus, sur-
sumactivus. Sequestrat enim ab omni afïectu alio propter
sponsi affectum unicum; sop or at et quietat omnes potentias et si-
lentium imponit; surs urn agit, quia ducit in Deum. Et sic est.
homo quasi mortuus; et ideo (Cant. 8, 6) dicitur: F ort is ut mors,
dilectio, quia separat ah omnibus. Oportet enim, hominem mori
per ilium amorem, ut sursum agatur. Ende (Ex, 138, 20) non vide-
bitme homo et vive t. Et tunc in tali unione virtus animae in
unum colligitur et magis unita fit et intrat in suum intimum et.
per consequens in summum suum ascendit; quia idem intimum et
summum, secundum Augustinum. (Deus est mentis intimum et
s u p r e m u m, quia ipse dat menti esse, vigere etc. et ipse solus
superior est mente.) De illo sum mo dicitur (3, 5) in Cantico:
Adiuro vos, filiae Jerusalem, ne suscitetis neque
evigilare faciatis dilectam, donee ipsa velit." Es ist.
dies eben der mystische Tod, von dem bereits oben mehrmals Bede war,
der die Abkehr von allem, was nicht Gott ist, also auch von uns selbst,
soweit nur immer möglich, und die volle, gänzliche Zukehr zu Gott,
unserem Eins und Alles, so recht ein Werk des Heiligen Gtistes, eine-
Wirkung der Gabe der Weisheit, die ja so wahrhaft die Liehe vollendet.

In diese hohe Weisheit geht der Verstand nicht ein, sondern nur
der Wille, nur die wahre vollkommene Liebe. Zu dem Ende führt der
Heilige Geist in die Beschauung in caligine, in der dies Gnadenwerk
vollbracht wird: Iuvat autem nos ad veniendum ad illum somnum super-
ferri omnibus sensibus, omnibus operationibus intellectualibus, quae
sunt cum phantasmatibus annexis, diraittere etiam angelicas Intelligentes,

ut (Cant. 3, 3 sq.) dicatur : Invenerunt me vigiles, qui custo-
diunt civitatem; paululumeum per tran s is s e m e os, inveni-
quem diligit anima mea. Et hoc docet Dionysius, dimittere sensi-
bilia, intellectualia, entia, non entia; et vocat temporalia non entia,.
quia sunt in continua variatione; et sic intrare in tenebrarum radium.
Dicitur tenebra, quia intellectus non capit; et tamen anima summe
illustratur". Um diese hohe Weisheit gilt es inständig zu bitten; darum
betet der hl. Dionysius so innig, wie wir oben (Itinerarium cap. 7)-
schon gehört haben : ,.Et quia hoc non habetur nisi per orationem, ideo
Dionysius ineipit ah oratione dicens: ,Trinitas supersubstantialis, super-
dea, supe'rbona'; et intellige, quod hoc dicitur non respectu Dei, sed.

respectu intellectus nostri; -quia magis est substantia, quam
intellectus noster capiat, et magis Deus; et sie de aliis. Et post: ,amoven-
tes oculos mentis', quia mens oculis intellectualibus aspicere non potest,,
et ideo amovendi sunt. Et ideo dicitur (6, 4) in Cantico: Averte oculos

tuos a me, ips i m e a v olare fee er unt. Tunc Christus re cedit,,
quando mens oculis intellectualibus nititur illam sapientiam videre;.
quiaibi non intrat intellectus, sed affectus. Unde (4, 9) in Cantico:
Vulnerasti cor meum, soror mea, sponsa; vulnerasti cor-



Zur Mystik des hl. Bonaventura 251

smeum in uno oculorum tuorum, quia affectus vadit usque ad

profundum Christi; et in uno crine colli tui; crinis signifient
elevationem mentalium considerationum."

Dieser Aufstieg des Geistes wird gewirkt in der Kraft des Heiligen
Geistes, durch mächtigste Gnadenanregung; wir unserseits können
das Feuer nur nähren durch demütiges, inständiges Gebet: Et post
Dionysius: ,Tu autem, amice Timothee, circa mysticas visiones, forti
contritione et actione sensus derelinque et intellectuales operationes'
etc. Et innuit, quod iste ascensus fit per vigorem et commotionem
fortissimam Spiritus Sancti; sicut dicitur (3 Heg. 19, 11) de Elia:
Ecce, Spiritus subvertens montes et conterens petras etc.'
Hune ignem non est in potestate nostra habere; sed si Deus dat desuper,
sacerdotis est nutrire et ligna subiieere (cfr. Lev. 6, 12) per
•orationem." Durch Bejahung und Verneinung findet der Aufstieg
statt Die Verneinung ist die angemessenste Art: ,.Iste autem ascensus
fit per affir m a t ion em et ablationem: pt r äff i rm a ti on em, a
summo usque ad infimum ; per ablationem, ab infimo usque ad
summum; et iste modus est conveniens magis, ut: non est hoc, non est illud ;

41 ec privo ego a Deo quod suum est, vel in ipso est, sed attribuo meliori
•modo et altiori, quam ego intelligo." Der Verneinung folgt stets die
Liebe. Die mittels der Verneinung erlangte Gotteserkenntnis befähigt
uns am besten dazu: ,.Ablationem sequitur amor semper. Unde Moyses
primo a senioribus séquestrât ur, secundo ascendit in montem,
tertio intrat caliginem. Aliud exemplum: qui sculpit figuram nihil
ponit, immo removet et in ipso lapide relinquit formam nobilem et
pulcram. Sic notitia Divinitatis per ablationem relinquit in nobis
•nobilissimam dispositionem." Dieser geheimnisvolle Schlaf wird mannigfach

gesinnbildet, Damit der Heilige Geist uns durch die Gabe der Weisheit

zu demselben führe, müssen wir bitten. Dann wird der Geist über
•sich selbst erhoben und hoch erleuchtet: „Istud somnium significat
mors Christi, sepultura Christi, transitus maris rubri, transitus in
terram promissionis. — Quod iterum Spiritus Sanctus commoveat ad
hoc, nota de Moyse, quem duxit ignis ad interiora d eserti (Ex. 3, 1),
ubi aeeepit illustrationes. Ista ergo est sapientiae forma; isti sunt
•excessus mentales." v

Kurz und bündig faßt der heilige Kirchenlehrer das mystische
Leben in Vor b er ei tu ng, Ü b ung und Ver vo llkom mnung zusammen
in seiner mystischen Schrift „De triplici via" (Cap. 1, § 3). Dies
mystische Leben ist ihm der Weisheitsfunke. Dieser muß gesammelt,
entzündet und emporgehoben werden (emporlodern) : „Postremo sequitur,
qualiter nos exercere debemus ad igniculum sapientia Hoc autem
faciendum est hoc ordine : quia iste igniculus est primo congregandus,
secundo i n flam m an d u s, tertio s u b 1 e van d us." Dieser mystische
Funke wird gesammelt durch Losschälung von aller Liebe zu den
Geschöpfen: Congregatur autem per reduetionem affectionis ab omni
amore creaturae, a cuius quidem amore debet affectio revocari, quoniam
•amor creaturae non proficit; et si proficit, non reficit; et si refi-
clt, non sufficit; et ideo omnis amor talis ab affectu debet omnino
elongari." Entzündet wird derselbe an der Liebe des Bräutigams,
und zwar in bezug auf sich selbst oder auf die Himmelsbürger oder
auf den Bräutigam selber. Dies geschieht, wenn man bedenkt, daß durch
•die Liebe jedes Bedürfnis gestillt werden kann, daß durch die Liebe

17*



252 Zur Mystik des hl. Bonaventura

in den Seligen die Fülle alles Guten ist und die Gegenwart des
Höchstbegehrenswerten erlangt wird: Secundo, inflammandus est, et hoc
ex conversioneaffectionis super amorem Sponsi. Et hoc qui-
dem fit vel comparando ipsum amorem ad se ips um, vel adaffectum
supernorum civium, vel ad ipsum Sponsum. Tunc autem hoc
facit, quando attendit, quod per amorem suppleri potest omnis indi-
gentia, quod per amorem est in Beatis omnis boni abundantia,
quod per amorem habetur ipsius summe desiderabilis prae-
sentia. Haec sunt, quae affectum inflammant."

Der Weisheitsfunke muß auch emporlodern über alles Sinnliche,

Einbildlicho und Erkennbare. Der, den die Seele vollkommen
zu lieben wünscht, ist ja nicht sinnlich wahrnehmbar, weil man ihn
nicht sehen, hören, riechen, schmecken, berühren kann. Er ist nicht
der Einbildung zugänglich, weil nicht begrenzt, nicht bildlich, zählbar,
umschreibbar, veränderlich; nicht erkennbar, weil nicht beweisbar,
nicht bestimmbar, nicht vermutlich, schätzbar und erfindlich, aber
ganz ersehnenswert: „Tertio, suhlevandus est, et hoc supra om-
ne sensibile, imaginabile et intelligibile, hoc ordine, ut homo
immediate de ipso, quem optât perfecte diligere, primo meditando dicat
sibi, quod ille quem diligit non est sensibilis, quia non est visibilis,
audibilis, odorabilis, gustabilis, tangibilis, et ideo non est sensibilis,
sed totus desiderabilis (Cant. 5, 16). Secundo, ut cogitet, quod non
est imaginabilis, quia non est terminabilis, figurabilis, numerabilis,
circumscriptibilis, commutabilis, et ideo non est imaginabilis, sed totus
desiderabilis. Tertio, ut cogitet, quod non est intelligibilis, quia
non est demonstrabilis, definibilis, opinabilis, aestimabilis, investigabilis,
et ideo non est intelligibilis, sed totus desiderabilis." Im Corol-
larium (§ 41 wird darauf hingewiesen, daß all unser Betrachten sich
richten muß auf die Reinigung, Erleuchtung und Einigung. Das Ziel
aber all unseres Denkens und Wirkens ist die Vereinigung der Seele mit
Gott, das ist die wahre Weisheit, in der die wahre erfahrungsmäßige
Gotteserkenntnis besteht (vgl. 3. Sent d. 35. qu. 1): „Ex his igitur
liquide patet, qualiter ad sapientiam sacrae Scripturae pervenitur meditando

circa viaui purgativam, illuminativam et perfectivam. Et non
solum sacrae Scripturae continentia, immo etiam omnis meditatio nostra
versari debet circa ista. Nam omnis meditatio sapientis aut est circa
opera humana, cogitando scilicet, quid homo fecerit et quid debeat.
facere, et quae sit ratio movens; aut circa opera divin a, cogitando.
scilicet, quanta Deus homini commisorit, quia omnia propter ipsum.
fecir, quanta dim is er i t et quanta p r o mi seri t ; et in hoc clauduntur
opera conditionis, reparationis et glorificationis ; aut circa utror umque.
principia, quae sunt Deus et anima, qualiter sint invicem copulanda.
Et hic stare debet omnis meditatio nostra, quia hic est finis omnis
cognitionis et operationis, et est sapientia vera, in quae est cognitio.
per veram experientiam".

Wie dem Doctor Angelicus so ist auch dem Doctor Seraphicus-
das mystische Beten und Leben an sich, wesentlich keineswegs gratia
gratis data, ein Charisma, zum Heile anderer gegeben, sondern zum
eigenen Heile, zur eigenen Vervollkommnung, gratia gratum faciens,
Es ist ihnen wesentlich durch die Gaben des Heiligen Geistes vollendetes,
vollkommenes Glauben, Hoffen, Lieben. Nur mittels der drei göttlichen
Tugenden, insbesondere der durch die Gabe der Weisheit vollendeten,



Zur Mystik des hl. Bonaventura 253

Liebe wird die Seele vollkommen mit Gott vereint, Wie St. Thomas
(1. 2. qu. t>8. a. 8. c.) sagt: „Virtutes tbeologicae sunt quibus mens
humana Deo coniungitur" ; so sagt St. Bonaventura (Itiner. c. 4, vgl.
oben): „Supervestienda est igitür imago mentis nostrae tribus virtuti-
bus theologicis, quibus anima purificatur, illuminatur et perficitur."
Das mystische Beten und Leben ist das Beten und Leben der
Vollkommenen, der Heiligen. Den drei Wegen der Reinigung, Erleuchtung,
Einigung entsprechen ganz genau die drei Klassen der incipientes, pro-
ficientes, perfecti. Gerade die Beschauung ist das Mittel, durch das der
Heilige Geist die Seele vollkommen läutert von allen Mängeln und Fehlern,
von aller ungeordneten Anhänglichkeit an sich selbst und die Geschöpfe,
und sie vo lendet in der Tugend und Heiligkeit, insbesondere in den
göttlichen Tugenden, vor allem aber in der Liebe. Die Bedeutung der
Bescbauungzeichnet so i echthandgreiflich unser heiliger Lehrer (20. Coli,
in Hexaëm. vgl. oben), wenn er u. a. sagt: „Quae (anima) non habet
gratiam contemplationis est sicut flrmamentum sine luminaribus; sed

quae habet est flrmamentum ornatum luminibus. Et sicut differt caelum
non babens haec luminaria a caelo habente, sic anima non habens, ab
anima disposita ad hoc; unde differt sicut Angelus a bestia. Bestialis
est homo carens his et habens faciem inclinatam ad terram sicut
animal; sed plenus luminibus est totus angelicus." So ist also die
Beschauung in der Hand des Heiligen Geistes ein Hauptmittel, die eifrigen
Seelen zur Vollkommenheit und Heiligkeit zu führen. Die Beschallung
an sich (wesentlich) ist „gratiae excellentis", aber „legis communis",
wie oben gesagt wurde; etwaige wunderbare Begleiterscheinungen
(Visionen, Offenbarungen usw) sind gratiae specialis", ein
„Privilegium speciale" (vgl. 2, Sent. dist. 23. a. 2. qu. 3; oben am Anfang).

Aus der so innigen Beziehung der Gaben desHeiligen Geistes einerseits

zur Vollkommenheit und Heiligkeit und anderseits zum mystischen

Beten und Leben ergibt sich ohne weiteres, daß dieses an sich,
ohne die wunderbaren Begleiterscheinungen, recht erstrebenswert ist.
Solche Begleiterscheinungen gehöien keineswegs notwendig zur Mystik,
sind vielmehr stets sehr vorsichtig und behutsam aufzunehmen, weil
nur zu oft krankhafte leibliche oder seelische Zustände, ja sogar
teuflische Einflüsse Quelle derselben sind. Nach solchen Dingen darf
man kein Verlangen haben, muß dieselben geradezu entschieden
abweisen, solange nicht ihr wahrhaft übernatürlicher Ursprung außer
allem Zweifel ist. St. Bonaventura unterscheidet darum ganz genau die
Mystik an sich, ihrem Wesen nach, von zufälligen anderen übernatürlichen

Zuständen, die er unter dem Namen „apparitio" (siehe oben)
zusammenfaßt als „gratiae specialis" und als „Privilegium speciale".
Selbst von dem „excellentissimus modus contemplandi", der eontem-
platio in caligine (oben) sagt er ja: „arbitror cuilibet viro iusto in via
ista esse quaerendum". Die eigentliche Mystik im Beten und Leben faßt
er auf als „vera sapientia", bewirkt vorzugsweise von der Gabe der
Weisheit. Diese wahre Weisheit ist ihm nichts anderes, als die
vollkommene Liebe, mit welcher die Gabe der Weisheit selbst im bittersten

Leid und Weh tielsten Seelenfrieden verbindet. Der Weg zu
dieser wahren Weisheit ist ihm ein inniges Verlangen nach derselben
nebst dem ernsten Streben nach Heiligkeit: Losschälung und
Sammlung. Es gilt alles andere außer Gott zu lassen, jede ungeordnete
Anhänglichkeit an die Geschöpfe und auch an sich selbst, jegliche



254 Zur Mystik des hl. Bonaventura

Art von Eigenliebe, die eigene Lust und Ehre und eigenen Vorteil
sucht und nur Gott anhängen, den eigenen Willen gänzlich Gottes
heiligstem Willen opfern unddenselben vollkommen gleichförmig machen
(vgl. das oben zur 9. Coli, de Donis und 2. Coli, in Hexaëin. Gesagte) :

„Oportet, nos esse perfectos, ut ad hanc sapientiam veniamus". —
..Oportet, hominem mori per illum amorern (qui est sequestrativus,
soporativus, sursumactivus), utsursum (in Deum) agatur." — „Congre-
gatur (igniculus sapientiae) per reductionem affectionis ab omni amore
creaturae Inflammandus est ex conversione affectionis super
amorem Spousi per amorem habetur ipsius summe desiderabilis
praesentia Suhlevandus est supra omne sensibile, imaginabile,
et intelligibile, hoc ordine, ut homo dicat sibi, quod ille quem dili-
git, non est sensibilis, non est imaginabilis, non est intelligi-
bilis,.... sed totus desiderabilis Hic (i. e, qualiter principia operum
humanorum et divinoruin, quae sunt Deus et anima, sint invicem
copulanda) est finis omnis cognitionis et operationis, et est sapientia
vera, in qua est cognitio per veram experientiam." So hat uns oben
der hl. Bonaventura belehrt.

Wie nach St. Thomas, gibt es auch nach St, Bonaventura nur
eine Vollkommenheit und eine Gottvereinigung. Mit Gott werden wir
vereint mittels der göttlichen Tagenden, vorzüglich durch die Liebe,
die auch in der ewigen Seligkeit bleibt, während dann der Glaube ins
Schauen Gottes und die Hoffnung in den Besitz Gottes übergeht. Liese
Gottvereinigung aber wird am meisten gefördert durch die Beschauung.
Gerade duicb diese vervollkommnen die Gaben des Heiligen Geistes,
vor allem die Gaben der Weisheit, des Verstandes und der Wissenschaft
die drei göttlichen Tugenden, des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe.
Die mystische Vollkommenheit ist von der christlichen keineswegs wesentlich

verschieden, umf, ßt vielmehr die höheren Stufen der christlichen
Vollkommenheit, die Vollkommenheit der vollkommenen, der
heldenmütigen und heiligen Seelen. Denn gerade bei diesen Seelen bewirken
die Gaben des Heiligen Geistes die heroische, heldenmütige Tugend-
Übung, insbesondere die Gaben der Weisheit, des Verstandes unci der
Wissenschaft die heldenmütige Übung der göttlichen Tugenden, auf
welche ja auch die heilige Kirche bei d>jr Sel:g- und Heiligsprechung das
meiste Gewicht legt. Die sogenannten Charismen kommen dabei durchaus
nicht in Betracht. Wie nun die Mystik des hl. Thomas, so ist auch
die seines innigen Freundes, des hl. Bonaventura, die altüberlieferte
der heiligen Kirche. Es ist die Mystik des hl. Dominikus und des
hl. Franziskus und ihrer Orden; die Mystik dos hl. Benedikt, des
hl. Augustin, des hl. Bruno, des hl. Bernhard und aller Väter. Ihnen
allen ist die echte christliche Mystik eine ganze wahre Abkehr von
allem, was Gott nicht ist, und ein ganzes wahres Z ukehren zu dem
lauteren und wahren höchsten Gute, zu Gott dem Dreieinen. Wollen
wir also recht innerlich werden und Gott mit seinem Gnadenwirken
in unserer Seele gewahr werden, dann gilt es, daß wir uns abkehren,
von allen vergänglichen Kreaturen und alle Kräfte unserer Seele
sammeln und eine Einkehr zu tun und so wahrhaft einzukehren
zu Gott, der in der Seele gegenwärtig ist. Die Kreaturen und auch
uns selber dürfen wir dann nur um Gottes willen, zu Gott und in Gott
lieben. Unser Wahlspruch muß dann in der Tat und Wahrheit mit
den Heiligen sein: „Deus solus! Gott allein!"


	Zur Mystik des hl. Bonaventura

