
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Die Psychologie des Johannes Cassianus

Autor: Wrzo, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Psychologie des Johannes Cassianus 181

Die beiden Gläubensarten besagen den einen und denselben
theologischen Glauben, den einen habitus fidei. Aber dieser
eine Glaube und habitus stimmt dem Glaubensinhalte, je
nach der Art, wie dieser vorgelegt und erkannt wird, in
verschiedener Weise zu.

(Fortsetzung folgt)

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr. LUDWIG WEZOL

Einleitende Fragen

I. Cassians Leben und Schriften
Was wir von Cassians Leben wissen, verdanken wir zumeist

den Nachrichten des Presbyters Gennadius von Marseille1 und
gelegentlichen Notizen in Cassians eigenen Schriften. Kurz zusammengestellt

ist das Material bei Bardenhewer2 und bei M. Petschenig im
I. Kapitel der Prolegomena zur Neuausgabe der Werke Cassians im
Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum3.

Johannes Cassianus ist um 360 n. Chr. als Sproß einer begüterten
und gebildeten Familie geboren. Wo seine Wiege gestanden, kann
nicht mit Sicherheit angegeben werden. Gennadius, der nur wenige
Jahrzehnte nach dem Verfasser der Conlationes in Marseille lebte, also
jedenfalls gut informiert sein konnte, nennt ihn natione Scytha4.
Bardenhewer folgt darum den meisten Neueren, wenn er in den
Neuauflagen seiner Patrologie mit Merkle5 die Dobrudscha-als seine Heimat
annimmt, während Petschenig sich bemüht hatte, aus inneren Gründen
nachzuweisen, daß nur Südgallien sein Vaterland gewesen sein kann.
Namentlich hatte Petschenig auf die vorzügliche Beherrschung der
lateinischen Sprache durch Cassian hingewiesen.

Mit seinem Freunde Germanus verbringt Johannes als junger
Mann mehrere Jahre im Kloster zu Bethlehem und lernt die
Einrichtungen der orientalischen Klöster näher kennen. Ein siebenjähriger
Aufenthalt in Ägypten und der persönliche Verkehr mit den berühmtesten

Anachoreten dieses Landes vervollständigt seine aszetische
Ausbildung nach Theorie und Praxis.

Bald nach 400 finden wir ihn in Konstantinopel, wo er von
Johannes Chrysostomus zum Diakon geweiht wird, dann in Born als
Abgesandten des konstantinopolitanischen Klerus in der Sache des
hl. Chryso-tomus. Dort dürfte er zum Priester geweiht worden sein.

1 Gennad., De script, eccles. cap. 61,Migne PL. 58, col. 1094.
2 0. Bardenhewer, Patrologie, Freib, i. B. 19103, A4&fi.
3 CSEL XVII, Vindob. 1888, p. I-XIV.
4 Gennad, De script eccles., c. 61.
5 A. Hoch, Zur Heimat des Joh. Cassianus. Theol. Qu, Sehr. 1900,

p. 43—64, hatte für Syrien plädiert. Gegen ihn S. Merkle, Cassian
kein Syrer, ebendort p. 419—441.



182 Die Psychologie des Johannes Cassianns

Die Jahre von etwa 415 bis an sein Lebensende verbringt er-
zu Marseille, wo er zwei von ihm gegründete Klöster leitet und sich
nebenbei mit schriftstellerischen Arbeiten beschäftigt. Er stirbt in
höchstem Ansehen um 435.

Cassian gilt als der Vater des Semipelagianismus, war sich
jedoch seines Gegensatzes zur orthodoxen Lehre nicht bewußt'.

Seine echten Schriften sind:
1. Die zwölf Bücher „de institutis coenobiorum etdeocto-

principalium vitiorum remediis." In den ersten vier Büchern
schildert er die Einrichtungen der Klöster in Palästina und Ägypten.
Im vierten Buche, welches von der Aufnahme und Leitung der Novizen
handelt, überwiegt bereits der aszetisch-erbauliche Teil bedeutend den
historisch-beschreibenden. Die folgenden acht Bücher enthalten asze-
tische Unterweisungen über die acht Hauptlaster, die der vollkommene-
Mönch ablegen müsse. Die Instituta sind in den Jahren von ungefähr
419—426 abgefaßt worden.

2. Als Fortsetzung hiezu war das zweite Werk Cassians die
„Conlationes XXIV" gedacht. Sie enthalten ohne Ausnahme asze-
tische Unterweisungen in Form von „Unterredungen mit den Vätern",.,
d. h. hervorragenden ägyptischen Anachoreten, Der Verfasser selbst
erklärt, er wolle darin den Mönchen, nachdem er in den Instituta ihre
äußere Lebensordnung beschrieben habe, den Weg zur inneren
Vollkommenheit weisen". Die Abfassung der „Unterredungen" fällt in die
Jahre 419 — 429.

3. Auf Bitten des römischen Archidiakons Leo, des späteren
großen Papstes, verfaßte endlich Cassian in den Jahren 423—431 die
sieben Bücher „deincarnatione Domini con tr a Nes tori um"
dogmatischen Inhaltes. Dieses Werk enthält kein psychologisches Materiah.

Die aszetisclien Werke Cassians fanden die weiteste Verbreitung.
Petschenig hat gefunden, daß es kaum ein altes Kloster gebe, das nicht
ein Manuskript hicvon besäße oder besessen hätte. Dagegen gibt es
von der Schrift „de incarnatione Domini" nur sieben Handschriften®..

II. Behandlung psychologischer Fragen in Cassians Schriften

Ein aszetisches Buch will Wegweiser auf dem Wege-
zur sittlichen Vollkommenheit sein. Daß nun aszetische
Schriftsteller, wollten sie Regeln nicht bloß aufstellen,,
sondern auch begründen, ihre Lehren jederzeit auf reicher
psychologischer Beobachtung aufbauen mußten, ist von
vornherein klar. Das haben schon die stoischen Weisen
eingesehen* und es müßte eine interessante Arbeit sein, dem
literarischen Zusammenhange zwischen den Anfängen der

1 Vgl. hiezu Alex. Hoch, Lehre des Joh, Cassianus von Natur
und Gnade. Freib i. B. 1895, p. H3ff.

» Conl. Praef. § 5, CSEL. XIII, p. 4.
3 Prolegomena CSEL. XVII, p. XIII.
4 Vgl. P. Rabbo'w, Antike Schriften über Seelenheilung und

Seelenleitung, auf ihre Quellen untersucht. I. Die Therapie des Zornes.,
Leipzig-Berlin, Teubner 1914.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 183.

christlichen Aszetik und der heidnischen Apatheialehre
nachzugehen. Cassian gibt sich von der Notwendigkeit
psychologischer Begründung seiner aszetischen Unterweisungen
genau Rechenschaft. Seine Schriften sind geradezu beherrscht
von der psychologischen Methode,

Wiederholt spricht er es aus, daß zur wirksamen
Bekämpfung der Leidenschaften und Laster, die Kenntnis ihrer
Natur notwendig sei. So heißt es Inst. XII 4, § 21: „Niemals,
kann ein Gebrechen geheilt, noch ein Mittel gegen eine Krankheit

gefunden werden, wenn man nicht vorher durch eine
scharfsinnige Untersuchung ihren Ursprung und ihre
Ursachen aufzufinden sucht2." Ähnlich läßt er in Conl. XXIV14s
den lernbegierigen Germanus zum Abte Abraham sagen t
„Dein Vortrag hat uns den Irrtum unserer Gedanken
aufgedeckt. Nun wünschen wir aber deren Ursache und
Heilungsweise gleichfalls zu erkennen und möchten darüber
belehrt werden, woher uns denn die Täuschung gekommen
ist. Denn es ist wohl keinem zweifelhaft, daß nur derjenige
die entsprechenden Heilmittel gegen Krankheiten anwenden
könne, welcher den Ursprung der Krankheit zuvor bestimmt
hat"4.

Die Mittel zur Erwerbung solchen Wissens sind nun
einerseits praktische Erfahrung, anderseits Belehrung. In.
der Vorrede zu den Instituta6 sagt Cassian, es falle ihm
schwer, jetzt, da er so lange schon fern von den Vätern weile,,
alles das wiederzugeben, was er bei ihnen gesehen und
gehört habe, zumal die Gebräuche der Väter in ihrem Grund
und Wesen sich nicht durch bloße Verstandesüberlegung
erkennen oder durch bloße Worte lehren oder lernen ließen.
Alles beruhe vielmehr allein auf der Erfahrung und Übung
(experientia usuque) und könne nur auf Grund praktischer
Erfahrung gelehrt, aber auch nur von jemand, der das
Gehörte praktisch zu üben sich abmüht, verstanden werden.

1 OSEL. XVII, p. 208. Im folgenden wird nicht mehr der Band
der Wiener Kirchenväterausgabe, sondern nur die Seite zitiert werden.

2 Bei der Übersetzung der Textstellen benützte ich die deutsche
Ausgabe von Ant. Abt: Sämtl. Schriften des ehrw. Johannes Cassianus
aus dem Urtexte übersetzt. (Thalhofer, Biblioth. der Kirchenväter)
2 Bde, Kempten, Kösel 1877—79. Doch mußte der Abtsche Text hie,
und da geändert werden.

3 CSEL. XIII, p. 090.
4 Vgl. auch Inst. IV 32 (p. 7V ; Conl. III 3, § 2 (p. 69).
s Inst. Praef., § 4—5 (p. 5).



184 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Allerdings müsse häufige Unterredung und Besprechung
(conlatione iugi discussa) dieser Dinge mit Männern, die der
geistlichen Wissenschaft kundig sind, hinzukommen, das
Gelernte müsse gleichsam ins reine gebracht werden (polita),
sonst entschwinde es nur zu leicht dem Gedächtnisse.

Inst. V 2, § 1 (p. 82) begründet er die Notwendigkeit
der Unterweisung über die acht Hauptsünden mit den
Worten: „So bekannt jedermann die Ursachen dieser
Leidenschaften sind, wenn sie uns durch Unterweisung der
Vorgesetzten aufgedeckt worden sind: so unbekannt sind sie
allen vor der Belehrung, obwohl wir alle von ihrer
Verwüstung heimgesucht werden und sie allen Menschen
innewohnen."

In Conl. XIV spricht dann Cassian eigens von der
heiligen Wissenschaft. Die Vorbedingung der „theoretischen
Wissenschaft", die in dem Schauen der göttlichen Dinge
und in dem Verständnisse der heiligen Schriften besteht,
ist die nach sittlicher Reinigung strebende npo.xTtxfy oder
actualis scientia1. Die erste Stufe dieser praktischen Weisheit

besteht nun darin, „daß die Na tur aller L as ter und
die Art ihrer Heilung erkannt werde; die zweite, daß die
Ordnung der Tugenden so unterschieden und unsere
Seele in der TugendVollkommenheit so gebildet werde, daß
sie ihnen nicht wie gezwungen diene, sondern sich an ihnen
wie an seinem naturgemäßen Gute erfreue"2.

Diesen Grundsätzen entsprechend, sucht Cassian stets
auf Grund reicher psychologischer Erfahrung zu zeigen, wie
die einzelnen Leidenschaften mit der menschlichen Natur
zusammenhängen und wie sie einander gegenseitig
beeinflussen, die Mittel zur Erwerbung der entgegengesetzten
Tugenden werden stets psychologisch begründet und ihre
Anwendung den verschiedenen Seelenzuständen angepaßt.

Was wir darum bei Cassian an psychologischem Material
finden, das ist vor allem reiches Beobachtungsmaterial
über die verschiedensten Seelenzustände, namentlich über
die Leidenschaften und Affekte und ihre Äußerungen.

An einzelnen Stellen, ja in ganzen Kapiteln nimmt er
aber auch Anlaß, sich über metaphysischeFragen zu
verbreiten. So wird in der I. Conl. („über die Bestimmung

' Conl. XIV 8 (p. 404); 1, § 3 (p. 399).
2 Conl. XIV 3, § 1, p.' '399.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 185

sind den Endzweck des Mönches") von dem ewigen Lohn
•und im Anschluß daran vom Fortleben der Seele nach dem
Tode gesprochen1. Diè Conl. IV, deren Gegenstand die
Nützlichkeit der Konkupiszenz und der Seelenkämpfe bildet, gibt
interessante Aufschlüsse über das Verhältnis zwischen Leib
und Seele2. Conl. VII und VIII belehren uns über die
Anfechtungen der bösen Geister und bieten im Zusammenhange
damit eine konsequent .durchgeführte Pneumatologie und
ausführliche Aufschlüsse über die Natur des Geistigen und
der Seele3. Mannigfache Anlässe werden zu psychologischen
Exkursen benützt: Conl. VIII 25 (p. 244s.) nimmt z. B.
Cassian Stellung zur Generatianismus- und Kreatianismus-
frage bei Erklärung der Stelle Joh. 84t „im (o dtdßoXoc) </is6azij;
èari xai ô Trarrjp auroD". In Conl. XXIV, 15 (p. 690) spricht er
von der Einteilung der Laster und entwickelt dabei die
platonische Dreiteilung der Seele. Die berühmte semipelagia-
nische Conl. XIII („über die göttliche Gnadenhilfe") gibt
Anlaß zur Darlegung seines Indeterminismus.

Wir könnten die Beispiele mehren. Überall wiederholt
sich dieselbe Erscheinung: Ziel der Cassianschen Schrift-
stellerei ist und bleibt die aszetische Unterweisung; als
Mittel dient ihm nebst reicher Benützung der Heiligen
Schrift psychologische Untersuchung.

Cassians Psychologie

I. Der Seele Wesen

a) Die körperliche Natur der geschaffenen Geister
und der Menschenseele

Wenn es gälte, die^Psychologie eines modernen Schriftstellers

darzustellen, dann müßte wohl an erster Stelle die
Frage beantwortet werden, ob dieser Schriftsteller eine vom
Leibe verschiedene substanzielle Seele überhaupt annehme,
und wie er ihre Existenz beweise. Eine solche Frage bei
-Cassian stellen, hieße seine psychologischen Anschauungen
von vornherein in eine falsche Beleuchtung rücken. Nirgends
wird dieses Problem, das erst eine spätere hyperkritische
Zeit geboren hat, auch nur flüchtig gestreift. Die Existenz

1 Conl. I 14, p. 23.
2 Vgl. z, B. c. 13—14, p. 109.
3 Vgl. z. B. Conl. VII 13, p. 192 s.

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 13



186 Die Psychologie des Johannes Cassianus

eines eigenen, vom Leibe verschiedenen seelischen Prinzip»
im Menschen ist überall vorausgesetzt, nirgends wird sie-

eigens begründet. Es ist eine Selbstverständlichkeit, daß die
Seele der vorzüglichere Teil im Menschen ist; sie, illud quod
in nobis est principale1, nicht das verwesliche Fleisch ist
jene substantia, jene pretiosior pars von uns, wodurch wir
zum Tempel des Heiligen Geistes werden2.

Aus jedem Buche der Cassianschen Schriften könnten
wir äußerst zahlreiche Stellen anführen, wo er, wie in dem
angeführten Beispiele, immer wieder zwischen der pars car-
nalis und pars spiritalis in uns, zwischen cor, anima oder
spiritus und zwischen caro als zwischen wesentlichen Gegensätzen

unterscheidet, Wie scharf stellt er z. B. Conl. VIII 25,
§ 1 ss. (p. 245), die utraque substantia i. e. carnis et animae
einander gegenüber!

Eine Frage nach der Existenz der Seele gibt es also
für Oassian nicht.

Um so mehr interessiert es uns, wie er sich die Natur
jener substantia denkt, zu deren Bezeichnung er bald die
Ausdrücke anima, mens, bald wieder spiritus, cor, animus
verwendet. Wir sind hierin nicht auf Kombinationen
angewiesen. Cassian belehrt uns wiederholt und ausdrücklich:
Die Menschenseele ist stofflicher Natur. Sie
besteht aus einem feinen unsichtbaren, alles
Grobsinnliche mit/Leichtigkeit durchdringenden,

aber nichtsdestoweniger körperlichen Stoffe.
Nur Gott allein ist ein x-einer, unstofflicher und nicht

zusammengesetzter Geist. Wenn es sich um den göttlichen
Geist handelt, so sei es blasphemisch, sich ihn mit Händen
und Füßen und Gliedern des Leibes vorzustellen, da er doch
„durch die unfehlbare Stimme der Heiligen Schrift als
unsichtbar, unaussprechlich, unbegreiflich, unvorstellbar,
einfach und nicht zusammengesetzt bezeichnet wird3 L Er

1 Inst. VI 2, p. 116.
2 Inst. V 21, § 4, p. 99: nihil nobis proderit carnalis adflictio

pretiosiore parte poliutis, per earn scilicet substantiam delinquentibus
nobis, qua efficimur habitaculum spiritus sancti (sc. per aniinam).

' Inst. VIII 4, § 1, p. 153: „invisibilis, ineffabilis, inconprehensi-
bilis, inaestimabilis, simplex et inconpositus." Vgl. Conl. X 3, § 3, p. 288:.
,,nec posse in illain immensam maiestatem aliquid huiusmodi cadere,
quod humana conpositione valeat ac similitudine circumscribi, quippe
quae incorporea et inconposita simplexque natura sit, quaeque sicut.
oculis deprehendi ita mente non valeat aestimari".



Die Psj'chologie des Johannes Cassianus/ 187

allein ist überall „zu gleicher Zeit ganz" gegenwärtig', so
daß er auch die geistigen "Wesen durchdringen kann2.

Nicht so die geschaffenen Geister, weder die vor dieser
sichtbaren Welt8 geschaffenen Engel und die von ihrer
ursprünglichen Güte herabgesunkenen Dämonen4 noch die
Menschenseelen.

Die Natur der Menschenseelen ist dieselbe wie die
Engelnatur. Die Menschenseele ist ein Geist, spiritus, geradeso

wie die Engel Geister sind: „Est inter eos (sc. inter
spiritus [angelos, daemones] et animas) sicut inter homines
quaedem substantiae similitudo atque cognatio, siquidem
definitio, quae de natura anirnae desumitur, etiam
illorum substantiae similiter coaptatur5."

Ohne Körper sind nun, so führt Cassian aus, die Engel
nicht. Die Gottheit allein ist unkörperlich und einfach.
Darum können sie einander auch nicht durchdringen. Der
subtile Stoff des Geistwesens kann zwar das Grobkörperliche
durchdringen und es sich so zu eigen machen, daß man
nicht mehr unterscheiden kann, was von dem vom Dämon
besessenen Körper und was vom Dämon ausgehe6, nicht aber
wird die Seele durchdrungen und in Besitz genommen.
Nur auf Grund jener Wesensverwandtschaft können geistige
Wesen durch äußere Einwirkung, wie sie ja auch zwischen
Körper und Körper besteht, auf eine unsinnliche Weise
(insensibiliter) miteinander sich verbinden (coniugari) und
einander beeinflussen: „Altrinsecus vero eos sibi inseri vel
uniri, ita ut capax alter alterius esse possit, omnimodis
inpossibile est. hoc namque solummodo deitati, quae sola
incorporea simplexque natura est, rectissime tribuitur7."

Ahnliche Erklärungen finden sich in derselben Con-
latio auch sonst in ähnlichem Zusammenhang ; so c. 7, § 1,

p. 192, am deutlichsten aber c. 13, wo ausdrücklich auch
der aër subtilis unter die geistigen Naturen gezählt wird.
Es sei gestattet, dieses Kapitel, da es die Hauptstelle für

' C. Nest. I 5, § 6, p. 243.
2 Conl. VII 13, § 2, p. 192.
3 Ante conditionem huins visibilis creaturae. (Conl. VIII 7, § 1,

p. 222.)
4 Conl. VIII 7, § 1, p. 222; c. 6 ibid.; 25, § 4, p. 246 u. sonst.
s Conl. VII 10. p. 191.
6 Vgl. Conl. VII 9, p. 191.
7 Conl. VII 10, p. 191.



188 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Cassians Lehre von der Natur der Seele enthält, im Wortlaute

hieher zu setzen.
Der Zusammenhang ist folgender : Es wird — wie in

dem oben zitierten c. 10 — die Möglichkeit erörtert, ob die
bösen Geister in die Seele eindringen und sich ihrer als
Werkzeug bedienen könnten. Cassians Freund Germanus
glaubt dies annehmen zu müssen, da die Besessenen ihren
natürlichen Seelenzustand verlieren und die Gemütsbewegungen

und Neigungen (adfectus) der Dämonen
annehmen, so daß ihre Worte, Gebärden und Willensäußerungen

nicht mehr die eigenen, sondern die der Dämonen sind1.
Abt Serenus sucht nun diese Zustände aus der Einwirkung
des Dämons auf den Körper des Besessenen zu erklären
(cap. 12).

Cap. IB (p. 192) heißt es nun: „Nec enim, si crassae
huic solidaeque materiae, id est carni, spiritus admiscetur,
quod fieri facillime potest, idcirco et animae, quae itidem
spiritus est, ita uniri posse creditur, ut earn quoque similiter

sua natura reddat capacem. quod soli est possibile trini-
tati, quae sic universae intellectualis naturae efficitur pene-
tratrix, ut non solum circumplecti earn atque ambire, sed
etiam inlabi ei et velut incorporea corpori possit infundi.
licet enim pronuntiemus, nonnullas esse spiritales naturas,
ut sunt angeli, archangeli ceteraeque virtutes ipsa quoque
anima nostra vel certe aër iste subtilis, tarnen incorporeae
nullatenus aestimandae sunt, habent enim secundum se in
der ihnen, d. h. ihrer Natur eigentümlichen Weise2) corpus,
quo subsistunt (in dem sie bestehen), licet multo tenuius,
quam nostra corpora, secundum apostoli sententiam ita di-
centis : et corpora caélestia et corpora terrestrial ; et iterum :

seminatur corpus animale, surgit corpus spiritale4.
Quibus manifeste colligitur, nihil esse corporeum, nisi

deum solum et idcirco ipsi tantummodo posse penetrabiles
omnes spiritales atque intellectuales esse substantias, eo
quod solus et totus et ubique et in omnibus sit, ita ut et
cogitationes et internos motus atque adyta (das Verborgene)

1 Conl. VII 11, p. 191.
2 Vgl. Conl, XXIII 4, § 1, p. 644: cum utique hos omnes (sc.

arbores, thesauros, homines, servos) secundum se bonos esse non dubium
sit, si respiciamus ad bonitatem dei, nullus eorum pronuntiabitur bonus.

3 I Cor. 15<0.
4 1. c. 15lt.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 189

mentis universa inspiciat atque perlustret. de ipso siquidem
solo pronuntiavit beatus apostolus dicens : vivus est enirn
sermo dei et efficax et Hertingens usque ad divisiones animae et

Spiritus "1 usf. /
Zur näheren Charakteristik der Auffassung Cassians

über das Wesen des Geistigen diene noch folgendes :

1. Es ist beachtenswert, daß Cassian mit einem
gewissen Nachdrucke immer wieder die Unkörperlichkeit Gottes
betont. Das ist nur aus einem polemischen Interesse erklärlich.

Er will diesen Lehrpunkt vor gewissen anthropomor-
phitischen Ansichten sicherstellen. Auf diese Weise erhalten
wir einen Fingerzeig über den Ursprung seiner materialistischen

Seelenlehre : die ägyptischen Klöster waren ein Herd
der materialistischen Auffassung vom Wesen des Geistigen
überhaupt. Es war den ägyptischen Mönchen schwer, sich
ein Wesen rein geistig, ohne irgendeinen, wenn auch noch
so luftigen Leib, „quo subsistant", vorzustellen. Sokrates2
und Sozomenos3 wissen zu erzählen, welche Aufregung der
gegen die anthropomorphitische Häresie gerichtete Osterbrief*
Bischof Theophils von Alexandrien (vom Jahre 899) bei den
ägyptischen Mönchen hervorrief. Auch Cassian berichtet
darüber, und zwar als Augenzeuge6: Die Mönche waren zum
größten Teile schwer geärgert und beschlossen sogar ponti-
ficem velut haeresi gravissima depravatum ab universo
fraternitatis corpore detestandum, quod scilicet inpugnare
scripturae sanctae sententiam videretur, negans omnipotentem

deum humanae figurae conpositione formatum, cum ad
eius imaginem creatum Adam scriptura manifestatissime
testaretur0. *

In der szytischen Wüste beschlossen die Presbyter,
den Brief in ihren Konventen nicht verlesen zu lassen, mit
einziger Ausnahme des Abtes Pafnutius. Ein alter Mönch,
Serapion, ein Mann von großer Heiligkeit und geübt in
jeglicher Abtötung, ließ sich auch von Pafnutius nicht
überzeugen. — Nie sei so etwas gelehrt worden. — Erst als ein

1 Hebr. 4 13.
2 Sokrates, hist. eccl. VI 7, Migne PG. 67, col. 684 ss.
3 Sozom, hist. eccl. VIII 11, Migne PG. 67, col. 1544.
* Die Ostersendschreiben wurden versendet peracto Epiphaniorum

die. Vgl. Cass. Conl. X 2, p. 286.
' Conl. X 2 ss., p. 286 ss.
6 1. c, 2, § 2, p. 287.



190 Die Psychologie des Johannes Cassianus

junger, gelehrter Diakon aus Kappadokien kam und von dem
Glauben der östlichen Kirchen Zeugnis ablegte und diesen
Glauben beredt und durch viele Beispiele der Heiligen
Schrift begründete, gab Serapion sich gefangen, aber unter
bitteren Tränen. „Heu me miserum", so rief er aus, „tule-
runt a me deum meum, et quem nunc teneain, non habeo,
vel quem adorem aut interpellem, iam nescio1."

Gegen diese unrichtigen Vorstellungen in der Gottes-
lebre des 4. und 5. Jahrhunderts sind auch jene wiederholten
Feststellungen der Einfachkeit und reinen Geistigkeit Gottes
gerichtet. In der Pneumatologie und Psychologie dagegen
hält Cassian durchaus an der grobsinnlichen Anschauung
der ägyptischen Mönche fest. Nirgends habe ich den leisesten
Zweifel an den Lehren gefunden, die er diesbezüglich seinen
ägyptischen Gewährsmännern in den Mund legt oder
vielleicht tatsächlich aus ihrem Munde vernommen hat. Er ist
hierin ein Kind seiner Umgebung geworden, genau so wie
ein Makarius der Ägypter2 (f um 3903) oder ein Evagrius
von Pontus4 (lebte in der ägyptischen Wüste seit etwa 382,

f 3995),
2. Conl. VII 13, § 1 wird der aër subtilis zu den

naturae spiritales gezählt. Aër bedeutet Luft : Inst. Praef.
§ 9 (p. 7) heißt es : pro aëruin asperitate (Klima). Ähnlich
Inst. I 10 (p. 15) und Inst. IV 11 (p. 54): aërum temperies.
Die Luft dient als Beispiel des Leeren, Nichtigen, Ungreifbaren:

Conl. XIV 13, § 3 (p. 415): aërio odore aliquid
percipere etwas nur ungenau kennen lernen, nur einen
„Dunst" von etwas erhalten. Conl. XXIV 4, § 3 (p. 679):
aëria inanitas der luftige Kaum.

Die Dämonen werden nun als aëriae potestates, aëriae
naturae bezeichnet. So wird z. B. Conl. V 16, § 6 (p. 143)
die große Zahl und Stärke der bösen Gewalten, mit denen
wir nach dem Apostelworte Eph. 614 zu kämpfen haben,
damit begründet, daß ihnen eine geistige und luftige Natur
(spiritalis atque aëria substantia) verliehen sei. Den
Ausdruck aëriae potestates finden wir auch Conl. VIII 12, § 1

1 1. c. 3, § 4, p. 289.
2 Horn. 4, 9, Migne PG. 34, col. 480. Vgl. Stoffels, Makar. d.

Äg. auf den Pfaden der Stoa. Theol. Qu. Sehr. 1910, 92. Jg., p. 94 ff.
3 Bardenhewer, Patrologie. Prbg. i. B. 19103, p. 221.
4 Cap. pract. ad Anatol. c. 66, Migne PG. 40, col. 1240 0.
s Bardenhewer, a. a. O., p. 222.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 191

((p. 228). Conl. VIII 21, § 6 (p. 239) nennt aërios daemonas,
Conl. XVIII 16, § 2 (p. 526) spricht von aërii hostis in-
sidiae.

Die Dämonenleiber, somit auch die Seelenleiber sind
also luftartig. Doch ist sicher nicht die grobe Luft gemeint,
sondern eine viel feinere, ätherische Luft. Cassian spricht
ja vom aër iste subUlis, betont die Leichtigkeit, mit der sie
die grobe Materie durchdringen können (s. ob., p. 188), hebt
hervor, daß man den Geist nicht berühren könne1, daß die
bösen Geister nicht mit Weibern fleischlichen, also
grobsinnlichen Verkehr pflegen können®.

Die Seelenleiber werden jedenfalls wie die Dämonenleiber

nach Art der Menschenleiber mit Haupt, Rumpf und
Gliedmaßen vorgestellt. Zu verweisen wäre diesbezüglich
auf die bereits zitierte Schilderung der anthropomorphischen
Gottesvorstellung (ob., p. 189), ferner auf folgende Stelle, die
uns einen weiteren Einblick in die ägyptische Pneumato-
logie gestattet: Conl, VIII 12 (p. 227s.) heißt es: „Tanta
vero spirituum densitate constipatup aër iste, qui inter caelum
terramque diffunditur, in quo non quieti otiosique pervoli-
tant, ut satis utiliter humanis aspeetibus eos Providentia
divina subtraxerit. Aut enim terrore concursus eorum
(„schauerliches Anstürmen." Abt) vel horore vultuum, in
quos se pro voluntate sua, cum libitum fuerit, transformant
atque convertunt, intolerabili formidine homines conster-
merentur aut certe nequiores cotidie redderentur exemplis
eorum iugibus et imitatione vitiati, et per hoc inter
homines et inmundas atque aërias potestates fieret noxia quae-
dam familiaritas.. quia haec flagitia, quae nunc inter
homines admittuntur, vel parietum saeptis vel locorum intervals

et quadam verecundiae confusione celantur. quae si
aperta iugiter visione conspicerent, ad maiorem furoris in-
citarentur insaniam, nullo scilicet intervenante temporis
puncto, quo ab istis sceleribus ea^ cerneront desinentes,
quippe quas nulla lassitudo carnalis... ac sollici-

1 C. Nest. V 6, § 6, CSEL. XVII, p. 310: Quod erat a principio
(sc. Verbum), hoc manus nostrae palpaverunt (I Jo. non quia pal-
pari per se Spiritus posset, sed... Ähnlich vom Apostel Thomas.
C. Nest. III 15, § 5, p. 281: Non ego incorporalia tenui nec intracta-
bilia temptavi, non spiritum manu tetigi. Obwohl es sich an diesen
Stellen um die Berührung Gottes handelt, so argumentiert doch

Caspian ganz allgemein aus der Unmöglichkeit, einen Geist zu berühren.
J Conl. VIII 21, p. 236.



192 Die Psychologie des Johannes Cassianus

tudo cotidiani victus a coeptis intentionibus nonnumquam
cessare conpellunt".

Die Dämonen bewohnen danach den Raum zwischen
Himmel und Erde, können ihre Gestalt nach Belieben ändern,
ihr feiner Leib verspürt keine Ermüdung und bedarf keiner
Nahrung.

Vom göttlichen Geiste unterscheiden sich die geschaffenen

Geister auch durch ihre Veränderlichkeit. Unveränderlich
ist Gott allein. Beweis hiefür ist der Sündenfall eines-

Teiles der Engel. „Deshalb dürfen wir auch jenen keine-
unveränderliche Natur zuschreiben, die ihre anerschaffene
Seligkeit bewahrten. Denn es ist etwas anderes, von
unveränderlicher Natur sein, und etwas anderes, durch Tugendeifer

sich nicht ändern. Was immer nämlich durch Fleiß-
erworben oder bewahrt wird, das kann auch durch
Nachlässigkeit verloren gehen1".

b) Das Verhältnis der Seele zum Leibe. Sitz
der Seele

1. Die ätherische Natur ermöglicht es der Seele, die
schwere Materie des Körpers zu durchdringen. Cassian denkt
sich die Sache offenbar so, daß dabei eine Teilung des feinen
Seelenleibes nicht stattfindet. Erstellt ja diese Durchdringung
jener Undurchdringlichkeit gegenüber, die dem groben Stoff
gegenüber einem anderen groben Stoff eigentümlich ist, und
die auch den Seelenleib gegenüber einem Dämonenleib
auszeichnet 2.

Während es dem Geiste unmöglich ist, sich mit einem-
anderen Geiste (der Seele) so zu verbinden (admisceri), ut
earn quo que similiter (sc. animam genau so wie den Körper),
suae naturae reddat capacem3, vermag die Seele
durch innige Durchdringung des Leibes sich mit ihm zu
einer Natur zu vereinigen; oder genauer gesagt: die
Vereinigung ist so vollkommen, daß der Leib teilnimmt,
an der Natur der Seele.

2. Daß die (eine) Seele dem Leib jeglichesLeben
verleiht, ist eine stillschweigende Voraussetzung der Cassian-
schen Psychologie. Ausdrücklich wird gelehrt, daß der Leib
nur auf Grund der Vereinigung mit der Seele (participatione)

1 Conl. VI 16, § 1-2, p. 175.
2 S. ob., p. 188.
3 Conl. VII 13, § 1, p. 193.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 193

empfindend werde, da ja der Stoff des Fleisches an sich,
stumm und empfindungslos sei: „quae (sc. anima), omnem
rationis vim in se continens, etiam mutam atque insensibilem
materiam carnis participatione sui facit esse sensibilemlt(.

3. Die Seele durchdringt nicht bloß bestimmte Teile,
sondern den ganzen Leib. Nirgends fand ich eine Stelle, die
von einem besonderen Sitz der Seele spräche. Wohl aber
scheint für einzelne psychische Tätigkeiten und Kräfte ein
besonderer Sitz im Leibe angenommen zu werden.

Oonl. YII 12, § 2 (p. 192), wird der Zustand der
Besessenheit dadurch erklärt, daß der böse Feind sich zwar
nicht der Seele, wohl aber jener Körperteile bemächtige,
an die die Seelenkräfte gebunden sind: „nec enim per ali-.
quam animae deminutionem sed per corporis debilitatem
hoc (die Besessenheit) evenire manifesta ratione deprehen-
ditur, cum scilicet in i 11 i s membris, in quibus vigor
animae continetur, inmundus spiritus insidens
intellectuals eins obruit atque intercipit sensus."

Als Sitz der Begierden und niederen Leidenschaften
wird der Körper bezeichnet2. Das ist wohl so zu verstehen,
daß die eigentliche Quelle der niederen Strebungen nicht
die Seele, sondern der Leib ist, während die Seele an ihnen
nur teilnimmt5. Zu beachten wäre jedoch Conl. VIII 21, § 1

(p. 236), wo ausgeführt wird, daß die Dämonen große Freude
an der Unzucht haben: „cum praesertim constet, eos
libidinum sordibus admodum delectari, quas procul dubio per
semet ipsos exercere quam per homines mallent, si id ullo
modo posset inpleri". Offenbar hat Oassian die Frage nicht
ganz durchdacht. — Sitz der geschlechtlichen Begierde sind
die Geschlechtsorgane4.

Als Sitz der höheren Seelentätigkeiten (des Vorstellens,
des Denkens) gilt offenbar die Brust, näherhin das Herz.
Zwar wird dies nirgends ausdrücklich gelehrt, aber es.

wiederholen sich solche Wendungen, wie: Gedanken des-

Herzens, der Wille des Herzens u. dgl. „Cor" und „pectus"

1 Conl. I 14, § 8, p. 24.
2 Inst. I 7, p. 13: habitus pellis caprinae significat, mortificata

omni petulantia carnalium passionum (non liebere) quicquam petul-
cum vel ealidum iuventutis ac mobilitatis antiquae in eoru m corpore,
residere. Vgl. Inst. V 2, § 2, p. 82.

3 Vgl. Conl. V 4, § 4, p. 123.
4 Inst. I 11, § 2—3, p. 15 s.



194 Die Psychologie des Johannes Cassianus

gelten geradezu als Synonyma der Seele ; die höheren Seelenkräfte

(Erinnerung, Denken) werden als „principale cordis"
bezeichnet1. t

Es ist nun zwar möglich, daß Cassian, der ja keine
theoretische Psychologie, sondern aszetische Unterweisungen
geben will, sich nur populärer Redewendungen bedient; anderseits

fällt diese ständige Wiederholung des terminus cor
doch auf, namentlich wenn man bedenkt, wie stark die
stoische Denkweise, die sich in diesem Punkte an Aristoteles
anlehnte, auf die zeitgenössische Popularphilosophie und ins-
sondere auf die Weisen der ägyptischen Wüste einge-
gewirkt hat2.

c) Die Entstehung der Seele und ihr Fortleben
nach dem Tode

1. Die Entstehung der Seele

Für Cassians Auffassung von der Entstehungsweise
der Menschenseelen kommt vor allem die achte Conlatio
in Betracht. Sie handelt wie die siebente über die unreinen
Geister und verbreitet sich über den Ursprung ihrer Bosheit
und über ihr Verhältnis zu den Menschen.

Wir erfahren darin, daß alle geistigen Wesen
von Gott erschaffen sind, die Engel vor der Erschaffung
der übrigen Welt; daß die Seelen nicht wieder Seelen
zeugen können, daß also Gott allein der Vater,
d. h. Schöpfer derSeelesei. Zu Gott kehre denn auch
der unsterbliche Geist nach der Auflösung des sterblichen
Fleisches zurück.

1. Cassians Genosse Germanus stellt an den Abt Serenus
die Frage, woher die große Mannigfaltigkeit und Verschiedenheit

der dem Menschen feindlichen Gewalten stamme. Müsse
man glauben, daß Gott sie erschaffen habe, daß also ihre
Bosheit und ihre Rangordnung in Gott ihren Ursprung
babe?3

Serenus antwortet: Gott hat nichts erschaffen, was
seinem Wesen nach böse wäre4. „Kein Gläubiger bezweifelt,

1 Conl. XX 9, § 4, p. 567. Vgl. unt. p. 211.
' Vgl. S toffels, Makarius d, Äg. auf den Pfaden der Stoa. Theol.

Qu. Sehr. 1910, 92, Jg., p. 88ff.
3 Conl. VIII 2, p. 218. •
4 1. c. 6, p. 222.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 195

daß Gott vor Grundlegung dieser sichtbaren Schöpfung-
geistige und himmlische Kräfte geschaffen hat, die gerade
dafür, daß sie wußten, wie sie durch die Güte des Schöpfers
aus dem Nichts zu einer so herrlichen Seligkeit
hervorgebracht seien, unaufhörlich seinem Lobpreis obliegen
sollten. Denn wir dürfen nicht glauben, daß Gott erst mit
der Gründung dieser Welt den Anfang im Schaffen und
Wirken gemacht hat, als sei er in jenen früheren und
unzähligen Jahrhunderten aller Vorsorge (Providentia) und
Tätigkeit ledig gewesen und als müßte man glauben, er
habe niemand gehabt, dem er die Wohltaten seiner Güte
hätte spenden können. Das hieße von jener unermeßlichen
und unbegreiflichen Majestät sehr niedrig und ungeziemend
denken1, da doch der Herr selbst von jenen Mächten sagt:
Da die Sterne gemacht wurden allzumal, lobten
mich laut alle meine Engel2.... Also vor jenem
Zeitbeginn, der von Moses gesetzt wird, hat Gott ohne
Zweifel alle jene Mächte und himmlischen Kräfte
erschaffen3."

2. In cap. 20 derselben Conl. VIII wird von Germanus
in Anknüpfung an Gen. 62 die Frage aufgeworfen, 1. ob
die gefallenen Engel mit Menschen fleischlich verkehren
können, und 2. (in Anknüpfung an Joh. 844) wer unter dem,
Vater des Teufels zu verstehen sei.

Auf die erste Frage antwortet Serenus folgendermaßen4:
„Man darf durchaus nicht glauben, daß geistige Wesen (spiri-
tales naturas) mit Frauen fleischlich sich verbinden können,
Wenn das jemals buchstäblich hätte geschehen können, warum
sollte es nicht auch jetzt noch wenigstens hie und da
vorkommen Steht ja doch zumal fest, daß jene an dem
Schmutz der Lüste sich sehr ergötzen ..."

Wichtiger ist für uns das cap. 25, wo auf die zweite
Fraga eingegangen wird. Germanus hatte die Stelle Joh. 844

»quia (diabolus) mendax est et pater eins" so aufgefaßt, als ob
sie bedeutete: der Teufel ist selbst ein Lügner, ebenso wie
sein Vater. Serenus antwortet5:

1 Vgl. Origen., de princip. III 5, 3 (Migne PGr. 11, col. 327):
„Ofciosam enim et immobilem dicere naturam Dei impium est simul
«t absurdum, vel putare, quod bonitas aliquando bene non fecerit ."

2 Job. 38, (LXX).
s Conl. VIII 7, p. 222.
1 1. c. 21, § 1, p. 236.
5 Conl. VIII 25, p. 244 ss,



196 Die Psychologie des Johannes Cassianus

„Illud vero, quod vos de diabolo moverat, satis
absurdum est hoc vel leviter opinari. ut enim paulo ante dixi-
mus, spiritus spiritum non generat1, sicutne ani-
mam qui dem potest anima procreare, licet concre-
tionem carnis non dubitemus humano semine coalescere, ita.
de utraque substantia, i, e. carnis et animae, quae cui adscri-
batur auctori, apostolo manifestius distinguente : deinde patres,
inquit, carnis nostrae habuimus eruditoreset revercbamur: nonmulta
magis subiciemur patri spirituum et vivemus t2 (§ 2) Quid bac
divisione clarius potuit definire, ut carnis quidem nostrae
patres homines pronuntiaret, animarum vero deum
solum esse patrem constanter exprimeret? quamquam.
et in ipsa corporis huius concretione ministerium tantummodo
sit hominibus adscribendum, summa vero conditionis deo
omnium creatori, dicente David: manus tuae fecerunt nie et plas-
maverunt me '... (§ 8) Ecclesiastes vero utriusque substantiae
naturam atque originem (examinatione ortus atque initii, ex
quo videlicet unaquaeque processit et consideratione finis, ad

quem unaquaeque contendit,) satis evidenter ac proprie colli-
gens pariterque de huius corporis atque animae separations
disceptans ita disseruit: priusquam convertatur pulvis in terram,
sicut fuit, et spiritus revertatur ad deum, qui dedit eumi. quid-
apertius dici potuit, quam ut materiam carnis, quam pulverem
nominavit, quia de hominis semine sumit exordium eiusque
videtur ministerio seminari, velut e terra sumptam iterum
reverti pronuntiaret ad terram, spiritum vero, qui non
per conmixtionem sexus utriusque generatur,
sed peculiariter a deo tribuitur, ad auctorem suum redire
signaret. (§ 4) Quod etiam per illam dei insufflationem, qua
Adam primitus animavit, evidenter exprimitur, itaque his
testimoniis manifeste colligimus, patrem spirituum dici neminem

posse, nisi deum solum, qui eos ex nihilo, cum
voluerit, facit, homines vero carnis nostrae patres tantummodo

nominari. igitur et diabolus secundum hoc, quod vel
spiritus vel angelus vel bonus creatus est, patrem neminem
habuit, nisi deum conditorem suum. qui de proprio ne-

1 „paulo ante" (cap. 21) hatte es sich nur um die Möglichkeit des
Verkehres zwischen bösen Geistern und menschlichen Weibern
gehandelt und nur diese Möglichkeit war verneint worden.

2 Hebr. 129.
3 Ps. 11873.
4 Eccl. 12„ (LXX).



Die Psychologie des Johannes Cassianus 197

«quitiae thesauro mendacium proferens pater mendacii
fäctus est".

3, Die zitierte Stelle enthält in wünschenswertester
Klarheit folgende Feststellungen:

a) Es ist unmöglich, daß ein Geist durch Zeugung aus
einem anderen entstehe. „Spiritus spiritum non generat" (§ 1).

b) Daher konnte sich Gott zur Bildung des Leibes der
Dienstleistung des menschlichen Samens bedienen, die geistige
Seele geht unmittelbar aus seiner Yaterhand hervor. Sie wird
aus dem Nichts geschaffen,

Die Begründung dieser Sätze ist keine philosophische,
sondern eine theologische. Cassian beruft sich auf Hebr. 129,
wo die Erzeuger des menschlichen Leibes dem Yater der
Geister gegenübergestellt werden, und auf ähnlich lautende
Stellen.

Neben die Schriftargumente tritt allerdings das Axiom :

spiritus spiritum non generat. Hiefür wird aber keine nähere
Begründung angegeben. Denn in c. 21 (p. 236), worauf Cassian
zurückverweist, war nur festgestellt worden, daß ein fleischlicher

Yerkehr der Geister mit menschlichen Weibern
unmöglich ist. Die Gegenwart kenne ja keinen Fall, wo solches
geschehen wäre; und doch heiße es in der Heiligen Schrift:
„Was ist das, was geschehen ist? Elen das, was wieder geschehen
wird: und es gibt nichts Neues unter der Sonne1." Wenn sich
also Cassian in c. 25 trotzdem auf die Ausführungen des c. 21
beruft, so kann das nur daher rühren, weil er den tieferen
Grund für die Unmöglichkeit des fleischlichen Verkehres von
Dämonen mit Weibern in dem spiritus spiritum non generat sieht.

c) Über die Zeit, wann Gott den einzelnen Menschenseelen

das Dasein verleiht, finden wir bei Cassian keine
Angaben. Conl. VIII 7, § 1 (p. 222) heißt es von den reinen
Geistern, daß sie vor dem Anfang der sichtbaren Schöpfung
aus dem Nichts erschaffen worden sind. Von der Menschenseele

ist dort nicht die Rede. Vielmehr dürften wir nicht
fehlgehen, wenn wir annehmen, daß nach Cassians
Überzeugung jede einzelne Seele eigens erst für ihren Körper
geschaffen werde. Beruft er sich doch zur Begründung des
Satzes, daß die Kindesseele nicht aus den Elternseelen stamme,
auf das Beispiel der Erschaffung Adams : so wie Gott dem
Adam eine Seele durch Einhauchung verliehen habe, so



198 Die Psychologie des Johannes Cassianus

werde auch die Seele des Kindes nicht durch Vermischung
der beiden Geschlechter gezeugt, sondern eigens von Gott,
verliehen: „pecu liaritef a deo tribuiturlW.

Auch der Satz: „patrem spirituum dici neminem posse
nisi deum solum, qui eos es nihilo, CUilt voluerit, facit
könnte vielleicht in diesem Sinne gedeutet werden, wenn man
dem „cum" einen temporalen Nebensinn gibt und die Präsensform

des facit beachtet2.

2. Das Fortleben der Seele nach dem Tode

Ebenso unzweideutig, wie die Frage nach der
Entstehung der Seele, wird von Gassian die Unsterblichkeitsfrage

entschieden.
Die Seele kehrt nach dem Tode des Leibes zu Gott,

ihrem Schöpfer zurück. Heißt es doch in der Heiligen Schrift:
„Friusquam convertatur pulvis in terram, sicut fuit, et Spiritus
revertatur ad deum, qui dedit eum". (Eccl, 127 [LXX], Conl. VIII
25, § 3. S. ob. p. 196.)

Unzählig sind die Hinweise auf ein jenseitiges Ziel
des menschlichen Lebens, auf eine Glückseligkeit der Seele
nach dem Tode als das Ziel der Mönchsaszese. Ich nenne
nur die Stelle Oonl. I 2—8 (p. 8), wo über Ziel (finis
rékoç) und Bestimmung (destinatio oxoxoç) des Mönch-
tums ausdrücklich abgehandelt wird. Nachdem die Begriffe
„Ziel" und „Bestimmung" genau unterschieden und fixiert
werden sind, fragt Abt Moyses seine Zuhörer, welches nach
ihrer Meinung wohl „Ziel" und „Bestimmung" der Mönchsaszese

seien. Germanus und Gassian antworten: regnicoelo-
rum causa haec cuncta tolerari" (c, 3, § 1). Dies stellt Moyses
dahin richtig: „Itaque et viae nostrae fiais quidera est re-
gnum dei. destinatio vero puritas cordis" (c. 4, § 8),
gemäß dem Schriftwort Horn 622: „habentcs quidem fructum ve-

strum in sanctificatione, finem vero vitam aeternam" (c. 5, p. 11).
Die Hauptstelle über das Fortleben der Seele nach

dem Tode findet sich in derselben Conl. I, c. 14. In c. 13 war
vom Reiche Gottes und vom Reiche des Teufels gesprochen
worden. (Des näheren wurde schon dort die immerwährende
Freude, die beständige Ruhe und das ewige Frohlocken der
seligen Geister im Himmel mit den Worten der Heiligen
Schrift geschildert.) C. 14 setzt dann fort:

1 Conl. VIII 25, § 3-4, p. 246.
2 1. c., § 4.



Die Psychologie des Johannes Oassianus 199

§ 1 (p. 21): „Obwohl in diesen Körper gebannt, soll
doch jeder wissen, daß et jenem Reiche, jenem Gefolge
werde zugeteilt werden, dessen Teilnehmer und Verehrer er
in diesem Leben gewesen ist, und soll nicht zweifeln, daß
er auch im ewigen Leben (in illo perenni saeculo) dort
Genosse sein werde, wo er es jetzt schon vorzog, Diener und
Mitglied zu sein ."

§ 2: „Wo aber das Reich Gottes ist, da hat man ohne
Zweifel auch das ewige Leben (vita aeterna); und wo das
Reich des Teufels ist, da ist ohne Zweifel Tod und Hölle
(mortem atque infernum). " [Es folgen Schriftstellen.]

§ 3 (p, 22) : „ Es gibt also viele, die in diesem Leibe
lebend tot sind und Gott nicht zu loben vermögen, und
umgekehrt gibt es solche, die, obwohl tot dem Leibe nach,
Gott im Geiste preisen und loben nach der Stelle der Schrift:
,Preiset den Herrn, ihr Geister und Seelen der GerechtenZ-'1 und
jJeder Geist (omnis Spiritus) lobpreise den Herrn2!'"

§ 4 : „Und in der Apokalypse heißt es, daß die Seelen
der Getöteten Gott nicht nur loben, sondern auch mit Bitten
drängen3. Im Evangelium * sagt der Herr noch klarer zu den
Sadduzäern: ,Habt ihr nicht gelesen, ivas euch Gott gesagt hat:
Ich bin der Gott Abrahams und der Gott Isaaks und der Gott
Jakobs? Er ist Icein Gott der Toten, sondern der Lebendigen.' Denn
alle loben ihm..."

Das Folgende zitieren wir besser im Originaltext:
„Nam quianec otiosae sint post separationem huius

corporis (sc. animae), neque nihil sentiant, etiam evangelii
parabola, quae de illo paupere Lazaro et divite purpurato
profertur5, ostendit, quorum unus beatissimam sedem, i. e.
winus Abrahae requiem promeretur, alius intolerabili ardore
aeterni ignis exuritur."

§ 5 : „Si autem et illud, quod dicitur ad latronem 8: ,hodie
niecum eris in paradiso' voluerimus intendere, quid aliud manifeste

significat, quam perdura re in animabus non solum
pristinos intellectus sed etiam vi c i s s i tu d i n e illas
congrua pro meritorum actuumque suorum perfrui qua-

Dan 3„.
Ps. 150,.
Vgl. Apoc. 69_,„.
Mt- 22sl_„.
cf. Le. 16.,.
Le. 23,,.

'



200 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Ii ta te? hoc enim illi (sc. latroni) nequaquam Dominus
promisisset, si eius animam nosset post separationem carnis
vel privandam sensu vel in nihilum resolvendam.
Non enim caro eius in paradiso, sed anima erat ingressa
cum Christo."

§ 6, p. 23: „Vermeiden, ja mit allem Abscheu
verwerfen muß man die verkehrte Unterscheidung der Häretiker,
welche nicht glauben, daß Christus an demselben Tage, an
welchem er in die Unterwelt stieg, auch im Paradiese sein
konnte und nun folgendermaßen trennen : Wahrlich, sage ich
dir heute1 und dann fortfahren: ,du wirst hei mir im Paradiese
sein'. Danach wäre dieses Versprechen nicht sofort nach
Ablauf dieses Lebens (statim post transitum vitae huius)
erfüllt worden, sondern hätte erst nach Eintritt der
Auferstehung in Erfüllung gehen sollen. Sie begreifen nicht das
Wort, das der Herr schon vor dem Tage seiner Auferstehung
zu den Juden gesprochen hat: Niemand steigt in den Himmel,
außer wer vom Himmel herabgestiegen ist, der Menschensohn, der
im Himmel ist'1."

§ 7 : „Quibus manifeste probatur, animas defunetorum
non solum s iris sensibus non privari, sed ne istis
qui dem affectibus, i.e. spe et tristitia, gaudio ac metu
ear ere, et ex eis quae sibi in illo generali examine reser-
vantur, quiddam eas iam incipere praegustare, nec secundum
opinionem quorundam infidelium in nihilum eas resolvi
post huius commorationis excessum, sed vivacius sub-
sister e, deique laudibus intentius inhaerere."

Auf den Schriftbeweis folgt der Vernunftbeweis:
§ 8: „Et révéra, ut sequestratis paulisper testimoniis

scripturarum de ipsius animae natura secundum medioeritatem
sensus nostri paucis aliqua disputemus, nonne ultra omnis
ineptiae non dicam fatuitatem sed insaniam est, vel leviter
suspicari, illam pretiosiorem hominis portionem, in qua etiam
imago dei secundum beatum apostolum ac similitudo consistit,
deposita hac qua retunditur in praesenti sarcina corporis,
insensibilem fieri, quae omnem rationis vim in
se continens etiam mutam atque insensibilem mater iam
carnis partieipatione sui facit esse sensibilem, cum
utique consequens sit et hoc rationis ipsius ordo contineat,
ut exuta mens ista carnali, qua nunc hebetatur, pinguedine,

• Jo. B„ •



Die Psychologie des Johannes Cassiauus 201

intellectuales virtutes suas in melius reparet et
puriores eas ao subtiliores recipiafc potius quam
amittat?"

Aus dieser Stelle ergeben sich folgende Lehrpunkte :

1. Die Menschenseele löst sich nach dem Tode des
Leibes nicht in das Nichts auf. (§ 5, § 7.)

2. Sie wird auch der Empfindung (sensus) und des
bisherigen Denkens (pristinos intellectus) nicht beraubt (§ 5).
Sie soll ja Gott loben (§ 3, 4), soll die Süßigkeit der Ruhe
in Abrahams Schoß verkosten oder aber die Pein des ewigen
Feuers empfinden (§ 4). Die Ausdrücke sensus, pristinos
intellectus (§ 5) bedeuten wohl die Gesamtheit der
Erkenntnisvorgänge. Auf den Gegensatz des sinnlichen Empfindens
"Und geistigen Denkens kommt es an dieser Stelle nicht an.
Beide Ausdrücke wären vielleicht am besten mit „Bewußtsein"

wiederzugeben h — Auch der Affekte, nämlich der
Hoffnung und Furcht, der Traurigkeit und Freude sollen die
Seelen fähig bleiben und so insbesondere die Freuden oder
Schrecken des Schicksals vorausfühlen, das ihnen nach dem
Jüngsten Gericht vorbehalten ist.

3. So ist also der Zustand der Seelen nach dem Tode
nicht nur nicht absolute Untätigkeit und Empfindungslosigkeit

(nec otiosae sint, neque nihil sentiant: § 4), sondern
vielmehr ein erhöhtes Geistesleben (vivacius subsistere: § 7).

4. Dieses erhöhte Leben wird darin bestehen, daß die
Seele nunmehr ohne das Hindernis des Fleisches ihre geistigen
Kräfte (intellectuales virtutes) in vollkommener Weise
besitzen (und benützen) wird (in melius reparet), weil diese
Kräfte schärfer, kräftiger (vgl. exuta mens.. carnali, qua
nunc hebetatur, pinguedine) und verfeinert (subtiliores)
ihr zur Verfügung stehen werden (§ 8).

5. Die Belohnung bzw. Bestrafung der Seelen
erfolgt sofort nach dem Tode, nicht erst nach der künftigen
Auferstehung (§ 6): Allerdings scheint Cassian anzunehmen,
daß sich nach dem Jüngsten Gericht der Glückzustand der
Seelen noch ändert (§ 7 : animas spe et tristitia, gaudio
ac metu (non) carere et ex eis, quae sibi in illo generali examine
reservantur, quiddam eas iam incipere praegustare),

1 A. Abt (in der Thalboferschen „Bibliothek der Kirchenväter"
(Joh. Cassian, Bd. 2, p. 306), übersetzt pristinos intellectus mit „frühere
Erkenntnisse". Gegen diese Übersetzung ist an und für sich nichts
•einzuwenden.

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 14



202 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Die Gründe für diese Auffassung vom Schicksal und
dem Fortleben der Seele nach dem Tode sind teils theologische^
teils philosophische ; theologische: eine Fülle von Schriftstellen

wird zum Beweise herangezogen; philosophische:
sie beziehen sich lediglich auf den Fortbestand des Empfindens

und Denkens (der psychischen Tätigkeit) nach dem Tod&
und werden unter ausdrücklicher Hervorhebung ihres
Unterschiedes vom Schriftbeweise in § 8 angeführt:

Es wäre töricht, ja Wahnsinn, auch nur leichthin zu
vermuten, daß die Seele nach dem Tode jede Empfindung
verliere (insensibilem fieri). Denn:

1. Sie ist der wertvollere Teil des Menschen; in ihr
ist seine Ebenbildlichkeit mit Gott begründet. Dieser Grund
wird durch die Stilisierung als bloße Verstärkung des zweiten
eigentlichen Beweisgrundes gekennzeichnet.

2. Die Seele ist der alleinige Grund der Vernünftigkeit
und Empfindungskraft des Menschen-(omnem rationis vim
in se continens; mutam atque insensibilem materiam). Durch
die Teilnahme an ihr wird sogar der unempfindliche Stoff'
des Körpers empfindungsfähig (mutam atque insensibilem
materiam carnis participatione sui facit esse sensibilem). Was
Empfindungsfähigkeit mitzuteilen vermag, muß um so mehr
selbst schon an und für sich Erkenntniskraft besitzen und
kann sie darum mit dem Tode nicht verlieren.

3. Der Körper ist nicht Bedingung der psychischen
Tätigkeiten, sondern ein Hindernis. Er stumpft die geistigen
Kräfte (intellectuales virtutes) ab. Die Befreiung vom Körper
bedeutet also nicht den Tod der Seele (das Aufhören der
psychischen Tätigkeiten), sondern vielmehr eine
Vervollkommnung und Verfeinerung des geistigen Lebens.

Es sei bemerkt, daß in diesen Beweisen nicht streng
geschieden wird zwischen Sinn und Vernunft. Wir werden
darüber noch unten1 eigens zu handeln haben. Daß die
Denktätigkeit nach dem Tode deshalb möglich ist, weil sie von
der Mitwirkung eines körperlichen Organs unabhängig ist,
ist eine selbstverständliche Voraussetzung und wird nicht
eigens bewiesen (omnem rationis vim in se continens), außer
man würde das im Punkt 3 Angeführte als solchen Beweis
ansehen. Daß die pinguedo des Fleisches, seine Beschwerung
mit Speise und Trank und die Vorherrschaft der fleischlichen

1 II b, 4.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 203

Begierden das Denken erschwert tind den Aufschwung der
Seele zu Gott hindert, ist allerdings ein oft wiederholter und
durch mannigfache Erfahrung erhärteter Satz in Oassians
Schriften. Aber auch dort wird zwischen Phantasietätigkeit
und eigentlichem Denken wenig geschieden.

Man könnte den Cassianschen Hauptbeweis (2) in etwa
folgende syllogistische Form bringen:

Was einem anderen Grund und Quelle der Empfindung
ist, kann selbst der Empfindung niemals (auch nicht nuch der
Trennung von jenem anderen) entbehren.

Nim ist die Seele dem Leibe Grund und Quelle der
Empfindung.

Also kann sie diese durch die Trennung vom Leibe
nicht verlieren.

Es ist leicht einzusehen, daß Cassini in dieser Form
zuviel beweist. Auch die Tierseele ist dem tierischen Leibe
Grund und Quelle der Empfindung, An der Unsterblichkeit
der Tierseele dürfte aber Cassian kaum festgehalten haben1.

Das soeben behandelte Kap. 14 der Conl. I nannten wir
die Hauptstelle für Cassians Unsterblichkeitslehre. Er spricht
sich aber über den Zustand der Seelen nach dem Tode auch
sonst noch wiederholt aus. Seine Ansichten unterscheiden
sich nicht von der allgemeinen christlichen Glaubensüberzeugung.

Über zwei Fragen erhalten wir noch Aufschluß:
1, darüber, was die Seele hier zurückläßt und was sie mit
hinübernimmt; 2. über die Art und Dauer des Endzustandes.

1. a) Die Seele der Verstorbenen wird mit dem Tode
frei von den sinnlichen Begierden, die im Körper ihre Quelle
hatten. Sehr charakteristisch für diese Lehre ist eine Stelle
in den Inst. VI 6 (p. 118s.), wo der Zustand einer keuschen
Seele mit dem der bereits beseligten Geister verglichen
wird. Vollständige Freiheit von unreinen Anfechtungen, so
wird ausgeführt, sei das Werk einer besonderen göttlichen

1 Zwar finden wir darüber nichts in Cassians Schriften. Dagegen
findet sich in der Schrift ,.De ecclesiasticis dogrnatibus" des Gennadius
von Marseille, dessen literarischer und Lehrzusammenhang mit Cassian
keinem Zweifel unterliegt, ausdiUcklich iolgender Lehrpunkt: c. 16
(Migne PL. 58, col. 984): „Solum hominem credimus habere animam
substantivam, quae exuta corpore vivit et sensus suos atque ingénia
vivaciter tenet... c. 17. Animalium vero animae non sunt substantivae,
sed cum carne ipsa carnis in nativitate nascuntur et cum carnis morte
finiuntur et moriuntur". Zur literarischen Abhängigkeit des Gennadius
von Cassian vgl. z. B. c. 11—12 der genannten Schrift,

14*



204 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Gnade. „Denn es bedeutet gewissermaßen ein Verlassen
che s Fleisches... und übersteigt die natürliche Kraft,
wenn ein mit einem gebrechlichen Fleische Umkleideter den
Stachel des Fleisches nicht fühlt. Und darum ist es dem
Menschen unmöglich, auf eigenen Fittichen zu einem so
erhabenen und himmlischen Lohne emporzufliegen
Denn durch keine Tugend werden die fleischlichen Menschen
den geistigen Engel so sehr ähnlich, als durch das
Verdienst und die Gnade der Keuschheit, durch welche sie, noch
auf Erden weilend, nach dem Worte des Apostels1 ihre
Wohnung im Himmel haben. Was den Heiligen nach
Ablegung dieser fleischlichen Verderbnis für dasJenseits
versprochen wird, das besitzen sie schon hier in
gebrechlichem Fleische."

Doch ist diese Freiheit von fleischlichen Anfechtungen
nicht so zu verstehen, als ob die Freiheit von der groben
Materie auch schon die völlige Unmöglichkeit für den Geist
bedeutete, an fleischlichen Lüsten eine sündhafte Freude zu
haben. Die Dämonen finden eine große Freude an solchem
Schmutz (Conl. VIII 21, vgl. ob. p. 193). Nur rührt dann der
Anreiz hiezu nicht vom Körper her, sondern jeder Akt solcher
Lust ist völlig frei gewollt. „Spiritalis namque substantia
nec ulla carnis soliditate devincta nulla, quemadmodum
nos, ad peccandum inpugnaticne carnis extrinsecus lacessita
est, sed vitio solius malae voluntatis accensa2."

Diese Stelle gibt uns auch einen erwünschten Aufschluß
über jenes erhöhte Leben (vivacius subsistere) der Seelen nach
dem Tode.

Der von den Fesseln des Körpers befreite Geist kann
vom Fleische keinen Anreiz zum Bösen erhalten, er kann
aber auch seitens der trägen Materie kein Hemmnis in
seinen inneren Lebensakten erfahren.

Die Willensakte der Dämonen gelangen eben dadurch,
daß sie gewollt sind, auch schon zur Ausführung. Darum
kann es bei den reinen Geistern keinen Seelenkampf geben.
Ihre Sünde ist irrevokabel3 : „Aus diesem (Seelen)kampfe
entsteht uns insofern ein nützliches Schwanken und ein
heilsamer Aufschub, als wir durch den Wi d er s t an d des
schwerfälligenKörpers von der Durchführung dessen,

n^hü. 320,
J Conl. IV 14, § 1 (p. 109).
3 Conl, IV 13, § 1, s. p. 109.



Die Psychologie des Jobannes Cassianus 205

was wir sündhafterweise ausgedacht haben, zurückgehalten
werden Wir sehen ja, daß diejenigen, welche in der
Ausführung ihrer Willensneigungen durch kein Hindernis
des Fleisches aufgehalten werden, nämlich die Dämonen
und bösen Geister, abscheulicher sind als die Menschen,
weil sie, wenn ihre Begierden ausführbar sind, nicht zögern,
den einmal gefaßten Plan in unwiderruflicher Untat zu
vollführen. Denn wie ihr Geist schnell ist zumAusdenken,
so ist er rasch und frei inderAusführung (quia sicut
animus eorum volax est ad excogitandum, sie ad perficiendum
pernix et absoluta substantia)."

Die angeführte Stelle spricht nur von den Dämonen.
Aber offenbar ist auch das Leben der abgeschiedenen Seelen
ebenso lebhaft, ebenso ungehindert von der Last des Fleisches,
und die Ausführung heiliger Willensentschlüsse ebenso leicht,
als die verkehrter.

Frei wird also die Seele der Verstorbenen sein 1. von
den Reizen des Fleisches, 2. von seiner drückenden Last,
die die Raschheit des Denkens und Wollens beeinträchtigt
und die leichte und sofortige Ausführung des Gewollten
hindert.

ß) Ins J enseits hinüber begleiten die Seele ihre Tugenden
und Laster. Diese begründen auch nach dem Tode die Schönheit

oder Häßlichkeit der Seele, sowie ihren Anspruch auf
Lohn oder Strafe.

Öonl. III 8 (p. 79s.) heißt es: § 1. „Wir müssen uns
also beeilen daß auch unser innerer Mensch den Reichtum

an Lastern ganz von sich werfe Dieser Reichtum,

der unserem Leib und unserer Seele beständig (iu-
giter) anhaftet, ist so recht eigentlich unser Eigentum und
wird uns, wenn wir ihn nicht in diesem Leibesleben noch
wegwerfen auch nach dem Tode unaufhörlich
begleiten. Denn wie die Tugenden, welche wir in dieser
Lebenszeit erworben haben ihren Liebhaber auch
nachdem Ende dieses Lebens schön und strahlend

machen, so senden die Laster den Geist
gleichsam mit häßlichen Farben geschwärzt und
befleckt in jenen Aufenthalt... §3... Das also
sind unsere eigentlichen Reichtümer, die nicht einmal der
Tod von der Seele wird scheiden können."

In Kap. 10, § 1 derselben Conl. III (p. 81) wird nochmals

wiederholt: „Nihil enim, ut dixi, nostrum est, nisi hoc



206 Die Psychologie des Johannes Cassianus

tantum, quod corde possessum atque animae nostras eohaerens
a nemine potest prorsus auferri."

Es wird an diesen Stellen nicht ausdrücklich
hervorgehoben, ob auch die tugendhafte bzw. lasterhafte
Neigung und Gesinnung mit hinüberwandert in die Ewigkeit
oder ob nur die Folgen der Tugenden und Laster unsere
Begleiter ins andere Leben sind, nämlich die Schönheit und
Häßlichkeit der Seele sowie ihr Anspruch auf Lohn und
Strafe. — Der Schönheitsglanz der tugendhaften und die
Häßlichkeit der in Laster verstrickten Seele nach dem Tode
wird mit besonders lebhaften Farben geschildert1. Die Phantasie

Cassians mag da an der Vorstellung von der Körperlichkeit
der Seele eine Stütze gefunden haben.
2. Der Lohn der Guten ist das Himmelreich2 (regnum

coelorum), die Strafe der Bösen das unerträgliche Höllenfeuer

und ewige Glut (intolerandi gehennae ignes et aeternus
ardor3).

Es gibt aber auch eine Reinigung nachdemTode.
In Conl. VII wird unter anderen die Frage erörtert, warum
manchmal Gerechte in die Gewalt des Teufels überliefert
werden. Kap. 25, § 2 (p. 203s.) heißt es: „Übrigens wissen
wir, daß auch heilige Männer für die geringsten Vergehen
ihrem Körper nach dem Satan oder großen Krankheiten
hingegeben worden seien. Da die göttliche Güte nicht duldet,
daß in ihnen das geringste Mal oder Fleckchen an jenem
Tage des Gerichtes gefunden werde, so brennt sie allen
Schmutz ihres Herzens in der Gegenwart aus, um sie zur
Ewigkeit zulassen zu können, ohne daß sie einer
reinigenden Strafe bedürfen (nulla indigentes poenali
purgatione)."

Und Kap. 28 derselben Oonl. (p. 207) fährt fort: „Diese
beiden Stücke müssen wir fest glauben: 1. daß ohne Gottes
Zulassung überhaupt niemand (von den Dämonen) versucht
wird; 2. daß alles nur von dem liebevollsten Vater
zu unserem Nutzen verfügt wird und daß also jene
gedemütigt werden, damit sie beim Austritt aus dieser "Welt
entweder ganz rein (purgatiores) zum anderen Leben gelangen
oder doch mit leichterer Strafe gezüchtigt werden,

1 Vgl. auch den § 2 der zitierten Stelle Conl. III 8, p. 79 s.
2 Vgl. z. B. Conl. III 9, § 1, p. 80 et passim.
3 1. c., § 3 et passim.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 207

da sie, wie der Apostel sagt1, in der Gegenwart dem Satan
•übergeben wurden damit der Geist heil werde am Tage
unseres Herrn Jesu Christi."

Die Ewigkeit des Endzustandes wird in den zitierten
Stellen und auch sonst, zumeist in Anlehnung an Aussprüche
der Heiligen Schrift, als eine Selbstverständlichkeit behandelt.

Der Fortbestand der ewigen Glückseligkeit (und
der Beharrlichkeit im Guten nach dem Tode) ist bei Menschen
wie bei Engeln nicht etwas natürlicherweise Unverlierbares,
sondern ihre Unverlierbarkeit ist ein Gnadengeschenk Gottes.
Inst. XII 4 (p. 208s.) wird die pelagianische Selbstzuversicht
mit jener Luzifers verglichen, der auch auf die Macht seines
freien "Willens vertraute „per illam (sc. liberi arbitrii facul-
tatem) credens affluenter sibimet omnia subpeditari, quae ad
consummationem virtutum vel perennitatem summae
beatitudinis pertinent". (§ 2.)

d) Die Seelenteile
Es ist mit das interessanteste Ergebnis der Untersuchung

über Cassians Psychologie, daß wir in seinen Schriften die
platonische Dreiteilung der Seele wiederfinden. Cassian legt
auch diese Lehre seinen ägyptischen Gewährsmännern in den
Mund. Tatsächlich muß sie bei den ägyptischen Weisen
verbreitet gewesen sein. In den Schriften des Evagrius von
Pontus, die so viel enge Berührungen mit Cassians Schrift-
stellerei haben, findet sich gerade dieser Lehrpunkt mit
auffallendster Übereinstimmung wieder2.

In der Cassianschen Conl. XXIY tritt Vater Abraham
•als Vertreter der platonischen Seelenteile auf. Die Situation
ist folgende: Germanus und Cassian sind vom Heimweh be-'
fallen. Sie möchten Gott auch ferner in der Einsamkeit
dienen, aber irgendwo in der Nähe der Ihrigen. Dem Vater
Abraham legen sie ihre Zweifel vor. Nach einer prinzipiellen
Belehrung über die Wahl des Ortes für ein zurückgezogenes
Leben und über die dem Anachoreten. von der Einsamkeit
und von Seiten der Welt drohenden Gefahren, erklärt ihnen

1 I Cor. 5S.
2 Evagrius, Cap. practic. ad Anatol. c. 13ss. (Migne PG. 40

col. 1224 D ss Vgl. die Einleitung zu der Nilus dem Sinaiten
zugeschriebenen Schrift: De vitiis, quae oppositae sunt virtutibus c. lss.
(Migne PG. 79, col. 1139), worin die Achtlasterlehre ausdrücklich auf
Vätertradition zurückgeführt wird.



208 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Abraham die Verschiedenartigkeit seelischer Anfechtungen
überhaupt und damit auch ihren jetzigen Zustand:

Conl. XXIV 15—17 (p. 690 ss.)1.

Cap. 15, § 1. „Omnium vitiorum unus fons atque princi-
piumest, secundumvero partis illius, vel ut ita dixerim
membri, quod in anima fuerit vitiatum diversa vo-
cabula passionum corruptionumque sortitur." So könne ja
auch bei den körperlichen Krankheiten die Krankheitsursache
dieselbe sein und doch würden verschiedene Arten von Krankheiten

unterschieden je nach der Verschiedenheit der
befallenen Glieder.;, § 3 (p. 691). „Eodem modo de visibilibus
ad invisibilia transeuntes animae nostrae partibus
atque ut ita dixerim membris vim cuiusque vitii messe
credamus. quam cum sapientissimi quique tripertitae de-
finiunt esse virtutis, necesse est, ut aut Aoycxôv, id est ra-
tionabile, aut tivfiixov, id est irascibile, aut km{)f)p.rjTixöv, id
est concupiscibile eius aliquo conrumpatur incursu. Cum ergo
aliquem ex his adfectiblis vis noxiae obsederit passionis, pro
illius corruptione etiam vitio nomen inponitur.

§ 4. Nam si rationabilem eius partem vitiorum
pestis infecerit, cenodoxiae, elationis, invidiae, superbiae,
praesumptionis, contentionis, haereseos vitia procreabit. si
irascibilem vulneraverit seilsum, furorem, inpatientiam,
tristitiam, acediam, pusillanimitatem crudelitatemque partu-
riet. si concupiscibilem corruperit p ortionem, gastri-
margiam, fornicationem, filargy.riam, avaritiam et desideria
noxia generabit.

C. 16. Et idcirco si fontem vitii huius (nämlich des
übermäßigen Heimwehs und der Meinung, sie würden daheim,
den Seelen mehr nützen können)... vultis agnoscere,
rationabilem mentis vestrae atque animae portionem
noveritis esse corruptam, ex qua vel praesumptionum vel
cenodoxiae soient vitia pullulare. proinde hoc primum
vobis ut ita dixerim membrum rectae discretionis iu-
dicio et humilitatis virtute curandum est...

C. 17, § 1 (p. 692). Adhibete ergo huic membro ve-
parti animae vestrae, quam specialiter diximus vulnera-
tam, verae humilitatis medelam: quae (wohl pars amimae nicht.

1 Wegen der Wichtigkeit der verwendeten Termini wird lateinisch
zitiert.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 209*

humilitas, vgl. § 2)'quoniam ceteris animae virtutibus in
vobis, quantum apparet, infirmior est, necesse est, ut diabolicae
infestationi prima subcumbat." §2. Wie die körperliche Krankheit

gerade die schwächsten Körperteile zuerst angreift, um
dadurch auch die übrigen Teile zu gefährden, „ita et ani-
mam uniuscuiusque nostrum, flaute quodammodo pestilenti
halitu vitiorum, illa maxime passione necesse est adtemptari,
in qua t e n e r i o r atque infirmior eius portio validis inimici
non tarn fortiter resistit. inpulsibus. § 3 (p. 693). Sic
Balaam populum dei posse decipi. collegit, dans consilium,
ut eis laquei tenderentur, non dubitans, eos oblata copia
feminarum fornicationis ruina protinus conlapsuros, quia
concupiscibiles animi eorum partes sciebat esse cor-
ruptas, ita unumquemque nostrum nequitiae spiritales .„
pertemptant, illis praecipue adfectibus animae insi-
diosos laqueos praestruentes, quibus earn senserint aegro-
tare, ut v. g. cum viderint rationabiles animae nostrae
partes esse vitiatas, illo nos ordine decipere moliantur, quo
Achab a Syris deceptum scriptura commémorât1...
§ 5 si ve cum spiritus inmundus dicit2 : ,Egrediar et ero Spiritus

mendax in ore omniumprophetarum eius', per rätionabilem
proculdubio adfectum laqueos deceptionis intendit.

Quod etiam de domino nostro idem spiritus opinatus,.
cum in his eum tribus animae temptasset adfectibus, in
quibus omne hominum genus noverat eaptivari, nihil.
profecit. § 6 (p. 694). Nam concupiscibilem mentis
eius adgressus est partem dicens: ,dic, ut lapides isti panes
fiant3', ir a s ci b il em, cum eum ad expetendam praesentis
saeculi potestatem et regna mundi huius instigare conatus
est, rationabilem, cum ait : ,si filius dei es, mitte te deorsum'.
in quibus nihil.. profecit, quia nihil repperit in eo
esse vitiatum. unde et nulla pars animae eius insidiis
adtemptata consensit".

1. Was in diesem längeren Zitat schon rein äußerlich/
am Ausdruck sofort auffällt, ist die Verwendung der griechischen

Termini Xoyixbv, itopixov, STtiduprjTLxbv. Diese griechischen

Termini sind ein Beweis, daß die „Unterredungen"
mit den Vätern nicht bloße äußere Einkleidung der aszeti-

1 III Reg. 20,. b.

: III Reg. 22,,.



210 Die Psychologie des Johannes Cassianus

sehen Unterweisungen sind, sondern daß seine Lehre wirklich
orientalischen Überlieferungen entstammt1.

2. Vernunft, Mut und Begierde werden als Teile (partes,
portiones) der Seele bezeichnet; daneben kommen folgende
Ausdrücke durchaus synonym vor: virtutes (c. 15, 3; 17, 1);
adfectus (15, 3; 17, 3; 17, 5 zweimal); sensus (15, 4).

Bemerkenswert ist, daß Cassian, so oft er den mehr
grobsinnlichen Ausdruck membrum gebraucht, ein „ut ita
dixerim" voranstellt (15, 1; 15, 3; 16). Nur ein einzigesmal,
o. 17, 1, läßt er das „sozusagen" aus; dafür ergänzt er durch
ein weniger starkes Synonym: „huic membro vel parti
animas vestrae".

Der Ausdruck pars findet sich neunmal, portio dreimal,
sensus einmal, virtus zweimal, adfectus viermal, membrum
viermal, Auffallenderweise wird der Ausdruck adfectus
häufig (dreimal) gerade im letzten Teile der Ausführungen
gebraucht.

Ich glaube, daß angesichts dieser etwas vorsichtig
tastenden Ausdrucksweise der Schluß nicht unberechtigt ist,
Cassian habe den Eindruck vermeiden wollen, als ob die
Seelenvermögen Vernunft, Mut und Begierde an Seelenteile
im Sinne von körperlichen Gliedern gebunden wären. Er
knüpft vielmehr an die in den Kreisen seiner Gewährsmänner
übliche Terminologie (fiépy) an, denkt aber an drei
Grundvermögen^virtutes) der einen ungeteilten Seele; sie verhalten
sich zueinander wie drei verschiedene Sinne (sensus) oder
drei Richtungen des Strebens (adfectus).

3. Der vernünftige Seelen teil (rationabilis pars,
Xoyixov) ist das principale cordis nostri der Seele2). Er
wird von Cassian auch mens, griechisch voDe genannt. So
ausdrücklich Conl. VII 4, § 2 (p. 183): „voöc itaque, id est
mens detxi'vjyroc xat noloxiv/jzoç definitur, i. e. semper mobilis
et multum mobilis; ferner Inst. VIII 10 (p, 157 s.). Die
Vernunft wird dort als jene Sonne bezeichnet, die nach den
Worten der Heiligen Schrift3 über unserem Zorne nicht unter-

1 Die Verwendung griechischer Termini ist auch sonst sehr
häufig. Vgl. z. B. die Einteilung der heiligen Wissenschaft Conl. XIV,
oder die Namen der acht Hauptlaster in den Inst, und Conl. V.

2 Cor bedeutet Seele. Doch ist zu beachten, daß die Stoiker das
tfyeij.ovixôv principale) [iégos rfjç Tpv%ijç in die xagôia verlegten. Vgl.
Arnim, Stoicorum veterum fragmenta II. Lipsiae, Teubner 1903, p. 227 ss.

3 Eph. 4J6, Cassian zitiert aber eine andere Stelle.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 211

gehen soll : qui (sc. sol)... peccatoribus illisque, qui iras-
euntur, ocoidere dicifcurin medio die1.. vel cette secundum
tropicum sensum mens, i. e. vooç sive ratio, quae pro eo,
quod omnes cordis cogitationes discretionesque perlustret,
sol merito nuncupatur." Durch den Zorn wird dieses principale

cordis verfinstert: (Inst. VIII 22, p. 165)2.
Auch Gonl. XX 9, § 4 (p. 567) versteht Cassian unter

„principale cordis" den voôç. Es heißt dort: „Inpossibile nam-
que est, mentem bonis cogitationibus inmorari, cum principale

cordis ad turpes atque terrenos intuitis fuerit involutum."
Es handelt sich um die Erinnerung (recordatio) an sündhafte
Handlungen des früheren Lebens und um unreine Gedanken
(cogitationes turpes) auch ohne Wohlgefallen an ihnen ; das
•sind aber Tätigkeiten, die dem voûç angehören8.

4. Uber das Verhältnis der beiden niederen Seelenteile

zum Xoyixov soheint mir eine Stelle der Conlationes
•{Conl. IV 10, § 3—c. 12, p. 104 s.) Aufschluß zu geben.

Cassian gibt dort eine Exegese zu Gal. 517 : ,6uro enim
concupiscit adversus spiritum, Spiritus vero adversus carnem'. Der
Ausdruck „carou, so führt er aus, bedeute in der Heiligen
Schrift bald den ganzen Menschen schlechthin, z. B. wenn
gesagt werde: ,Und das Wort ist Ideisch getvorden'. Bald wieder
bedeute er den sün dhaft en Menschen. Hier könne keine
von beiden Bedeutungen gemeint sein: c. 10, 3: „Neque
enim de rebus substantialibus loquitur, sed de actu-
alibus, quae in uno eodemque vel paritervel singillatim
cum quadam temporis vicissetudine luctantur.

C. 11, § 1. „Deshalb müssen wir hier unter Fleisch nicht
den Menschen, d. i. die Substanz des Menschen (hominis
substantiam), sondern den Willen des Fleisches und seine
argen Begierden verstehen (voluntatem carnis et desi-
deria pessima), wie wir auch unter Geist (spiritus) nicht
irgendeine Substanz (rem substantialem), sondern die guten
und geistigen Begierden der Seele zu verstehen haben.
§2 Da also beides Begehren, nämlich des Fleisches und
des Geistes, in einem und demselben Menschen ist, so gibt
es täglich einen inneren Krieg, indem die Begierlichkeit des
Fleisches (concupiscentia carnis), die jählings zum

1 Am. 89,
2 Vgl. hiezu Inst. VIII 10, p. 158 lin. 4 ss.
3 Vgl. unten IIa.



212 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Laster drängt, sich an den Lüsten erfreut, die zum ruhigen
Genuß der Gegenwart gehören. Dieser nun widerstrebt die
Begierde des Geistes (concupiscentia spiritus) und
verlangt so vollständig geistigen Strebungen nachzuhängen,
daß sie selbst die notwendigen Bedürfnisse des Leibes
ausschließen möchte, voll Verlangen, sich jenen beständig so
sehr hinzugeben, daß sie der Gebrechlichkeit des Leibes
durchaus keine Sorge angedeihen lassen möchte." In der
Mitte zwischen beiden, von beiden bewegt und angezogen,,
steht der Wille, der frei seine Entscheidung trifft.

Es ist ein Leichtes, in der zitierten Stelle die
concupiscentia carnis mit der enc&uuia zu identifizieren. Weniger
leicht ist die Indentifizierung der concupiscentia spiritus mit,
dem voöc und die Identifizierung des Willens, der „weder
Freude an der Schändlichkeit der Laster hat, noch die
Leiden der Tugenden liebt1", mit dem ïïufxôc, obwohl die
Schilderung des Seelenkampfes sehr an Plato erinnert, der
gerade diesen Seelenkampf zum Ausgangspunktseiner Seelenteilung

nimmt, und obwohl der an dieser Stelle behandelte-
tepor voluntatis sehr verwandt, wenn nicht identisch mit-
der acedia ist2, die in Conl. XXIV 15 ausdrücklich als Krankheit

des flufidç erscheint.
5. Wie dem immer sein mag3, jedenfalls sieht sich Cas-

sian keineswegs veranlaßt, zur Erklärung des Seelenkampfes,
mehrere substantiell verschiedene Wesen anzunehmen, er
erklärt ihn ausdrücklich aus der Tatsache verschiedener
aktueller Zustände an einem und demselben menschlichen
Wesen. Sollte das nicht ein Fingerzeig sein, wie wir die
animae partes et „ut ita dixerim" membra aufzufassen haben,
die so oft auch als adfectus, virtutes bezeichnet werden4?

Auch die stoischen Philosophen sprachen bald von
lj.éf>v] bald von duv(/.pei<: der Seele; die Einheitlichkeit ihres
Wesens wollten sie jedenfalls gewahrt wissen. So besonders
Poseidonios von Apamea, der ja auch die platonische
Dreiteilung mit der stoischen Lehre verband.
~

MDoM IV 12, § 1, p. 106.
3 Vgl. Inst. X 4 ss., insbesondere c. 6.
3 Wir werden auf diese Frage unten II o. 2 näher eingehen.
* Conl. IV 19 (p. 112) wird von drei Zuständen (status)

derselben Seele gesprochen: status carnalis. animalis und spiritalis. Doch
lißt sich diese Stelle deshalb für unsere Erwägungen nicht heranziehen,,
weil eine Identifizierung dieser Zustände mit den „Seelenteilen" nicht
recht möglich ist.



Zur Erkenntnistheorie des Duns Scotus '213

So erscheint es mir wahrscheinlich, daß Cassian unter
den Seelenteilen drei verschiedene Grundvermögen der Seele
versteht. Allerdings bleibt angesichts der Lehre von der
Körperlichkeit der Seelennatur immerhin die Möglichkeit
offen, daß er die verschiedenen Vermögen an verschiedene
Teile des einen Seelenleibes verteilt.

Endlich wäre es möglich, daß Cassian zu einer ganz
klaren Auffassung in dieser schwierigen Frage sich nicht
durchgerungen hat. (Fortsetzung folgt)

ZUR ERKENNTNISTHEORIE DES DUNS SCOTUS
Von Dr. ANTON MICHELITSCH

P. Parthenius Minges 0. F. M. in München
veröffentlicht im „Philosophischen Jahrbuch" (81, 1, 1918,
52—74) den Aufsatz „Zur Erkenntnislehre des Duns Scotus",
der nach seiner geschichtlichen Seite dankenswert ist, aber
leider in einen Angriff auf die Prinzipien der Erkenntnis-
lehre des hl. Thomas ausmündet. Scotus' Einwände gegen
diese sind schon längst gelöst von Capreolus (f 1444)
im Werke: Defensiones theologiae divi Thomae Aquinatis.
Neue Ausgabe von Paban und Pègues, Tour 1900—1908
7 Bde., 4».

1. Bezüglich der Aktivität und Passivität des
Verstandes rennt Scotus offene Türen ein, wenn er beweisen
will, daß ihm heben der passiven Abhängigkeit vom
G-egenstande auch aktive Lebenstätigkeit in der Bildung
der Urteile zukomme. Licet enim intellectus se habeat ut
materia in genere intelligibilium, non tarnen in genere
entium, sagt Capreolus (I. Sent. d. 3 q. 3 a. 2 C, § 1.,
vol. I, p. 209 b).

2. Bezüglich der direkten Erkenntnis des Einzeldinges
gehen mehrere Gründe, die Scotus gegen Thomas vorbringt,
daneben, während die anderen nichts beweisen. Thomas
lehrt nicht, daß der Verstand nur das Allgemeine und
nicht auch (durch Reflexion) das Einzelne erkenne. Scotus
bemüht sich also umsonst, zu beweisen, daß der Verstand
auch das Einzelne erkenne: das leugnet niemand (vgl.
Capreolus, I. Sent. d. 35 q. 2 a, 15 § 3 II, C § 3, II ;

II, 379, 380, 389—391).
3. Mit nichtigen Gründen bekämpft Scotus Thomas'

Lehre über das natürliche Erkennen der vom Körper ge-


	Die Psychologie des Johannes Cassianus

