Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Die Psychologie des Johannes Cassianus
Autor: Wrzo, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Psychologie des Johannes Cassianus 181

Die beiden Glaubensarten besagen den einen und denselben
theologischen Glauben, den einen habitus fidei, Aber dieser
eine Glaube und habitus stimmt dem Glaubensinhalte, je
nach der Art, wie dieser vorgelegt und erkannt wird, in
‘verschiedener Weise zu.,

(Fortsetzung folgt)

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr, LUDWIG WRZOL

Einleitende Fragen

I. Cassians Leben und Schriften

Was wir von Cassians Leben wissen, verdanken wir zumeist
<den Nachrichten des Presbyters Gennadius von Marseille' und ge-
legentlichen Notizen in Cassians eigenen Schriften. Kurz zusammen-
gestellt ist das Material bei Bardenhewer® und bei M. Petschenig im
I. Kapitel der Prolegomena zur Neuausgabe der Werke Cassians im
Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum?®

Johannes Cassianus ist um 860 n. Chr. als Sprof} einer begiiterten
und gebildeten Familie geboren. Wo seine Wiege gestanden, kann
nicht mit Sicherheit angegeben werden. Geunnadius, der nur wenige
Jahrzehnte nach dem Verfasser der Conlationes in Marseille lebte, also
jedenfalls gut informiert sein konnte, nennt ihn natione Scytha®.
Bardenhewer folgt darum den meisten Neueren, wenn er in den Neu-
auflagen seiner Patrologie mit Merkle® die Dobrudscha-als seine Heimat
annimmt, wihrend Petschenig sich bemiiht hatte, aus inneren Griinden
nachzuweisen, dafi nur Siidgallien sein Vateriand gewesen sein kann.
Namentlich hatte Petschenig auf die vorziigliche Beherrschung der
lateinischen Sprache durch Cassian hingewiesen.

Mit seinem Freunde Germanus verbringt Johannes als junger
Mann mehrere Jahre im Kloster zu Bethlehem und lernt die Ein-
richtungen der orientalischen Klgster niher kennen. Ein siebenjihriger
Aufenthalt in Agypten und der persénliche Verkehr mit den beriihmte-
‘sten Anachoreten dieses Landes vervollstindigt seine aszetische Aus-
bildung nach Theorie und Praxis.

Bald nach 400 finden wir ibhn in Konstantinopel, wo er von
-Johannes Chrysostomus zum Diakon geweiht wird, dann in Rom als
Abgesandten des konstantinopolitanischen Klerus in der Sache des
hl. Chryso-tomus. Dort diirfte er zum Priester geweiht worden sein.

' Gennad., De script. eccles. cap. 61, Migne PL.. 58, col. 1094,

2 0. Bardenhewer, Patrologie, Freib, i, B. 1910, 44?’&.

* CSEL XVII, Vindob. 1888, p. I—-XIV.

* Gennad, De script eccles., c. 61.

* A. Hoch, Zur Heimat des Joh. Cassianus, Theol, Qu. Schr. 1900,
p. 43—64, hatte fur Syrien plidiert. Gegen ihn S. Merkle, Cassian
kein Syrer, ebendort p. 419—441,



182 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Die Jahre von etwa 415 bis an sein Lebensende verbringt er-
zu Marseille, wo er zwel von ihm gegriindete Kloster leitet und sich
nebenbei mit schriftstellerischen Arbeiten beschittigt, Kr stirbt in
héchstem Awvsehen um 435.

Cassian gilt als der Vater des Semipelagianismus, war sich je-
doch seines Gegensatzes zur orthodoxen Lehre nicht bewufit',

Seine echten Schriften sind:

1. Die zwolf Blicher ,de institutis coenobiorum et deocto-
principalium vitiorum remediis.“ In den ersten vier Biichern
schildert er die Finrichtungen der Kloster in Paldstina und Agypten.
Im vierten Buche, welches von der Aufnahme und Leitung der Novizen
handelt, itherwiegt bereits der aszetisch-erbauliche Tail bedeutend den
historisch-beschreibenden. Die folgenden acht Biicker enthalten asze-
tische Unterweisungen tiber die acht Hauptlaster, die der vollkommene-
Monch ablegen miisse. Die Instituta sind in den Jahren von ungefihr
419—426 abgefalit worden.

- 2. Als Fortsetzung hiezu war das zweite Werk Cassians die-
sConlationes XXIV* gedacht. Sie enthalten ohne Ausnahme asze-
tische Unterweisungen in Form von , Unterredungen mit den Vitern®,
d. h. hervorragenden #gyptischen Anachoreten. Der Verfasser selbgt
erklirt, er wolle darin den Monchen, nachdem er in den Instituta ihre-
sufdere Lebensordnung beschrieben habe, den Weg zur inneren Voll-
kommenheit weisen®. Die Abtassung der ,Unterredungen* fiillt in die-
Jahre 419—429. :

3. Auf Bitten des romischen Archidiakons Leo, des spiteren
grofien Papstes, verfafite endlich Cassian in den Jahren 423—431 die
sieben Biicher yde incarnatione DominicontraNestorium® dog-
matischen Inhaltes. Dieses Werk enthélt kein psychologisches Material..

Die aszetischen Werke Cassians fanden die weiteste Verbreitung.
Petschenig hat gefunden, dafi es kaum ein altes Kloster gebe, das nicht
ein Manuskript hitvon besifle oder besessen hidtte. Dagegen gibt es.
von der Schrift ,de incarnatione Domini® nur sieben Handschriften®.

» II. Behandlung psychologischer Fragen in Cassians Schriften

Ein aszetisches Buch will Wegweiser auf dem Wege-
zur sittlichen Vollkommenheit sein. Dafl nun aszetische
Schriftsteller, wollten sie Regeln nicht blof aufstellen,.
sondern auch begriinden, ihre Lehren jederzeit auf reicher
psychologischer Beobachtung aufbauen mufiten, ist von
vornherein klar. Das haben schon die stoischen Weisen ein-
gesehent und es miifite eine interessante Arbeit sein, dem
literarischen Zusammenhange zwischen den Anféngen der

! Vgl. hiezu Alex. Hoch, Lehre des Joh, Cassianus von Natur:
und Gnade. Freib i. B. 1895, p, 1184t

* Conl. Praef. § b, CSEL. XIII, p. 4.

* Prolegomena CSEL., XVII, p. XIII.

* Vgl. P, Rabbow, Antike Schriften tiber Seelenheilung und
Seelenleitung, aufihre Quellen untersucht, I. Die Therapie des Zornes..
Leipzig-Berlin, Teubner 1914.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 183

christlichen Aszetik und der heidnischen Apatheialehre nach-
zugehen, Cassian gibt sich von der Notwendigkeit psycho-
logischer Begriindung seiner aszetischen Unterweisungen
genau Rechenschaft. Seine Schriften sind geradezu beherrscht.
von der psychologischen Methode.

Wiederholt spricht.er es aus, dafl zur wirksamen Be-
kimpfung der Leidenschaften und Laster, die Kenntnis ihrer
Natur notwendig sei. So heiflt es Inst. XII 4, § 21: K Niemals.
kann ein Gebrechen geheilt, noch ein Mittel gegen eine Krank-
heit gefunden werden, wenn man nicht vorher durch eine
scharfsinnige Untersuchung ihren Ursprung und ihre Ur-
sachen aufzufinden sucht?.* Ahnlich lifit er in Conl, XXIV 148
den lernbegierigen Giermanus zum Abte Abraham sagen:
»Dein Vortrag hat uns... den Irrtum unserer Gedanken
aufgedeckt. Nun wiinschen wir aber deren Ursache und
Heilungsweise gleichfalls zu erkennen und méchten dariiber
belehrt werden, woher uns denn die Tduschung gekommen
1st, Denn es ist wohl keinem zweifelbaft, dafl nur derjenige
die entsprechenden Heilmittel gegen Krankheiten anwenden
konne, welcher den Ursprung der Krankheit zuvor bestimmt.
hat“s,

Die Mittel zur Erwerbung solchen Wissens sind nun
einerseits praktische Erfahrung, anderseits Belehrung. In
der Vorrede zu den Instituta’ sagt Cassian, es falle ihm
schwer, jetzt, da er so lange schon fern von den Vitern weile,
alles das wiederzugeben, was er bei ihnen gesehen und ge-
hort habe, zumal die Gebriauche der Viter in ihrem Grund
und Wesen sich nicht durch blofle Verstandesiiberlegung:
erkennen oder durch blole Worte lehren oder lernen lieRen.
Alles beruhe vielmehr allein auf der Erfahrung und Ubung
(experientia usuque) und kdnne nur auf Grund praktischer
Erfahrung gelehrt, aber auch nur von jemand, der das Ge-
horte praktisch zu {iben sich abmiiht, verstanden werden.

' CSEL, XVII, p. 208. Im folgenden wird nicht mehr der Band
der Wiener Kirchenviiterausgabe, sondern nur die Seite zitiert werden.

? Bei der Ubersetzung der l'extstellen beniitzte ich die deutsche.
Ausgabe von Ant. Abt: Simtl. Schriften des ehrw. Johannes Cassianus
aus dem Urtexte tibersetzt., (Thalhofer, Biblioth. der Kirchenviter)
2 Bde, Kempten, Kosel 1877—79. Doch mufite der Abtsche Text hie.
und da gedndert werden. ‘

* CSEL. XIII, p. 690. ) '

* Vgl, auch Inst. IV 82 (p. 7L); Conl. III 5, § 2 (p. 69).

* Inst. Praef.,, § 4—5 (p. b).



184 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Allerdings miisse hiufige Unterredung und Besprechung
(conlatione iugi discussa) dieser Dinge mit Ménnern, die der
geistlichen Wissenschaft kundig sind, hmzukommen “das
Grelernte miisse gleichsam ins reine gebracht werden (pohta)
sonst entschwinde es nur zu leicht dem Gedéchtnisse.

Inst. V 2, § 1 (p. 82) begriindet er die Notwendigkeit
der Unterweisung iiber die acht Hauptsiinden mit den
Worten: ,So bekannt jedermann die Ursachen dieser Leiden-
schaften sind, wenn sie uns durch Unterweisung der Vor-
gesetzten aufgedeckt worden sind: so unbekannt sind sie
allen vor der Belehrung, obwohl wir alle von ihrer Ver-
wiistung heimgesucht werden und sie allen Menschen inne-
‘wohnen, ¢

In Conl. XIV spricht dann Cassian eigens von der
heiligen Wissenschaft. Die Vorbedingung der ,theoretischen
Wissenschaft“, die in dem Schauen der gotthohen Dinge
und in dem Versta.ndmsse der heiligen Schriften besteht,
ist die nach sittlicher Reinigung strebende mpaxzuy oder
actualis sciential. Die erste Stufe dieser praktischen Weis-
heit besteht nun darin, ,da’ die Naturaller Laster und
die Art ihrer Heilung erkannt werde; die zweite, dafi die
Ordnung der Tugenden so unterschieden und unsere
Seele in der Tugendvollkommenheit so gebildet werde, daf}
sie ihnen nicht wie gezwungen diene, sondern sich an ihnen
wie an seinem naturgemiflen Gute erfreue“s,

Diesen Grundsitzen entsprechend, sucht Cassian stets
auf Grund reicher psychologischer Erfahrung zu zeigen, wie
die einzelnen Leidenschaften mit der menschlichen Natur
zusammenhéngen und wie sie einander gegenseitig beein-
flussen, die Mittel zur Erwerbung der entgegengesetzten
Tugenden werden stets psychologisch begriindet und ihre
Anwendung den verschiedenen Seelenzustinden angepafit.

Was wir darum bei Cassian an psychologischem Material
finden, das ist vor allem reiches Beobachtungsmaterial
iiber die verschiedensten Seelenzustdnde, namentlich iiber
die Leidenschaften und Affekte und ihre Auflerungen.

An einzelnen Stellen, ja in ganzen Kapiteln nimmt er

aber auch Anlaf, sich iber metaphysische Fragen zu
verbreiten. So wird in der L. Conl. (,iiber die Bestimmung

' Conl. XIV 8 (p. 404); 1, § 3 (p. 899).
* Conl. XIV 3, § 1, p. 399,



Die Psychologie des Johannes Cassianus 185

and den Endzweck des Moénches“) von dem ewigen Lohn
and im Anschluf3 daran vom Fortleben der Seele nach dem
Tode gesprochen?, Die Conl. IV, deren Gegenstand die Niitz-
lichkeit der Konkupiszenzund der Seelenkémpfe bildet, gibt
interessante Aufschliisse tiber das Verhéltnis zwischen Leib
und Seele2, Conl. VII und VIII belehren uns iiber die An-
fechtungen der bdsen Geister und bieten im Zusammenhange
damit eine konsequent /durchgefuhrte Pneumatologie und
ausfithrliche Aufschliisse’ iber die Natur des Greistigen und
der Seelet. Mannigfache Anlésse werden zu psychologischen
Exkursen beniitzt: Conl. VIII 26 (p. 244s.) nimmt z. B.
-Cassian Stellung zur Generatianismus- und Kreatianismus-
frage bei Erklérung der Stelle Joh. 8,, ,,dt¢ (6 dwdforos) ebarys
éoti xai & maryp adrod®. In Conl. XXIV, 15 (p. 690) spricht er
von der Einteilung der Laster und entwickelt dabei die
platonische Dreiteilung der Seele. Die berithmte semipelagia-
nische Conl. XIII (,,uber die gottliche Gmadenhilfe“) gibt
Anlaff zur Darlegung seines Indeterminismus.

Wir kénnten die Beispiele mehren. Uberall wiederholt
sich dieselbe Erscheinung: Ziel der Cassianschen Schrift-
stellerei ist und bleibt die aszetische Unterweisung; als
Mittel dient ihm mnebst reicher Beniitzung der He1hgen
Schrift psychologische Untersuchung.

Cassians Psychologie
I. Der Seele Wesen

o) Diekdrperliche Natur der geschaffenen Geister
und der Menschenseele

Wenn es giilte, die Psychologie eines modernen Schrift-
stellers darzustellen, dann miifite wohl an erster Stelle die
Frage beantwortet werden, ob dieser Schriftsteller eine vom
Leibe verschiedene substanzielle Seele tiberhaupt annehme,
und wie er ihre Existenz beweise., Kine solche Frage bei
Cassian stellen, hiefle seine psychologischen Anschauungen
von vornherein in eine falsche Beleuchtung riicken. Nirgends
wird dieses Problem, das erst eine spitere hyperkritische
Zeit geboren hat, auch nur fliichtig gestreift. Die Emstenz

' Conl. I 14, p. 28,
* Vgl. z. B. ¢. 13—14, p. 109.
* Vgl. z. B. Conl. VII 13, p. 192s.

Divus Thomas V. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XX XII.) 13



186 Die Psychologie des Johannes Cassianus

eines eigenen, vom Leibe verschiedenen seelischen Prinzips:
im Menschen ist iiberall vorausgesetzt, nirgends wird sie
eigens begriindet. Es ist eine Selbstverstindlichkeit, dafl die
Seele der vorziiglichere Teil im Menschen ist; sie, illud quod
in nobis est principale!, nicht das verwesliche Fleisch ist
jene substantia, jene pretiosior pars von uns, wodurch wir
zum Tempel des Heiligen Geistes werden®.

Aus jedem Buche der Cassianschen Schriften konnten
wir duflerst zahlreiche Stellen anfithren, wo er, wie in dem
angefithrten Beispiele, immer wieder zwischen der pars car-
nalis und pars spiritalis 1n uns, zwischen cor, anima oder
spiritus und zwischen caro als zwischen wesentlichen Gegen-
sitzen unterscheidet. Wie scharf stellt er z. B. Conl. VIII 25,
§ 1ss. (p. 245), die utraque substantia i. e. carnis et animae ein-
ander gegeniiber!

Eine Frage nach der Existenz der Seele gibt es also-
fiir Cassian nicht.

Um so mehr interessiert es uns, wie er sich die Natur
jener substantia denkt, zu deren Bezeichnung er bald die
Ausdriicke anima, mens, bald wieder spiritus, cor, animus.
verwendet. Wir sind hierin nicht auf Kombinationen an-
gewiesen., Cassian belehrt uns wiederholt und ausdriicklich:
Die Menschenseele ist stofflicher Natur. Sie
besteht aus einem feinen unsichtbaren, alles
Grobsinnliche mit Leichtigkeit durchdringen-
den, aber nichtsdestoweniger korperlichen Stoffe.

Nur Gott allein ist ein reiner, unstofflicher und nicht.
. zusammengesetzter Geist. Wenn es sich um den géttlichen
Greist handelt, so sei es blasphemisch, sich ihn mit Hénden
und Fiilen und Gliedern des Leibes vorzustellen, da er doch
,durch die unfehlbare Stimme der Heiligen Schrift als un-
sichtbar, unaussprechlich, unbegreiflich, unvorstellbar, ein-
fach und nicht zusammengesetzt bezeichnet wirds“, Er

! Inst. VI 2, p. 116.

2 Inst. V 21, § 4, p. 99: nihil nobis proderit carnalis adflictio
pretiosiore parte pollutis, per eam scilicet substantiam delinquentibus-
nobis, qua efficimur habitaculum spiritus sancti (sc. per animam),

* Tost. VIII 4, § 1, p. 163: ,invisibilis, ineffabilis, inconprehensi-
bilis, inaestimabilis, simplex et inconpositus.” Vgl. Conl. X 3, § 8, p. 288:.
»nec posse in illam immensam .., maiestatem aliquid huiusmodi cadere,
quod humana conpositione valeat ac similitudine circumseribi, quippe
quae incorporea et inconposita simplexque natura sit, quaeque sicut.
oculis deprehendi ita mente non valeat aestimari®. '



Die Psychologie des Johannes Cassianus, - 187

allein ist iiberall  zu gleicher Zeit ganz* gegenwirtig?, so
daB er auch die geistigen Wesen durchdringen kann,

Nicht so die geschaffenen Gteister, weder die vor dieser
sichtbaren Welt? geschaffenen Kngel und die von ihrer
urspriinglichen Gtiite herabgesunkenen Démonen* noch die
Menschenseelen.

Die Natur der Menschenseelen ist dieselbe wie die
Engelnatur. Die Menschenseele ist ein Geist, spiritus, gerade-
so wie die Engel Geister sind: ,Est inter eos (sc. inter
spiritus [angelos, daemones] et ammas) sicut inter homines
quaedem substantiae similitudo atque cognatio, siquidem
definitio, quae de natura animae desumitur, etiam
1llorum substantiae similiter coaptaturs.®

Ohne Korper sind nun, so fithrt Cassian aus, die Engel
nicht, Die Gottheit allein ist unkorperlich und einfach.
Darum konnen sie einander auch nicht durchdringen. Der
subtile Stoff des Geistwesens kann zwar das Grobkérperliche
durchdringen und es sich so zu eigen machen, dafy man
nicht mehr unterscheiden kann, was von dem vom Démon
besessenen Koérper und was vom Démon ausgehe®, nicht aber
wird die Seele durchdrungen und in Besitz genommen.
Nur auf Grund jener Wesensverwandtschaft kénnen geistige
Wesen durch #uflere Einwirkung, wie sie ja auch zwischen
Koérper und Korper besteht, auf eine unsinnliche Weise
(insensibiliter) miteinander sich verbinden (coniugari) und’
einander beeinflussen: ,Altrinsecus vero eos sibi inseri vel
uniri, ita ut capax alter alterius esse possit, omnimodis
1npossﬂolle est. hoc namque solummodo deitati, quae sola
lncorporea simplexque natura est, rect1391me tribuitur?,«

Ahnliche Erklérungen finden sich in derselben Con-
latio auch sonst in dhnlichem Zusammenhang; so c. 7, § 1,
p. 192, am deutlichsten aber c. 13, wo ausdriicklich auch
der aér subtilis unter die gelstlgen Naturen gezahlt wird,
Ks sei gestattet, dieses Kapitel, da es die Hauptstelle fiir

! C. Nest. I b, § 6, p. 243.
. * Conl. VII 15 8 2, p. 192
55 ¥ Ante condltlonem huius visibilis creaturae. (Conl. VIII 7 81,
p. 222,)
* Conl, VIII 7, § 1, p. 222; c. 6 ibid.; 25, § 4, p. 246 u. sonst,
% Conl. VII 10 191
® Vgl. Conl. VII 9 191.
? Conl. VII 10, p. 191



188 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Cassians Lehre von der Natur der Seele enthilt, im Wort-
laute hieher zu setzen.

Der Zusammenhang ist folgender: Es wird — wie in
dem oben zitierten c¢. 10 — die Mdoglichkeit erdrtert, ob die
bosen Geister in die Seele eindringen und sich ihrer als
Werkzeug bedienen konnten. Cassians Freund Germanus
glaubt dies annehmen zu miissen, da die Besessenen ihren
natiirlichen Seelenzustand verlieren und die. Gemiitsbe-
wegungen und Neigungen (adfectus) der Dimonen an-
nehmen, so dafl ihre Worte, Gebidrden und Willensgufierun-
gen nicht mehr die eigenen, sondern die der Ddmonen sind?.
Abt Serenus sucht nun diese Zustdnde aus der Einwirkung
des Diamons auf den Korper des Besessenen zu erkliren
(cap. 12).

Cap. 13 (p. 192) heifdt es nun: ,Nec enim, si crassae
huic solidaeque materiae, id est carni, spiritus admiscetur,
quod fieri facillime potest, idcirco et animae, quae itidem
spiritus est, ita uniri posse creditur, nt eam quoque simi-
liter sua natura reddat capacem. quod soli est possibile trini-
tati, quae sic universae intellectualis naturae efficitur pene-
tratrix, ut non solum circumplecti eam atque ambire, sed
etiam inlabi ei et velut incorporea corpori possit infundi.
licet enim pronuntiemus, nonnullas esse spiritales naturas,
ut sunt angeli, archangeli ceteraeque virtutes ipsa quoque
anima nostra vel certe aér iste subtilis, tamen incorporeae
nullatenus aestimandae sunt. habent enim secundum se (= in
der ihnen, d. h. ihrer Natur eigentiimlichen Weise2) corpus,
quo subsistunt (in dem sie bestehen), licet multo tenuius,
quam nostra corpora, secundum apostoli sententiam ita di-
centis: et corpora caclestia et corpora terrestria®; et iterum:
seminatur corpus animale, surgit corpus spiritalet.

Quibus manifeste colligitur, nihil esse corporeum, nisi
deum solum et ideirco ipsi tantummodo posse penetrabiles
omnes spiritales atque intellectuales esse substantias, eo
quod solus et totus et ubique et in omnibus sit, ita ut et
cogitationes et internos motus atque adyta (das Verborgene)

! Conl. VII 11, p. 191.

? Vgl. Conl. XXIII 4, § 1, p. 644: cum utique hos omnes (sc. ar-
bores, thesauros, homines, servos) secundum se bonos esse non dubium
sit, si respiciamus ad bonitatem dei, nullus eorum pronuntiabitur bonus.

* 1 Cor. 165,,.

*1. e 16,,.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 189

mentis universa inspiciat atque perlustret. de ipso siquidem
solo pronuntiavit beatus apostolus dicens: wivus est enim
sermo dei et efficax . . . et pertingens usque ad divisiones animae et
spiritus . . “1 usf. | .

Zur niheren Charakteristik der Auffassung Cassians
tiber das Wesen des Geistigen diene noch folgendes:

1. Es ist beachtenswert, dafi Cassian mit einem ge-
wissen Nachdrucke immer wieder die Unkérperlichkeit Gottes
betont. Das ist nur aus einem polemischen Interesse erklir-
lich, Er will diesen Lehrpunkt vor gewissen anthropomor-
phitischen Ansichten sicherstellen. Auf diese Weise erhalten
wir einen Fingerzeig iiber den Ursprung seiner materiali-
stischen Seelenlehre: die dgyptischen Kloster waren ein Herd
der materialistischen Auffassung vom Wesen des Geistigen
itberhaupt. Es war den #gyptischen Monchen schwer, sich
ein Wesen rein geistig, ohne irgendeinen, wenn auch noch
so luftigen Leib, ,quo subsistant®, vorzustellen. Sokrates?
und Sozomenos? wissen zu erzéhlen, welche Aufregung der
gegen die anthropomorphitische Hiresie gerichtete Osterbriefs
Bischof Theophils von Alexandrien (vom Jahre 399) bei den
dgyptischen Monchen hervorrief. Auch Cassian berichtet
dariiber, und zwar als Augenzeuge’: Die Ménche waren zum
groBten Teile schwer gelirgert und beschlossen sogar ponti-
ficem velut haeresi gravissima depravatum ... ab universo
fraternitatis corpore detestandum, quod scilicet inpugnare
scripturae sanctae sententiam videretur, negans omnipoten-
tem deum humanae figurae conpositione formatum, cum ad
eius imaginem creatum Adam scriptura manifestatissime
testaretur®, | | \

In der szytischen Wiiste beschlossen die Presbyter,
den Brief in ihren Konventen nicht verlesen zu lassen, mit
einziger Ausnahme des Abtes Pafnutius. Ein alter Monch,
Serapion, ein Mann von grofler Heiligkeit und geiibt in
Jeglicher Abtotung, lief3 sich auch von Pafnutius nicht iiber-
zeugen. — Nie sei so etwas gelehrt worden. — Erst als ein

VHobn & i
? Sokrates, hist. eccl, VI 7, Migne PG. 67, col. 684 ss.
* Sozom, hist, eccl. VIII 11, Migne PG. 67, col. 1544,
' * Die Ostersendschreiben wurden versendet peracto Epiphaniorum
die. Vgl. Cass. Conl, X 2, p. 286.
* Conl. X 2ss,, p. 286 ss.
*Le. 2 §2 p 280



190 Die Psychologie des Johannes Cassianus

junger, gelehrter Diakon aus Kappadokien kam und von dem
Glauben der §stlichen Kirchen Zeugnis ablegte und diesen
Glauben beredt und durch viele Beispiele der Heiligen
Schrift begriindete, gab Serapion sich gefangen, aber unter
bitteren Trinen. ,Heu me miserum¢, so rief er aus, ,tule-
runt a me deum meum, et quem nunc teneam, non habeo,
vel quem adorem aut interpellem, iam nesciol.*

Gegen diese unrichtigen Vorstellungen in der Gottes-
lebre des 4. und 5. Jahrhunderts sind auch jene wiederholten
Feststellungen der Einfachkeit und reinen Geistigkeit Gottes
gerichtet. In der Pneumatologie und Psychologie dagegen
hilt Cassian durchaus an der grobsinnlichen Anschauung
der dgyptischen Monche fest. Nirgends habe ich den leisesten
Zweifel an den Lehren gefunden, die er diesbeziiglich seinen
agyptischen Gewihrsménnern in den Mund legt oder viel-
leicht tatséchlich aus ibrem Munde vernommen hat. Er ist
hierin ein Kind seiner Umgebung geworden, genau so wie
ein Makarius der Agypter2 (f um 390%) oder ein Evagrius
von Pontus* (lebte in der dgyptischen Wiiste seit etwa 382,
1 3999).

2. Conl. VII 13, § 1 wird der aér subtilis zu den
naturae spiritales gezahlt Aér bedeutet Luft: Inst. Praef.
§ 9 (p. 7) heifit es: pro aérum asperitate (Klima). Ahnlich
Inst. I 10 (p. 1B) und Inst. IV 11 (p. 64): aérum temperies,
Die Luft dient als Beispiel des Leeren, Nichtigen, Ungreif-
baren: Conl. XIV 138, § 3 (p. 41b): aério odore allquld

percipere = etwas nur ungenau kennen lernen, nur einen
,Dunst* von etwas erhalten. Conl. XXIV 4, § '3 (p. 679):
adria inanitas — der luftige Raum.

Die Diémonen werden nun als aériae potestates, aériae
naturae bezeichnet. So wird z. B. Conl. V 16, § 6 (p. 143)
die grofle Zahl und Stérke der biosen Gewalten, mit denen
wir nach dem Apostelworte Eph. 6,, zu kampfen haben,
damit begriindet, dafl ihnen eine geistige und luftige Natur
(spiritalis atque aéria substantia) verliehen sei. Den Aus-
druck aériae potestates finden wir auch Conl. VIII 12, § 1

‘1 ¢ 38, §4, p 289,

* Hom. 4 9. M1gne PG, 34, col. 480. Vgl. Stoffels, Makar. d.
Ag. auf den Pfaden der Stoa. Theol. Qu. Schr. 1910, 92, Jg, p. 94 ff.

* Bardenhewer, Patrologie. Frbg. i. B. 1910’ P 22L.

¢ Cap. pract. ad Anatol. c. 66, Migne PG. 40, col. 1240 C.

*Bardenhewer, a, a. 0., p. 222,



Die Psychologie des Johannes Cassianus 191

{p. 228). Conl. VIII 21, § 6 (p. 239) nennt aérios daemonas,
Conl. XVIII 16, § 2 (p. b26) spricht von aérii hostis in-
sidiae.

Die Démonenleiber, somit auch die Seelenleiber sind
also luftartig. Doch ist sicher nicht die grobe Luft gemeint,
sondern eine viel feinere, dtherische Luft. Cassian spricht
Ja vom aér iste subfilis, betont die Leichtigkeit, mit der sie
die grobe Materie durchdringen kénnen (s. ob., p. 188), hebt
hervor, dafl man den Geist nicht berithren konne?, dafi die
bosen Geister nicht mit Weibern fleischlichen, also grob-
sinnlichen Verkehr pflegen konnen®. |
, Die Seelenleiber werden jedenfalls wie die Démonen-
leiber nach Art der Menschenleiber mit Haupt, Rumpf und
Gliedmaflen vorgestellt. Zu verweisen wire diesbeziiglich
-auf die bereits zitierte Schilderung der anthropomorphischen
Gottesvorstellung (ob., p. 189), ferner auf folgende Stelle, die
uns einen weiteren Kinblick in die #gyptische Pneumato-
logie gestattet: Conl. VIII 12 (p. 227s.) heiflt es: ,Tanta
vero spirituum densitate constipatur aér iste, qui inter caelum
terramque diffunditur, in quo non ‘quieti otiosique pervoli-
tant, ut satis utiliter humanis aspectibus eos providentia
divina subtraxerit. Aut enim terrore concursus eorum
(pschauerliches Anstiirmen.* Abt) vel horore vultuum, in
quos se pro voluntate sua, cum libitum fuerit, transformant
atque convertunt, intolerabili formidine homines conster-
merentur .., aut certe nequiores cotidie redderentur exemplis
eorum iugibus et imitatione vitiati, et per hoc inter ho-
mines et inmundas atque adrias potestates fieret noxia quae-
dam familiaritas..., quia haec flagitia, quae nunc inter
‘homines admittuntur, vel parietum saeptis vel locorum inter-
vallo et quadam verecundiae confusione celantur. quae si
-aperta iugiter visione conspicerent, ad maiorem furoris in-
citarentur insaniam, nullo scilicet interveniente temporis
puncto, quo ab istis sceleribus eas cernerent desinentes,
quippe quas nulla lassitudo carnalis... ac sollici-

' C. Nest. V 6, § 6, CSEL. XVII, p. 810: Quod erat a pa'_inczpio
(se. Verbum), hoc manus nostrae palpaverunt (I Jo. 1,-,): non quia pal-
pari per se spiritus posset, sed... Ahnlich vom Appstel _Thomas.
‘C. Nest. III 15, § 5, p. 281: Non ego incorporalia tenui nec intracta-
bilia temptavi, non spiritum manu tetigi. Obwohl es sich an diesen
Stellen um die Berithrung Gottes handelt, so argumentiert doch Cas-
sian ganz allgemein aus der Unmdglichkeit, einen Geist zu berithren.

* Conl. VIII 21, p. 236.



192 Die Psychologie des Johannes Cassianus

tudo cotidiani victus.. a coeptis intentionibus nonnumguam.
cessare conpellunt®,

Die Dimonen bewohnen danach den Raum zwischen
Himmel und Erde, kénnen ihre Gestalt nach Belieben &ndern,
ihr feiner Leib verspiirt keine Ermiidung und bedarf keiner
Nahrung.

Vom gottlichen Geiste unterscheiden sich die geschaffe-
nen Geister auch durch ihre Verinderlichkeit. Unverander-
lich ist Gott allein. Beweis hiefiir ist der Siindenfall eines
Teiles der Engel. ,Deshalb diirfen wir auch jenen keine
unverinderliche Natur zuschreiben, die ihre anerschaffene.
Seligkeit bewahrten. Denn es ist etwas anderes, von un-
verénderlicher Natur sein, und etwas anderes, durch Tugend-
eifer ... sich nicht &ndern. Was immer némlich durch Fleifl
erworben oder bewahrt wird, das kann auch durch Nach-
lassigkeit verloren gehen?2¥,

b)) Das Verhiltnis der Seele zum Leibe. Sitz
der Seele

1. Die #therische Natur ermoglicht es der Seele, die
schwere Materie des Korpers zu durchdringen. Cassian denkt
sich die Sache offenbar so, dafi dabei eine Teilung des feinen
Seelenleibes nicht stattfindet. Er stellt ja diese Durchdringung
jener Undurchdringlichkeit gegeniiber, die dem groben Stoff
gegeniiber einem anderen groben Stoff eigentiimlich ist, und
die auch den Seelenleib gegeniiber einem Dimonenleib aus-
zeichnet 2,

‘Wiéhrend es dem Geiste unmaglich ist, sich mit einem:
anderen Geiste (der Seele) so zu verbinden (admisceri), ut
eam quoque similiter (sc. animam genau so wie den Korper)
suae naturae reddat capacem? vermag die Seele
durch innige Durchdrmgung des Leibes sich mit ihm zu
einer Natur zu vereinigen; oder genauer gesagt: die Ver-
einigung ist so vollkommen, dafl der Leib teilnimmt
an der Natar der Seele.

2. Daf} die (eine) Seele dem Leib jeglichesLeben
verleiht, ist eine stillschweigende Voraussetzung der Cassian-
schen Psychologie. Ausdriicklich wird gelehrt, dafi der Leib-
nur auf Grund der Vereinigung mit der Seele (participatione)

' Conl. VI 16, § 1—2, p. 175.

2 . ob., p. 186
® Conl, VII 18, § 1, p. 192,




Die Psychologie des Johannes Cassianus 193

empfindend werde, da ja der Stoff des Fleisches an sich
stomm und empfindungslos sei: ,quae (sc. anima), omnem
rationis vim in se continens, etiam mutam atque insensibilem
materiam carnis participatione sui facit esse sensibilem 1.

3. Die Seele durchdringt nicht blofi bestimmte Teile,
sondern den ganzen Leib. Nirgends fand ich eine Stelle, die.
von einem besonderen Sitz der Seele sprédche. Wohl aber
scheint fiir einzelne psychische Tétigkeiten und Krifte ein
besonderer Sitz im Leibe angenommen zu werden.,

Conl, VII 12, § 2 (p. 192), wird der Zustand der Be-
sessenheit dadurch erkléart, dafl der bdse Feind sich zwar
nicht der Seele, wohl aber jener Korperteile beméchtige,
an die die Seelenkrdfte gebunden sind: ,nec enim per ali-
quam animae deminutionem sed per corporis debilitatem
hoc (die Besessenheit) evenire manifesta ratione deprehen--
ditur, cum scilicet in illis membris, in quibus vigor
animae continetur, inmundus spiritus 1n31dens .. In-
tellectuales eius obruit atque intercipit sensus.“

Als Sitz der Begierden und niederen Leidenschaften
wird der Korper bezeichnet?. Das ist wohl so zu verstehen,.
daf’ die eigentliche Quelle der niederen Strebungen nicht:
die Seele, sondern der Leib ist, wihrend die Seele an ihnen
nur teilnimmts, Zu beachten wire jedoch Conl. VIII 21, § 1
(p. 286), wo ausgefithrt wird, dafl die Ddmonen grofie Freude.
an der Unzucht haben: ... ,cum praesertim constet, eos
libidinum sordibus admodum delectari, quas procul dubio per
semet ipsos exercere quam per homines mallent, si id ullo
modo posset inpleri“. Offenbar hat Cassian die Frage nicht:
ganz durchdacht. — Sitz der geschlechtlichen Begierde sind.
die (teschlechtsorganet.

Als Sitz der hoheren Seelentitigkeiten (des Vorstellens,.
des Denkens) gilt offenbar die Brust, niherhin das Herz.
Zwar wird dies nirgends ausdriicklich gelehrt, aber es:
wiederholen sich solche Wendungen, wie: Gtedanken des.
Herzens, der Wille des Herzens u. dgl. ,Cor* und ,pectus“

' Conl. T 14, § 8, p. 24.

?Inst. I 7, p. 18: habltus pellis caprinae significat, mortificata.
omni petulantia carnahum passionum . (non debere) quicquam petul-.
cum vel calidum iuventutis ac moblhtatls antiquae in eorumcorpore.
residere. Vgl Inst. V 2, § 2, p. 82.

® Vgl. Conl, V 4, § 4, p. 128.

“Inst. I 11, § 2—8, p. 16 s.



194 Die Psychologie des Johannes Cassianus

gelten geradezu als Synonyma der Seele; die hiheren Seelen-
krafte (Erinnerung, Denken) werden als ﬂI:arlm':lpa,le cordis¥
bezeichnet!,

Es ist nun zwar moglich, dafl Cassmn, der ja keine
theoretische Psychologie, sondern aszetische Unterweisungen
geben will, sich nur populérer Redewendungen bedient ; ander-
seits fillt diese sténdige Wiederholung des terminus cor
doch auf, namentlich wenn man bedenkt, wie stark die sto-
ische Denkweise, die sich in diesem Punkte an Aristoteles
anlehnte, auf die zeitgendssische Popularphilosophie und ins-
sondere auf die Weisen der #gyptischen Wiiste einge-
gewirkt hat?2,

c) DiezEntstehung der Seele und ihr Fortleben
nach dem Tode

1. Die Entstehung der Seele

Fiir Cassians Auffassung von der Entstehungswmse
der Menschenseelen kommt vor allem die achte Conlatio
in Betracht. Sie handelt wie die siebente iiber die unreinen
Greister und verbreitet sich {iber den Ursprung ihrer Bosheit
und iber ihr Verhéltnis zu den Menschen.

Wir erfahren darin, dafl alle geistigen Wesen
von Gott erschaffen sind, die Engel vor der Erschaffung
der iibrigen Welt; dafl die Sevelennicht wieder Seelen
zeugen kénnen, dafd also Gott allein der Vater,
d. h, Schépter der Seele sei, Zu Gott kehre denn auch
der unsterbliche Geist nach der Auflésung des sterblichen
Fleisches zuriick.

1. Cassians Grenosse Germanus stellt an den Abt Serenus
-die Frage, woher die grofSe Mannigfaltigkeit und Verschieden-
heit der dem Menschen feindlichen Gewalten stamme, Miisse
man glauben, dal Gott sie erschaffen habe, dafl also ihre
Bosheit und ihre Rangordnung in Gott ihren Ursprung
habe ?3

Serenus antwortet: Gott hat nichts erschaffen, was
seinem Wesen nach bose wiret. ,Kein Glaubiger bezweifelt,

! Conl. XX 9, § 4, p. 667, Vgl. unt, p. 211.

* Vgl Stoffels Makarlus d. Ag auf den Pfaden der Stoa. Theol.
Qua. Schr. 1910, 92, Jg p. 881L

* Conl, VIII 2, p. 218.

“l e 6, p. 222,



Die Psychologie des Johannes Cassianus 195

dafl Gott vor Grundlegung dieser sichtbaren Schépfung
geistige und himmlische Krifte geschaffen hat, die gerade
dafiir, dafd sie wuBlten, wie sie durch die Giite des Schipfers
aus dem Nichts zu einer so herrlichen Seligkeit hervor-
gebracht seien, .., unaufhérlich seinem Lobpreis obliegen
sollten, Denn wir durf.en nicht glauben, dafl Gott erst mit
der Griindung dieser Welt den Anfang im Schaffen und
Wirken gemacht hat, als sei er in jenen fritheren und un-
zihligen Jahrhunderten aller Vorsorge (providentia) und
Tatighkeit ledig gewesen und als miifite- man glauben, er
habe niemand gehabt, dem er die Wohltaten seiner Giite
hétte spenden konnen. Das hiefle von jener unermeflichen
und unbegreiflichen Majestit sehr niedrig und ungeziemend
-denken?!, da doch der Herr selbst von jenen Michten sagt:
Da die Sterne gemacht wurdenallzumal, lobten
mich laut alle meine Engel2 ... Also vor jenem
Zeitbeginn, der von Moses gesetzt erd hat Gott ohne
Zweifel alle jene Michte und hlmmllsehen Krifte er-
schaffen 3.“

2. In cap. 20 derselben Conl. VIII wird von Grermanus
in Ankniipfung an Gen. 6, die Frage aufgeworfen, 1. ob
-die gefallenen KEngel mit "Menschen fleischlich verkehren
konnen, und 2. (in Ankniipfung an Joh. 8,,) wer unter dem,
Vater des Teufels zu verstehen sei.

Auf die erste Frage antwortet Serenus folgendermafien ¢:
»Man darf durchaus nicht glauben, dafl geistige Wesen (spiri-
tales naturas) mit Frauen fleischlich sich verbinden k&nnen,
Wenn das jemals buchstéablich hitte geschehen konnen, warum
'sollte es nicht auch ,]etat noch wenigstens hie und da vor-
kommen . ., ? Steht ja doch zumal fest, dafl jene an dem
Schmutz der Liste sich sehr ergbtzen ., .“

Wichtiger ist fiir uns das cap. 20, wo auf die zweite
Fraga eingegangen wird, Gtermanus hatte die Stelle Joh. 8,,
wquia (diabolus) mendax est et pater eius‘ so aufgefaflt, als ob
8le bedeutete: der Teufel ist selbst ein Liigner, ebenso wie
sein Vater. Serenus antwortets:

! Vgl. Origen., de princip. I11I b, 8 (Migne PG. 11, col, 327):
»Otiosam enim et immobilem dicere natmam Dei impium est smml
et absurdum, vel putare, quod bonitas a.hqua.ndo bene non fecerll:

* Job, 88, (LXX).

* Conl. VIII 7, p. 222.

‘1 e 21, §1,p.‘)36

* Conl. VIII 2b, p. 244 ss.



196 Die Psychologie des Johannes Cassianus

»lllud vero, quod vos de diabolo moverat, . . . satis ab-
surdum est hoc vel leviter opinari, ut enim paulo ante dixi-
mus, spiritus spiritum non generat?, sicut ne ani-
mam quidem potest anima procreare, licet concre-
tionem carnis non dubitemus humano semine coalescere, ita.
de utraque substantia, 1. e. carnis et animae, quae cui adscri-
batur auctori, apostolo manifestius distinguente : deinde patres,
inquit, carnis nostrae habuimus eruditores et reverebamur : non multo-
magis subiciemur patri’ spirituum et vivemus?® (§ 2) Quid hac
divisione clarius potuit definire, ut carnis quidem nostrae-
patres homines pronuntiaret, animarum vero deum
solum esse patrem constanter exprimeret? quamquam:
et in ipsa corporis huius concretione ministerium tantummodo
sit hominibus adscribendum, summa vero conditionis deo om~
nium creatori, dicente David: manus tuae fecerunt me et plas-
maverunt me®. .. (§ 3) FEcclesiastes vero utrinsque substantiae
naturam atque originem (examinatione ortus atque initii, ex.
quo videlicet unaquaeque processit et consideratione finis, ad
quem unaquaeque contendit,) satis evidenter ac proprie colli<
gens pariterque de huius corporis atque animae separatione
disceptans ita disseruit: priusquam convertatur pulvis in terram,
sicut fuit, et spiritus revertutur ad deum, qui dedit eum*. quid
apertius dici potuit, quam ut materiam carnis, quam pulverem.
nominavit, quia de hominis semine sumit exordium eiusque
videtur ministerio seminari, velut e terra sumptam iterum.
reverti pronuntiaret ad terram, spiritum vero, qui non.
per conmixtionem sexus utriusque generatur,
sed peculiariter a deo tribuitur, ad auctorem suum redire
signaret. (§ 4) Quod etiam per illam dei insufflationem, qua.
Adam prlmltus animavit, evidenter expr1m1tur, itaque his.
testimoniis manifeste colhglmus patrem spirituum diei nemi-
nem posse, nisi deum solum, qui eos ex nihilo, cum
voluerit, facit, homines vero carnis nostrae patres tantum-
modo nominari, igitur et diabolus secundum hoc, quod vel
spiritus vel angelus vel bonus creatus est, patrem neminem-
habuit, nisi deum conditorem suum. qui... de proprio ne-

! ,paulo ante“ (cap. 21) hatte es sich nur um die Moglichkeit des.
Verkehres zwischen bosen Geistern und menschlichen Weibern ge-
handelt und nur diese Moglichkeit war verneint worden.

* Hebr. 12,.
* Ps. 11873.
¢ Ecel. 12, (LXX).



Die Psychologie des Johannes Cassianus 197

quitiae thesauro mendacium proferens ... pater mendacii
factus est®, '

3, Die zitierte Stelle enthélt in wiinschenswertester
Klarheit folgende Feststellungen:

a) Es ist unmoglich, dafl ein Geist durch Zeugung aus
-einem anderen entstehe. ,Spiritus spiritum non generat* (§ 1).

b) Daher konnte sich Gott zur Bildung des Leibes der
Dienstleistung des menschlichen Samens bedienen, die geistige
Seele geht unmittelbar aus seiner Vaterhand hervor. Sie wird
aus dem Nichts geschaffen. |

Die Begriindung dieser Sitze ist keine philosophische,
sondern eine theologische, Cassian beruft sich auf Hebr. 12,
‘wo die Erzeuger des menschlichen Leibes dem Vater der
Greister gegeniibergestellt werden, und auf &hnlich lautende
Stellen.

Neben die Schriftargumente tritt allerdings das Axiom :
:spiritus spiritum non generat. Hieftir wird aber keine néhere
Begriindung angegeben. Denn in c. 21 (p. 236), worauf Cassian
zuriickverweist, war nur festgestellt worden, daf} ein fleisch-
licher Verkehr der Geister mit menschlichen Weibern un-
moglich ist. Die Gregenwart kenne ja keinen Fall, wo solches
geschehen wire; und doch heifle es in der Heiligen Schrift:
» Was ist das, was geschehen ist? Eben das, was wieder geschehen
wird: und es gibt nichts Neues unter der Sonnel,“ Wenn sich
also Cassian in c. 25 trotzdem auf die Ausfithrungen des c, 21
beruft, so kann das nur daher rithren, weil er den tieferen
Grund fiir die Unmdoglichkeit des fleischlichen Verkehres von
Dimonen mit Weibern in dem spiritus spiritum non generat sieht.

¢) Uber die Zeit, wann Gott den einzelnen Menschen-
seelen das Dasein verleiht, finden wir bei Cassian keine An-
gaben. Conl. VIII 7, § 1 (p. 222) heifdt es von den reinen
Geistern, dal sie vor dem Anfang der sichtbaren Schopfung
aus dem Nichts erschaffen worden sind. Von der Menschen-
Seele 1st dort nicht die Rede, Vielmehr diirften wir nicht
fehlgehen, wenn wir annehmen, dafl nach Cassians Uber-
zeugung jede einzelne Seele eigens erst ftir ihren Korper
geschaffen werde. Beruft er sich doch zur Begriindung des
Satzes,daB die Kindesseele nicht aus den Elternseelen stamme,
auf das Beispiel der Erschaffung Adams: so wie Gott dem
Adam eine Seele durch Einhauchung verliehen habe, so

' Ecel. 1

9—10'



198 Die Psychologie des Johannes Cassianus

werde auch die Seele des Kindes nicht durch Vermischung
der beiden Geschlechter gezeugt, sondern eigens von Gott
verliehen: ,peculiariter a deo tribuitur 1,

Auch der Satz: ,patrem spirituum dici peminem posse-
nisi deum solum, qui eos ex nihilo, cum voluerit, facit®,
konnte v1ellelcht in diesem Sinne gedeutet werden, wenn man
dem ,cum® einen temporalen Nebensinn gibt und die Priisens-
form des facit beachtet®.

2. Das Fortleben der Seele nach dem Tode

Ebenso unzweideutig, wie die Frage mnach der Ent-
stehung der Seele, wird von Cassian die Unsterblichkeits-
frage entschieden.

Die Seele kehrt nach dem Tode des Leibes zu Gott,
ihrem Schopfer zuriick. Heiit es doch in der Heiligen Schrift:
wLPriusquam convertatur pulvis in terram, sicut fuit, et spiritus
revertatur ad dewm, qui dedit ewm®, (Eccl. 12, [LXX]. Conl, VIIL
26, § 3. S. ob. p. 196.)

Unziéhlig sind die Hinweise auf ein jenseitiges Ziel
des menschlichen Lebens, auf eine Gliickseligkeit der Seele
nach dem Tode als das Ziel der Ménchsaszese. Ich nenne
nur die Stelle Conl. I 2—3 (p. 8), wo iiber Ziel (finis =
télos) und Bestimmung (destinatio = oxozds) des Monch-
tums ausdriicklich abgehandelt wird. Nachdem die Begriffe-

,Ziel* und ,Bestimmung¥ genau unterschieden und fixiert
werden sind, fragt Abt Moyses seine Zuhorer, welches nach
ihrer Memung wohl ,Ziel* und ,,Bestlmmung“ der Monchs-
aszese seien. Germanus und Cassian antworten : regnicoelo-
rum causa haec cuncta tolerari“ (c. 3, § 1). Dies stellt Moyses
dahin richtig: ,Itaque et viae nostrae finis quidem est re-
gnum dei... destinatio vero puritas cordis* (c. 4, § 3), ge-
mif dem Schriftwort Rom 6,,: ,habentes quidem fructum ve-
strum n sanctificatione, finem vero vitam aeternam® (c. 5, p. 11).

Die Haupﬁstelle iiber das Fortleben der Seele nach
dem Tode findet sich in derselben Conl. I, ¢. 14, In c. 13 war
vom Reiche Gottes und vom Reiche des Toufels gesprochen
worden. (Des nidheren wurde schon dort die immerwéahrende-
Freude, die bestindige Ruhe und das ewige Frohlocken der
seligen Geister im Himmel mit den Worten der Heiligen
Schrift geschildert.) C. 14 setzt dann fort:

' Conl. VIII 25, § 3—4, p. 246.
2l e, § 4.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 199

§ 1 (p. 21): ,Obwohl in diesen Kérper gebannt, soll
doch jeder Wlssen, dafl et jenem Reiche, jenem Gefolge
werde zugeteilt werden, dessen Teilnehmer "und Verehrer er
in diesem Leben gewesen ist, und soll nicht zweifeln, daf3
er auch im ewigen Leben (in illo perenni saeculo) dort Ge-
nosse sein werde, WO er es jetzt schon vorzog, Dlener und
Mltghed Zu sein .

§ 2: ;Wo aber das Reich Gottes ist, da hat man ohne
Ziweifel auch das ewige Leben (vita aeterna.), und wo das
Reich des Teufels ist, da ist ohne Zweifel Tod und Hélle
(mortem atque 1nfernum) .4 [Bs folgen Schriftstellen.]

§3 (p.22): ,...Es gibt also viele, die in diesem Leibe
lebend tot sind und... Gott nicht zu loben vermdgen, und
umgekehrt gibt es solche, die, obwohl tot dem Leibe nach,
Gott im Geiste preisen und loben nach der Stelle der Schrift:
Preiset den Herrn, ihr Geister und Seelen der Gerechten /1 und
Jeder Geist (omnis spiritus) lobpreise den Herrn !¢

§ 4: ,Und in der Apokalypse heif’t es, dafl die Seelen
der Gretdteten Gott nicht nur loben, sondern auch mit Bitten
dringens. Im Evangelium¢* sagt der Herr noch klarer zu den
Sadduzsern: ,Habt ihr nicht gelesen, was euch Gott gesagt hat:
Ich bin der Gott Abrahams und der Gott Isaaks und der Gott
Jakobs? Lr ist kein Gott der Toten, sondern der Lebendigen.‘ Denn
alle loben ihm.,.*“

Das Folgende zitieren wir besser im Originaltext:

,Nam quianec otiosae sint post separationem huius.
eorporls (sc. animae), neque nihil sentiant, etiam evangelii
parabola, quae de illo paupere Lazaro et d1v1te purpurato
proferturs,’ ostendit, quorum unus beatissimam sedem, 1i. e,
sinus Abrahas requlem promeretur, alius 111tolerab111 ardore
aeterni ignis exuritur.“

§6: ,Siautem et illud, quod dicitur ad latronem 6: ,hodie
Mecum eris in paradiso’ voluerimus intendere, quid aliud mani-
feste significat, quam perdurare in animabus non solum
Pristinos intellectus sed etiam vicissitudine illas
congrua pro meritorum actuumque suorum perfrui qua-

! Dan 8,

? Ps. 150

' Vgl Apoc 6
* Ms. 2231—33
> of. Le. L J.

* Le, 28,

9—10°



200 Die Psychologie des J'oha.nnes Cassianus

litate? hoc enim illi (sc. latroni) nequaquam Dominus
promisisset, si elus animam nosset post separationem carnis
vel privandam sensuvelinnihilum resolvendam,
Non enim caro eius in paradiso, sed anima erat ingressa
cum Christo.*

§ 6, p. 28: ,Vermeiden, ja mit allem Abscheu ver-
werfen mufl man die verkehrte Unterscheidung der Hiiretiker,
welche nicht glauben, dafl Christus an demselben Tage, an
welchem er in die Unterwelt stieg, auch im Paradiese sein
konnte und nun folgendermafien trennen: ,Wahrlich, sage ich
dir heute und dann fortfahren: ,du wirst bei mir im Paradiese
sein’. Danach wire dieses Versprechen nicht sofort nach
Ablaufdieses Lebens (statim post transitum vitae huius)
erfillt worden, sondern hétte erst nach Eintritt der Auf-
erstehung in Erfiillung gehen sollen. Sie begreifen nicht das
Wort, das der Herr schon vor dem Tage seiner Auferstehung
zU den Juden gesprochen hat: ... ,Niemand steigt in den Himmel,
awfler wer vom Himmel herabgestiegen ist, der Menschensohn, der
im Himmel i8t1.%

§ 7: ,Quibus manifeste probatur, animas defunctorum
non solum suis sensibus non privari, sed ne istis
quidem affectibus, i.e. spe et tristitia, gaudio ac metu
carere, et ex els quae sibiin illo generali examine reser-
vantur, quiddam eas iam incipere Ppraegustare, nec secundum

opinionem quorundam infidelinm innihilum easresolvi
post huius commorationis excessum, sed vivacius sub-
gistere, deique laudibus intentius inha.erere.“

Auf den Schriftbeweis folgt der Vernunftbeweis:

§ 8: ,Et revera, ut sequestratis paulisper {testimoniis
seripturarum de 1ipsius animae natura secundum mediocritatem
sensus mostri paucis aliqua disputemus, nonne ultra omnis
ineptiae non dicam fatuitatem sed insaniam est, vel leviter
suspwarl illam pretiosiorem hominis portionem, in qua etiam
imago dei secundum beatum apostolum ac similitudo consistit,
dep0s1ta hac qua retunditur in praesenti sarcina corporis,
insensibilem fieri, quae omnem rationis vim in
se continens etiam mutam atque insensibilem materiam
carnis participatione sui facit esse sensibilem, cum
utique consequens sit et hoc rationis ipsius ordo contineat,
ut exuta mens ista carnali, qua nunc hebetatur, pinguedine,

1Jo. 3, ®

13



Die Psychologie des Johannes Cassiaunus 201

intellectuales virtutes suas in melius reparetet
puriores eas ac subtiliores recipiat potius quam
amittat 2%

Aus dieser Stelle ergeben sich folgende Lehrpunkte:

1. Die Menschenseele 16st sich nach dem Tode des
Leibes nicht in das Nichts auf. (§ 5, § 7.)

2. Sie wird auch der Empfindung (sensus) und des bis-
herigen Denkens (pristinos intellectus) nicht beraubt (§ 5).
Sie soll ja Gott loben (§ 3, 4), soll die StBigkeit der Ruhe
in Abrahams Schof} verkosten oder aber die Pein des ewigen
Feuers empfinden (§ 4). Die Ausdriicke sensus, pristinos
intellectus (§ 5) bedeuten wohl die Gesamtheit der Erkennt-
nisvorgénge. Auf den Gegensatz des sinnlichen Empfindens
und geistigen Denkens kommt es an dieser Stelle nicht an.
Beide Ausdriicke wiren vielleicht am besten mit ,Bewufit-
sein“ wiederzugebenl, — Auch der Affekte, ndmlich der
Hoffnung und Furcht, der Traurigkeit und Freude sollen die
Seelen tihig bleiben und so insbesondere die Freuden oder
Schrecken des Schicksals vorausfiithlen, das ihnen nach dem
Jiingsten Gericht vorbehalten ist.

3. So ist also der Zustand der Seelen nach dem Tode
nicht nur nicht absolute Untitigkeit und Empfindungslosig-
keit (nec otiosae sint, neque nihil sentiant: § 4), sondern viel-
mehr ein erhdhtes Geistesleben (vivacius subsistere: § 7).

4, Dieses erhohte Leben wird darin bestehen, dafi die
-Seele nunmehr ohne das Hindernis des Fleisches ihre geistigen
Krifte (intellectuales virtutes) in vollkommener Weise be-
sitzen (und beniitzen) wird (in melius reparet), weil diese
Krifte schirfer, kriftiger (vgl. exuta mens... carnali, qua
nunc hebetatur, pinguedine) und verfeinert (subtiliores)
thr zur Verfiigung stehen werden (§ 8).

5. Die Belohnung bzw. Bestrafung der Seelen er-
folgt sofort nach dem Tode, nicht erst nach der kiinftigen
Auferstehung (§ 6): Allerdings scheint Cassian anzunehmen,
daf} sich nach dem Jiingsten Gericht der Gliickzustand der
Seelen noch #ndert (§ 7: animas ... spe et tristitia, gaudio
ac metu (non) carere et ex eis, quae sibi inillo generaliexamine
reservantur, quiddam eas iam incipere praegustare).

" A, Abt (in der Thalhoferschen ,Bibliothek der Kirchenviter®
(Joh. Cassian, Bd. 2, p. 806), tibersetzt pristinos intellectus mit ,friihere
Erkenntnisse*, Gegen diese Ubersetzung ist an und fiir sich nichts
‘¢inzuwenden.

Divus Thomas V. (Jalirbueh fiir Philosophie etc. XXXII.) 14



202 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Die Griinde fir diese Auffassung vom Schicksal und
dem Fortleben der Seele nach dem Tode sind teils theologische,
teils philosophische; theologische: eine Fiille von Schrift-
stellen wird zum Beweise herangezogen; philosophische:
sie beziehen sich lediglich auf den Fortbestand des Empfin-
dens und Denkens (der psychischen Tatigkeit) nach dem Tode
und werden unter ausdriicklicher Hervorhebung ihres Unter-
schiedes vom Schriftbeweise in § 8 angefiihrt:

Es wire toricht, ja Wahnsinn, auch nur leichthin zu
vermuten, dafl die Seele nach dem Tode jede Empfindung
verliere (1nsens1b11em fieri). Denn:

1. Sie ist der wertvollere Teil des Menschen; in ihr
ist seine Ebenbildlichkeit mit Gott begriindet. Dieser Grund
wird durch die Stilisierung als blofle Verstirkung des zweiten
eigentlichen Beweisgrundes gekennzeichnet.

2. Die Seele ist der alleinige Grund der Verniinftigkeit
und Empfindungskraft des Menschen.-(omnem rationis vim
in se continens; mutam atque insensibilem materian:). Durch
die Teilnahme an ihr wird sogar der unempfindliche Stoff
des Korpers empfindungsfahig (mutam atque insensibilem
materiam carnis participatione sui facit esse sensibilem), Was
Empfindungsfahigkeit mitzuteilen vermag, mufl um so mehr
selbst schon an und fiir sich Erkenntniskraft besitzen und
kann sie darum mit dem Tode nicht verlieren.

3. Der Korper ist nicht Bedingung der psychischen
Tatigkeiten, sondern ein Hindernis. Er stumpft die geistigen
Krifte (intellectuales virtutes) ab. Die Befreiung vom Korper
bedeutet also nicht den Tod der Seele (das Aufhéren der
psychischen Téatigkeiten), sondern vielmehr eine Vervoll-
kommnung und Verfeinerung des geistigen Liebens.

Es sei bemerkt, daf in diesen Beweisen nicht streng
geschieden wird zwischen Sinn und Vernunft. Wir werden
dariiber noch unten? eigens zu handeln haben, Dafl die Denk-
tatigkeit nach dem Tode deshalb maglich ist, weil sie von
der Mitwirkung eines korperlichen Organs unabhéngig ist,
ist eine selbstverstindliche Voraussetzung und wird nicht
eigens bewiesen (0 mn e m rationis vim in se continens), aufler
man wiirde das im Punkt 3 Angefiihrte als solchen Beweis
ansehen. Daf} die pinguedo des Fleisches, seine Beschwerung
mit Speise und Trank und die Vorherrschaft der fleischlichen

VI b, 4.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 203

Begierden das Denken erschwert und den Aufschwung der
Seele zu Gott hindert, ist allerdings ein ofs wiederholter und
durch mannigfache Erfahrung erhiirteter Satz in Cassians
Schriften. Aber auch dort wird zwischen Phantasietitigkeit
und eigentlichem Denken wenig geschieden.

Man konnte den Cassianschen Hauptbeweis (2) in etwa
folgende syllogistische Form bringen:

Was einem anderen Grund und Quelle der Empfindung
1st, kann selbst der Empfindung niemals (auch nicht nach der
Trennung von jenem anderen) entbehren.

Nun ist die Seele dem Leibe Grund und Quelle der
Empfindung.

Also kann sie diese durch die Trennung vom Leibe
nicht verlieren.

Es ist leicht einzusehen, dafl Cassian in dieser Form
zuviel beweist. Auch die Tierseele ist dem tierischen Leibe
Grund und Quelle der Empfindung, An der Unsterblichkeit
der Tierseele diirfte aber Cassian kaum festgehalten habent,

Das soeben behandelte Kap. 14 der Conl. I nannten wir
die Hauptstelle fiir Cassians Unsterblichkeitslehre. Er spricht
sich aber iiber den Zustand der Seelen nach dem Tode auch
sonst noch wiederholt aus. Seine Ansichten unterscheiden
sich nicht von der allgemeinen christlichen Glaubensiiber-
zeugung. Uber zwei Fragen erhalten wir noch Aufschlufl:
1. dariiber, was die Seele hier zuriicklalt und was sie mit hin-
iibernimmt; 2. iiber die Art und Dauer des Endzustandes.

1. @) Die Seele der Verstorbenen wird mit dem Tode
frei von den sinnlichen Begierden, die im Koérper ihre Quelle
hatten. Sehr charakteristisch fiir diese Liehre ist eine Stelle
in den Inst. VI 6 (p. 118s.), wo der Zustand einer keuschen
Seele mit dem der bereits beseligten Geister verglichen
wird, Vollstandige Freiheit von unreinen Anfechtungen, so
wird ausgefiihrt, sei das Werk einer besonderen gottlichen

! Zwar finden wir dartiber nichts in Cassians Schriften, Dagegen
findet sich in der Schrift .De ecclesiasticis dogmatibus“ des Gennadius
von Marseille, dessen literarischer und Lehrzusammenhang mit Cassian
keinem Zweifel unterliegt, ausditicklich folgender Lehrpunkt: c. 16
(Migne PL. B8, col. Y84): ,Solum hominem credimns habere animam
substantivam, quae exuta corpore vivit et sensus suos atque ingenia
vivaciter tenet ., . ¢. 17. Animalium vero animae non sunt substantivae,
sed cum carne ipsa carnis in nativitate nascuntur et cum carnis morte
finiuntur et moriuntur®, Zur literarischen Abléngigkeit des Gennadius
von Cassian vgl. z. B. ¢. 11—12 der genannten Schrift.

14%



204 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Gnade. ,Denn es bedeutet gewissermaflen ein Verlassen
des Fleisches... und ibersteigt die natiirliche Kraft,
wenn ein mit einem gebrechlichen F'leische Umkleideter den
Stachel des Fleisches nicht fithlt. Und darum ist es dem
Menschen unmdéglich, ... auf eigenen Fittichen zu einem so
erhabenen und himmlischen Lohne emporzufliegen .
Denn durch keine Tugend werden die fleischlichen Menschen
den geistigen Engel ... so sehr dhnlich, als durch das Ver-
dienst und die Gnade der Keuschheit, durch welche sie, noch
auf Erden weilend, nach dem Worte des Apostels? ihre
Wohnung im Himmel haben. Was den Heiligen nach
Ablegung dieser fleischlichen Verderbnis fiir dasJenseits
versprochen wird, das besitzen sie schon hier in ge-
brechlichem Fleische. ¢

Doch ist diese Freiheit von fleischlichen Anfechtungen
nicht so zu verstehen, als ob die Freiheit von der groben
Materie auch schon d1e vollige Unmoghchkelt fiir den Geist
bedeutete, an fleischlichen Lusten eine siindhatte Freude zu
haben. Die Damonen finden eine grofle Freude an solchem
Schmutz (Conl. VIII 21, vgl. ob. p. 198). Nur rithrt dann der
Anreiz hiezu nicht vom Kérper her, sondern jeder Akt solcher
Lust ist vollig frei gewollt. ,Spiritalis namque substantia
nec ulla carnis soliditate devincta ... nulla, quemadmodum
nos, ad peccandum inpugnaticne carnis extrinsecus lacessita
est, sed vitio solius malae voluntatis accensa 2.

Diese Stelle gibt uns auch einen erwiinschten Aufachluﬁ
iiber jenes erh6hte Leben (vivacius subsistere) der Seelen nach
dem Tode.

Der von den Fesseln des Koérpers befreite Geist kann
vom Fleische keinen Anreiz zum Boésen erhalten, er kann
aber auch seitens der trigen Materie kein Hemmnis in
seinen inneren Lebensakten erfahren.

- Die Willensakte der Démonen gelangen eben dadurch,
dafl sie gewollt sind, auch schon zur Ausfithrung. Darum
kann es bei den reinen Geistern keinen Seelenkampf geben.
Thre Siinde ist irrevokabel3: , Aus diesem . . (Seelen)kampfe
ontsteht uns insofern ein niitzliches Schwanken und ein
heilsamer Aufschub, als wir durch den Widerstand des
schwerfilligen K(’irpers von der Durchfithrung dessen,

! Phil. 8,,. |

? Conl. 1V 14, § 1 (p. 109).

* Conl. IV 18, § 1, s. p. 109,



Die Psychologie des Johannes Cassianus 2056

was wir siindhafterweise ausgedacht haben, zuriickgehalten
werden , . . Wir sehen ja, dafd diejenigen, welche . .. in der
Ausfithrung ihrer Willensneigungen durch kein Hindernis
des Fleisches aufgehalten werden, nédmlich die Dimonen
und bosen Geister, . .. abscheulicher sind als die Menschen,
weil sie, wenn ihre Begierden ausfiihrbar sind, nicht zégern,
den einmal gefafiten Plan in unwiderruflicher Untat zu voll-
fithren, Denn wie ihr Geist schnellist zum Ausdenken,
so ist er rasch und frei inder Ausfuhrung (quia sicut
animus eorum volax-est ad excogitandum, sic ad perficiendum
pernix et absoluta substantia).®

Die angefithrte Stelle spricht nur von den Damonen,
Aber offenbar ist auch das Leben der abgeschiedenen Seelen
ebenso lebhaft, ebenso ungehindert von der Last des Fleisches,
und die Ausfuhrung heiliger Willensentschliisse ebenso leicht,
als die verkehrter.

Frei wird also die Seele der Verstorbenen sein 1. von
den Reizen des Fleisches, 2. von seiner driickenden Last,
die die Raschheit des Denkens und Wollens beeintxﬁ,chtigt
und die leichte und sofortige Austithrung des Gewollten
hindert,

) Ins Jenseits hiniiber begleiten die Seele ihre Tugenden
und Laster. Diese begriinden auch nach dem Tode die Schén-
heit oder Hiifilichkeit der Seele, sowie ihren Anspruch auf
Lohn oder Strafe.

Conl. ITI 8 (p. 79s.) heil’t es: § 1. , Wir miissen uns
also beeilen . , ., dafl auch unser innerer Mensch den Reich-
tum an Lastern ... ganz von sich werfe ... Dieser Reich-
tum, der unserem Leib und unserer Seele bestindig (iu-
giter) anhaftet, ist so recht eigentlich unser Eigentum und
wird uns, wenn wir ihn nicht in diesem Leibesleben noch
wegwerfen , .., auch nach dem Tode unaufhérlich
begleiten. Denn wie die Tugenden, welche wir in dieser
Lebenszeit erworben haben ... ihren Liebhaber auch
nachdem Ende dieses Lebens schon und strah-
lend machen, so senden die Laster den Geist
gleichsam mit h&lichen Farben geschwarzt und
befleckt in jenen Aufenthalt... § 8... Das also
sind unsere eigentlichen Reichtiimer, dle mcht emmal der
Tod von der Seele wird scheiden kénnen.*

In Kap. 10, § 1 derselben Conl. III (p. 81) wird noch-
mals Wlederholb ,Nihil enim, ut dixi, nostrum est, nisi hoc



206 Die Psychologie des Johannes Cassianus

tantum, quod corde possessum atque animae nostrae cohaerens
a unemine potest prorsus auferri.*

Es wird an diesen Stellen nicht ausdriicklich hervor-
gehoben, ob auch die tugendhafte bzw. lasterhafte Nei-
gung und Gesinnung mit hiniiberwandert in die Ewigkeit
oder ob nur die Folgen der Tugenden und Laster unsere
Begleiter ins andere Leben sind, ndmlich die Schonheit und
Hafllichkeit der Seele sowie ihr Anspruch auf Lohn und
Strafe. — Der Schonheitsglanz der tugendhaften und die
HéaBlichkeit der in Laster verstrickten Seele nach dem Tode
wird mit besonders lebhaften Farben geschildert1, Die Phanta-
sie Cassians mag da an der Vorstellung von der Koérperlich-
keit der Seele eine Stiitze gefunden haben.

2. Der Lohn der Guten ist das Himmelreich? (regnum
coelorum), die Strafe der Bosen das unertridgliche Hollen-
feuer und ewige Glut (intolerandi gehennae ignes et aeternus
ardor 3).

Es gibt aber auch eine Reinigung nachdem Tode.
In Counl. VII wird unter anderen die Frage erdrtert, warum
manchmal Gerechte in die Gewalt des Teufels iiberliefert
werden. Kap. 25, § 2 (p. 203s.) heift es: ,Ubrigens wissen
wir, dafd auch heilige Minner fiir die geringsten Vergehen
ihrem Korper nach dem Satan oder grofien Krankheiten hin-
gegeben worden seien. Da die gottliche Giite nicht duldet,
dafl in ihnen das geringste Mal. oder Fleckchen an jenem
Tage des Gerichtes gefunden werde, so brennt sie ... allen
Schmutz ihres Herzens in der Gegenwart aus, um sie zur
Ewigkeit zulassen zu konnen, ohmne dafl sie einer
reinigenden Strafe bediirfen (nulla indigentes poenali
purgatione).“

Und Kap. 28 derselben Conl. (p. 207) fahrt fort: ,Diese
beiden Stiicke miissen wir fest glauben: 1. dafd ohne Grottes
Zulassung iiberhaupt niemand (von den Dimonen) versucht
wird; 2, daf} alles... nur von dem liebevollsten Vater . ..
zu unserem Nutzen verfiigt wird und daff also jeme ... ge-
demiitigt werden, damit sie beim Austritt aus dieser Welt
entweder ganz rein (purgatiores) zum anderen Leben gelangen
oder doch mitleichterer Strafe geziichtigt werden,

! Vgl. auch den § 2 der zitierten Stelle Conl. III 8, p. 79s.

* Vgl. z. B, Conl, III 9, § 1, p. 80 et passim,

*1, ¢, § 8 et passim.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 207

da sie, wie der Apostel sagt?!, in der Gegenwart dem Satan
iibergeben wurden , .. damit der Geist heil werde am Tage
unseres Herrn Jesu Christi.“

Die Ewigkeit des Endzustandes wird in den zitierten
Stellen und auch sonst, zumeist in Anlehnung an Ausspriiche
der Heiligen Schrift, als eine Selbstverstandlichkeit behandelt.

Der Fortbestand der ewigen Gliickseligkeit (und
-der Beharrlichkeit im Guten nach dem Tode) ist bei Menschen
wie bei Engeln nicht etwas natiirlicherweise Unverlierbares,
sondern ihre Unverlierbarkeit ist ein Gnadengeschenk Gottes.
Inst, XII 4 (p. 208s.) wird die pelagianische Selbstzuversicht
mit jener Luzifers verglichen, der auch auf die Macht seines
freien Willens vertraute ,per illam (sc. liberi arbitrii facul-
tatem) credens affluenter sibimet omnia subpeditari, quae ad
consummationem virtutum vel perennitatem summae
beatitudinis pertinent®. (§ 2.)

d) Die Seelenteile

Es ist mit das interessanteste Ergebnis der Untersuchung
tiber Cassians Psychologie, daf} wir in seinen Schriften die
platonische Dreiteilung der Seele wiederfinden. Cassian legt
auch diese Lehre seinen #gyptischen Gewahrsménnern in den
Mund, Tatséichlich mub sie bei den dgyptischen Weisen ver-
breitet gewesen sein. In den Schriften des Evagrius von
Pontus, die so viel enge Berithrungen mit Cassians Schrift-
8tellerei haben, findet sich gerade dieser Lehrpunkt mit auf-
fallendster Ubereinstimmung wieder 2.

In der Cassianschen Conl. XXIV tritt Vater Abraham
als Vertreter der platonischen Seelenteile auf. Die Situation
18t folgende: Germanus und Cassian sind vom Heimweh be-
fallen. Sie m&chten Gott auch ferner in der Einsamkeit
dienen, aber irgendwo in der Nihe der Ihrigen. Dem Vater
Abraham legen sie ihre Zweifel vor. Nach einer prinzipiellen
Belehrung iiber die Wahl des Ortes fiir ein zuriickgezogenes
Leben und iiber die dem Anachoreten von der Einsamkeit
und von seiten der Welt drohenden Gefahren, erklért ihnen

VT Oor..B,. _

* Evagrius, Cap. practic. ad Anatol. c. 18ss. (Mlgpe PG. 40
col. 1224 D ss.). Vgl. die Binleitung zu der Nilus dem Sinaiten zuge-
schriebenen Schrift: De vitiis, quae oppositae sunt virtutibus c. 1ss.
(Migne PG. 79, col, 1189), worin die Achtlasterlehre ausdriicklich auf
Vitertradition zuriickgefiihrt wird.



208 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Abraham die Verschiedenartigkeit seelischer Anfechtungen
itberhaupt und damit auch ihren jetzigen Zustand:

Conl. XXIV 156—17 (p. 690 ss.)1,

Cap. 15, § 1. ,Omnium vitiorum unus fons atque princi-
plum est, secundum vero partis illius, vel ut ita dixerim
membri, quod in anima fuerit vitiatum diversa vo-
cabula passionum corruptionumque sortitur.® So kénne ja
auch bei den korperlichen Krankheiten die Krankheitsursache:
dieselbe sein und doch wiirden verschiedene Arten von Krank-
heiten unterschieden je nach der Verschiedenheit der be-
fallenen (lieder.; § 3 (p. 691). ,Eodem modo de visibilibus
ad invisibilia transeuntes animae nostrae partibusat-
que ut itadixerim membris vim culusque vitii inesse
credamus, quam cum sapientissimi quique tripertitae de-
finiunt esse virtutis, necesse est, ut aut Aoyexéyv, id est ra-
tionabile, aut Hvuxdy, id est irascibile, aut émcdvuprexiv, id
est concupiscibile eius aliquo conrumpatur incursu. Cum ergo
aliquem ex his adfeetibus vis noxiae obsederit passionis, pro
illius corruptione etiam vitio nomen inponitur,

§ 4. Nam si rationabilem eius partem vitiorum
pestis infecerit, cenodoxiae, elationis, invidiae, superbiae,
praesumptionis, contentionis, haereseos vitia procreabit. si
irascibilem vulneraverit sensum, furorem, inpatientiam,
tristitiam, acediam, pusillanimitatem crudelitatemque partu-
riet. si concupiscibilem corruperit p ortionem, gastri-
margiam, fornicationem, filargyriam, avaritiam et desideria.
noxia generabit.

C. 16. Et idcirco si fontem vitii huius (néimlich des
iiberm#figen Heimwehs und der Meinung, sie wiirden daheim.
den Seelen mehr niitzen kénnen)... vultis agnoscere, ra-
tionabilem mentis vestrae atque animae portionem
noveritis esse corruptam, ex qua vel praesumptionum vel
cenodoxiae solent vitia pullulare. proinde hoc primum
vobis ut ita dixerim membrum rectae discretionis iu-
dicio et humilitatis virtute curandum est.

C. 17, § 1 (p. 692). Adhibete ergo hulc membro ve-
partianimae vestrae, quam specialiter diximus vulnera-
tam, verae humilitatis medelam: quae (wohl pars amimae nicht.

' Wegen der Wichtigkeit der verwendeten Termini wird lateinisch.
zitiert, '



Die Psychologie des Johannes Cassianus 209

humilitas, vgl. § 2) quoniam ceteris animae virtutibus in
vobis, quantum apparet, infirmior est, necesse est, ut diabolicae
infestationi prima subcumbat.* § 2. Wie die kérperliche Krank-
heit gerade die schwichsten Korperteile zuerst angreift, um.
dadurch auch die iibrigen Teile zu gefihrden, ,ita et ani-
mam uniuscuiusque nostrum, flante quodammodo pestilenti
halitu vitiorum, illa maxime passione necesse est adtemptari,
in qua tenerior atque infirmior eius portio validis inimici
non tam fortiter resistit... inpulsibus. § 3 (p. 693). Sic...
Balaam populum dei posse decipi .. . collegit, dans consilium,
ut ... eis laquei tenderentur, non dubitans, eos oblata 00p1a.A
feminarum fornicationis ruina protinus conlapsurog, quia
concupiscibiles animi eorum partes sciebat esse cor-
ruptas. ita ... unumquemque nostrum nequitiae spiritales. ..
pertemptant, illis praecipue adfectibus animae insi-
diosos laqueos praestruentes, quibus eam senserint aegro-
tare, ut v. g. cum viderint rationabiles animae nostrae.
partes esse vitiatas, illo nos ordine decipere moliantur, quo-
Achab... a... Syris deceptum scriptura commemorat?!...
§ 5... sive cum spiritus inmundus dicit®: , Egrediar et ero spiri--
tus mendazx in ore omnium prophetarum eius’, per rationabilem
proculdubio adfectum ... laqueos deceptionis intendit.

Quod etiam de domino nostro idem spiritus opinatus,.
cum in his eum tribus animae temptasset adfectibus, in
quibus omne hominum genus noverat captivari, nihil..,
profecit... § 6 (p. 694). Nam concupiscibilem mentis
eius adgressus est partem dicens: ,dic, ut lapides isti panes.
Jiant¥, irascibilem, cum eum ad expetendam praesentis
saeculi potestatem et regna mundi huius instigare conatus.
est, rationabilem, cum ait: si filius dei es, mitle te deorsum’,
in qulbus ... mihil... profecit, quia nihil ... repperit in eo.
esse vitiatum., unde et nulla pars animae eius insidiis
adtemptata consensit¥, :

1. Was in diesem lingeren Zitat schon rein #uferlich
am Ausdruck sofort auffallt, ist die Verwendung der griechi-
schen Termini hoyuxdy, z?upzrov émedopyrixév. Diese griechi-
schen Termini sind ein Beweis, dafl die ,Unterredungen®
mit den Vitern nicht blofle #uflere Einkleidung der aszeti-

' I Reg. 203l 5.
* 1T Reg. 22.,
* Mt 4,,



210 Die Psychologie des Johannes Cassianus

schen Unterweisungen sind, sondern dafl seine Lehre wirklich
orientalischen Uberlieferungen entstammt?,

2. Vernunft, Mut und Begierde werden als Teile (partes,
portiones) der Seele bezeichnet; daneben kommen folgende
Ausdriicke durchaus synonym vor: virtutes (e. 15, 3; 17, 1);
adfectus (15, 3; 17, 3; 17, b zweimal); sensus (156, 4).

Bemerkenswert ist, dafi Cassian, so oft er den mehr
grobsinnlichen Ausdruck membrum gebraucht, ein ,ut ita
dixerim“ voranstellt (15, 1; 16, 3; 16). Nur ein einzigesmal,
c. 17, 1, 188t er das ,sozusagen“ aus; dafiir ergéinzt er durch
ein weniger starkes Synonym: ,huic membro vel parti
-animae vestrae“.

Der Ausdruck pars findet sich neunmal, portio dreimal,
-sensus einmal, virtus zweimal, adfectus viermal, membrum
viermal. Auffallenderweise wird der Ausdruck adfectus
hiufig (dreimal) gerade im letzten Teile der Ausfiihrungen
gebraucht.

Ich glaube, dafi angesichts dieser etwas vorsichtig
tastenden Ausdrucksweise der Schlufl nicht unberechtigt ist,
‘Cassian habe den Eindruck vermeiden wollen, als ob die
Seelenvermdgen Vernunft, Mut und Begierde an Seelenteile
im Sinne von kdorperlichen Gliedern gebunden wiren. Er
kniipft vielmehr an die in den Kreisen seiner Grewihrsménner
iibliche Terminologie (#ép7) an, denkt aber an drei Grund-
vermdgen’(virtutes) der einen ungeteilten Seele; sie verhalten
sich zueinander wie drei verschiedene Sinne (sensus) oder
drei Richtungen des Strebens (adfectus).

8. Der verniinftige Seelenteil (rationabilis pars,
Aoyixdv) ist das principale cordis nostri (= der Seele?2), Er
wird von Cassian auch mens, griechisch vovc genannt. So
ausdriicklich Conl. VII 4, § 2 (p. 183): ,vodc itaque, id est
mens decxivyroc xat molvxivyros definitur, i, e. semper mobilis
et multum mobilis; ferner Inst. VIIT 10 (p. 167 s.). Die Ver-
nunft wird dort als jene Sonne bezeichnet, die nach den
Worten der Heiligen Schrift? tiber unserem Zorne nicht unter-

! Die Verwendung griechischer Termini ist auch sonst sehr
hiufig, Vgl. z. B. die Eiuteilung der heiligen Wissenschatt Conl. XIV,
oder die Namen der acht Hauptlaster in den Inst. und Conl. V.

> Cor bedeutet Seele. Doch ist zu beachten, dafl die Stoiker das
#ysuorindy (= principale) péoos vijs wvyijs in die xapdia verlegten. Vgl.
Arnim, Stoicorum veterum fragmenta Il Lipsiae, Teubner 1903, p. 227 ss,

* Eph. 4,,. Cassian zitiert aber eine andere Stelle.



Die Psychologie des Johannes Cassianus 9211

gehen soll: qui (sc. sol) ... peccatoribus., .. illisque, qui iras-
cuntur, occidere dicitur in medio diel... vel certe secundum
tropicum sensum mens, 1. e, vobgs sive ratio, quae pro eo,
quod omnes cordis cogitationes discretionesque perlustret,
sol merito nuncupatur.* Durch den Zorn wird dieses princi-
pale cordis verfinstert: (Inst. VIII 22, p. 165):.

Auch Conl. XX 9, § 4 (p. b67) versteht Cassian unter
»principale cordis“ den voi¢. Es heifl; dort: ,Inpossibile nam-
que est, mentem bonis cogitationibus inmorari, cum princi-
pale cordis ad turpes atque terrenos intuitis fuerit involutum,“
Es handelt sich um die Erinnerung (recordatio) an stindhafte
Handlungen des fritheren Liebens und um unreine Gedanken
{cogitationes turpes) auch ohne Wohlgefallen an ihnen; das
sind aber Tétigkeiten, die dem voic angehdrens.

4, Uber das Verhiltnis der beiden niederen Seelen-
teile zum Aoywov scheint mir eine Stelle der Conlationes
{Conl. IV 10, § 8—c. 12, p. 104 s.) Aufschlufl zu geben.

Cassian gibt dort eine Exegese zu Gal. b,;: ,Caro enim
concupiscit adversus spiritum, spiritus vero adversus carnem‘. Der
Ausdruck ,caro“, so fiilhrt er aus, bedeute in der Heiligen
Schrift bald den ganzen Menschen schlechthin, z. B. wenn
gesagt werde: ,Und das Wort ist Fleisch geworden‘. Bald wieder
bedeute er den stindhaften Menschen. Hier konne keine
von beiden Bedeutungen gemeint sein: c. 10, 3: ,Neque
enim de rebus substantialibus loquitur, sed de actu-
alibus, quae in uno eodemque vel pariter vel singillatim
cum quadam temporis vicissetudine luctantur.

C. 11, § 1. ,Deshalb miissen wir hier unter Fleisch nicht
den Menschen, d. i. die Substanz des Menschen (hominis
substantiam), sondern den Willen des Fleisches und seine
argen Begierden verstehen (voluntatem carnis et desi-
deria pessima), wie wir auch unter Geist (spiritus) nicht
irgendeine Substanz (rem substantialem), sondern die guten
und geistigen Begierden der Seele zu verstehen haben.
§ 2 ... Da also beides Begehren, nimlich des Fleisches und
des Geistes, in einem und demselben Menschen ist, so gibt
es tiglich einen inneren Krieg, indem die Begierlichkeit des
Fleisches (concupiscentia carnis), die jihlings zum

t Adn, B,,
? Vgl. hiezu Inst. VIII 10, p. 168 lin. 4 ss.
* Vgl. unten IIa.



212 Die Psychologie des Johannes Cassianus

Laster dringt, sich an den Liisten erfreut, die zum ruhigen
Genufd der Gegenwart gehoren. Dieser nun widerstrebt die
Begierde des Geistes (concupiscentia spiritus) und
verlangt so vollstindig geistigen Strebungen nachzuhéngen,
dafd sie selbst die notwendigen Bediirfnisse des Leibes aus-
schlieflen mochte, voll Verlangen, sich jenen bestéindig so
sehr hinzugeben, dafl sie der Gebrechlichkeit des Leibes
durchaus keine Sorge angedeihen lassen méchte.* In der
Mitte zwischen beiden, von beiden bewegt und angezogen,
steht der Wille, der frei seine Entscheidung trifft.

Es ist ein Leichtes, in der zitierten Stelle die concu-
piscentia carnis mit der em:douia zu identifizieren. Weniger
leicht ist die Indentifizierung der concupiscentia spiritus mit.
dem vods und die Identifizierung des Willens, der ,weder
Freude an der Schiindlichkeit der Laster hat, noch die
Leiden der Tugenden liebt1“, mit dem #ovudc, obwohl die
Schilderung des Seelenkampfes sehr an Plato erinnert, der
gerade diesen Seelenkampf zum Ausgangspunkt seiner Seelen-
teilung nimmt, und obwohl der an dieser Stelle behandelte
tepor voluntatis sehr verwandt, wenn nicht identisch mit
der acedia ist2, die in Conl. XXIV 15 ausdriicklich als Krank-
heit des #ovudc erscheint.

5. Wie dem immer sein mag 3, jedenfalls sieht sich Cas-
siap keineswegs veranlaft, zur Erklirung des Seelenkampfes
mehrere substantiell verschiedene Wesen anzunehmen, er
erklart ihn ausdriicklich aus der Tatsache verschiedener
aktueller Zustéinde an einem und demselben menschlichen
Wesen, Sollte das nicht ein Fingerzeig sein, wie wir die
animae partes et ,ut ita dixerim* membra aufzufassen haben,
die so oft auch als adfectus, virtutes bezeichnet werden+?

Auch die stoischen Philosophen sprachen bald von
pépy bald von duvdueec der Seele; die Einheitlichkeit ihres
Wesens wollten sie jedenfalls gewahrt wissen. So besonders
Poseidonios von Apamea, der ja auch die platonische Drei-
teilung mit der stoischen Lehre verband.

! Conl. IV 12, § 1, p. 1086.

* Vgl. Inst, X 4 ss,, insbesondere c. 6.

® Wir werden auf diese Frage unten II c. 2 riher eingehen,

* Conl. IV 19 (p. 112) wird von drei Zustéinden (status) der-
selben Seele gesprochen: status carnalis, animalis und spiritalis. Doch
18 8¢ sich diese Stelle deshalb fir unsere Erwégungen nicht heranziehen,.
weil eine Identifizierung dieser Zustinde mit den ,Seelenteilen® nicht.
recht moglich ist.



Zur Erkenntnistheorie des Duns Scotus 213

So erscheint es mir wahrscheinlich, daB Cassian unter
den Seelenteilen drei verschiedene Grundvermogen der Seele
versteht, Allerdings bleibt angesichts der Lehre von der
Korperlichkeit der Seelennatur immerhin die Moglichkeit
offen, daf} er die verschiedenen Vermdgen an verschiedene
Teile des einen Seelenleibes verteilt.

. Endlich wire es méoglich, dal Cassian zu einer ganz
klaren Auffassung in dieser schwierigen Frage sich nicht
durchgerungen hat. (Fortsetzung folgt)

ZUR ERKENNTNISTHEORIE DES DUNS SCOTUS
Von Dr, ANTON MICHELITSCH

P. Parthenius Minges O, F. M. in Miinchen ver-
Offentlicht im ,Philosophischen Jahrbuch“ (31, 1, 1918,
52—74) den Aufsatz ,Zur Erkenntnislehre des Duns Scotus¥,
der nach seiner geschichtlichen Seite dankenswert ist, aber
leider in einen Angriff auf die Prinzipien der Erkenntnis-
lehre des hl. Thomas ausmiindet. Scotus’ Einwinde gegen
diese sind schon lingst gelost von Capreolus (1 1444)
im Werke: Defensiones theologiae divi Thomae Aquinatis.
Neue Ausgabe von Paban und Pégues, Tour 1900—1908
7 Bde., 4°.

1. Beziiglich der Aktivitit und Passivitit des Ver-
standes rennt Scotus offene Tiiren ein, wenn er beweisen
‘will, dafl ihm neben der passiven Abhéngigkeit vom
‘Gegenstande auch aktive Lebenstétigkeit in der Bildung
der Urteile zukomme. Licet enim intellectus se habeat ut
materia 1n genere intelligibilium, non tamen in genere
entium, sagt Capreolus (L. Sent, d. 3 q. 3 a. 20, § 1,
vol. I, p. 209 ).

2, Beziiglich der direkten Erkenntnis des Einzeldinges
gehen mehrere Griinde, die Scotus gegen Thomas vorbringt,
daneben, wihrend die anderen nichts beweisen. Thomas
lehrt nicht, - dafl der Verstand nur das Allgemeine und
nicht auch (durch Reflexion) das Einzelne erkenne. Scotus
bemiiht sich also umsonst, zu beweisen, dafl der Verstand
auch das FEinzelne erkenne: das leugnet niemand (vgl.
Capreolus, I. Sent. d. 85 q. 2 a, 1B § 3 I, C § 38, II;
II, 879, 380, 389—391).

3. Mit nichtigen Griinden bekimpft Scotus Thomas’
Lehre iiber das natiirliche Erkennen der vom Kérper ge-



	Die Psychologie des Johannes Cassianus

