
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762381

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


158 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag.' Theol. REGINALD MARIA SCHÜLTES O. P.

(Fortsetzung aus V, p. 40—74.) ^

Innozenz III. und IV.
Nach dem Lombarden tritt der Ausdruck explicite-

implicite auf, zuerst bei Petrus von Corbeil (siehe
oben p. 60). Eine nähere Erklärung des Sinnes des
Ausdruckes findet sich bei diesem nioht. Es wird nur die
Schwierigkeit, daß man im Alten Testamente nur den einen
Gott verehrte, die Trinität dagegen nicht, daß also der
Glaube an einen Artikel zum Heile genügen könne, damit
abgewiesen : „in veteri lege colebant trinitatem implicite,
modo autem explicite colitnus." Die gleiche Schwierigkeit
wird in ähnlicherWeise in Glossen zum Kommentar
des Lombardus zu Born. 1, 17 erledigt1. Auf die Frage,
ob „fides potest haberi sine notitia omnium articulorum"
lautet die Antwort: „Ad hoc quod modo habeatur fides
virtus ab aliquo, debet habere notitiam omnium articulorum
in symbolo contentorum, licet magis explicite praelatus
quam subditus; sed non ita erat antiquitus, sc. in veteri
testamento, quando fides non sic erat manifesta." Hier
haben wir also ausdrücklich die Forderung, daß zwar e i n-
fache Kenntnis der Artikel, aber nicht expli-
zite Kenntnis notwendig sei — eine Bestätigung unserer
Interpretation des Lombarden. Auf die weitere Frage,
ob im Alten Testamente die Dreifaltigkeit verehrt wurde,
wird unter Hinweis auf den "Widerstreit der „Auctoritates"
geantwortet: „ideo unus Deus dicitur coli in veteri
testamento, quia manifeste loquitur de uno deo..., sed ibi
non est expressa notitia trinitatis (erat tarnen ibi neces-
saria fides trinitatis implicite ad minus — dieser Passus
fehlt in zwei Handschriften) ; in novo autem testamento
est expressa et ideo dicitur coli trinitas in novo testa-
menta potius quam in veteri." "Wir haben also hier zum
erstenmal die Termini : fides oder notitia
manifesta, expressa. Dagegen tritt uns nun um 1200 die
fides implicita in einem ganz bestimmten Sinne entgegen,

1 Vergl. Denifle, a. a. 0, p. 97.



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 159

nämlich als Glaube an bestimmte Lehren im
Anschlüsse an den Glauben der Kirche, als
credere quod credit Ecclesia. An Stelle der fides velata
oder in mysterio des Lombarden tritt die fides implicita,
an Stelle des Anschlusses an die maiores tritt der Anschluß
an das, was die Kirche glaubt — eine an den Lombarden
•anschließende und ganz in seinem Geiste fortschreitende
Entwicklung. Als Vertreter kommen in Betracht Papst
Innozenz III. (und IV.), Wilhelm von Auxerre und
Wilhelm von Auvergne.

Die diesbezügliche Lehre Innozenz III.1 (f 1210)
ist uns erhalten in einem von Gabriel Biel (3 d. 25 q.
un. a. 1 not. 2) aus einer sonst unbekannten Schrift „De
•officio missae" mitgeteilten Ausspruch2. In diesem sagt
Innozenz, daß die fides implicita, d. h. das Bekenntnis zum
Glauben der römischen Kirche, vor dem Vorwurf und der
Schuld der Häresie bewahre, wenn auch jemand tatsächlich
einen Irrtum vertrete, wenn dies nur ohne Schuld und
Hartnäckigkeit geschehe. Denn ein solcher glaube dann
nicht jenen Irrtum, sondern was die Kirche glaube. Darum
hätte ein solcher in diesem Falle sogar ein Verdienst3.

Wir stehen hier mit einem Male vor einem gewaltigen

Fortschritt in der Entwicklung unseres Problems.
Mit einem Schlage wird die Hauptform der fides implicita

in vollkommen korrekter Weise aufgestellt —
bezeichnenderweise bei dem großen Gesetzgeber des Mittelalters4 :

implizite glaubt man den gesamten Inhalt des Glaubens,
indem man sich an den Glauben der Kirche anschließt,
glaubt, was die Kirche glaubt, Den Ausdruck : implicite

'

mag Innozenz in Paris von seinem Lehrer Petrus von
"Corbeil gelernt haben. Wichtiger aber ist, daß an Stelle

1 Bei Hofîmann I., p. 63—69.
2 Text bei ftitschl, p. B.
' „In tanturn valet fides implicita, ut quidam dicunt, quod si

habens earn falso opinaretur (ratione naturali motus), patrern
majorem filio non est haereticus nec peccat, dummodo hune er-
rorem pertinaciter non défendit et hoc ipsum credit, quia credit eccle-
siam sic credere et suam opinionem fidei ecclesiae supponit. Quia
licet sic maie opinetur, non tarnen est ilia fides sua, imo fides sua
est fides ecclesiae ."

4 Allerdings haben wir hier keine .amtliche päpstliche Bestimmung,

sondern nur eine Privatäußerung des Theologen. Das gleiche
gilt von den Bestimmungen Innozenz IV.



160 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

des Anschlusses an die maiores der Anschluß'
an die Kirche, an Stelle der fides maiorum die
fides Ecclesiae tritt. Allerdings lag dies ganz in der
Richtung und Tendenz der bisherigen Entwicklung, vor
allem der Lehre des Lombarden. Diesem bedeutete ja die
fides velata wesentlich einen Glauben im Anschluß an die
maiores. Dieses wesentliche Element ist auch in der an
Stelle der fides velata tretenden fides implicita geblieben.
Im Alten Testamente kommen als maiores die Patriarchen
in Betracht, im Neuen Testamente die Apostel und die
Kirche, weil beiden unmittelbar die Offenbarung geworden
ist, beide als Glaubensautorität gesichert waren. Die
Innozenzische Formel wählt den Anschluß an die Kirche. Auch
das lag in der bisherigen Richtung. Das ganze Problem
ging ja dahin, zu zeigen, wie die Gläubigen auch ohne
nähere Kenntnis den ganzen Inhalt des Symbols glaubten.
Dies geschieht offenbar durch den Anschluß an den Glauben
der Kirche. Durch diesen Anschluß glaubt man nicht nur
das ganze Symbol, sondern auch dessen Sinn und Inhalt,
so wie die Kirche den Glauben an das Symbol verlangt.
Daher denn auch die dieser fides implicita zugeschriebene
entschuldigende Wirkung bei unfreiwilligen Irrtümern.

Die Vorzüge und Folgen der neuen Formulierung sind
sehr bedeutend. Erstens ist der Anschluß an den Glauben
der Kirche zweifellos die beste und sicherste, alles
umfassende Art, den ganzen Glaubensinhalt implizite
anzunehmen, aus dem einfachen Grunde der Unfehlbarkeit der
Kirche im Glauben. Zweitens ergibt sich aus der neuen
Formel die evidente Folgerung der Notwendigkeit
desexpliziten Glaubens an dieKirche, bzw. an ihren
Glauben. Es muß eigentlich auffallen, daß bisher diese-
Glaubenslehre nicht unter den für die Katholiken
geforderten expliziten Glaubenspunkteu genannt wurde ;
allerdings war die Forderung in der Forderung des Anschlusses
en den Glauben der maiores enthalten. In der Folge wird
nun auch immer deutlicher und expliziter der explizite
Glaube au die Kirche gefordert. Drittens hat die fides-
implicita-Lehre auch den Anschluß an das Dogma,
von der Glaubensregel gefunden. Wenn Innozenz den.
Abt Joachim von Floris damit entschuldigt, daß er „fir-
miter confitetur, se illam fidem tenere, quam Romana tenet,
ecclesia, quae cunctorum fidelium mater est et magistra"



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 161

(siehe Ritsehl, p. 7), so entschuldigt er ihn eben damit,
daß er die wahre Glaubensregel einhalte und darum kein
Häretiker sei. Der einzig kompetente Maßstab der fides
implicita als Anschluß an den Glauben anderer kann im
Neuen Testamente nur die unfehlbare Kirche oder, in der
alten Formulierung, der Glaube der Kirche sein.

Dogmengeschichtlich haben wir hier den interessanten
Vorgang, daß für eine neue Formel (fides implicita), die
zur Erklärung der Einheit des alt- und neutestamentlichen
Glaubens und der Vollständigkeit des kirchlichen Glaubens
aufgestellt worden, im Dogma von der kirchlichen Glaubenstegel

ein allgemeiner Stützpunkt gefunden und anderseits
für dieses Dogma selbst eine neue Formel
gefunden wurde: credere quod credit ecclesia implicite omnes
articulos credere. Dadurch ist im Prinzip auch eine Seite
der fides-implicita-Frage gelöst, nämlich die, worin schließlich

jede fides implicita impliziert sei (wenigstens im Neuen
Bunde); die andere Seite, nämlich was explizite geglaubt
werden müsse, kommt nun erst recht zur Geltung.

Die Lehre Innozenz III. hat Ritsehl (p. 5—8) und
Hoffmann (I, 68—69) aber zu den schwersten Anschuldigungen

veranlaßt. Es wird Innozenz die weiteste
„Privilegierung" der fides implicita (Ritsehl, p. 8), eine Erweiterung

des Geltungsbereiches der fides implicita in einer
bisher unbekannten Weise (Hoffmann I, 66) aufgebürdet,
lu dem Sinne nämlich, daß „der Papst zum erstenmal die
fides implicita auch den maiores, den Gelehrten, als
Entschuldigungsgrund für aus Unkenntnis geäußerte, ketzerische

Ansichten angerechnet habe" (1. c.). Ritsehl geht
noch weiter, indem er Innozenz die Ansicht zuschiebt, als
verlange er von den Laien gar keine fides explicita, während
der Papst, wie auch Hoffmann bemerkt, ausdrücklich das
Gegenteil voraussetzt. Endlich wird beanstandet, daß die
fides implicita verdienstlich genannt wird.

Doch auf welchen Grund hin wird Innozenz verurteilt?

Auf eine ganz falsche Deutung des „credere

quod credit ecclesia" hin, eine irrige Deutung,
die von nun an wie ein roter Faden die ganze Darstellung
bei Ritsehl und Hoffmann durchzieht. Ritsehl deutet das
„credere quod credit ecclesia" als „die Absicht, den Glauben
der Kirche zu hegen", als „die Absicht, um Gottes willen
m der Gefangennehmung des Verstandes sich der kirch-



162 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

liehen Autorität zu unterwerfen" (p. 8). Darum soll auch
die fides implicita bei Innozenz nicht den Glaubensinhalt,
sondern „eine Art des Glaubensaktes in Beziehung auf den
Glaubensinhalt" bezeichnen (p. 7).

Hoffmann zitiert das Wort von Scholz : „Rom muß den
gutenWillen des Menschen, sejne allgemeineBereit-
schaft, zu glauben, schon für den Glauben selbst
nehmen und jeden als Christen gelten lassen, der sich im
voraus und auf jeden Fall dem Urteil der Kirche ein- und
unterordnet" (I, 69). Selbst bemerkt Hoffmann (a. a.O.) dazu:
„Die als genügend erachtete Leistung der fides implicita
entspricht der Unselbständigkeit, in welcher die
römischkatholische Kirche ihre Gläubigen erhalten will." Nach
dieser Anschauung wäre also die fides implicita kein eigentlicher,

wirklicher, formeller Glaube, sondern nur der Wille,
die Bereitschaft zum Glauben und in dieser Weise ein
Ersatz für den Glauben selbst. Wenn dem so wäre,
so könnte man die harten Urteile über die fides-implicita-
Lehre und über Innozenz begreifen. Aber — credere quod
Ecclesia credit besagt weder überhaupt noch bei Innozenz
„die Absicht, den Glauben der Kirche zu hegen",
sondern den wirklichen, tatsächlichen, formellen
Glauben an die Kirche: credo sanetam ecclesia

m, den augenblicklichen Glauben an das,
was die Kirche glaubt, das ausgesprochene
Bekenntnis, daß der ganze Glaube der Kirche und
nur dieser der wahre Glaube sei, das Bekenntnis,

daß man diesen ganzen Glauben annehme.
Diese evidente Bedeutung des credere quod Ecclesia credit
hat die Ritschlsche Schule in einer kaum zu entschuldigenden

Weise mißverstanden und auf diesem
Mißverständnis beruht hauptsächlich ihre Anklage
gegen die fides-implicita-Lehre1.

1 Auch die Bezeichnung des „credo quod ecclesia
credit" als impliziten Glauben ist ein Irrtum. Das credo
quod Ecclesia credit ist ein expliziter Glaube, ein explizites
Bekenntnis zum Glauben der Kirche als Ganzes, zum katholischen
Glauben, wie wenn sich jemand als Katholik bekennt. Es kann, ja
wird in gewissem Maße sogar notwendig mit dem expliziten Glauben
an bestimmte Lehren verbunden sein. Wenn ein Katholik gefragt
wird, ob er glaube, was die Kirche glaubt, so wird er mit dem
bejahenden Bekenntnis notwendig den expliziten Glauben an die Haupt-
und besonders die Differenzpunkte des katholischen Glaubens ver-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 163

Aus dem richtigen Begriff des credo quod Ecclesia
credit ergibt sich auch dessen entschuldigende Wirkung
und Verdienstlichkeit. Die beste Begründung geben die
Worte von Innozenz selber: „Si quis simplex et ineruditus
audiret praelatum suum praedicare aliquid contrarium fidei,
de quo tarnen non tenetur habere fidem explicit

am, facta inquisitiono, quam potest et debet,
putans hoc a praelato suo sic praedicatum esse creditum
ab Ecclesia et ita captivaret intellectum suum credendo
illud propter Deum, putans hoc ecclesiam credere, talis
non solum non peccaret, sed etiam sic credendo falsum
mereretur." Die spätere Scholastik hat allerdings einen
solchen irrtümlichen „ Glauben" nicht als Glaubensakt
anerkannt (vgl. Summa theol. II. II. q. 1 a. 3), aber den
guten Willen anerkannt, bzw. den Glauben an die Kirche.
Dieser Glaube an die Kirche ist es auch, der entschuldigt.
Auch die Verdienstlichkeit beruht nicht auf dem Irrtum
als solchen, sondern auf dem Glauben an die Wahrheit des
Glaubens der Kirche, bzw. auf der Bereitwilligkeit, eine
bestimmte Lehre der Kirche zu glauben. All das sollte
auch ein Protestant verstehen und würdigen können —
steht doch auch er im Bereich ähnlicher Fragen.

Innozenz spricht im eben zitierten Passus von einer
Verpflichtung zu explizitem Glauben an bestimmte Lehren
-— de quo tenetur habere fidem explicitam. Welche
Lehren aber explizite geglaubt werden müssen, darüber
spricht sich Innozenz III. nicht aus. Bei dieser Frage setzt
die spätere Theologie ein — auch sie war aber bereits von
Hugo von St. Viktor aufgeworfen worden. Über dieses
Glaubensmaß spricht sich nun Innozenz IV.1 (f 1254)

binden. Eine fides implicita ist das credo quod Ecclesia credit nur
in bezug auf jene Lehren, die jemand nicht als Kirchenglauben kennt
oder an die er augenblicklich nicht denkt. Eine solche fides implicita
gibt es doch wohl auch im Protestantismus, wenn z. B. jemand auf
die Frage nach seiner Konfession sich als Protestant bekennt! Irrig
ist endlich auch die Wendung von einer „Berechtigung" oder
„Privilegierung" zur fides implicita in diesem Sinne. Der allgemeine
Glaube an die Wahrheit des katholischen Glaubens wie das Bekenntnis
zu ihm ist kein Privileg, sondern eine Pflicht, nicht nur für die
einfachen Christen, sondern für alle bis hinauf zum Papst. Der
Gedanke ist auch nichts Neues, sondern so alt wie das credo sanetam
Ecclesiam, so alt wie die Kirche selbst.

1 Hoffmann I, 73—78.



164 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

aus1. Er unterscheidet zwischen einem allen Gläubigen und
dem für die Prälaten und die einfachen Kleriker notwendigen
Glaubensmaße2, Wegen der Wichtigkeit des Textes bringen
wir denselben im Wortlaute nach Holfmann I, 73 f. (die
Anmerkungen geben die abweichenden Lesarten des
Apparatus).

1. De fide teneas, quia quaedani est fidei mensura, ad quam
quilibet tenetur et quae sufficit simplicibus et3 forte omnibus laicis.
seil., quia oportet quemlibet adultum accedentem 4 ad fidem credere,
quia deus est, et quod est remunerator omnium bonorum. Item oportet
omnes 1 alios articulos credere implicite, hoc6 est credere, verum esse,
quiequid credit ecclesia catholica,

2. Hanc autem mensuram excedere debent praelati ecclesiarum,
quicunque curam animarum habent, quia debent scire articulos fidei
explicite et distincte, qui continentur in symbolo, sc. Credo in unum
Deum et' Quicunque vult (also im Nicänum und Atbanasianum!).
Episcopi enim8 plus scire debent: quia de eis scire debent reddere
rationem omni poscenti9. Non tarnen dieimus, quod in continenti
teneantur praedicti de omnibus respondere, sed praehabita delibera-
tione et etiam, si oportuerit, cum consilio aliorum.

8. Non negamus tarnen, quin papa et alii superiores praelati
possint dispensative ex certis causis10 minus literatos et minus in-
dustriosos" in temporal i bus sustinere.

4. De clericis autem inferioribus satis videtur, quod, si essent
pauperes, qui non possent intendere studio, quia non habent magistros
vel expensas, quia oportet eis propriis mauibus quaerere victum, quod
eis sufficiatscire sicut simplicibus" laicis et aliquantulum plus, sicut
de sacramento altaris: quia oportet eos credere, quod in 13 sacramento
altaris conficitur verum corpus Chm et hoc ideo, quia circa illud
quotidie14 et continue versantur plus quam laici. Si autem haberent
magistros et expensas ad discendum, tunc peccarent, nisi plus profi-
cerent" in cognitione distineta fidei, quam laici. Debent" tarnen ab eo,
qui imponit eis poenitentiam de ignorantia vel potius de negligentia
sciendi scrutari, ut diligenter attendant quare in eis non proficiunt1T,
vel propter duritatem ingenii, vel quia eos18 oportuit circa alia opera
eharitatis intendere, puta circa exhibenda necessaria conf'ratibus " suis
vel pauperibus vel hospitibus, et idem dicendum est de aliis operibus
bonis: nam cum non teneantur ad explicitam cognitionem articulorum,

1 In seinem Apparatus quin que librorumdecretalium (Gregors IX.),
Argentinae 1478. auch abgedruckt in Nie. Eymerici directorium in-
quisitorum, p. 22.

3 Unter- den Prälaten sind die Bischöfe zu verstehen, unter den
clerici simplices die blcßen Meßpriester und Pfarrer.

3 Apparatus: et etiam forte. 4 Attendentem. 5 Eos. 3 Id est.
1 Et in Quicunque. 8 Autem, 9 Omnipotenti. 10 Etiam minus. " In-
dustriosas personas.

12 Simplicibus et laicis. 13 In altari. 14 Quotidie
et fehlt. 13 Proficiant. 16 Debet. 17 Falsch : profecit. 18 Falsch: eum.

Falsch : cum fratribus.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 165

bene licet clericis illis explicitae cognitioni postponere1 alia opera
pietatis '.

B. Item etiam ex causa possent illi scientiae praeponere alias
scientias; ut si velint addiscere scientiam iuris, ut pauperes in iudicio
defendant, ne opprimantur, non peccant; tarnen credimus, quod non
debent ita praeponere scientiam cognitioni fidei, quin in ea proficiant,
et bene videtur, quod semper plus debent intendere circa cognitionem
articulorum4 praedictorum, quam circa cognitionem iuris, postquam
expensas habent ab ecclesia, nisi in contrarium eos iusta causa moveat.

6. Item videtur, quod etiam laici, quibus deus dat talentum
subtilis ingenii, quod melius faciunt, si suum ingenium impendant4
ei cognitioni praedictorum, quamvis non videatur, quod peccent, etiam
si4 eis non intendant. Videtur autem* eis suffi-.ere, quod talenta sibi
crédita non abscondant in terra, i. e. in terrenis, sed bonis operibus
insistant,

7. In tantum autem valet implicita fides, ut dicunt quidam,
quod, si aliquis earn habet, sc. quod credit, quod ecclesia credit, sed
falso opinatur ratione naturali' motus, quod pater maior vel prior sit
ûlio, vel quod très personne sunt très res a se invicem distinctae,
quod non est haereticus nec peccat, dummodo hune errorem suum non
defendat et hoc ipsum credit, quia credit' ecclesiam sic credere et
suam opinionem fidei ecclesiae supponit, quia licet sic male opinetur,
tarnen non est ilia fides sua, immo fides sua est ecclesiae. So weit
der Text.

Schwierigkeit bietet nur die Deutung des für alle
notwendigen und für die simplices, bzw. Laien genügenden
Glaubensmaßes. Klar wird Glaube an Gottes Dasein und
Vorsehung verlangt. Dann wird impliziter Glaube an
a-lle anderen Artikel gefordert. Unter den „Artikeln" sind
zweifelsohne die Artikel des Apostolikums zu verstehen —
nach allgemeiner Redeweise. Wie ist aber das „implizite"
oredere zu deuten? Hoffmann versteht es natürlich wieder
im Sinne einer Bereitschaft oder Unterwerfung unter die
Kirche (I, 77). Dieser Sinn wird aber ausgeschlossen durch
die eigene Erklärung von Innozenz: implicite credere, hoc
est credere, verum esse, quiequid credit Ecclesia catho-
üca. Der „implizite" Glaube an alle Artikel besagt einen
Gl aubensakt an den Glauben der Kirche. Soll nun
dieser Glaubensakt wiederum in dem Sinne verstanden
werden, daß er keine Kenntnis der Artikel einschließt, also
»volle Ignoranz aller Artikel" verträgt? Diese Deutung ist
abzuweisen. Sie ist vorerst nicht notwendig, weil das
implicite nur die Stelle der fides velata vertritt, also den

1 ßichtig: praeponere. ' Caritatis vel pietatis. 3 Articulorum
tehlt. 4 Expendunt. 4 In eis. 6 Videtur in eis sufficere, Naturalis.
6 Quia credit fehlt.



166 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Glauben (an die Artikel) im Anschlüsse an den Glauben
der Kirche ohne näheres Verständnis der Artikel besagt.
Sie ist auch nicht wahrscheinlich, da die theologischem
Koryphäen dieser Zeit sich nicht mit einem solchen Glauben
begnügen (Hugo von St. Viktor, Lombardus, Wilhelm von
Auxerre), Implizite und explizite credere haben zu dieser
Zeit noch nicht den gleichen Sinn wie später. Bestärkt
wird diese Deutung durch den Gegensatz von implicite;
dieser ist gegeben im „explicite et distincte scire", wie es

von den Prälaten verlangt wird. Das implizite scire
oder credere schließt also nur eine nähere
Kenntnis des Sinnes der Artikel, nicht aber
die Kenntnis der Artikel überhaupt aus.

Ein besonders bestätigender Umstand ist auch
Hoffmann (I, 77) aufgefallen, allerdings auch von ihm im
entgegengesetzten Sinne verwertet worden. Von den
Prälaten wird kein expliziter Glaube an das Apostolikum,
sondern nur an das Nizänische und Athanasianische
Glaubensbekenntnis verlangt. „Wo bleibt das Apostolikum ?"
frägt Hoffmann (a. a. 0.). Die einfache Lösung besteht
darin, daß nach Innozenz IV. alle das Apostolikum kennen
und allgemein im Sinne der Kirche glauben müssen, die
Seelsorger aber noch überdies die in den beiden weiteren
Symbolen gegebene Erklärung des Apostolikums.

Ebenso auffallend ist die Formulierung des Glaubensmaßes

der Meßpriester (clerici inferiores). Von diesen wird das
gleiche Maß wie für die Laien, bzw. die simplices gefordert ;

nur das Altarssakrament sollen sie noch besonders kennen.
Nun dürfen wir wohl ruhig fragen, ob es wahrscheinlich sei,
daß Innozenz von den clerici inferiores keine Kenntnis des
Symbols verlange, ihnen „völlige Ignoranz" desselben
bewillige! Wenn Innozenz sagt, daß sie nicht verpflichtet
seien „ad explicitam cognitionem articulorum", liegt es da
nicht nahe, zu unterscheiden zwischen einer einfachen
cognitio articulorum und einer explicita cognitio im Sinne
einer eingehenden Kenntnis derselben? Ist es ferner glaublich,

daß die einfachen Kleriker das Geheimnis des
Altarssakramentes kennen (scire) sollen, das Geheimnis der
Trinität und Inkarnation aber nicht zu kennen brauchen
Ist denn überhaupt Kenntnis der Eucharistie ohne Kenntnis
Christi denkbar? Dürfen wir überhaupt annehmen, daß ein
Autor, der nach dem Lateranense mit seiner Verpflichtung



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 167

zur österlichen Kommunion lebt, nicht auch von den Laien
eine einfache Kenntnis des Eucharistieglaubens verlangt?
Liegt es nicht auf der Hand, daß die Forderung an die
Kleriker darin besteht, daß sie wegen ihrer täglichen
Beschäftigung mit der Eucharistie von dieser mehr als die
Laien wissen müssen Ebenso aber auch über die Artikel.
Das legt auch der Text nahe : „eis sufficiat' scire sicut.
simplicibus (et) laicis et aliquantulum plus, sicut de sacra-
naento altaris." Innozenz verlangt also von den Klerikern
eingehendere Kenntnis, „scire aliquantulum plus", der
Artikel und besonders des Altarssakramentes als bei den
Laien ; hätte er von diesen gar keine Kenntnis der Artikel
gefordert, so müßte er von den Klerikern vorerst diese
verlangen, besonders bezüglich Trinität und Inkarnation.

Mit diesem bescheidenen „aliquantulum plus" begnügt
sich aber auch Innozenz nur bei jenen „clenci simplices",
die aus Armut keine Gelegenheit zum theologischen Studium
haben (qui non habent magistros et expensas), d. h. die
keine höhere theologische Bildung sich erwerben können
— die magistri sind ja die mittelalterlichen Theologie-
Professoren — oder die wegen anderweitiger Verpflichtungen

sich diesem Studium nicht widmen können oder
v^egen mangelhafter Begabung (propter duritatem ingenii)
nicht vorwärts kommen. Wer aber Gelegenheit und Mittel
hat, igt nach Innozenz unter Sünde verpflichtet, den
Ulauben eingehender kennen zu lernen als die Laien (pec-
carent, nisi plus proficerent in cognitione distincta fidei
quam laici). Der Sinn dieser Forderung ist doch offenbar
der, daß auch die clerici simplices zum theologischen
Studium der Glaubenslehren verpflichtet seien. Nur Armut,
Mangel an Schulgelegenheit, anderweitige Verpflichtungen
entschuldigen davon, aber auch da wird immerhin noch
ein gewisses eingehenderes Verständnis gefordert. Zu allem
Uberfluß wird noch bemerkt, daß der Beichtvater (qui
imponit poenitentiam) sich über die Erfüllung dieser
Verpflichtung zu vergewissern habe. Innozenz taxiert also die
Kleriker nicht „auf völlige Ignoranz in allen Artikeln des
Symbolums" (Hoffmann I, 77). Aber gerade die Verglei-
chung des Wissens der clerici simplices mit dem der Laien
zeigt, daß auch bei den letzteren nicht Ignoranz der
Artikel vorausgesetzt wird,1 sondern nur keine eingehende
Kenntnis der Artikel verlangt wird. Mangel an Gelegenheit



168 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

zum Besuche hoher Schulen, Beschäftigung mit "Werken
der Nächstenliebe oder mit anderen Wissenschaften, z. B.
des Kirchenrechtes, kann zwar als Entschuldigungsgrund
für den Mangel einer gründlicheren theologischen, d. h.

dogmatischen Bildung, aber nicht als Entschuldigung für
„völlige Ignoranz in allen Artikeln des Symbolums"
angeführt werden!

Endlich ist zu beachten, daß die fides implicita nicht
von der Unkenntnis der Trinität entschuldigt, sondern nur
von irrtümlicher Auffassung derselben, z. B. im Sinne des
Subordinationismus, Eine solche irrige Auffassung setzt aber
geradezu positiv die Kenntnis der Trinitätslehre als Glaubenslehre

voraus. Innozenz IV. fordert also von den Laien zwar
keine fides distincta der Artikel, d. h. mit Erkenntnis des
Sinnes und Inhaltes, er setzt aber keine volle Ignoranz
derselben voraus.

Daraus ergibt sich auch der Sinn von implicite und
explicite credere (scire) bei Innozenz IV. Das explicite
credere ist eine distincta cognitio fidei, eine explicita
cognitio articulorum, ein durch theologisches Studium an
theologischen Schulen erworbenes Verständnis der Glaubenslehren.

Das credere implicite besagt als Gegenstück den
einfachen Glauben im Sinne der allgemeinen kirchlichen
Belehrung, wie sie beim Gottesdienst durch die Festfeiern
und die Predigt allen zugänglich ist. In diesem Sinne
genügt den Laien und clerici simplices der implizite Glaube
an alle Glaubensartikel, d. h. sie müssen die allgemein
bekannte oder als bekannt vorausgesetzte Glaubenslehre der
Kirche glauben, Begabte Laien tun zwar gut daran, wenn
sie sich eingehender mit der Glaubenslehre beschäftigen,
sind aber nicht dazu verpflichtet ; es genügt, wenn sie sich
den Werken eines christlichen Lebens widmen. Kleriker
ohne Seelsorge sollen den Glauben „etwas besser" kennen;
so müssen sie die (vom Lateranense definierte) Trans-
substantiatio kennen (quod in sacramento altaris conficitur
verum corpus Christi). Haben sie Zeit, Geld und Gelegenheit

zu theologischen Studien, bzw. zum Besuche
theologischer Schulen, so sind sie auch dazu verpflichtet, um
sich so eine explicita cognitio articulorum oder die
scientia fidei zu erwerben. Die „praelati ecclesiarum",
denen die Sorge für das Heil der Seelen obliegt, also die
Bischöfe — die Pfarrer gelten nicht als praelati, sondern



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie ] 69

nur als ausführende Organe der Seelsorge der Bischöfe
— müssen die Glaubensartikel „explicite et distincte"
kennen, so daß sie auf Befragen deren Sinn und Inhalt
angeben können, wenn auch eventuell erst nach reiflichem
Nachdenken oder Konsultierung anderer.

Innozenz III. und IV. fassen also das explicite und
implicite ganz in dem Sinne, wie der Lombarde die fides
Velata verstanden hatte. Einen Artikel explicite
scire oder credere heißt den Artikel mit seinem
ganzen Sinn und Inhalt kennen und glauben;
«inen Artikel implicite scire oder credere
beißt ihn einfach kennen und glauben, ohne
nähere Kenntnis seiner Tragweite, doch so,
daß diese im Anschluß an den Glauben der
Kirche mitgeglaubt wird. Neu ist bei Innozenz

IV. die Bestimmung, wie weit sich die
K enntnis des Inhaltes der Glaubenslehre bei
Laien, einfachen und höheren Klerikern zu
erstrecken habe. Bezüglich der Laien (und ein-
fachenKlerikern)wird bestimmt, daß sie wenigstens

die durch Predigt und kirchliche Festfeier

allgemein bekannte kirchliche Erklärung
kennen müßten. Was dafür zu gelten habe, hat
aber auch Innozenz nicht bestimmt.

Damit fallen auch Hoffmanns Schlußfolgerungen. Er
findet es erklärlich, daß Innozenz' Entscheidung über den
Umfang der fides implicita den folgenden Schultheologen
zu lax erschien (I, 77). Gerade das Gegenteil! Die
angeführten Bestimmungen bilden den eisernen Bestand der
folgenden Lehre ; die Schultheologen haben nur die bereits
gekennzeichnete Lücke ergänzt. Ihre Lehre war schon aus
diesem Grunde keine Opposition „gegenüber einer ihnen
zu weit gehenden Privilegierung der fides implicita"
(a. a. 0). Hoffmann schreibt zum Schlüsse: „Ritsehl
konstatiert also mit Recht, daß durch das Mittelalter hindurch
sich zwei Reihen von Beurteilung der fides implicita
verfolgen lassen, welche sich gegenseitig ausschließen"
(a. a. 0,). Darauf ist zu antworten : Erstens lehrt kein
Scholastiker das Genügen oder die „Privilegierung" jener
fides implicita, die Ritschl-HofFmann im Auge haben, d. h.
einer bloßen Unterwerfung unter die Kirche ohne eigentlichen

und wahren Glauben — insofern kann es also nicht
Divus Thomas V (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 12



170 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

zwei Reihen von Beurteilung geben1; zweitens gibt es
allerdings zwei (bzw, noch mehr) Richtungen in der
Bestimmung des Ausmaßes der fide3 explicita (im neuen
Sinne), aber das ist eine Tatsache, die jedes noch so kleine
theologische Kompendium referiert, nicht aber erst Ritsehl
konstatiert hat; dagegen ist drittens zu konstatieren, daß
Innozenz IV. das allgemeine Glaubensmaß mit dem
Ausdruck: tides implicita an alle Artikel formuliert.

Wilhelm vonAuxerre und Wilhelm von Auvergne
Bedeutsam für die Entwicklung unseres Problems sind

zwei Werke aus dem Anfang des 13. Jahrhunderts, das
eine von Wilhelm von Auxerre, das andere von Wilhelm
von Auvergne. Sie bewegen sich ganz im Rahmen der
bisherigen Lehre, bringen jedoch für fides velata, bzw. explicita

und implicita die neueEormel: fides in particulari —
in universali, fides expressa, fides distineta — iudistineta.
Auch das credo quod Ecclesia credit erhält eine neue-
Formulierung.

Wilhelm von Auxerre2 (Antissidorensis'3, gest.
nach 1230) handelt in seiner Summa aurea4 (1. 3 tr. 3
c. I) als erster ausdrücklich „de fide implicita et explicita"
(q. 5). Nach seiner Art stellt er kurz die These auf :

„Praelati debent instruere simplices et simplices debent
inniti fidei ipsorum, quia sufficit simplieibus, si aliquos
'articulos credunt explicite et alios implicite, sed praelati
tenentur credere omnes explicite." Darauf folgt unmittelbar
die Definition: „Credere implicite est credere in hoc
universali, quidquid credit Ecclesia, credere esse verum." Der
explizite Glaube an einen Artikel wird als credere „in propria

essentia" bestimmt. Die q. 6 handelt über fides
distineta und indistineta. Wilhelm illustriert sie am Glaubendes

Cornelius. Dieser hatte vor der Sendung des Petrus

1 Bezeichnenderweise wird die Formulierung von Innozenz IV.
erst vom 15, Jahrhundert an angegriffen, als nämlich die frühere
Bedeutung von explicite und implicite in Vergessenheit geraten war;,
siehe unten den Abschnitt: Dekretisten des 14. und 15. Jahrhunderts.

' Hoffmann I, 61—63.
5 Siehe über ihn: J. Stracke, Die Sakramentenlehre des-

Wilhelm von Auxerre, Paderborn, 1917.
4 Wir zitieren nach der Ausgabe von Paris (Phil. Pigouhet), 1500,.



_ Geschichte der fides implicita in der 1:ath. Theologie 171

„fidem indistinctam", „quoniam oredebat filium dei esse
inearnandum indistincte nec adhuc distincte credebat. quod
iam facta esset inearnatio : nondum per fidem perceperat
istos sanctissimos rumores : Verbum caro factum est." Aber
deswegen konnte Cornelius nicht lauge ohne fides distincta
gerecht sein und deshalb wurde Petrus zu ihm gesandt.
— "Wie sind nun diese Aussprüche zu deuten?

Vorerst ist zu konstatieren, daß "Wilhelm eine neue
Formel für das notwendige Glaubensmaß aufstellt. Während
Innozenz IV. „impliziten" Glauben an alle Artikel verlangt,
verlangt Wilhelm von Auxerre an einige Artikel expliziten,
an die anderen impliziten Glauben. Der simplex, der einige
Artikel explizite, die anderen implizite glaubt, hat die
gehörige „plenitudo fidei". Wie ist nun das explicite-implicite

credere zu verstehen?
Die Bestimmung des explicite credere als „in propria

essentia credere" ist allerdings dunkel ; aber wir werden
wohl kaum irregehen, wenn wir es als ein Glauben an
das fassen, was der Artikel an sich ist, also als ein
Glanben an den Inhalt und Sinn des Artikels. Der
implizite Glaube an einen Artikel wird bestimmt als ein

„ credere in hoc universali, quidquid credit Ecclesia, credere
esse verum". Hoffmann (I, 62) übersetzt dies: „So im
allgemeinen glauben, glauben, daß das wahr sei, was die
Kirche glaubt." Diese Deutung wird aber nicht einmal der
grammatikalischen Konstruktion gerecht, außer man nehme
an, Wilhelm habe seine Definition möglichst ungeschickt
und duukel gefaßt. Der Sinn ist folgender: „Implizite
glauben heißt (etwas, die Artikel — denn um diese handelt
es sich —) in diesem Allgemeinen (in dem allgemeinen
Satze oder Glauben, in hoc universali) glauben, nämlich
in dem Glauben, daß alles wahr sei, was die Kirche glaubt.
Oder wenn wir den Satz aus seiner Akkusativkonstruktion
herauslösen : Die Artikel implizite glauben, heißt, sie in
diesem Allgemeinen glauben : ich glaube, daß alles wahr ist,
was die Kirche glaubt. Wilhelm begnügt sich nicht damit, zu
sagen: implizite die Artikel glauben, heißt glauben, daß der
Glaube der Kirche wahr sei, sondern er sagt : implizite
die Artikel glauben, heißt glauben, daß das wahr sei, was die
Kirche glaubt, und in diesem allgemeinen Glauben die
Artikel glauben. Implizite einen Artikel glauben,
heißt darum einfach, ihn im Sinne des kirch-

12*



172 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

liehen Glaubens glauben1, was durch die Überzeugung

von der Wahrheit des kirchlichen Glaubens geschieht.
Diese Interpretation wird bestärkt durch die weitere
Bedingung des impliziten Glaubens, daß man nämlich keinem
Artikel „in particulari" widerspreche: „sufficit simplieibus
credere aliquos articulos explicite et aliquos in universali,
ita quod nulli eorum contradicant in particulari", wie es
die Häretiker täten. Das heißt: wenn es auch genügt,
manche Artikel2, d. h. ihren Sinn einfach im Anschluß an
den Glauben der Kirche zu glauben, so darf man doch
keine Lehre oder Ansicht festhalten, welche der
kirchlichen Erklärung des Artikels widersprechen würde 3. Das
ist aber einfach die Lehre von Hugo, des Lombarden und
der beiden Innozenze.

Der Gegensatz von fides explicita und implicita
besteht also darin, daß die fides explicita die Essenz des Ar-

1 Darum besagt die Unterscheidung auch keine Unterscheidung
der Glaubensfunktion, keine andere Art von Glauben, wie Hoflfmann
I, 62 meint.

2 Damit etwas ein Glaubensartikel sei, verlangt Wilhelm, daß
die Lehre von Gott handle und an sich und unmittelbar
(secundum se et directe) Furcht Gottes und Liebe Gottes erzeuge,
weil die Gerechtigkeit in der Übung des Guten und Meidung des
Bösen bestehe, wir aber in der Furcht Gottes das Böse meiden und
in der Liebe Gottes das Gute tun; die Gerechtigkeit sei aber eine
Frucht des Glaubens (quam facit in nobis fides), sonst wäre das
credere au sich nicht wirksam (efficax). Derart seien die christlichen
Glaubensartikel. Neben den eigentlichen Artikeln müssen wir
unterscheiden deren Voraussetzungen (praecedentia), wie die Gebote des
natürlichen Sittengesetzes oder die Erkenntnis der Existenz Gottes
und die aus den Artikeln sich ergebenden Folgerungen, wie die
Auferstehung der Toten aus der Allmacht Gottes folge, selbst aber kein
eigentlicher Artikel sei, weil sie nicht von Gott handle. Wer die
Fundamente der Artikel hartnäckig bestreitet, ist ein Häretiker,
nicht als ob er einen Artikel leugnete, sondern weil er das Fundament

derselben bestreitet.
3 Den Kasus, was von einer vetula zu halten sei, die ihrem

Prälaten eine Häresie glaubt, beantwortet Wilhelm damit, sie sei
einer Todsünde schuldig, weil niemand das Gegenteil von einem
Artikel glauben könne, ohne schwer zu sündigen; weil ferner in bezug
auf das göttliche Recht es keine entschuldigende Unwissenheit gebe,
zumal der Heilige Geist die vetula erleuchten würde, wenn sie dies
nicht aus eigener Schuld verhindere (c. 2 q. 3 in fine). Wilhelm von
Auxerre läßt also die fides implicita nicht wie Innozenz als
Entschuldigung gelten. Die spätere Scholastik ist Wilhelm nicht gefolgt;
vgl. Albertus Magnus, 3 d. 25 a. 4 ad 8; Bonaventura, 3 d, 25
a. 1 q. 2 ad 5; Thomas, 3 d, 25 q. 2 a. 1 q. 4 sol. 4 ad 3.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 173

tikels, dessen Sinn und Bedeutung kennt, die fides implicita

dagegen nicht, die darum den Sinn und die Bedeutung

im Glauben an den Glauben der Kirche annimmt.
Der implizite Glaube an einige Artikel besagt also

bei Wilhelm jedenfalls keine bloße Bereitwilligkeit, all das
zu glauben, was die Kirche glaubt; es ist vielmehr ein
wirklicher Glaube an die Artikel und außerdem an die
Wahrheit des kirchlichen Glaubens im allgemeinen. Wilhelm
sagt auch keineswegs, daß der implizite Glaube an die
Artikel gar keine Kenntnis derselben voraussetze. Vielmehr
schließt er die einfache Kenntnis derselben voraus. Ja
noch mehr. Wilhelm sagt, daß die Prälaten die Gläubigen
belehren und diese sich auf deren Glauben stützen müssen.
Damit fordert er wie Innozenz IV., daß die simplices
wenigstens das wissen müssen, was die Kirche allen lehrt;
das übrige brauchen nur die Prälaten zu wissen, die Laien
können es im Anschluß an den Glauben der Prälaten, auf
den sie sich stützen müssen, glauben ; denn das genügt
ihnen. Wie weit diese Kenntnis gehen muß, bestimmt auch
Wilhelm nicht.

Die Forderung Wilhelms von Auxerre geht also weiter
als die Formel von Innozenz IV. Dieser hatte sich damit
begnügt, daß die Laien alle Artikel im Sinne der kirchlichen
Lehre annehmen, Wilhelm verlangt überdies, daß auch die
Laien den Sinn einiger Artikel kennen müssen. Damit hat
er aber nur die oben bei Innozenz konstatierte Lücke
ergänzt. Wilhelms Formel wird darum auch bald allgemein
akzeptiert, weil sie die Glaubensforderung besser formuliert
als die Formel von Innozenz ; sie steht aber mit dieser nicht
im Widerspruch, sondern ergänzt sie h

In sehr origineller Weise behandelt die Lehre von der
fides implicita Wilhelm von Auvergne, auch von
Paris genannt (f als Bischof von Paris 1249)2. Zum
Verständnis seiner Lehre muß allerdings der ganze Sinn des

nervigen Tractatus de fide beachtet werden, in dem er auf
die fides implicita zu sprechen kommt. Kitschl und Hoff-

1 Wie sieh die Unterscheidung von fides distineta und in-
distineta zur anderen von fides explicita und implicita verhält, erklärt
Wilhelm nicht. Bs ist eben eine andere Unterscheidung. Wahrscheinlich

kann sowohl die fides explicita wie die implicita distinkt oder in-
distinkt sein,

2 Hoffmann I, 69—73.



174 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

mann haben dies leider nicht getan; deswegen ist
besonders Hoffmann zu irrigen Urteilen gelangt. Wilhelm
vertritt nämlich in diesem Traktate die These1: „Manifestum

est unam debere esse ex necessitate in mundo isto
catholicam fidem certorum determinatorum numéro arti-
culorum" (c, 2). Zum Beweis dieser These zeigt er im
1. Kapitel, daß ohne fides oder credulitas niemand zu Gott
gelangen könne. Im 2. Kapitel führt er aus, daß dieser
Glaube, der ausdrücklich als Gabe Gottes bezeichnet" wird,
einer und ein einheitlicher sein müsse, in dem das Volk
Gottes geeint werde. Der Glaube ist vorerst einer dem
Sein nach — „fides una est in seipsa secundum essentiam
suarn", d. h. ein spezifischer Habitus. Dieser Einheit steht
die Vielheit und Verschiedenartigkeit der Glaubensinhalte
(creditorum) nicht entgegen. Den Grund findet Wilhelm
darin, daß der Glaube von Gott eingegossen sei, nicht den
Dingen entnommen ; sonst müßte er sich allerdings der
Vielheit der Dinge anpassen, wie die verschiedenen
natürlichen credulitates. So gebe es auch in uns nur einen
Verstand, weil dieser eine Gabe, ein Werk Gottes sei, aber
verschiedene Wissenschaften als menschliche Leistung, Der
Glaube ist aber zweitens auch einer in Hinsicht auf den
Glaubensinhalt (fides una unitate creditorum), nicht zwar
in dem Sinne, als ob die (subjektive) Einheit des Glaubens
in der (objektiven) Einheit der Glaubenslehren bestände
(non qua ill a unum sunt), sondern insofern alle Gläubigen
genieinsam das eine und gleiche glauben („sed qua una
sunt i. e. communia in eredentibus"). Alle Gläubigen
haben den gleichen Glaubenshabilus und glauben dieselben
Glaubenslehren: es gibt also nur einen Glauben.

Die gemeinsame Glaubenslehre ist in den articuli
fid ei gegeben, die teils fundamentale, teils abgeleitete
Wahrheiten zum Ausdruck bringen2.

Hier setzt nun Wilhelm mit der Polemik gegen eine
Ansicht ein, die behauptet, die Zahl der Artikel sei un-

' Mutmaßlich gegen den Pariser Kanzler Philipp, der nach
Dion. Carth. III d. 21 q. 1 gelehrt hatte, daß die res und nicht die
enuntiabilia die articuli fidei seien.

2 „Comiuuuiter credendorum, quae usualiter articuli fidei vo-
cantur, alii sunt ut radices prinaitivae et fundamenta primoria, alii
sunt sicut rami descendentes ab huiusmodi radieibus et sicut partes
divisionis."



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 175

bestimmt. Dagegen behauptet er: „finita esse et determi-
nata numéro credenda ista fuudamentalia", sonst wäre es

überhaupt unmöglich, den Glauben zu predigen und
verkündigen, zu bekennen, ja der Glaube wäre einfach unmöglich
.(impossibilis, inennarabilis, indocibilis, inconcessibilis, incredi-
bilis). Um dies noch näher zu begründen, greift Wilhelm
nun in originellsr Weise auf den Zusammenhang von
Religion und Glaube zurück, indem er die Notwendigkeit
einer bestimmten Glaubenseinheit aus der Notwendigkeit
einer bestimmten einheitlichen Religion beweist.

„Ohne Zweifel", hebt er an, „kann es nur eine
gemeinsame Religion zum Zwecke der Gottes Verehrung
;geben." Es könne nämlich unmöglich dem Belieben des
Einzelnen anheimgestellt sein, Gott zu verehren oder nicht
oder ihn so oder anders zu verehren. Alle Menschen müßten
in gleicher AVeise Gott verehren, die gleiche Religion
betätigen. Dazu sei aber eine gleiche und gemeinsame
Anschauung und Überzeugung als Grundlage und
Voraussetzung erfordert. Diese sei in dem allen Menschen
gebotenen gemeinsamen Glauben gegeben: „quare ne-
cesse est unam atque communem fidem fundamentum
religionis esse." Es müsse nämlich evident ein jeder so
leben, wie Gott es befohlen, so daß Gott daran seinAVohl-
gefallen finde und ihm Verehrung erwiesen werde; dies
alles bestimmt aber der Glaube. Wie es daher eine allen
Menschen gemeinsame und verpflichtende Religion und
Gottesverehrung geben müsse, so auch als deren Grundlage
einen allen gemeinsamen Glauben, d. h. den Glauben au
die articuli fidei.

Daraus folgert nun Wilhelm: „Quare manifestum est
& credulitate articulorum fidei nullum hominem credulitatis
capacem esse exceptum : imo ad illarn eodem iure teneri
omnes ac singulos, quo tenentur ad ipsam religionem atque
divinum cultum. Et hi articuli sunt fides, quae creditur,
sc. fides catholica i. e. universalis, in qua sola necesse est
adunari et uniri omnes, qui ad veram religionem eliguntur
et aggregantur populo sanctorum" : alle Menschen sind in
gleicher AVeise und aus demselben Grunde zur
Gottesverehrung und zum Glauben an ein bestimmtes und
gemeinsames Glaubensbekenntnis verpflichtet, d. h. zum
Glauben an die articuli fidei. Diese Verpflichtung zum
Glauben ist gleichbedeutend mit der Verpflichtung zur



176 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Wahrheit, denn auf Irrtümer könne weder eine echte
Gottesverehrung noch eine wahre Religion aufgebaut
werden.

Damit hat Wilhelm seine These bewiesen, daß alle
Menschen zum Glauben an ein bestimmtes und gemeinsames

Glaubensbekenntnis verpflichtet seien, d. h. die
fides est una unitate credendorum, was ihm dann auch
identisch ist mit der Katholizität des Glaubens. Im
Anhange polemisiert er dann gegen die Ansicht, der eine
könne dies, der andere jenes glauben.

Nun hält er sich aber vor, daß manche „propter
brevitatem intellectus aut paucitatem experientiae aut
defectum doctrinae aut gratiae" die einzelnen Artikel „non
capiunt explicite et expresse h. e. in particulari". Wie
sollen sie nun alles glauben, wie bleibt die Einheit
desGlaubens bestehen? Darauf antwortet Wilhelm mit
folgender origineller Lösung: „Nullum est genus hominum
adeo tardum intellectu naturaliter quod saltern univer-
sali et generali credulitate quicquid ad fundamen-
tum verae religionis pertinet capere non possit. Nullus
enim est omnino in omnibus, qui credere non possit verum
esse quidquid sacris eloquiis continetur, quicquid Spiritu
Dei edocti homines docuerunt credendum esse. Similiter
verum esse de Deo quicquid prophetae de ipso crediderunt
vel prophetaverunt. Nullus est adeo pertinax qui non facile
acquiescat, ut credat imitandos esse sanctos et sapientes
viros, imitandos inquam et fide et moribus et qui non
facile credat huiusmodi homines videre et noscere veri-
tatem, quam iudocti et vulgares homines nondum suffi-
ciunt. Qui autem sic credit, credit utique credulitate
universali quicquid credendum est in talibus:.
nulli enim licet credere in sacris eloquiis mendacium ali-
quod contineri vel spiritu Dei doctos homines mentitos in
aliquo fuisse. Similiter nulli licet credere sanctos et
sapientes viros in fide vera aut moribus errare. Manifestum
igitur, quia in universali credulitate credendorum saluta-
rium unienda est communitas hominum." Auffallenderweise
fehlt der Ausdruck implicite beim Alverner.

Wie viele Artikel und welche müssen von den sim-
plices in particulari geglaubt werden? Wilhelm spricht
zweimal von „wenigen" Artikeln. Im 3. Kapitel zeigt er,
daß wenigstens zwei Lehren in particulari ohne jede Ent--



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 177

schuldigung geglaubt werden müssen : erstens die Lehre
von der Existenz Gottes als des Schöpfers, zweitens — was
Hoffmann übersehen haben muß — die Lehre von der
Dreifaltigkeit; die erste, weil sie „radicale fundamentum reli-
gionis", die andere, weil ohne deren Kenntnis Religion als
Gottesverehrung unmöglich sei. Auf weitere Untersuchungen
läßt sich Wilhelm in dem kurzen Traktat (drei Kapitel)
nicht ein, sein Zweck ist offenbar erreicht: alle Menschen
sind verpflichtet, sich dem katholischen Glauben
anzuschließen; die sapientes müssen alle Artikel in particular!
und expresse glauben, die übrigen wenigstens den einen
und dreieinigen Gott expresse glauben, die übrigen Artikel sa
glauben, daß alles wahr sei, was die Heilige Schrift,
Propheten und die Heiligen und Weisen lehren und glauben.
Dieses letztere muß und kann bei allen geschehen. Außer
den unumgänglich notwendigen Artikeln wird der eine
diesen, N der andere einen anderen Artikel in particulari
glauben und auch das wieder in verschiedenem Maße. —
Die Interpretation dieser Lehre wird uns nach dem
Vorausgegangenen nicht schwer fallen.

Die Frage, die Wilhelm von Auvergne beschäftigt,,
ist die gleiche wie bei Hugo von St. Viktor und dem
Lombarden. Mit dem letzteren steht er auf dem
Standpunkte: oportet universa credi, quae in symbolo continentur-
mit dem ersteren betont er die Einheit des Glaubens. Als
Schwierigkeit erscheint wie bei beiden die Unfähigkeit vieler,
alle Artikel zu glauben. Die Antwort bzw. Lösung der
Schwierigkeit erfolgt mit der bereits traditionellen
Unterscheidung von explizitem und implizitem Glauben. Die
einen glauben alle Artikel explizite, die anderen einige
Artikel explizite, die übrigen implizite. An Stelle der
„credentes et cognoscentes" bei Hugo, der maiores des
Lombarden, der Prälaten bei Innozenz erscheint aber hier
der vir sapiens; für das explicite credere das „expresse"
oder „in particulari credere", für das implizite das „in
universali" oder „in generali credere" — eine Formel, die
bald und für lange Zeit allgemein wird. Credere in particulari

oder „explicite et expresse" besagt wie bei Hugo,
Petrus und Innozenz einen Glauben nicht nur an den
einfachen Wortsinn des Artikels, sondern an dessen ganzen
Inhalt, wie er durch die Kirchenlehre bestimmt ist —
diesen muß eben der sapiens kennen, wenn auch, wie



178 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Alvernus ausdrücklich bemerkt, in verschiedenem Maße,
Aber nicht alle können die ganze Kirchenlehre kennen,
nicht alle Artikel „explicite et expresse h. e. in particulari"
erfassen. Aber auch sie glauben all das, was der vir sapiens
glaubt, also die ganze Lehre über die Artikel, aber nur in
universali credulitate.

An einen Artikel in universali glauben, heißt also
uuch bei "Wilhelm von Auvergne nicht, ihn gar nicht
kennen, sondern nur seinen Inhalt nicht genau und im
Detail kennen. Einen Artikel in universali glauben,

heißt vielmehr, seinen Inhalt und Sinn,
seine partikulären Bestimmungen, wie sie in
den kirchlichen Entscheidungen vorliegen, im
allgemeinen Anschluß an die viri sapientes et
sancti glauben. Der Auxerrer hatte den Anschluß an
das credo verum esse, quod Ecclesia credit vertreten, der
Auvergner spricht unbestimmter von einer generalis oder
universalis credulitas, d. h. einem allgemeinen Glauben

an all das, was zu glauben ist. Aber diese
allgemeine credulitas ist auch ihm keine unbestimmte und
uferlose, sie ist vielmehr bestimmt und vermittelt durch
genau angegebene Größen, durch den Glauben, die Lehre
und das Beispiel der Heiligen Schrift, der von Gott
erleuchteten Männer (Propheten, Apostel, Kirchenväter) und
der „Heiligen". Was diese glauben, in Theorie und Praxis,
das kann und muß ein jeder wenigstens universali credulitate

glauben und damit auch den ganzen Sinn und die
volle Bedeutung aller Artikel. Davon ist niemand
ausgenommen — „nullus est excueatus quantacunque tarditate
intellectus ab huiusmodi credulitate", ausgenommen sind
einzig Geistesverwirrte und noch nicht zum Gebrauch der
Vernunft Gelangte. So glauben alle alles und ist
die objektive und subjektive Einheit des Glaubens

gewahrt. Diese hebt denn auch Alvernus noch
eigens hervor. Das credere in particulari und in universali
ist nur ein Unterschied in der Art und Weise des Glaubens

(in modo fidei). Es habe auch noch niemand
behauptet oder gesagt, daß die maiores einen anderen Glauben

hätten als die minores1. Vielmehr schließt Wilhelm am
1 „Attende igitur et vide quia vir sapiens, qui novit et credit in

particulari sive explicite et expresse singulos fidei articulos, et vir
simplex qui paucos crédit in singulari et expresse, sed cum credit verum



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 179

Ende des 2. Kapitels noch einmal : „Manifestum est unam
esse debere ex necessitate in mundo isto catholicam seu
communem fidem artiouiorum. — Una est fides quam tenet
et praedicat ecclesia Sanctorum et ecclesia catholica."

Hoffmann hat den Zusammenhang des Traktates nicht
beachtet und darum die Lehre Wilhelms nicht richtig
verstanden. Nur so kann er schreiben : „ Alvernus stellte sich
;auf einen völlig universalistischen, durchaus nicht bloß
christlich-kirchlichen Standpunkt" (I, 72). Wilhelm spricht aber
ausdrücklich von dem eingegossenen, übernatürlichenGlauben,
der eine Gabe Gottes sei, von dem Glauben, der „necdum
venit ad largissimam barbariem occidentalem et aquiloniarem"
(c. 2) ; auch kann doch wohl kein Zweifel darüber bestehen, daß
unter den articuli fidei das kirchliche Glaubensbekenntnis
•zu verstehen ist. Wie kann Hoffmann ferner schreiben :

„Die Punkte, welche Alvernus als für jeden glaubbar
bezeichnet, könnte nicht bloß der Christ, sondern auch der
•Jude und der Moslem akzeptieren" (1. c.) Vielleicht den
Glauben an die Heilige Schrift, besonders an die Propheten,
Evangelien und Apostelbriefe, an die Wahrheit des Glaubens

und Lebens der Heiligen?! Hoffmann interpretiert
•auch •

ganz falsch, daß die Forderung des allgemeinen
Glaubens an die Heilige Schrift und den Glauben der
Heiligen negativ zu verstehen sei, „daß die heiligen
Aussprüche keine Lüge enthalten" usw. (I, 70). Alvernus
fordert aber ausdrücklich ein „credere verum esse quid-
quid sacris eloquiis continetur" und positiven Anschluß
an den Glauben und die Lebensweise der Heiligen und
Weisen. Hoffmann meint ferner, unter den wenigen
Artikeln, welche der Einfältige explizite zu glauben habe,
seien nicht einmal notwendig Artikel des Apostolikums zu
verstehen (I, 72). Sind denn die Artikel vom Gott-Schöpfer
und von der Dreifaltigkeit keine Artikel des Apostolikums
Wenn Hoffmann bemerkt, daß „dem Einfältigen nicht die
Kirche, sondern der vir sapiens, welcher alles ausführlich

esse in nniversali, quicquid ille vir sapiens credit, huiusmodi non est
diversus in fide ab ipso sapiente, etsi forte in modo fidei. Eadem enim
credit, licet alio modo, credit enim omnia in universal! quae vir ille
sapiens credit in particulari sive singulari. Nunquam autem vel dictum
vel cogitatum fuit alterius fidei esse maiores et alterius minores seu
subditos credentes. Nec obsistit diversitas credulitatis in particulari,
qua alius alium articulum in particulari capit aut etiam eundem
articulum alius magis alius minus."



180 Geschichte der fides implicita in der katb; Theologie

glaubt, als Maßstab gegenübergestellt" wird, so übersieht
Hoffmann wieder, daß dieser erst nach der Heiligen Schrift,
den Propheten und erleuchteten Männern als Maßstab
kommt und außerdem ständig in Verbindung mit den viri
sancti. "Wenn Wilhelm sagt : „nulli licet oredere sanctos et
sapientes viros in fide vera aut moribus errasse", so
verweist er damit aut die Heiligen und Theologen der Kirche
— das ist aber nur die ältere Form des credere quod
credit Ecclesia im Sinne des Anschlusses an den Glauben
der maiores. Ritsehl endlich findet die Äußerungen
Wilhelms „abweichend" (p 9). Auch dies ist nicht zutreffend.
Wilhelm lehrt die Notwendigkeit des expliziten Glaubens
an den einen und dreieinigen Gott, den Glauben an die
Heilige Schrift, an die Propheten sowie an die Häupter und
Säulen der glaubenden Kirche. Welchen Sinn hat es da,
wenn Ritsehl bemerkt und mit ihm Hoffmann (I, 73): „So
abweichend also konnte sich gegen die Mitte des 13.
Jahrhunderts ein Schriftsteller über die Sache äußern?" Mit
Hugo von St. Viktor stimmt der Auvergner ja inhaltlich
und mit den folgenden Theologen sogar in der Formulierung

überein (Alexander von Haies, Bonaventura). Ritsehl
und Hoffmann verkennen eben auch hier den Sinn des
Glaubens an die Schrift und Propheten, die Apostel und
Kirchenlehrer, an die Heiligen und Weisen der Kirche.
Sie haben nicht beachtet, daß diese Formulierung nur eine
Umschreibung des credere quod Ecclesia credit ist, daß
dieser allgemeine Glaube ein wirklicher Glaube ist, in dem
dann der ganze Glaube der Kirche eingeschlossen ist.

Ritsehl (p. 9) meint ferner, daß das credere in uni-
versali und in particulari bei Wilhelm von Auvergne die
Verschiedenheit des Objektes, aber auch der Art des
subjektiven Glaubens besage. Hoffmann dagegen vertritt,
daß die beiden Ausdrücke nur die Art des subjektiven
Glaubens bezeichnen (I, 71), Wilhelm betont auch
ausdrücklich, daß es nur einen Glauben gebe, daß ferner jedermann

alles glauben muß — quidquid credendum est —,,
nur in verschiedener Weise. Diese verschiedene Weise
besagt aber nicht, daß wir mit einem anderen Glauben
explicite oder in particulari, mit einem anderen implicite
oder in universali glaubten — darum betont Wilhelm so
energisch: „nunquam autem vel dictum vel cogitatum(l)
fuit, alterius fidei esse maiores seu subditos credentes."



Die Psychologie des Johannes Cassianus 181

Die beiden Gläubensarten besagen den einen und denselben
theologischen Glauben, den einen habitus fidei. Aber dieser
eine Glaube und habitus stimmt dem Glaubensinhalte, je
nach der Art, wie dieser vorgelegt und erkannt wird, in
verschiedener Weise zu.

(Fortsetzung folgt)

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr. LUDWIG WEZOL

Einleitende Fragen

I. Cassians Leben und Schriften
Was wir von Cassians Leben wissen, verdanken wir zumeist

den Nachrichten des Presbyters Gennadius von Marseille1 und
gelegentlichen Notizen in Cassians eigenen Schriften. Kurz zusammengestellt

ist das Material bei Bardenhewer2 und bei M. Petschenig im
I. Kapitel der Prolegomena zur Neuausgabe der Werke Cassians im
Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum3.

Johannes Cassianus ist um 360 n. Chr. als Sproß einer begüterten
und gebildeten Familie geboren. Wo seine Wiege gestanden, kann
nicht mit Sicherheit angegeben werden. Gennadius, der nur wenige
Jahrzehnte nach dem Verfasser der Conlationes in Marseille lebte, also
jedenfalls gut informiert sein konnte, nennt ihn natione Scytha4.
Bardenhewer folgt darum den meisten Neueren, wenn er in den
Neuauflagen seiner Patrologie mit Merkle5 die Dobrudscha-als seine Heimat
annimmt, während Petschenig sich bemüht hatte, aus inneren Gründen
nachzuweisen, daß nur Südgallien sein Vaterland gewesen sein kann.
Namentlich hatte Petschenig auf die vorzügliche Beherrschung der
lateinischen Sprache durch Cassian hingewiesen.

Mit seinem Freunde Germanus verbringt Johannes als junger
Mann mehrere Jahre im Kloster zu Bethlehem und lernt die
Einrichtungen der orientalischen Klöster näher kennen. Ein siebenjähriger
Aufenthalt in Ägypten und der persönliche Verkehr mit den berühmtesten

Anachoreten dieses Landes vervollständigt seine aszetische
Ausbildung nach Theorie und Praxis.

Bald nach 400 finden wir ihn in Konstantinopel, wo er von
Johannes Chrysostomus zum Diakon geweiht wird, dann in Born als
Abgesandten des konstantinopolitanischen Klerus in der Sache des
hl. Chryso-tomus. Dort dürfte er zum Priester geweiht worden sein.

1 Gennad., De script, eccles. cap. 61,Migne PL. 58, col. 1094.
2 0. Bardenhewer, Patrologie, Freib, i. B. 19103, A4&fi.
3 CSEL XVII, Vindob. 1888, p. I-XIV.
4 Gennad, De script eccles., c. 61.
5 A. Hoch, Zur Heimat des Joh. Cassianus. Theol. Qu, Sehr. 1900,

p. 43—64, hatte für Syrien plädiert. Gegen ihn S. Merkle, Cassian
kein Syrer, ebendort p. 419—441.


	Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]

