Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]
Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762381

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

158 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN ' THEOLOGIE
Von P. Mag.. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES O. P.
(Fortsetzung aus V, p. 40—74.)

Innozenz IIl. und IV,

Nach dem Lombarden tritt der Ausdruck explicite-
implicite auf, zuerst bei Petrus von Corbeil (siehe
oben p. 60). Eine nihere Erklirung des Sinnes des Aus-
druckes findet sich bei diesem nicht. KEs wird nur die
Schwierigkeit, dafl man im Alten Testamente nur den einen
Gott verehrte, die Trinitdt dagegen nicht, dafl also der
Glaube an einen Artikel zum Heile geniigen konne, damit
abgewiesen: ,in veteri lege colebant trinitatem implicite,
modo autem explicite colimus.* Die gleiche Schwierigkeit
wird in #hnlicher Weise in Glossen zum Kommentar
des Lombardus zu Rom. 1, 17 erledigtl, Auf die Frage,
ob ,fides potest haberi sine notitia omnium articulorum¢*
lautet die Antwort: ,Ad hoc quod modo habeatur fides
virtus ab aliquo, debet habere notitiam omnium articulorum
in symbolo contentorum, licet magis explicite praelatus
quam subditus; sed non ita erat antiquitus, sc. in veteri
testamento, quando fides non sic erat manifestu.* Hier
haben wir also ausdriicklich die Forderung, dafl zwar ein-
fache Kenntnis der Artikel, aber nicht expli-
zite Kenntnis notwendig sei — eine Bestatlgung unserer
Interpretation des Lombarden. Auf die weitere Frage,
ob im Alten Testamente die Dreifaltigkeit verehrt wurde,
wird unter Hinweis auf den Widerstreit der nAuctoritates®
geantwortet: ,ideo unus Deus dicitur coli in veteri testa-
mento, quia manifeste loquitur de uno deo..., sed ibi
non est expressa wnotitia trinitatis (erat tamen ibi neces-
saria fides trinitatis implicite ad minus — dieser Passus
fehlt in zwei Handschriften); in novo autem testamento
est expressa et ideo dicitur coli trinitas in novo testa-
menta potius quam in veteri.“ Wir haben also hier zum
erstenmal die Termini: fides oder notitia ma-
nifesta, expressa. Dagegen tritt uns nun um 1200 die
fides 1mp11c1ta In einem ganz bes’clmmten Sinne entgegen,

' Vergl. Denifle, a. a. O, p. 9?.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 1969

mnémlich als Glaube an bestimmte Lehren im An-
schlusse an den Glauben der Kirche, als cre-
dere quod credit Ecclesia. An Stelle der fides velata
oder in mysterio des Lombarden tritt die fides implicita,
an Stelle des Anschlusses an die maiores tritt der Anschluf3
an das, was die Kirche glaubt — eine an den Lombarden
anschliefflende und ganz in seinem Geiste fortschreitende
Entwicklung, Als Vertreter kommen in Betracht Papst
Innozenz IIL (und IV.), Wilhelm von Auxerre und
Wilhelm von Auvergne.

Die diesbeziigliche Lehre Innozenz IIL* (+ 1210)
ist uns erhalten in einem von Gabriel Biel (3 d. 26 q.
un. a. 1 not. 2) aus einer sonst unbekannten Schrift ,De
officio missae* mitgeteilten Ausspruch? In diesem sagt
Innozenz, dafl die fides implicita, d.h. das Bekenntnis zum
‘Glauben der romischen Kirche, vor dem Vorwurf und der
Schuld der Hiresie bewahre, wenn auch jemand tatsichlich
einen Irrtum vertrete, wenn dies nur ohne Schuld und
Hartnéckigkeit geschehe. Denn ein solcher glaube dann
nicht jenen Irrtum, sondern was die Kirche glaube. Darum
hitte ein solcher in diesem Falle sogar ein Verdienst s,

Wir stehen hier mit einem Male vor einem gewal-
tigen Fortschritt in der Entwicklung unseres Problems.
Mit einem Schlage wird die Hauptform der fides impli-
cita in vollkommen korrekter Weise aufgestellt — bezeich-
nenderweise bei dem groBen Gesetzgeber des Mittelalters¢:
implizite glaubt man den gesamten Inhalt des Glaubens,
indem man sich an den Glauben der Kirche anschlief3t,
glaubt, was die Kirche glaubt, Den Ausdruck: implicite’
mag Innozenz in Paris von seinem ILehrer Petrus von
Corbeil gelernt haben. Wichtiger aber ist, daBl an Stelle

' Bei Hoffmann I., p, 63—69.

* Text bei Ritschl, p. b.

' ,In tantum valet fides implicita, ut quidam dicunt, quod si
habens eam falso opinaretur (ratione naturali motus), patrem ma-
lorem filio ., . non est haereticus rec peccat, dummodo hunc er-
rorem pertinaciter non defendit et hoe ipsum credit, quia credit eccle-
Slam sic credere et suam opinionem fidei ecclesiae supponit. Quia
licet sic male opinetur, non tamen est illa fides sua, imo fides sua
est fides ecclesiae . . .“ '

* Allerdings haben wir hier keine amtliche pépstliche Bestim-
Mung, ‘sondern nur eine Privatiuferung des Theologen. Das gleiche
&ilt von den Bestimmungen Innozenz IV,



160 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

des Anschlusses an die maiores der Anschlufl
an die Kirche, an Stelle der fides maiorum die
fides Ecclesiae tritt. Allerdings lag dies ganz in der
Richtung und Tendenz der bisherigen Entwicklung, vor
allem der Lehre des Lombarden. Diesem bedeutete ja die
fides velata wesentlich einen Glauben im Anschlufi an' die
maiores. Dieses wesentliche Element ist auch in der an
Stelle der fides velata tretenden fides implicita geblieben.
Im Alten Testamente kommen als maiores die Patriarchen
in Betracht, im Neuen Testamente die Apostel und die
Kirche, weil beiden unmittelbar die Offenbarung geworden
ist, beide als Glaubensautoritit gesichert waren. Die Inno-
zenzische Formel wihlt den Anschluf an die Kirche. Auch
das lag in der bisherigen Richtung, Das ganze Problem
ging ja dahin, zu zeigen, wie die Glaubigen auch ohne
nihere Kenntnis den ganzen Inhalt des Symbols glaubten.
Dies geschieht offenbar durch den Anschluf an den Glauben
der Kirche, Durch diesen Anschlufl glaubt man nicht nur
das ganze Symbol, sondern auch dessen Sinn und Inhalt,
so.wie die Kirche den Gtlauben an das Symbol verlangt.
Daber denn auch die dieser fides implicita zugeschriebene
entschuldigende Wirkung bei unfreiwilligen Irrtiimern.
Die Vorziige und Folgen der neuen Formulierung sind
sehr bedeutend. Erstens ist der Anschlufy an den Glauben
der Kirche zweifellos die beste und sicherste, alles um-
fassende A rt, den ganzen Glaubensinhalt implizite anzu--
nehmen, sus dem einfachen Grunde der Unfehlbarkeit der
Kirche im Glauben, Zweitens ergibt sich aus der neuen
Formel die evidente Folgerung der Notwendigkeit des.
expliziten Glaubens an die Kirche, bzw. an ihren
Glauben. KEsg mufl eigentlich auffallen, dafl bisher diese
Gtlaubenslehre nicht unter den fiir die Katholiken gefor-
derten expliziten Gtlaubenspunkten genannt wurde; aller-
dings war die Forderung in der Forderung des Anschlusses
en den Glauben der maiores enthalten. In der Folge wird
nun auch immer deutlicher und expliziter der explizite
Glaube an die Kirche gefordert. Drittens hat die fides-
implicita-Lehre auch den Anschlufl an das Dogma
von der Glaubensregel gefunden. 'Wenn Innozenz den
Abt Joachim von Floris damit entschuldigt, dafl er ,fir-
miter confitetur, se illam fidem tenere, quam Romana tenet:
ecclesia, quae cunctorum fidelium mater est et magistra“



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 161

~

(siehe Ritschl, p. 7), so entschuldigt er ihn eben damit,
daf} er die wahre Glaubensregel einhalte und darum kein
Haretiker sei. Der einzig kompetente Mafistab der fides
implicita als Anschluf3 an den Glauben anderer kann im
Neuen Testamente nur die unfehlbare Kirche oder, in der
alten Formulierung, der Glaube der Kirche sein,

Dogmengeschichtlich haben wir hier den interessanten
Vorgang, daf} fiir eine neue Formel (fides implicita), die
zur KErklérung der Einheit des alt- und neutestamentlichen
Glaubens und der Vollstandigkeit des kirchlichen Glaubens
aufgestellt worden, im Dogma von der kirchlichen Glaubens-
regel ein allgemeiner Stiitzpunkt gefunden und anderseits
fiir dieses Dogma selbst eine neue Formel ge-
funden wurde: credere quod credit ecclesia — implicite omnes
articulos credere. Dadurch ist im Prinzip auch eine Seite
der fides-implicita-F'rage geldst, ndmlich die, worin schlief3-
lich jede fides implicita impliziert sei (wenigstens im Neuen
Bunde); die andere Seite, namlich was explizite geglaubt
werden miisse, kommt nun erst recht zur Geltung.

Die Lehre Innozenz III. hat Ritschl (p. 5—8) und
Hoffmann (I, 68—69) aber zu den schwersten Anschuldi-
gungen veranlafdt. Es wird Innozenz die weiteste ,Privi-
legierung“ der fides implicita (Ritschl, p. 8), eine Erweite-
rung des Geltungsbereiches der fides implicita in einer
bisher unbekannten Weise (Hoffmann I, 66) aufgebiirdet,
In dem Sinne ndmlich, dafl ,der Papst zum erstenmal die
fides implicita auch den maiores, den Gelehrten, als Ent-
schuldigungsgrund fiir aus Unkenntnis geduflerte, ketze-
rische Ansichten angerechnet habe“ (I, c.). Ritschl geht
noch weiter, indem er Innozenz die Ansicht zuschiebt, als
verlange er von den Laien gar keire fides explicita, wihrend
der Papst, wie auch Hoffmann bemerkt, ausdriicklich das
Gegenteil voraussetzt. Endlich wird beanstandet, dafl die
fides implicita verdienstlich genannt wird. |

_ Doch auf welchen Grund hin wird Innozenz verur-
teilt? Auf eine ganz falsche Deutung des ,cre-
dere quod ¢redit ecclesia® hin, eine irrige Deutung,
die von nun an wie ein roter Faden die ganze Darstellung
bei Ritschl und Hoffmann durchzieht. Ritschl deutet das
ncredere quod credit ecclesia® als ,die Absicht, den Glauben
der Kirche zu hegen¥, als ,die Absicht, um Gottes willen,
In der Gefangennehmung des Verstandes sich der kirch-



162 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

lichen Autoritit zu unterwerfen“ (p. 8). Darum soll auch
die fides implicita bei Innozenz nicht den Glaubensinhalt,
sondern ,eine Art des Glaubensaktes in Beziehung auf den
Glaubensinhalt“ bezeichnen (p. 7).

Hoffmann zitiert das Wort von Scholz: ,Rom mufl den
guten Willen des Menschen, sejne allgemeine Bereit-
schaft, zu glauben, schon fiir den Glauben selbst
nehmen und jeden als Christen gelten lassen, der sich im
voraus und auf jeden Fall dem Urteil der Kirche ein- und
unterordnet® (I, 69). Selbst bemerkt Hoffmann (a. a.0.) dazu:
nDie als genligend erachtete Leistung der fides implicita
entspricht der Unselbstindigkeit, in welcher die rémisch-
katholische Kirche ihre Glaubigen erhalten will“ Nach
dieser Anschauung wire also die fides implicita kein eigent-
licher, wirklicher, formeller Glaube, sondern nur der Wille,
die Bereitschaft zum Glauben und in dieser Weise ein
Ersatz fiir den Glauben selbst. Wenn dem so wiire,
so koénnte man die harten Urteile iiber die fides-implicita-
Lehre und iiber Innozenz begreifen. Aber — credere quod
Ecclesia credit besagt weder iiberhaupt noch bei Innozenz
ndie Absicht, den Glauben der Kirche zu hegen®,
sondern den wirklichen, tatséichlichen, formellen
Glauben an die Kirche: credo sanctam eccle:
siam, den augenblicklichen Glauben an das,
was die Kirche glaubt, das ausgesprochene Be-
kenntnis, dafl der ganze'Glaube der Kirche und
nur dieser der wahre Glaube sei, das Bekennt-
nis, dafl man diesen ganzen Glauben annehme.
Diese evidente Bedeutung des credere quod Ecclesia credit
hat die Ritschlsche Schule in einer kaum zu entschuldi-
genden Weise milverstanden und auf diesem Miflver-
stdndnis beruht hauptsichlich 1hre Anklage
gegen die fides-implicita-Lehrel, |

' Auch die Bezeichnung des ,credo quod ecclesia
credit¥ als impliziten Glauben ist ein Irrtum. Das credo
quod Ecclesia credit ist ein expliziter Glaube, ein explizites Be-
kenntnis zum Glauben der Kirche als Ganzes, zum katholischen
Glauben, wie wenn sich jemand als Katholik bekennt. Es kann, ja
wird in gewissem Mafle sogar notwendig mit dem expliziten Glauben
an bestimmte Lehren verbunden sein, Wenn ein Katholik gefragt
wird, ob er glaube, was die Kirche glaubt, so wird er mit dem be-
jahenden Bekenntnis notwendig den expliziten Glauben an die Haupt-
und besonders die Differenzpunkte des katholischen Glaubens ver-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 163

Aus dem richtigen Begriff des credo quod Eecclesia
credit ergibt sich auch dessen entschuldigende Wirkung
und Verdienstlichkeit. Die beste Begriindung geben die
Worte von Innozenz selber: ,Si quis simplex et ineruditus
audiret praelatum suum praedicare aliquid contrarium fidei,
de quo tamen non tenetur habere fidem expli-
citam, facta inquisitione, quam potest et debet,
putans hoc a praelato suo sic praedicatum esse creditum
ab Ecclesia et ita captivaret intellectum suum credendo
illud propter Deum, putans hoc ecclesiam credere, talis
non solum non peccaret, sed etiam sic credendo falsum
mereretur. Die spitere Scholastik hat allerdings einen
solchen irrtéimlichen ,Glauben“ nicht als Glaubensakt an-
erkannt (vgl. Summa theol. II. II. q. 1 a. 3), aber den
guten Willen anerkannt, bzw. den Glauben an die Kirche.
Dieser Glaube an die Kirche ist es auch, der entschuldigt.
Auch die Verdienstlichkeit - beruht nicht auf dem Irrtum
als solchen, sondern auf dem Glauben an die Wahrheit des
Glaubens der Kirche, bzw. auf der Bereitwilligkeit, eine
bestimmte Lehre der Kirche zu glauben. All das sollte
auch ein Protestant verstehen und wiirdigen konnen —
steht doch auch er im Bereich #hnlicher Fragen.

Innozenz spricht im eben zitierten Passus von einer
Verpflichtung zu explizitem Glauben an bestimmte Lehren
— de quo ... tenetur habere fidem explicitam. Welche
Lehren aber explizite geglaubt werden miissen, dariiber
spricht sich Innozenz III, nicht aus. Bei dieser Frage setzt
die spiitere Theologie ein — auch sie war aber bereits von
Hugo von St. Viktor aufgeworfen worden. Uber dieses
Glaubensmaf spricht sich nun Innozenz IV. (f 1254)

/

binden. Bine fides implicita ist das credo quod Ecclesia credit nur
In bezug auf jene Lehren, die jemand nicht als Kirchenglauben kennt
oder an die er augenblicklich nicht denkt. Eine solche fides implicita
8}bt es doch wohl auch im Protestantismus, wenn z, B. jemand auf
die Frage nach seiner Konfession sich als Protestant bekennt! Irrig
1st endlich auch die Wendung von einer ,Berechtigung® oder
..Privilegierung“ zur fides implicita in diesem Sinne. Der allgemeine
Glaube an die Wahrheit des katholischen Glaubens wie das Bekenntnis
zu ihm ist kein Privileg, sondern eine Pflicht, nicht nur fiir die
einfachen Christen, sondern fiir alle bis hinauf zum Papst. Der Ge-
danke ist auch nichts Neues, sondern so alt wie das credo ... sanctam
Ecclesiam, so alt wie die Kirche selbst.
' Hoffmann I, 78—78.




164 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

ausl. Er unterscheidet zwischen einem allen Glaubigen und
dem fiir die Prélaten und die einfachen Kleriker notwendigen
Glaubensmafle 2, Wegen der Wichtigkeit des Textes bringen
wir denselben im Wortlaute nach Hoffmann I, 73 f (die
Anmerkungen geben die abweichenden Lesarten des Ap-
paratus),

1. De fide teneas, quia quaedam est fidei mensura, ad quam
guilibet tenetur et quae sufficit simplicibus et? forte omnibus laicis,
geil, quia oportet quemlibet adultum accedentem * ad fidem credere,
quia deus est, et quod est remunerator omnium bonorum. Item oportet
omnes * alios articulos credere implicite, hoc® est credere, verum esse,
quicquid credit ecclesia catholica,

2. Hanc autem mensuram excedere debent praelati ecclesiarum,
quicunque curam animaram habent, quia debent scire articulos fidei
explicite et distincte, qui continentur in symbolo, sc. Credo in unum
Deum et? Quicunque vult (also im Nicioum und Athanasianum!).
Episcopi enim® plus scire debent: quia de eis scire debent reddere
rationem omni poscenti’. Non tamen dicimus, quod in continenti
teneantur praedicti de omnibus respondere, sed praehabita delibera-
tione et etiam, si oportuerit, cum consilio aliorum.

8. Non negamus tamen, quin papa et alii superiores praelati
possint dispensative ex certis causis ' minus literatos et minus in-
dustriosos'' in temporalibus sustinere.

4, De clericis autem interioribus satis videtur, quod, si essent
pauperes, qui non possent intendere studio, quia non habent magistros
vel expensas, quia oportet eis propriis manibus quaerere victum, quod
eis sufficiat scire sicut simplicibus '? laicis et aliguantulum plus, sicut
de sacramento altaris: quia oportet eos credere, quod in'* sacramento
altaris conficitur verum corpus Chi» et hoc ideo, quia circa illud
quotidie™ et continue versantur plus quam laici. Si autem haberent
magistros et expensas ad discendum, tunc peccarent, nisi plus profi-
cerent '* in cognitione distincta fidei, quam laici. Debent '® tamen ab €o,
qui imponit eis poenitentiam de ignorantia vel potius de negligentia
sciendi serutari, ut diligenter attendant quare in eis non proficiunt ',
vel propter duritatem ingenii, vel quia eos' oportuit circa alia opera
charitatis intendere, puta circa exhibenda necessaria confratibus!® suis
vel pauperibus vel hospitibus, et idem dicendum est de aliis operibus
bonis; nam cum non teneantur ad explicitam cognitionem articulorum,

! In seinem Apparatus quinquelibrorumdecretalium (GregorsIX.),
Argentinae 1478, auch abgedruckt in Nic, Eymerici directorium in-
quisitorum, p. 22.

? Unter den Prilaten sind die Bischéfe zu verstehen, unter den
clerici simplices die blcfien Mef3priester und Pfarrer,

3 Apparatus: et etiam forte. * Attendentem. ° Fos. ° Id est.
" Et in Quicunque. °* Autem. °Omnipotenti, '° Etiam minus. ' In-
dustriosas personas. '*Simplicibus et laicis, '* In altari. ' Quotidie
et fehlt, '* Proficiant. '® Debet. '" Falsch: profecit, '® Falsch: eum.
' Falsch: cum fratribus.- ‘ -



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 165

bene licet clericis illis explicitae cognitioni postponere! alia opera
pietatis *,

b. Item etiam ex causa possent illi scientiae praeponere alias
scientias; ut si velint addiscere scientiam iuris, ut pauperes in iudicio
defendant, ne opprimantur, non peccant; tamen credimus, quod non
debent ita praeponere scientiam cognitioni fidei, quin in ea proficiant,
et bene videtur, quod semper plus debent intendere circa cognitionem
articulorum ® praedictorum, quam circa cognjtionem iuris, postquam
oxpensas habent ab ecclesia, nisi in contrarium eos iusta causa moveat,

6, Item videtur, quod etiam laici, quibus deus dat talentum
subtilis ingenii, quod melius faciunt, si suum ingenium impendant*
€l cognitioni praedictorum, quamvis non videatur, quod peccent, etiam
8i® eis non intendant. Videtur autem® eis suffiere, quod talemta sibi
credita non abscondant in terra, i. e. in terrenis, sed bonis operibus
insistant,

7. In tantum autem valet implicita fides, ut dicunt quidam,
quod, si aliquis eam habet, sc. quod credit, quod ecclesia credit, sed
falso opinatur ratione naturali” motus, quod pater maior vel prior sit

lio, vel quod tres personae sunt tres res a se invicem distinctae,
quod mon est haereticus nec peccat, dummodo hunc errorem suum non
defendat et hoc ipsum credit, quia credit® ecclesiam sic credere et
Suam opinionem fidei ecclesiae supponit, quia licet sic male opinetur,
tamen non est illa fides sua, immo fides sua est ecclesiae. So weit
der Text. '

Schwierigkeit bietet nur die Deutung des fur alle
notwendigen und fiir die simplices, bzw. Lalen gentigenden
Glaubensmafies. Klar wird Glaube an Gottes Dasein und
Vorsehung verlangt. Dann wird impliziter Glaube an
alle anderen Artikel gefordert. Unter den ,Artikeln“ sind
zweifelsohne die Artikel des Apostolikums zu verstehen —
nach allgemeiner Redeweise. Wie ist aber das ,implizite*
Credere zu deuten? Hoffmann versteht es natiirlich wieder
Im Sinne einer Bereitschaft oder Unterwerfung unter die
Kirche (I, 77). Dieser Sinn wird aber ausgeschlossen durch
die eigene Erklirung von Innozenz: implicite credere, hoc
est credere, verum esse, quicquid credit Kcclesia catho-
lica. Der ,implizite* Glaube an alle Artikel besagt einen
Glaubensakt an den Glauben der Kirche. Soll nun
dieser (Hlaubensakt wiederum in dem Sinne verstanden
werden, dafl er keine Kenntnis der Artikel einschliefit, also
nvolle Ignoranz aller Artikel* vertrigt? Diese Deutung ist
abzuweisen. Sie ist vorerst nicht notwendig, weil das im-
Plicite nur die Stelle der fides velata vertritt, also den

. d Richtig: praeponere. * Caritatis vel pietatis. * Articulorum
fehlt, * Expendunt, ° In eis. ° Videtur in eis sufficere. 7 Naturalis.
Quia credit fehlt.



166 Geschichte der fides implicita in der kath., Theologie

Glauben (an die Artikel) im Anschlusse an den Glauben
der Kirche ohne niheres Versténdnis der Artikel besagt.
Sie ist auch nicht wahrscheinlich, da die theologischen:
Koryphtien dieser Zeit sich nicht mit einem solchen (lauben
begniigen (Hugo von St. Viktor, Lombardus, Wilhelm von
Auxerre). Implizite und explizite credere haben zu dieser
Zeit noch nicht den gleichen Sinn wie spéater. Bestirkt
wird diese Deutung durch den Gegensatz von implicite;
dieser ist gegeben im ,explicite et distincte scire“, wie es
von den Prilaten verlangt wird. Das implizite scire
oder credere schlieflt also nur eine nédhere
Kenntnis des Sinnes der Artikel, nicht aber
die Kenntnis der Artikel iberhaupt aus.

Ein besonders bestétigender Umstand ist auch Hoff-
mann (I, 77) aufgefallen, allerdings auch von ihm im
entgegengesetzten Sinne verwertet worden, Von den Pri-
laten wird kein expliziter Glaube an das Apostolikum,
sondern nur an das , Nizénische und Athanasianische
Glaubensbekenntnis verlangt. , Wo bleibt das Apostolikum ?%
frigt Hoffmann (a. a, O.). Die einfache Losung besteht
darin, daf} nach Innozenz IV. alle das Apostolikum kennen
und allgemein im Sinne der Kirche glauben miissen, die
Seelsorger aber noch iiberdies die in den beiden weiteren
Symbolen gegebene Erklirung des Apostolikums.

Ebenso auffallend ist die Formulierung des Glaubens-.
mafles der Mefipriester (clerici inferiores). Von diesen wird das
gleiche Maf} wie fiir die Laien, bzw. die simplices gefordert ;.
nur das Altarssakrament sollen sie noch besonders kennen.
Nun diirfen wir wohl ruhig fragen, ob es wahrscheinlich sei,
dafl Innozenz von den clerici inferiores keine Kenntnis des.
Symbols verlange, ihnen ,véllige Ignoranz® desselben be-
willige! Wenn Innozenz sagt, dafl sie nicht verpflichtet.
seien ,ad explicitam cognitionem articulorum®, liegt es da.
nicht nahe, zu unterscheiden zwischen einer einfachen
cognitio articulorum und einer explicita cognitio im Sinne
einer eingehenden Kenntnis derselben? Ist es ferner glaub-.
lich, dafl die einfachen Kleriker das Geheimnis des Altars-
sakramentes kennen (scire) sollen, das Geheimnis der
Trinitit und Inkarnation aber nicht zu kennen brauchen ?
Ist denn tiberhaupt Kenntnis der Eucharistie ohne Kenntnis
Christi denkbar? Diirfen wir tiberhaupt annehmen, dafi ein
Autor, der nach dem Lateranense mit seiner Verpflichtung



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 167

zur Osterlichen Kommunion lebt, nicht auch von den Laien
eine einfache Kenntnis des Eucharistieglaubens verlangt ?
Liegt es nicht auf der Hand, da8 die Forderung an die
Kleriker darin besteht, daB sie wegen ihrer tiglichen Be-
schiéftigung mit der Eucharistie von dieser mehr als die
Laien wissen miissen? Ebenso aber auch iiber die Artikel.
Das legt auch der Text nahe: ,eis sufficiat' scire sicut
simplicibus (et) laicis et aliquantulum plus, sicut de sacra-
mento altaris.“ Innozenz verlangt also von den Klerikern
eingehendere Kenntnis, ,scire aliquantulum plus4, der Ar-
tikel und besonders des Altarssakramentes als bei den
Laien; hitte er von diesen gar keine Kenntnis der Artikel
gefordert, so miiite er von den Klerikern vorerst diese
verlangen, besonders beziiglich Trinitéit und Inkarnation,
~ Mit diesem bescheidenen ,aliquantulum plus“ begniigt
Sich aber auch Innozenz nur bei jenen ,clerici simplices®,
die aus Armut keine Gelegenheit zum theologischen Studium
haben (qui non habent magistros et expensas), d. h. die
keine hghere theologische Bildung sich erwerben konnen
— die magistri sind ja die mittelalterlichen Theologie-
professoren — oder die wegen anderweitiger Verpflich-
tungen sich diesem Studium nicht widmen kénnen oder
Wegen mangelhafter Begabung (propter duritatem ingenii)
nicht vorwirts kommen, Wer absr Gelegenheit und Mittel
hat, ist nach Innozenz unter Siinde verpflichtet, den
Glauben eingehender kennen zu lernen als die Laien (pec-
carent, nisi plus proficerent in cognitione distincta fidei
quam laici). Der Sinn dieser Forderung ist doch offenbar
der, daf auch die clerici simplices zum theologischen
Studium der Glaubenslehren verpflichtet seien, Nur Armut,
Mangel an Schulgelegenheit, anderweitige Verpflichtungen
entschuldigen davon, aber auch da wird immerhin noch
éln gewisses eingehenderes Verstdndnis gefordert. Zu allem
Uberfluff wird noch bemerkt, dafl der Beichtvater (qui
Imponit poenitentiam) sich iiber die Erfiillung dieser Ver-
pilichtung zu vergewissern habe. Innozenz taxiert also die
Kleriker nicht ,auf vollige Ignoranz in allen Artikeln des
Symbolums¢ (Hoffmann I, 77). Aber gerade die Verglei-
ch}lng des Wissens der clerici simplices mit dem der Laien
zelgt, daBl auch bei den letzteren nicht Ignoranz der Ar-
tikel vorausgesetzt wird, sondern nur keine eingehende

enntnis der Artikel verlangt wird. Mangel an Gelegenheit



168 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

zum Besuche hoher Schulen, Beschiftigung mit Werken
der Nichstenliebe oder mit anderen Wissenschaften, z. B.
des Kirchenrechtes, kann zwar als Entschuldigungsgrund
fiir den Mangel einer griindlicheren theologischen, d. h.
dogmatischen Bildung, aber nicht als Entschuldigung fiir
,vollige Ignoranz in allen Artikeln des Symbolums® an-
gefithrt werden!

Endlich ist zu beachten, dafl die fides implicita nicht
von der Unkenntnis der Trinitét entschuldigt, sondern nur
von irrtiimlicher Auffassung derselben, z. B, im Sinne des
Subordinationismus. Kine solche irrige Auffassung setzt aber
geiadezu positiv die Kenntnis der Trinitétslehre als Glaubens-
lehre voraus. Innozenz IV. fordert also von den Laien zwar
keine fides distincta der Artikel, d. h, mit Erkenntnis des
Sinnes und Inhaltes, er setzt aber keine volle Ignoranz der-
selben voraus. __

Daraus ergibt sich auch der Sinn von implicite und
explicite credere (scire) bei Innozenz IV, Das explicite
credere ist eine distincta cognitio fidei, eine explicita
cognitio articulorum, ein durch theologisches Studium an
theologischen Schulen erworbenes Verstdandnis der Glaubens-
lehren. Das credere implicite besagt als Gegenstiick den
einfachen Glauben im Sinne der allgemeinen kirchlichen
Belehrung, wie sie beim (Gottesdienst durch die Festfeiern
und die Predigt allen zugénglich ist. In diesem Sinne
gentigt den Laien und clerici simplices der implizite Glaube
an alle Glaubensartikel, d. h. sie miissen die allgemein be-
kannte oder als bekannt vorausgesetzte Glaubenslehre der
Kirche glauben, Begabte Lalen tun zwar gut daran, wenn
sie sich eingehender mit der Glaubenslehre beschiftigen,
sind aber nicht dazu verpflichtet; es geniigt, wenn sie sich
den Werken eines christlichen Lebens widmen., Xleriker
ohne Seelsorge sollen den Glauben ,etwas besser” kennen;
80 miissen sie die (vom Lateranense definierte) Trans-
substantiatio kennen (quod in sacramento altaris conficitur
verum corpus Christi), Haben sie Zeit, Geld und Gelegen-
heit zu theologischen Studien, bzw. zum Besuche theolo-
gischer Schulen, so sind sie auch dazu verpflichtet, um
sich so eine explicita cognitio articulorum oder die
scientia fidei zu erwerben. Die ,praelati ecclesiarum¥,
denen die Sorge fiir das Heil der Seelen obliegt, also die
Bischéfe — die Pfarrer gelten nicht als praelati, sondern



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 169

nur als ausfithrende Organe der Seelsorge der Bischofe
— milssen die Glaubensartikel ,explicite et distincte“
kennen, so daf sie auf Befragen deren Sinn und Inhalt
angeben konnen, wenn auch eventuell erst nach reiflichem
Nachdenken oder Konsultierung anderer.

Innozenz III. und IV. fassen also das explicite und
implicite ganz in dem Sinne, wie der Lombarde die fides
velata verstanden hatte. Einen Artikel explicite
scire oder credere heifit den Artikel mit seinem
ganzen Sinn und Inhalt kennen und glauben;
einen Artikel implicite scire oder credere
heiflt ihn einfach kennen und glauben, ohne
Dihere Kenntnis seiner Tragweite, doch so,
dafl diese im Anschlul an den Glauben der
Kirche mitgeglaubt wird. Neu ist bei Inno-
zenz IV. die Bestimmung, wie weit sich die
Kenntnis des Inhaltes der Glaubenslehre bei
Laien, einfachen und héheren Klerikern zu er-
Strecken habe. Beziiglich der Laien (und ein-
fachenKlerikern)wird bestimmt, dafl sie wenig-
stens die durch Predigt und kirchliche Fest-
feier allgemein bekannte kirchliche Erklérung
kennen miiBten. Was dafiir zu gelten habe, hat
aber auch Innozenz nicht bestimmt,

Damit fallen auch Hoffmanns Schluf¥folgerungen. Er
findet es erklarlich, dafl Innozenz Entscheidung itber den
Unmfang der fides implicita (!) den folgenden Schultheologen
zu lax erschien (I, 77). Gerade das Gegenteil! Die ange-
fihrten Bestimmungen bilden den eisernen Bestand der
folgenden Liehre; die Schultheologen haben nur die bereits
gekennzeichnete Liicke ergénzt. Ihre Lehre war schon aus
diesem Grunde keine Opposition ,gegeniiber einer ihnen
zu weit gehenden Privilegierung der fides implicita®
(2. a. 0.). Hoffmann schreibt zum Schlusse: ,Ritschl kon-
statiert also mit Recht, dafl durch das Mittelalter hindurch
sich zwei Reihen von Beurteilung(l) der fides implicita
verfolgen lassen, welche sich gegenseitig ausschlieffen®
(a. a, 0.), Darauf ist zu antworten: Erstens lehrt kein
Scholastiker das Greniigen oder die ,Privilegierung“ jener
fides implicita, die Ritschl-Hoffmann im Auge haben, d. h.
éiner blofien Unterwerfung unter die Kirche ohne eigent-
lichen und wahren Glauben — insofern kann es also nicht

Divus ThomasV (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX XII.) 12



170 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

zwei Reihen von Beurteilung geben?; zweitens gibt es
allerdings zwei (bzw. noch mehr) Richtungen in der Be-
stimmung des Ausmafles der fides explicita (im neuen
Sinne), aber das ist eine Tatsache, die jedes noch so kleine
theologische Kompendium referiert, nicht aber erst Ritschl
konstatiert hat; dagegen ist drittens zu konstatieren, daf}
Innozenz IV, das allgemeine Glaubensmafl mit dem Aus-
druck: fides implicita an alle Artikel formuliert.

Wilhelm von Auxerre und Wilhelm von Auvergne

Bedeutsam fir die Entwicklung unseres Problems sind
zwei Werke aus dem Anfang des 13. Jahrhunderts, das
cine von Wilhelm von Auxerre, das andere von Wilhelm
von Auvergne. Sie bewegen sich ganz im Rahmen der bis-
herigen Lehre, bringen jedoch fir fides velata, bzw. expli-
cita und implicita die neue Formel: fides in particulari —
in universall, fides expressa, fides distincta — indistincta.
Auch das credo quod Ecclesia credit erhilt eine neue
Formulierung.

Wilhelm von Auxerre? (Antissidorensiss, gest.
nach 1230) handelt in seiner Summa aureat (1. 3 tr. 8
c. I) als erster ausdriicklich ,de fide implicita et explicita®
(q. B). Nach seiner Art stellt er kurz die These auf:
»Praelati debent instruere simplices et simplices debent
inniti fidei ipsorum, quia sufficit simplicibus, si aliquos
rarticulos credunt explicite et alios implicite, sed praelati
tenentur credere omnes explicite. Darauf folgt unmittelbar
die Definition: ,Credere implicite est credere in hoc uni-
versali, quidyuid credit HKcclesia, credere esse verum.“ Der
explizite Glaube an einen Artikel wird als credere ,in pro-
pria essentia® bestimmt. Die q. 6 handelt itber fides di-
stincta und indistincta. Wilhelm illustriert sie am Glauben
des Cornelius. Dieser hatte vor der Sendung des Petrus

! Bezeichnenderweise wird die Formvlierung von Innozenz IV,
erst vom 15, Jahrhundert an angegriffen, als ndmlich die frithere Be-
deutung von explicite und iwmplicite in Vergessenheit geraten war;
siehe unten den Abschnitt: Dekretisten des 14. und 156.Jahrhunderts.

* Hoffmann I, 61—63. _

* Siehe {iber ihn: J. Stracke, Die Sakramentenlehre des.
Wilhelm von Auxerre, Paderborn, 1917,

* Wir zitieren nach der Ausgabe von Paris (Phil. Pigouhet), 1500,



~

Greschichte der fides implicita in der Lkath, Theologie 171

»fidem indistinctam®, ,quoniam oredebat filium dei esse
mecarnandum indistincte nec adhuc distincte credebat, quod
lam facta esset incarnatio: nondum per fidem perceperat
1stos sanctissimos rumores: Verbum caro factum est.% Aber
deswegen konnte Cornelius nicht lange ohne fides distincta
gerecht sein und deshalb wurde Petrus zu ihm gesandt.
— Wie sind nun diese Ausspriiche zu deuten?

Vorerst ist zu konstatieren, dafl Wilhelm eine neue
Forwel fiir das notwendige Glaubensmaf} aufstellt, Wiahrend
Innozenz IV. ,impliziten* Glauben an alle Artikel verlangt,
verlangt Wilhelm von Auxerre an einige Artilel expliziten,
an die anderen impliziten Glauben. Der simplex, der einige
Artikel explizite, die anderen implizite glaubt, hat die ge-
horige ,plenitudo fidei®. Wie ist nun das explicite-impli-
cite credere zu verstehen?

Die Bestimmung des explicite credere als ,in propria
essentia credere* ist allerdings dunkel; aber wir werden
wohl kaum irregehen, wenn wir es als ein Glauben an
das fassen, was der Artikel an sich ist, also als ein
Glauben an den Inhalt und Sinn des Artikels, Der im-
plizite Glaube an ejnen Artikel wird bestimmt als ein
scredere in hoc universali, quidquid credit Ecclesia, credere
esse verum¥, Hoffmann (I, 62) iibersetzt dies: ,So im all-
gomeinen glauben, glauben, dafl das wahr sei, was die
Kirche glaubt.“ Diese Deutung wird aber nicht einmal der
grammatikalischen Konstruktion gerecht, aufler man nehme
an, Wilhelm habe seine Definition mdglichst ungeschicks
und dunkel gefaflt., Der Sinn ist folgender: , Implizite
glauben heifit (etwas, die Artikel — denn um diese handelt
8s sich —) in diesem Allgemeinen (in dem allgemeinen
Satze oder Glauben, in hoc universali) glauben, ndmlich
in dem Glauben, dafl alles wahr sei, was die Kirche glaubt.
Oder wenn wir den Satz aus seiner Akkusativkonstruktion
herauslosen: Die Artikel implizite glauben, heiflt, sie in
diesem Allgemeinen glauben: ich glaube, daff alles wahr ist,
was die Kirche glaubt. Wilhelm begniigt sich nicht damit, zu
sagen: implizite die Artikel glauben, heifdt glauben, dafl der
Glaube der Kirche wahr sei, sondern er sagt: implizite
die Artikel glauben, heifit glauben, dafl das wahr sei, was die
Kirche glaubt, und in diesem allgemeinen Glauben die
Artikel glauben, Implizite einen Artikel glauben,
heifit darum einfach, ihn im Sinne des kirch-

12%



172 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

lichen Glaubens glauben?, was durch die Uberzeu-
gung von der Wahrheit des kirchlichen Glaubens geschieht.
Diese Interpretation wird bestirkt durch die weitere Be-
dingung des impliziten Glaubens, dafl man némlich keinem
Artikel ,in particulari“ widerspreche: ,sufficit simplicibus
credere aliquos articulos explicite et aliquos in universali,
ita quod nulli eorum contradicant in particulari“, wie es
die Hiaretiker tiéten. Das heifdt: wenn es auch geniigt,
manche Artikel?, d. h. ihren Sinn einfach im Anschluf} an
den Glauben der Kirche zu glauben, so dart man doch
keine Lehre oder Ansicht festhalten, welche der kirch-
lichen Erklarung des Artikels widersprechen wiirde®. Das
ist aber einfach die Lehre von Hugo, des Lombarden und
der beiden Innozenze.

Der Gegensatz von fides explicita und implicita be-
steht also darin, dafl die fides explicita die Essenz des Ar-

' Darum besagt die Unterscheidung auch keine Unterscheidung
der Glaubensfunktion, keine andere Art von Glauben, wie Hoffmann
I, 62 meint.

* Damit etwas ein Glaubensartikel sei, verlangt Wilhelm, daf
die Lehre von Gott handle und an sich und unmittelbar (se-
cundum gse et directe) Furcht Gottes und Liebe Gottes erzeuge,
weil die Gerechtigkeit in der Ubung des Guten und Meidung des
Bisen bestehe, wir aber in der Furcht Gottes das Boése meiden und
in der Liebe Gottes das Gute tun; die Gerechtigkeit sei aber eine
Frucht des Glaubens (quam facit in nobis fides), sonst wire das
credere an sich nicht wirksam (efficax), Derart seien die christlichen
Glaubensartikel. Neben den eigentlichen Artikeln miissen wir unter-
scheiden deren Vorauvssetzungen (praecedentia), wie die Gebote des
natiirlichen Sittengesetzes oder die Erkenntnis der Existenz Gottes
und die aus den Artikeln sich ergebenden Folgerungen, wie die Auf-
erstehung der Toten aus der Allmacht Gottes folge, selbst aber kein
eigentlicher Artikel sei, weil sie nicht von Gott handle. Wer die
Fundamente der Artikel hartndckig bestreitet, ist ein Hiretiker,
nicht als ob er einen Artikel leugnete, sondern weil er das Funda-
ment derselben bestreitet.

* Den Kasus, was von einer vetula zu halten sei, die ihrem
Prilaten eine Hiresie glaubt, beantwortet Wilhelm damit, sie sei
einer Todstinde schuldig, weil niemand das Gegenteil von einem Ar-
tikel glauben kdnne, ohne schwer zu siindigen; weil ferner in bezug
auf das gottliche Recht es keine entschuldigende Unwissenheit gebe,
zamal der Heilige Geist die vetula erleuchten wiirde, wenn sie dies
nicht aus eigener Schuld verhindere (c. 2 q. 8 in fine). Wilhelm von
Auxerre liBit also die fides implicita nicht wie Innozenz als Ent-
schuldigung gelten. Die spétere Scholastik ist Wilhelm nicht gefolgt;
vgl. Albertus Magnus, 3 d. 25 a. 4 ad 8; Bonaventura, 3 d, 25
a. 1 q. 2 ad 5; Thomas, 3 d. 26 q. 2 a. 1 q. 4 sol. 4 ad 3,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 173

tikels, dessen Sinn und Bedeutung kennt, die fides impli-
cita dagegen nicht, die darum den Sinn und die Bedeu-
tung im Glauben an den Glauben der Kirche annimmt.

Der implizite Glaube an einige Artikel besagt also
bei Wilhelm jedenfalls keine blofie Bereitwilligkeit, all das
zu glauben, was die Kirche glaubt; es ist vielmehr ein
wirklicher Glaube an die Artikel und auflerdem an die
Wahrheit des kirchlichen Glaubens im allgemeinen. Wilhelm
sagt auch keineswegs, dafl der implizite Glaube an die
Artikel gar keine Kenntnis derselben voraussetze. Vielmehr
schlieft er die einfache Kenntnis derselben voraus. Ja
noch mehr. Wilhelm sagt, dafi die Prilaten die Glaubigen
belehren und diese sich auf deren Gtlauben stiitzen miissen.
Damit fordert er wie Innozenz IV., dafl die simplices
wenigstens das wissen miissen, was die Kirche allen lehrt;
das iibrige brauchen nur die Prélaten zu wissen, die Laien
kénnen es im Amnschlufl an den Glauben der Prilaten, auf
den sie sich stiitzen miissen, glauben; denn das geniigt
thnen, Wie weit diese Kenntnis gehen mufl, bestimmt auch
Wilhelm nicht.

Die Forderung Wilhelms von Auxerre geht also weiter
als die Formel von Innozenz IV. Dieser hatte sich damit be-
gniigt, daf} die Laien alle Artikel im Sinne der kirchlichen
Lehre annehmen, Wilhelm verlangt iiberdies, daf’ auch die
Laien den Sinn einiger Artikel kennen miissen. Damit hat
er aber nur die oben bei Innozenz konstatierte Liicke er-
génzt, Wilhelms Formel wird darum auch bald allgemein
akzeptiert, weil sie die Glaubensforderung besser formuliert
als die Formel von Innozenz; sie steht aber mit dieser nicht
Im Widerspruch, sondern erginzt siel,

In sehr origineller Weise behandelt die Lehre von der
fides implicita Wilhelm von Auvergne, auch von
Paris genannt (+ als Bischof von Paris 1249)2 Zum Ver-
sténdnis seiner Liehre muf} allerdings der ganze Sinn des
nervigen Tractatus de fide beachtet werden, in dem er auf
die fides implicita zu sprechen kommt, Ritschl und Hoff-

. t Wie sich die Unterscheidung von fides distincta und in-
distincta zur anderen von fides explicita und implicita verhilt, erklirt
Wilhelm nicht. Es ist eben eine andere Unterscheidung, Wahrschein-
lich kann sowohl die fides explicita wie die implicita distinkt oder in-
distinkt sein. ‘

* Hoffmann I, 69—73.



174 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

mann haben dies leider nicht getan; deswegen ist be-
sonders Hoffmann zu irrigen Urteilen gelangt. Wilhelm
vertritt ndmlich in diesem Traktate die These!: ,Mani-
festum est unam debere esse ex necessitate in mundo isto
catholicam fidem certorum determinatorunm numero arti-
culorum“ (c. 2). Zum Beweis dieser These zeigt er im
1. Kapitel, daf ohne fides oder credulitas niemand zu Gott
gelangen konne, Im 2. Kapite! fithrt er aus, dafd dieser
Gtlaube, der ausdriicklich als Gabe Gottes bezeichnet” wird,
einer und ein einheitlicher sein miisse, in dem das Volk
Gottes geeint werde. Der Glaube ist vorerst einer dem
Sein nach — ,fides una est in seipsa secundum essentiam
suam“, d. h. ein spezifischer Habitus. Dieser Einheit steht
die Vielheit und Verschiedenartigkeit der Glaubensinhalte
(creditorum) nicht entgegen. Den Grund findet Wilhelm
darin, dafl der Glaube von Gott eingegossen sei, nicht den
Dingen entnommen; sonst miiite er sich allerdings der
Vielheit der Dinge anpassen, wie die verschiedenen natiir-
lichen credulitates. So gebe es auch in uns nur einen Ver-
stand, weil dieser eine Gabe, ein Werk Gottes sei, aber
verschiedene Wissenschaften als menschliche Leistung. Der
Glaube ist aber zweitens auch einer in Hinsicht auf den
(Glaubensinhalt (fides una unitate creditorum), nicht zwar
in dem Sinne, als ob die (subjektive) Einheit des Glaubens
in der (objektiven) Kinheit der Glaubenslehren bestinde
(non qua 1lla unum sunt), sondern insofern alle Glaubigen
gemeinsam das eine und gleiche glauben (,sed qua una
sunt i, e, communia in credentibus“). Alle Gliubigen
haben den gleichen Glanbenshabitus und glauben dieselben
Glaubenslehren: es gibt also nur einen Glauben,

Die gemeinsame (Glaubenslehre ist in den articuli
fidei gegeben, die teils fundamentale, teils abgeleitete
Wahrheiten zum Ausdruck bringen?

Hier setzt nun Wilhelm mit der Polemik gegen eine
Ausicht ein, die behauptet, die Zahl der Artikel sei un-

' Mutmafilich gegen den Pariser Kanzler Philipp, der nach
Dion, Carth. IIT d. 21 q. 1 gelehrt hatte, dafl die res und nicht die
enuntiabilia die articuli fidei seien. -

* ,Communiter credendorum, quae usvaliter articuli fidei vo-
cantur, alii sunt ut radices primitivae et fundamenta primoria, alii

sunt sicut rami descendentes ab huiusmodi radicibus et sicut partes
divisionis.«



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 175

bestimmt. Dagegen behauptet er: ,finita esse et determi-
nata numero credenda ista fundamentalia“, sonst wire es
iiberhaupt unmoglich, den Glauben zu predigen und ver-
kiindigen, zu bekennen, ja der Glaube wére einfach unméglich
(impossibilig, inennarabilis, indocibilis, inconcessibilis, incredi-
bilis), Um dies noch ndher zu begriinden, greift Wilhelm
nun in originellsr Weise auf den Zusammenhang von Re-
ligion und Glaube zuriick, indem er die Notwendigkeit
einer bestimmten Glaubenseinheit aus der Notwendigkeit
einer bestimmten einheitlichen Religion beweist.

,Ohne Zweifel“, hebt er an, ,kann es nur eine ge-
meinsame Religion zum Zwecke der Gottesverehrung
geben.“ Es konne némlich unmdglich dem Belieben des
Einzelnen anheimgestellt sein, Gott zu vershren oder nicht
oder 1hn so oder anders zu verehren. Alle Menschen miifiten
in gleicher Weise Gott verehren, die gleiche Religion be-
tatigen. Dazu sei aber eine gleiche und gemeinsame An-
schauung und Uberzeugung “als Grundlage und Voraus-
setzung erfordert. Diese sei in dem allen Menschen ge-
botenen gemeinsamen Glauben gegeben: ,quare ne-
cesse est unam atque communem fidem fundamentum
religionis esse.“ Hs miisse némlich evident ein jeder so
leben, wie Gott es befohlen, so dafl Gott daran sein Wohl-
gefallen finde und ihm Verehrung erwiesen werde; dies
alles bestimmt aber der Glaube, Wie es daher eine allen
Menschen gemeinsame und verpflichtende Religion und
Gottesverehrung geben miisse, so auch als deren Grundlage
einen allen gemeinsamen Glauben d. h., den Glauben an
die articuli fidei, -

Daraus folgert nun Wilhelm: ,Quare manifestum est
a credulitate articulorum fidei nullum hominem credulitatis
capacem esse exceptum: imo ad illam eodem iure teneri
omnes ac singulos, quo tenentur ad ipsam religionem atque
divinum cultum. Xt hi articuli sunt fides, quae creditur,
sc, fides catholica 1. e. universalis, in qua sola necesse est
adunari et uniri omnes, qui ad veram religionem eliguntur
et aggregantur populo sanctorum“: alle Menschen sind in
gleicher Weise und aus demselben Grunde zur Gottes-
verehrung und zum Glauben an ein bestimmtes und ge-
meinsames Glaubensbekenntnis verpflichtet, d. h. zum
Glauben an die articuli fidei. Diese Verpflichtung zum
Glauben ist gleichbedeutend mit der Verpflichtung zur



176 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

‘Wahrheit, denn auf Irrtiimer kdénne weder eine echte
Gottesverehrung noch eine wahre Religion aufgebaut.
werden.

Damit hat Wilhelm seine These bewiesen, dafl alle
Menschen zum Glauben an ein bestimmtes und gemein-
sames Glaubensbekenntnis verpflichtei seien, d. h. die
fides est una unitate credendorum, was ihm dann auch
identisch ist mit der Katholizitit des Glaubens. Im An-
hange polemisiert er dann gegen die Ansicht, der eine
.konne dies, der andere jenes glauben.

Nun hélt er sich aber vor, dafl manche ,propter
brevitatem intellectus aut paucitatem experientiae aut de-
fectum doctrinae aut gratiae“ die einzelnen Artikel ,non
capiunt explicite et expresse h. e, in particulari“. Wie
sollen sie nun alles glauben, wie bleibt die Einheit des
Glaubens bestehen? Darauf antwortet Wilhelm mit fol-
gender origineller Losung: ,Nullum est genus hominum
adeo tardum intellectu naturaliter quod saltem univer-
sali et generali credulitate quicquid ad fundamen-
tum verae rehgloms pertinet capere non possit. Nullus
enim est omnino in omnibus, qui credere non possit verum
esse quidquid sacris eloquiis continetur, quicquid Spiritu
Dei edocti homines docuerunt credendum esse. Similiter
verum esse de Deo quicquid prophetae de ipso crediderunt.
vel prophetaverunt. Nullus est adeo pertinax qui non facile
acquiescat, ut credat imitandos esse sanctos et saplentes
viros, imitandos inquam et fide et moribus et qui non
facile credat huiusmodi homines videre et noscere veri-
tatem, quam iudocti et vulgares homines nondum suffi-
ciunt. Qui autem sic credit, credit ntique credulitate
universali quicquid credendum est in talibus:
nulli enim licet credere in sacris eloquiis mendacium ali-
quod contineri vel spiritu Dei doctos homines mentitos in
aliquo fuisse. Similiter nulli licet credere sanctos et sa-
pientes viros in fide vera aut moribus errare. Manifestum
igitur, quia in universali credulitate credendorum saluta-
rium unienda est communitas hominum.* Auffallenderweise
fehlt der Ausdruck implicite beim Alverner.

Wie viele Artikel und welche miissen von den sim-
plices in particulari geglaubt werden? Wilhelm spricht
zweimal von ,wenigen* Artikeln, Im 3. Kapitel zeigt er,
daf} wenlgstens zwei Lehren in particulari ohne jede Ent-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 177

schuldigung geglaubt werden miissen: erstens die Lehre
von der Existenz Gottes als des Schopfers, zweitens — was
Hoffmann iibersehen haben mufl — die Lehre von der Drei-
faltigkeit; die erste, weil sie ,radicale fundamentum reli-
gionis¥, die andere, weil ohne deren Kenntnis Religion als
Gottesverehrung unmdoglich sei. Auf weitere Untersuchungen
1af3t sich Wilhelm in dem kurzen Traktat (drei Kapitel)
nicht ein, sein Zweck ist offenbar erreicht: alle Menschen
sind verpflichtet, sich dem katholischen Glauben anzu-
schliefen; die sapientes miissen alle Artikel in particulari
und expresse glauben, die iibrigen wenigstens den einen
und dreieinigen Gott expresse glauben, die iibrigen Artikel so
glauben, dafl alles wahr sei, was die Heilige Schrift, Pro-
pheten und die Heiligen und Weisen lehren und glauben.
Dieses letztere mufl und kann bei allen geschehen. Aufler
den unumgénglich notwendigen Artikeln wird der eine
diesen, “der andere einen anderen Artikel in particulari
glauben und auch das wieder in verschiedenem Mafle, —
Die Interpretation dieser Lehre wird uns nach dem Voraus-
gegangenen nicht schwer fallen.

Die Frage, die Wilhelm von Auvergne beschiftigt,
ist die gleiche wie bei Hugo wvon St. Viktor und dem
Lombarden, Mit dem letzteren steht er auf dem Stand-
punkte : oportet universa credi, quae in symbolo continentur;
mit dem ersteren betont er die Kinheit des Glaubens. Als
Schwierigkeit erscheint wie bei beiden die Unfihigkeit vieler,
alle Artikel zu glauben. Die Antwort bzw. Lésung der
Schwierigkeit erfolgt mit der bereits traditionellen Unter-
scheidung von explizitem und implizitem Glauben. Die
einen glauben alle Artikel explizite, die anderen einige
Artikel explizite, die iibrigen implizite, An Stelle der
,credentes et cognoscentes“ bei Hugo, der maiores des
Lombarden, der Prilaten bei Innozenz erscheint aber hier
der vir saplens; fiir das explicite credere das ,expresse“
oder ,in particularl credere®, fur das implizite das il
universali oder ,in generali credere* — eine Formel, die
bald und fir ]ange Zielt allgemeln wird, Credere in parti-
culari oder ,explicite et expresse* besagt wie bel Hugo,
Petrus und Innozenz einen Glauben nicht nur an den ein-
fachen Wortsinn des Artikels, sondern an dessen ganzen
Inhalt, wie er durch die Kirchenlehre bestimmt ist —
diesen mufl eben der sapiens kennen, wenn auch, wie



178 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Alvernus ausdriicklich bemerkt, in verschiedenem Mafle.
Aber nicht alle konnen die ganze Kirchenlehre kennen,
nicht alle Artikel ,explicite et expresse h. e, in particulari“
erfassen. Aber auch sie glauben all das, was der vir sapiens
glaubt, also die ganze Lehre iiber die Artikel, aber nur in
universali credulitate.

An einen Artikel in universali glauben, heifit also
auch bei Wilhelm von Auvergne mnicht, ihn gar nicht
kennen, sondern nur seinen Inhalt nicht genau und im
Detail kennen. Einen Artikel in universali glau-
ben, heifit vielmebr, seinen Inhalt und Sinn,
seine partikuldren Bestimmunger, wie sie in
den kirchlichen Entscheidungen vorliegen, im
allgemeinen Anschlufl an die viri sapientes et
sancti glanuben, Der Auxerrer hatte den Anschlufl an
das credo verum esse, quod Kcclesia credit vertreten, der
Auvergner spricht unbestimmter von einer generalis oder
universalis credulitas, d. h. einem allgemeinen Glau-
ben an all das, was zu glauben ist. Aber diese all-
gemeine credulitas ist auch ihm keine unbestimmte und
uferlose, sie ist vielmehr bestimmt und vermittelt durch
genau angegebene Groflen, durch den Glauben, die Lehre
und das Beispiel der Heiligen Schrift, der von Gott er-
leuchteten Mé#nner (Propheten, Apostel, Kirchenviter) und
der ,Heiligen“. Was diese glauben, in Theorie und Praxis,
das kann und mufl ein jeder wenigstens universali creduli-
tate glauben und damit auch den ganzen Sinn und die
volle Bedeutung aller Artikel. Davon ist niemand ausge-
nommen — ,nullus est excusatus quantacunque tarditate
intellectus ab huiusmodi credulitate¥, ausgenommen sind
einzig Greistesverwirrte und noch nicht zum Gebrauch der
Vernunft Gelangte. So glauben alle alles und ist
die objektive und subjektive Einheit des Glau-
bens gewahrt. Diese hebt denn auch Alvernus noch
eigens hervor. Das credere in particulari und in universali
ist nur ein Unterschied in der Art und Weise des Glau-
bens (in modo fidei). Ks habe auch noch niemand be-
hauptet oder gesagt, dafl die maiores einen anderen Glau-
ben hiitten als die minores?. Vielmehr schliefit Wilhelm am

' ywAttende igitur et vide quia vir sapiens, qui novit et credit in
particulari sive explicite et expresse singulos fidei articulos, et vir
slmplex qui paucos credit in singulari et expresse, sed cum credit verum



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 179

Hnde des 2. Kapitels noch einmal: ,Manifestum est unam
esse debere ex necessitate in mundo isto catholicam seu
communem fidem articulorum. — Una est fides quam tenet
ot praedicat ecclesia Sanctorum et ecclesia catholica.“
Hoffmann hat den Zusammenhang des Traktates nicht
beachtet und darum die Lehre Wilhelms nicht richtig ver-
standen. Nur so kann er schreiben: ,Alvernus stellte sich . ..
auf einen vollig universalistischen, durchaus nicht blof3 christ-
lich-kirchlichen Standpunkt® (I, 72), Wilhelm spricht aber
ausdriicklich von dem eingegossenen, iibernatiirlichen Glauben,
der eine Gabe Gottes sei, von dem Glauben, der ,necdum
venit ad largissimam barbariem occidentalem et aquiloniarem*
(e. 2); auch kann doch wohl kein Zweifel dariiber bestehen, daf
unter den articuli fidei das kirchliche Glaubensbekenntnis
zu verstehen ist. Wie kann Hoffmann ferner schreiben:
»Die Punkte, welche Alvernus als fur jeden glaubbar be-
zeichnet, konnte nicht blofl der Christ, sondern auch der
Jude und der Moslem akzeptieren“? (l. c.) Vielleicht den
Glauben an die Heilige Schrift, besonders an die Propheten,
Evangelien und Apostelbriefe, an die Wahrheit des Glau-
bens und Lebens der Heiligen?! Hoffmann interpretiert
auch - ganz falsch, dafl die TForderung des allgemeinen
Glaubens an die Heilige Schrift und den Glauben der
Heiligen negativ zu verstehen sei, ,dafl die heiligen Aus-
spriiche keine Liige enthalten® wusw. (I, 70). Alvernus
fordert aber ausdriicklich ein ,credere verum esse quid-
gquid sacris eloquiis continetur® und positiven Anschlufd
an den Glauben und die Lebensweise der Heiligen und
Weisen. Hoffmann meint ferner, unter den wenigen Ar-
tikeln, welche der Einfiltige explizite zu glauben habe,
selen nicht einmal notwendig Artikel des Apostolikums zu
verstehen (I, 72). Sind denn die Artikel vom Gott-Schopfer
und von der Dreifaltigkeit keine Artikel des Apostolikums?
Wenn Hoffmann bemerkt, dafl ,dem KEinfiltigen nicht die
Kirche, sondern der vir sapiens, welcher alles ausfiihrlich

esse in universali, quicquid ille vir sapiens eredit, huiusmodi non est
diversus in fide ab ipso sapiente, etsi forte in modo fidei. Eadem enim
credit, licet alio modo, credit enim omnia in universali quae vir ille
sapiens credit in particulari sive singulari, Nunquam autem vel dictum
vel cogitatum fuit alterius fidei esse maiores et alterius minores seu
subditos credentes. , .. Nec obsistit diversitas credulitatis in particulari,
qua alius alium articulum in particulari capit aut etiam eundem
articulum alius magis alius minus.*



180 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

glaubt, als Mafistab gegeniibergestellt wird, so tibersieht
Hoffmann wieder, dafd dieser erst nach der Heiligen Schrift,
den Propheten und erleuchteten Minnern als Mafistab
kommt und auBerdem sténdig in Verbindung mit den viri
sancti, Wenn Wilhelm sagt: ,nulli licet credere sanctos et
sapientes viros in fide vera aut moribus errasse“, so ver-
weist er damit aut die Heiligen und Theologen der Kirche
— das ist aber nur die #ltere Form des credere quod
credit Heclesia im Sinne des Anschlusses an den Glauben
der maiores, Ritschl endiich findet die Auflerungen Wil-
helms ,abweichend“ (p 9). Auch dies ist nicht zutreffend.
Wilhelm lehrt die Notwendigkeit des expliziten Glaubens
an den einen und dreieinigen Gott, den Glauben an die
Heilige Schrift, an die Propheten sowie an die Héupter und
Sdulen der glaubenden Kirche. Welchen Sinn hat es da,
wenn Ritschl bemerkt und mit ihm Hoffmann (I, 73): ,So
abweichend also konnte sich gegen die Mitte des 13. Jahr-
hunderts ein Schriftsteller tiber die Sache &ufiern?* Mit.
Hugo von St. Viktor stimmt der Auvergner ja inhaltlich
und mit den - folgenden Theologen sogar in der Formu-
lierung tiberein (Alexander von Hales, Bonaventura). Ritschl
und Hoffmann verkennen eben auch hier den Sinn des
Glaubens an die Schrift und Propheten, die Apostel und
Kirchenlehrer, an die Heiligen und Weisen der Kirche.
Sie haben nicht beachtet, daBl diese Formulierung nur eine
Umschreibung des credere quod Kcclesia credit ist, dafd
dieser allgemeine (Glaube ein wirklicher Glaube ist, in dem
dann der ganze (Glaube der Kirche eingeschlossen ist.
Ritschl (p. 9) meint ferner, dafl das credere in uni-
versali und in particulari bei Wilhelm von Auvergne die
Verschiedenheit des Objektes, aber auch der Art des
subjektiven Glaubens besage. Hoffmann dagegen vertritt,
dafl die beiden Ausdriicke nur die Art des subjektiven
Glaubens bezeichnen (I, 71), Wilhelm betont auch aus-
driicklich, dafl es nur einen Glauben gebe, daf ferner jeder-
mann alles glauben mufl — quidquid credendum est —,
nur in verschiedener Weise. Diese verschiedene Weise be-
sagt aber nicht, dafl wir mit einem anderen Glauben ex-
plicite oder in particulari, mit einem anderen implicite
oder in universali glaubten — darum betont Wilhelm so
energisch: ,nunquam autem vel dictum vel cogitatum{!)
fuit, alterius fidei esse maiores seu subditos credentes.*



Die Psychologie des Johannes Cassianus 181

Die beiden Glaubensarten besagen den einen und denselben
theologischen Glauben, den einen habitus fidei, Aber dieser
eine Glaube und habitus stimmt dem Glaubensinhalte, je
nach der Art, wie dieser vorgelegt und erkannt wird, in
‘verschiedener Weise zu.,

(Fortsetzung folgt)

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS
Von Dr, LUDWIG WRZOL

Einleitende Fragen

I. Cassians Leben und Schriften

Was wir von Cassians Leben wissen, verdanken wir zumeist
<den Nachrichten des Presbyters Gennadius von Marseille' und ge-
legentlichen Notizen in Cassians eigenen Schriften. Kurz zusammen-
gestellt ist das Material bei Bardenhewer® und bei M. Petschenig im
I. Kapitel der Prolegomena zur Neuausgabe der Werke Cassians im
Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum?®

Johannes Cassianus ist um 860 n. Chr. als Sprof} einer begiiterten
und gebildeten Familie geboren. Wo seine Wiege gestanden, kann
nicht mit Sicherheit angegeben werden. Geunnadius, der nur wenige
Jahrzehnte nach dem Verfasser der Conlationes in Marseille lebte, also
jedenfalls gut informiert sein konnte, nennt ihn natione Scytha®.
Bardenhewer folgt darum den meisten Neueren, wenn er in den Neu-
auflagen seiner Patrologie mit Merkle® die Dobrudscha-als seine Heimat
annimmt, wihrend Petschenig sich bemiiht hatte, aus inneren Griinden
nachzuweisen, dafi nur Siidgallien sein Vateriand gewesen sein kann.
Namentlich hatte Petschenig auf die vorziigliche Beherrschung der
lateinischen Sprache durch Cassian hingewiesen.

Mit seinem Freunde Germanus verbringt Johannes als junger
Mann mehrere Jahre im Kloster zu Bethlehem und lernt die Ein-
richtungen der orientalischen Klgster niher kennen. Ein siebenjihriger
Aufenthalt in Agypten und der persénliche Verkehr mit den beriihmte-
‘sten Anachoreten dieses Landes vervollstindigt seine aszetische Aus-
bildung nach Theorie und Praxis.

Bald nach 400 finden wir ibhn in Konstantinopel, wo er von
-Johannes Chrysostomus zum Diakon geweiht wird, dann in Rom als
Abgesandten des konstantinopolitanischen Klerus in der Sache des
hl. Chryso-tomus. Dort diirfte er zum Priester geweiht worden sein.

' Gennad., De script. eccles. cap. 61, Migne PL.. 58, col. 1094,

2 0. Bardenhewer, Patrologie, Freib, i, B. 1910, 44?’&.

* CSEL XVII, Vindob. 1888, p. I—-XIV.

* Gennad, De script eccles., c. 61.

* A. Hoch, Zur Heimat des Joh. Cassianus, Theol, Qu. Schr. 1900,
p. 43—64, hatte fur Syrien plidiert. Gegen ihn S. Merkle, Cassian
kein Syrer, ebendort p. 419—441,



	Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche [Fortsetzung]

