
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Die beste Staatsform nach Aristoteles und Thomas von Aquino

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die beste Staatsreform 137

DIE BESTE STAATSFORM NACH ARISTOTELES
UND THOMAS VON AQUINO

Von Dr. EUGEN ROLFES

Schon im ersten Abschnitt unserer Darstellung (Divus
Thomas, 4. Band, 1917, p. 256) haben wir von Aristoteles
gehört, daß Form oder Verfassung eines Staates so viel
bedeutet als Einrichtung oder Ordnung des Staates in bezug
auf die Amter oder Gewalten überhaupt und die
Regierungsgewalt insbesondere. „Die Staatsverfassung", so heißt
es in der Politik 3, 6, Anf,, „ist die Ordnung des Staates
in bezug auf die Amter und besonders in bezug auf das
Amt, das über alles Herr ist. Denn Herr ist überall die
Regierung des Staates, die Regierung aber ist die
Verfassung (griechisch : das noXlreujua ist die noXaeia). Ich meine
z. B., daß in den demokratischen Staaten das Volk Herr
ist, in den Oligarchien dagegen die wenigen, und daß wir
deshalb auch die Verfassung beider als verschieden
bezeichnen ; und nach demselben Gesichtspunkte werden wir
die Verfassung der anderen Staaten bestimmen."

Wir haben auch gehört, daß Aristoteles drei gute
und ebensoviele schlechte Verfassungen unterscheidet. Die
guten sind Königtum, Aristokratie und Republik, griechisch
Politie (wir übersetzen im Deutschen beide Worte, das
griechische und das lateinische res publica, einfach mit
Staat), die schlechten Tyrannis, Oligarchie und Demokratie.
„Von den Monarchien", heißt es wieder im 7. Kapitel
desselben dritten Buches der Politik, „pflegt man diejenige,
die auf das gemeine Beste sieht, Königtum zu nennen, die
Herrschaft von wenigen, aber doch immer mehr als Einem
Aristokratie, entweder darum, weil bei dieser Herrschaft
die Besten regieren, oder darum, weil sie das Beste für
den Staat und seine Glieder verfolgt; wenn endlich das
Volk den Staat zum gemeinen Besten verwaltet, so
gebraucht man dafür die allen Staatsverfassungen gemeinsame

Bezeichnung Politie. Parekbasen oder Ausartungen
Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 10



138 Die beste Staatsreform
/

der genannten Verfassungen sind: vom Königtum die Ty-
rannis, von der Aristokratie die Oligarchie und von der
Politie die Demokratie, Denn die Tyrannis ist eine
Monarchie zum Vorteil des Monarchen, die Oligarchie verfolgt
den Vorteil der Reichen und die Demokratie den der
Armen, aber dem Nutzen der Gesamtheit dient keine von
ihnen."

Stellen wir nun die Frage, welche von den guten
Verfassungen dem Philosophen für die beste gilt, so stehen
wir vor einer Schwierigkeit, Einerseits scheint es, als ob
er diesen Vorzug dem Königtum zuerkannte, anderseits
macht er hier so viele Vorbehalte und stellt so viele
Bedingungen, daß man nicht weiß, ob diese je erfüllt und
jene je aufgehoben werden können. Und doch ist die Frage
um die beste Verfassung eine praktische Frage, nicht um
etwas, was sein könnte, sondern um das, was ist, nicht um
das, was der Idee, sondern um das, was den gegebenen
Verhältnissen am besten entspricht. Um also hier eine
Entscheidung treffen zu können und überhaupt, um zu
ermitteln, welche Verfassung er positiv für die beste hält,
empfiehlt es sich, dem Gange zu folgen, den Aristoteles in
der Politik in der Untersuchung von der besten Verfassung
einhält. So werden wir auch am besten mit diesem Teil
seiner Staatslehre bekannt.

Im 9. Kapitel des dritten Buches begründet er den
Satz, daß die Oligarchie und die Demokratie keine gute
Verfassung sind. Die Oligarchén berufen sich auf ihr
Vermögen, die Demokraten auf ihre freie Geburt. So
beanspruchen denn die einen die Regierung für sich allein, die
anderen für alle ihresgleichen insgesamt. Beide verraten
damit eine falsche, einseitige Auffassung vom Rechte. Es
ist recht, daß jeder einen so großen Anteil an der
Regierung habe, als er zum Besten des Staates beiträgt. Das
Beste des Staates liegt aber in der Verwirklichung seines
höchsten Zweckes. Wäre nun der höchste Staatszweck der
Erwerb und Besitz, so hätten offenbar die Oligarchen mit
ihren Ansprüchen recht, Wie in einer Erwerbs- oder
Handelsgesellschaft derjenige, der den höchsten Einsatz zahlt, den
größten Gewinnanteil erhält, so müßten die Inhaber der
großen Vermögen einen ebenso großen Anteil am Staate
haben, als sie Anteil am Besitze haben. Und wenn man
zu staatlicher Geraeinschaft zusammengetreten wäre, um



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 139

ein Waffenbündnis zu schließen zur Abwehr jeder
feindlichen Beeinträchtigung, so müßten jedem so viele Rechte
im Staate zustehen, als er zur Stärkung seiner Wehrkraft
beiträgt. Nun ist aber der Staat eine Gemeinschaft zum
Zwecke eines vollkommenen und sich selbst genügenden
Daseins und dieses besteht in einem wahrhaft glücklichen
und tugendhaften Leben. Zu einem solchen Leben gehören
freilich auch der Besitz und die öffentliche Sicherheit, aber
sie machen es nicht aus, sie schaffen nur die Bedingung,
die äußere, seiner Möglichkeit.

So haben denn die, sagt Aristoteles am Ende des
Kapitels, die am meisten zu einer solchen Gemeinschaft
beitragen, mehr Teil am Staate als die, die zwar an freier
Geburt und an Geschlecht ihnen gleich oder überlegen, an
staatsbürgerlicher Tugend und Tüchtigkeit aber ihnen
ungleich sind, oder als die, die sie zwar an Besitz übertreffen,
aber an Tugend und Tüchtigkeit von ihnen übertroffen
werden. Und so zeigt sich, daß die Freunde der Oligarchie
und der Demokratie und überhaupt alle, die über die
Verfassungen der Staaten nicht ins Reine kommen können, je
nur ein Stück des Rechtes, nicht das ganze und eigentliche

Recht getroffen haben.
Hiermit ist ein bedeutsamer Fingerzeig für die

Beurteilung des Königtums durch Aristoteles gegeben. Er
wird ihm, das fordern diese Grundsätze unweigerlich, den
ersten Preis nur dann zuerkennen, wenn es besondere
Garantien für die Tugendhaftigkeit seines Inhabers enthält.
Wie groß aber seine Tugend

*
sein müsse, um ihn des

wahren und eigentlichen Königtums, wie es Aristoteles
denkt, würdig zu machen, darüber sagen diese Ausführungen
noch nichts..

Im 10. und 11. Kapitel wird gezeigt, daß auch die
Menge oder das Volk einen gewissen, näher zu beschreibenden

Anspruch auf die Amter hat und es deshalb oft
nicht gut sein wird, wenn nur einer oder wenige herrschen
und nach freiem Ermessen die Ämter verteilen. Was einer
oder wenige vor anderen an Vorzügen haben, sei es Tugend,
Klugheit, Reichtum oder Wahrhaftigkeit, das haben die
anderen wieder, wenn man ihre Vorzüge zusammen nimmt,
vor ihnen voraus. Die tüchtigen Männer unterscheiden sich
von den Durchschnittsmenschen ähnlich wie schöne von
unschönen Leuten. Bei den Schönen ist alles wohlgebildet,

10*



140 Die beste Staatsreform

was aber nicht ausschließt, daß bei einem anderen ein
einzelner Teil, z. B. das Auge oder die Hand, schöner ist als
bei ihnen. So finden sich in den tüchtigen Männern alle
Tugenden zusammen, aber gleichwohl können sie in einer
einzelnen Tugend hinter anderen zurückstehen; und so
mag auch bei manchem Yolke, wenn auch nicht bei allen,
jeder einen Teil der Tugend besitzen, so daß die Tugend
der Gesamtheit die der wenigen oder des einen übertrifft.

Auch diese Bestimmungen sind für das Königtum von
Bedeutung. Nach ihnen muß der König naturgemäß sehr
hohe Vorzüge besitzen, wenn alle anderen Ansprüche auf
die Gewalten vor den seinigen zurücktreten sollen. '

In den drei Kapiteln 15 bis 17 wird eigens die Frage
nach der besten Verfassung, besonders mit Bezug auf das
Königtum, erörtert. Aristoteles erklärt hier zuvor, daß er
unter dem Königtum das absolute versteht. Dieses allein
sei eine besondere Verfassungsart gegenüber der Aristokratie

und Politie. Ein Königtum nach Art des spanischen,
das nur ein lebenslängliches Feldherrnamt war, könne in
allen Verfassungen vorkommen. Was er aber unter dem
absoluten Königtum versteht, hatte er am Ende des
14. Kapitels gesagt: „Diese Art des Königtums ist da
gegeben, wo eine einzelne Person in der Weise Herr über
alles ist, wie wenn jedes Volk und jede Stadt für sich
Herr über die gemeinsamen Angelegenheiten wäre, so daß
hier die Regierung nach Art der Hausverwaltung
eingerichtet ist. Denn wie die Herrschaft über das Haus eine
Art häuslichen Königtum's ist, so ist hier das Königtum
die Herrschaft eines Hausvaters über eine oder mehrere
Städte und Völker."

Im 15. Kapitel werden zwei Fragen untersucht, die
die Hauptfrage vorbereiten, erstens, ob es besser ist, von
dem besten Mann oder von den besten Gesetzen beherrscht
zu werden, und zweitens, ob es besser ist, daß einer oder
daß mehrere herrschen.

Bezüglich der ersten Frage wird zugunsten der
Herrschaft des besten Mannes dialektisch geltend gemacht, daß
das Gesetz seiner Natur nach allgemein und darum
unbestimmt ist und nicht für alle Fälle des praktischen
Lebens vorsehen kann. Text: „Die der königlichen
Herrschaft das Wort reden, machen geltend, daß die Gesetze
nur das allgemeine aussprechen, aber keine Anordnungen



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 141

für die besonderen Fälle treffen, und so sei es hier, wie
in praktischen Dingen überhaupt, töricht, seine Verfügungen
nach dem Buchstaben treffen zu wollen. Selbst in Ägypten
sind die Ärzte befugt, nach dem vierten Tage von der
Regel abzugehen, und nur, wenn sie es früher tun,
geschieht es auf ihre Gefahr. Und so erhellt denn aus
demselben Grunde, daß eine Verfassung, in der bloß- nach dem
Buchstaben des Gesetzes regiert wird, nicht die beste ist."

Diesen Grund weist Aristoteles unmittelbar darauf
mit der Bemerkung zurück, daß einerseits auch der Machthaber

der Gesetze nicht entbehren könne, da er sich in
der Ausübtang des Amtes an bestimmte Normen halten
müsse, und er anderseits nach Leidenschaft und Willkür
handeln könne, die bei dem Gesetze ausgeschlossen seien.
Text: „Aber es müssen doch auch die Herrschenden im
Besitze des allgemeinen Gedankens sein, der den einzelnen
Gesetzen zugrunde liegt. Nun ist aber dasjenige stärker,
dem gar keine Leidenschaften innewohnen, als das, bei dem
sie mit zu seiner Natur gehören. Das Gesetz nun ist ohne
Leidenschaft, aber jede menschliche Seele ist notwendig
damit behaftet."

Daß der Mensch der Leidenschaft unterworfen ist
und darum die Obrigkeiten keine unbedingte Gewalt haben
sollen, hatte Aristoteles sohon früher ausgesprochen. Zuerst
hatte er diesen Gedanken nur dialektisch vorgetragen, am
Ende des 10. Kapitels. „Man sagt vielleicht, es sei
überhaupt verkehrt, daß ein Mensch Herr ist und nicht das
Gesetz, da er ja mit Leidenschaften, die die Seele bewegen,
behaftet sei." Am Ende des 11. Kapitels heißt er diese
Ansicht ausdrücklich gut. Text: „Durch die zuerst
aufgeworfene Schwierigkeit wird keine Wahrheit so sehr ins
Licht gestellt als die, daß die Gesetze, richtig gefaßte
Gesetze, herrschen müssen und daß die Obrigkeit, mag sie
nun aus einem oder aus mehreren bestehen, über alles das
entscheiden muß, was die Gesetze nicht genau bestimmen
können, weil es nicht leicht ist, in allgemeinen
Anordnungen alles und jedes zu regeln." Auf denselben
Gedanken kommt er auch noch im folgenden zurück. Auch
auf die Instanz, die man zugunsten des persönlichen
Regiments von der Praxis der ägyptischen Ärzte hernimmt,
kommt er in der Fortsetzung wieder zu sprechen und weist
ihre Schwäche nach.



142 Die beste Staatsreform

Trotzdem ist einzuräumen, daß die lebendige Autorität

notwendig ist, um das tote G-esetz zu ergänzen. Das
spricht Aristoteles im folgenden aus, wo er gleichzeitig die
weitere Frage stellt, ob die Autorität durch einen oder
durch mehrere vertreten sein soll. Text: „Aber man wird
vielleicht sagen, daß dieser Mangel, der dem Menschen
wegen seiner Leidenschaften anklebt, insofern wieder
ausgeglichen wird, als der Monarch das einzelne besser
überlegen wird. Es ist also klar, daß er Gesetzgeber sein muß
und Gesetze bestehen müssen, die aber, so sehr sie im
übrigen gelten, doch da nicht gelten dürfen, wo sie das

Richtige verfehlen. Wo aber das Gesetz überhaupt nicht
oder doch nicht gut entscheiden kann, soll da bei einem,
dem besten, die Entscheidung liegen, oder ist es nicht
besser, daß sie in aller Hände gelegt wird?"

Aristoteles spricht sich für das letztere aus und
begründet es damit, daß Viele mehr sehen als Einer, vorausgesetzt

daß sie überhaupt urteilsfähig sind und daß Viele
nicht so leicht vom Affekt und der Begierde ergriffen
werden können. Man könne auch nicht sagen, daß bei
Vielen Spaltungen möglich seien, aber nicht bei Einem.
Denn man setze bei ihnen wie bei dem Einen eine tugendhafte

Seele voraus, die keine Spaltungen aufkommen lasse.
Auf Grund aller dieser Erwägungen kommt Aristoteles

zu dem Schlüsse, daß die Herrschaft Vieler besser ist. „Soll
man nun die Herrschaft der mehreren, die aber alle gute
Männer sind, als Aristokratie, die Herrschaft des Einen
aber als Königtum bezeichnen, so möchte die Aristokratie
für die Staaten begehrenswerter sein als das Königtum,
mag nun diese Herrschaft mit (vollziehender) Gewalt
ausgestattet sein oder nicht, vorausgesetzt, daß eine Mehrzahl
gleich tüchtiger Männer zu finden ist."

So wären denn die gestellten beiden Fragen erledigt.
Bevor Aristoteles aber im 16. Kapitel zu dem absoluten
Königtum übergeht, behandelt er in diesem 15. Kapitel
noch verschiedene, die oberste Gewalt betreffende Dinge,
die auch für uns nicht ohne Interesse sind.

Zuerst zeichnet er in wenigen sicheren Strichen die
Entwicklung, die die Regierungsformen im Laufe der
Zeiten bei den Völkern genommen haben. „Und vielleicht",
so fährt er unmittelbar nach dem angeführten Text fort,
„vielleicht lebte man zuvor unter Königen, weil an Tugend



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 148

bedeutend hervorragende Männer selten zu haben waren,
zumal da man damals in kleinen Staaten lebte. Auch
bestellte man die Könige wegen ihrer "Wohltaten, die ja von
guten Männern zu kommen pflegen. Nachdem man aber
•dahin gelangt war, daß viele an Tugend gleiche aufstanden,
blieb man nicht mehr bei dem Königtum, sondern wollte
ein gemeinsames Regiment haben und errichtete die Politie
(Republik). Als die Bürger aber schlechter wurden und
sich aus den gemeinsamen Gütern bereicherten, so werden
dadurch wahrscheinlich die Oligarchien aufgekommen sein,
in denen der Reichtum Ehre verlieh. Dieser Zustand
verwandelte sich dann zuerst in Tyrannenherrschaft und die
Tyrannenherrschaft in Demokratie. Denn indem die Machthaber

aus schmutziger Gewinnsucht sich auf eine immer
kleinere Zahl zu bringen trachteten, machten sie die Menge
stärker, so daß es zu Verschwörungen gegen sie kam und
Demokratien errichtet wurden. Als dann die Staaten auch
größer wurden, konnte am Ende auch nicht leicht mehr
eine andere Verfassung sich bilden als die Demokratie."

An zweiter Stelle fragt er, ob das Königtum erblich
sein soll, und verneint es. Er wird gedacht haben, daß der
Sohn des Königs nur dann zum Nachfolger gewählt werden
soll, wenn er es verdient. Der Text lautet: „Wenn man es

uun aber als das Beste für die Staaten ansähe, daß sie
unter einem Könige stehen, wie sollte es da mit seinen
Kindern gehalten werden? Soll auch das Geschlecht König
sein? Aber das wäre, wenn die Söhne ausfallen, wie es
sich schon hin und wieder getroffen hat, schädlich. Aber
da er Herr ist, so wird er solchen Kindern die Regierung
uicht übergeben. Aber dieses ist nicht mehr leicht zu
glauben. Denn es wäre ein schweres Ding und forderte
eine größere Tugend, als sie der menschlichen Natur
verliehen ist."

An dritter und letzter Stelle berührt er eine Frage,
die von der allergrößten Wichtigkeit ist. Sie betrifft die
bewaffnete Macht und den Einfluß, den der nichtabsolute
König auf sie haben soll. Wir bescheiden uns damit, die
Antwort des Aristoteles auf diese Frage einfach
herzusetzen. „Eine Schwierigkeit bietet auch die Frage wegen
der bewaffneten Macht. Soll der zur Regierung bestellte
König eine solche um sich haben, um die Ungehorsamen
mit Gewalt zu zwingen, oder wie könnte er sonst seine



144 Die beste Staatsreform

Herrschaft geltend machen? Denn wenn er sie auch nach
der Richtschnur des Gesetzes ausübte und nichts eigenwillig

dem Gesetze szuwider täte, so müßte er doch eine
bewaffnete Macht zur Verfügung haben, um über die
Gesetze zu wachen. Indessen ist der Zweifel wegen eines
solchen Königs wohl nicht schwer zu lösen. Er muß
allerdings über eine Macht verfügen, dieselbe muß aber so
beschaffen sein, daß sie zwar größer ist als die eines jeden
anderen, sei es einer oder mehrere, aber geringer als die
Macht der Menge, gerade so wie einerseits die Alten
Leibwachen gewährten, wenn sie einen sogenannten Asymneten
(Inhaber einer auf Wahl beruhenden Diktatur, vgl. Kap, 14)
oder Gewaltherrscher über die Stadt setzten, und wie
anderseits jemand den Syrakusanern den Rat gab, dem
Dionys, als er eine Leibwache verlangte, nur eine solche
(deren Stärke also die Wehrkraft der Menge nicht überwog)

zu geben."
Nachdem Aristoteles im 15. Kapitel von dem König

gehandelt hat, der nur tun darf, was das Gesetz ihm
erlaubt, spricht er im 16. Kapitel von dem König, der eine
unbeschränkte Gewalt hat, und begründet dialektisch den
Standpunkt, daß eine solche Herrschaft nicht gut ist. Vorher

erklärt er noch einmal, was er unter einem solchen
Königtum versteht. Text: „Der Gang unserer Rede hat
uns jetzt auf die Frage von der Stellung des Königs
gebracht, der alles nach seinem Willen tut. Ein König,,
der seine Regierungshandlungen nur gemäß dem Gesetze
vornehmen darf, kann, wie wir gesagt haben, keine
besondere Staatsform darstellen; denn in allen Verfassungen,
z. B. in der Demokratie und in der Aristokratie, kann ein
lebenslängliches Feldherrnamt bestehen und auch die
innere Staatsverwaltung wird von vielen Verfassungen
einer Person anvertraut."

Der erste Grund, der gegen das unbeschränkte Königtum

geltend gemacht werden kann, geht vom rechtlichen
Standpunkt aus. Aristoteles faßt ihn so: „In bezug auf
das sogenannte Vollkönigtum, ttafißaoäela, aber, jenes nämlich,

kraft dessen der König in allen Dingen nach seinem
Willen regiert, scheint es manchen nicht einmal
naturgemäß, daß da, wo der Staat aus gleichen besteht, einer
Herr über alle Bürger sein soll. Menschen, so sagen sie,
die von Natur gleich sind, müssen naturgemäß gleiches.



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 145-

Recht und gleiche Würde haben, und wie es den Leibern
schadet, wenn ungleiche gleiche Nahrung oder Kleidung
erhalten, ebenso ist es auch mit den Ehrenstellen. Folglich

schadet es ebenso, wenn gleiche Ungleiches erhalten,
und daher ist es gerecht, daß keiner mehr herrscht, als
beherrscht wird, gerecht also auch, daß dies abwechselnd
geschieht, So jene. Hiermit sind wir aber schon beim
Gesetze angekommen ; denn eine bestimmte Anordnung ist so
viel als Gesetz. Folglich ist es wünschenswerter, daß das-
Gesetz herrscht und nicht ein einzelner Bürger."

Hier wird also geltend gemacht, daß die Herrschaft,
des Einen über viele andere, die ihm an Tugend und
Verdienst gleichstehen, der natürlichen Billigkeit zuwiderläuft..
Der Staat ist ja ein naturgemäßes Ding und darum müssen
in ihm die Forderungen des natürlichen Rechtes berücksichtigt

werden. Gleichwürdige sollen auch gleichen Anteil
an der Regierung haben, da dieses unbeschadet des
Staatszweckes und des allgemeinen Wohles geschehen kann.

Mit deûi letzten Satze des vorigen Textes ist Aristoteles

auf den schon früher ausgesprochenen Gedanken
zurückgekommen, daß besser die Gesetze, nicht die Menschen
herrschen, und das begründet er im folgenden noch näher.
Hier wird auch das Hauptbedenken gegen das unbeschränkte
persönliche Regiment angeführt : die Gefahr des Mißbrauche»,
der Gewalt infolge der Leidenschaft und des Unverstandes.
Auch wird der frühere Einwand, daß auch die Ärzte nach
eigenem Ermessen handeln, widerlegt, indem die Gleichheit

des Falles bestritten wird.
Text: „Wer will, daß die Vernunft herrschen soll,

der scheint zu wollen, daß Gott (dem die Vernunft
entstammt und ähnlich ist) und die Gesetze herrschen ; wer
aber den Menschen herrschen heißt, setzt auch das Tier
hinzu (xal d-ypiov). Denn die Lüsternheit ist etwas Tierisches
und der Zorn bringt auch die besten unter den Regenten
in Verwirrung. Daher ist das Gesetz die reine, begierdelose

Vernunft. Das von den Künsten hergenommene
Beispiel aber, wonach ein Heilverfahren nach dem Buchstaben
schlecht und die Behandlung nach freiem fachmännischen
Ermessen besser wäre, scheint verfehlt, Die Ärzte kommen
]n keine Versuchung, aus Parteilichkeit etwas gegen die
Vernunft zu tun, sondern erhalten ihren Lohn, wenn sie
die Kranken wirklich gesund machen, aber die Inhaber



146 Die beste Staatsreform

"von Staatsämtern pflegen manches nach Gunst und
Ungunst zu tun. Würde man ja auch bei den Ärzten, "wenn
man besorgte, daß sie von Feinden bestochen wären, einen
zugrunde zu richten, sich doch lieber um ein Heilverfahren
nach dem Buchstaben der Vorschrift umsehen. Und gewiß!
Auch die Arzte ziehen, wenn sie selber krank sind, andere
Ärzte zu, wie die Turnlehrer, wenn sie sich üben wollen,
•andere Turnlehrer, weil sie wissen, daß sie nicht richtig
urteilen können, da sie in eigener Sache richten und von
dem Affekte beeinflußt sind. Man sieht also, daß es der
Sinn für Gerechtigkeit ist, der uns nach einer unparteiischen
Instanz suchen läßt, wie sie uns in dem Gesetze entgegentritt."

Weiterhin wird noch gegen das Einzelregiment neuer -

-dings gesagt, daß einer nicht alles sehen kann, daß mehrere
besser Hat wissen, besonders wo das geschriebene Gesetz
oder die lebendige Überlieferung versagt, und daß durch
Zuziehung von Helfern und Freunden der eine sich gleichsam

vervielfältigt,
Im 17, Kapitel wird die erörterte Frage positiv

entschieden. Zunächst wird im allgemeinen zugegeben, daß
wielleicht für ein Volk oder eine Menge von wenig fort-
-geschrittener Bildung ein Königs- oder auch ein
Herrenregiment gut und gerecht sein mag. Dann fährt Aristoteles
in folgender Weise fort: „Indessen beweisen die
angeführten Gründe klar, daß es für ähnliche und gleiche (für
Menschen von gleicher Tugend) weder nützlich noch
gerecht sein kann, wenn einer Herr über alles ist, mögen
nun keine Gesetze bestehen und er selbst gleichsam Gesetz
sein oder mögen Gesetze bestehen, mag er selbst und die
Beherrschten gleich gut, mögen sie beide es gleich wenig
sein und mag er endlich sie auch an Tugend übertreffen,

-es sei denn in einer bestimmten Weise. Welches diese
Weise ist, müssen wir erklären, obwohl dies einigermaßen
schon früher geschehen ist."

So sind wir denn bedeutet, daß das absolute Königtum

nur in einem einzigen Fall gerecht und nützlich ist,
dann, wenn der König das Volk in einer bestimmten Weise
und in einem bestimmten Grade an Tugend überragt. Wir
sind gespannt, aus dem Munde des Philosophen diese Weise
zu vernehmen. Aber vorher betont Aristoteles, daß die
^Bevölkerung der verschiedenen Staaten verschieden geartet



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 147

und demzufolge auch, von Natur auf eine verschiedene
Herrschaft angelegt ist, die eine auf das Königtum, die
andere auf die Aristokratie, noch eine andere auf die
Politie oder den Freistaat.

Dann fällt er endlich den entscheidenden Spruch:
„Kommt es vor, daß ein ganzes Geschlecht oder ein

einzelner Mann auftritt, der durch Tugend so hervorragt,
daß diese seine Tugend die aller anderen (zusammen)
übertrifft, dann ist es gerecht, daß dieses Geschlecht königlich
und allbeherrschend und dieser Eine König sei. Das
entspricht nicht nur jenem Rechte, das dmBegründer der freistaatlichen

Verfassungen, der Aristokratien, Oligarchien und
Demokratien, geltend zu machen pflegen — denn alle wollen
die Herrschaft auf Grund eines bestimmten Vorzuges, wenn
auch nicht des nämlichen, vergeben wissen —, sondern es

entspricht auch dem vorhin von uns selbst aufgestellten
Rechte (im 13. Kapitel, wo es heißt, daß ein Mann, der
alle anderen an Tugend und staatsmännischer Befähigung
unvergleichlich überrage, wie ein Gott unter Menschen
gehalten werden müsse). Denn es ziemt sich doch wohl nicht,
einen solchen Mann zu töten oder zu verbannen (wie es
nach Kapitel 13 mit einem Schein von Recht in den Poli-
tien und Demokratien geschehen könnte, wo nicht die
Tugend, sondern die freie Geburt, der Adel und die
Kriegstüchtigkeit den Ausschlag gibt und ein solcher Mann sich
nicht in den Rahmen fügt) oder durch das Scherbengericht
zu entfernen, und ebensowenig kann man verlangen, daß
er nur abwechselnd und zeitweilig herrscht, um dann
wieder sich beherrschen zu lassen. Denn der Teil darf sich
nicht über das Ganze erheben; das geschähe aber dem
gegenüber, der eine so große Überlegenheit besäße (wo
einer allein mehr Tugend hat als die anderen zusammen,
ist er sozusagen das Ganze). So bleibt denn nur das eine
übrig, daß einem solchen Manne gehorcht werde und er
Gebieter sei, nicht teilweise, sondern schlechthin und in
jeder Beziehung."

Diese Entscheidung ist zwar durch das Vorausgehende
Vorbereitet, aber dennoch muß sie uns überraschen. Sie ist

r das Königtum als Verfassungsart so ungünstig, daß sie
•einer Verurteilung gleichkommt. Kaum jemals wird einer
besser sein als alle anderen zusammen und sonach über sie
au herrschen verdienen, außer unter einem rückständigen



148 Die beste Staatsreform

Volke. Aristoteles selbst spricht sich 5, 10 in diesem Sinne
aus. „Gegenwärtig", sagt er, „entstehen kein© Königtümer
mehr und wenn sie entstehen, sind es eher Monarchien
und Despotien. Denn das Königtum ist eine Herrschaft,
die freiwillig ertragen wird und eine große Machtfülle
besitzt, und gleiche gibt es viele und keinen von so
hervorragenden Eigenschaften, wie es der Größe und Würde
einer solchen Herrschaft entspräche." So muß denn Aristoteles

zufolge das absolute Königtum, wo immer es in der
Geschichte anders als unter ungebildeten Völkern auftritt,,
als ungerecht-und verderblich erscheinen.

Und dennoch fehlt es bei ihm nicht an Aussprüchen,
die dahin gehen, daß das Königtum die beste Verfassung ist.

Ein solcher Ausspruch findet sich in der Politik gleich
einige Kapitel weiter, 4, 2 ; ein anderer in der nikomachi-
schen Ethik 8, 12 ; noch einer am Ende der Metaphysik.
Wir müssen also diese Stellen im Zusammenhang
betrachten, um den scheinbaren Widerspruch auszugleichen.

Nehmen wir zuerst die bekannte Stelle der
Metaphysik vor. Sie lautet: „Diejenigen Philosophen, die für
jede Substanz andere Prinzipien setzen, bringen das Weltall
um den Zusammenhang und vervielfältigen seine letzten:
Gründe. Aber das Seiende will nicht schlecht regiert sein,
ilohreùsoiïai. «Nimmermehr frommt ein Vielregiment, nur
einer soll Herr sein» (12, 10).

Hier muß, wie es scheint, betont werden, daß in
diesem Text nur eine Seite des Einzelregiments ihre
Würdigung findet: die Einheit des unter ihm stehenden
Ganzen, die es verbürgt. Diese Einheit wird in der
Schöpfung durch die ungeteilte oberste Ursache gewahrt
ohne jeden Schaden, ja, zum Besten des Ganzen. Im Staate
aber muß an die Stelle einer höchsten Person die Vernunft
treten, die, wie wir gehört haben, eher in Vielen als in
Einem und eher in Gesetzen und Einrichtungen als in
Beschlußfassungen anzutreffen ist. Wenn es einen Einzelnen,
in einem Gemeinwesen gäbe, der dank seiner überragenden
Tugend wie ein Gott unter Menschen wäre (vgl. Pol. 8, 13,
1284a, 10 f.), so wäre es freilich das beste, wenn er allein,,
jedem Zwange der Gesetze entrückt, herrschte und regierte.
Aber wo findet sich ein solcher Mann? So wird es denn
trotz des Ausspruches des Dichters dabei bleiben müssen,
daß das Einzelregiment nicht frommt. Für den Philosophen



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 149

lag es nahe, dem erhabenen Gedanken, daß die Weltord-
nung nur durch eine einheitliche Ursache bestehen kann,
durch das Bild von der staatlichen Gewalt ein Belief zu
geben. Denn er hatte kurz vorher, im Anfang desselben
Kapitels, das mit dem Zitat schließt, die oberste Ursache
der Welt, die ihren guten Stand gewährleistet, mit einem
Hausvater und Heerführer verglichen. Somit ist es ein
verwandtes Bild, wenn er dieselbe Ursache in Anlehnung
an das gefeierte Wort Homers mit dem Oberhanpte des
Staates vergleicht.

Um dasselbe mit anderen Worten zu sagen, so scheint
uns Aristoteles hier vom idealen, nicht vom realen
Standpunkte zu urteilen. Denn das geschieht immer, wo man
etwas nur von der guten Seite ansieht. Im vorliegenden
Zusammenhange kommt auch die in der Praxis und auch
für eine förmliche Theorie so überaus wichtige Frage, ob
absolutes oder nicht absolutes Staatsregiment sein soll,
nicht in Betracht. Hier, wo es sich um ein Gleichnis
handelt, tut jedes Gemeinwesen mit monarchischer Spitze
seinen Dienst.

Der gewonnene Gesichtspunkt wird uns vielleicht
auch für die Würdigung des Textes in der Ethik von
Nutzen sein. Die Stelle kommt in einem Zusammenhange
vor, wo von der Freundschaft gehandelt wird. Sie lautet:
„Der Staat hat drei Arten oder Formen und es gibt von
diesen Formen ebenso viele Ausartungen und gleichsam
Verderbnisse. Die Staatsformen sind das Königtum, die
Aristokratie und die auf dem Zensus beruhende Verfassung,
die eigentlich Timokratie heißen sollte, aber meistens
Verfassung schlechthin, Politie, genannt zu werden pflegt. Von
dieser ist die beste das Königtum, die schlechteste (mindest
gute) die Timokratie. Die Ausartung des Königtums ist
die Tyrannis. Sie ist so recht augenscheinlich die
schlechteste Staatsform. Denn das Schlechteste ist immer
das Gegenteil vom Besten."

Mit den drei richtigen Staatsformen vergleicht Aristoteles

die drei Freundschaften in der Familie, die auf dem
dreifachen Verhältnisse von Eltern und Kindern, Gatte
"Und Gattin und den Kindern untereinander beruhen. Den
Vater vergleicht er mit dem König, den Eheherrn mit dem
Haupte einer Aristokratie, die Geschwister mit den Bürgern
einer Timokratie. Von dem Vater sagt er im besondei'en



150 Die beste Staatsreform

in dem 12. Kapitel: „Das Gemeinschaftsverhältnis des
Vaters zu seinen Söhnen hat die Form des Königtums, da
dem Vater seine Kinder am Herzen liegen, daher auch
Homer den Zeus Vater nennt. Das Königtum will ja eine
väterliche Herrschaft sein. Bei den Persern dagegen ist
die Herrschaft des Vaters tyrannisch (despotisch), da bei
ihnen der Vater seine Söhne als Sklaven behandelt. Tyrannisch

ist auch das Verhältnis des Herrn zu seinen Sklaven,
indem hierbei der Vorteil des Herrn maßgebend ist. Hier
freilich erscheint die Gewaltherrschaft richtig, aber die
persische ist verkehrt. Denn die Herrschaft muß je nach
den Personen, die ihr unterstehen, verschieden sein."

In demselben Sinne heißt es im 13. Kapitel: „Gemäß
einer jeden Staatsverfassung gibt es, weil ein entsprechendes
Recht, auch eine entsprechende Freundschaft; beim Könige
gegenüber seinen Untertanen herrscht jene Freundschaft, die
auf überwiegendem Wohltun beruht. Der König ist der Wohltäter

seiner Untertanen, wenn anders er edelmütig für sie
sorgt, daß es ihnen wohlergehe, wie ein Hirt für seine Schafe.
Darum hat auch Homer den Agamemnon einen Hirten der
Völker genannt. Von dieser Art ist auch die väterliche
Freundschaft, nur daß sie sich von der königlichen Freundschaft

durch die Größe der Wohltaten unterscheidet. Denn
dem Vater danken die Kinder das Dasein, das als Größtes
gilt, und die Ernährung und die Erziehung,"

Schon diese Texte zeigen, daß Aristoteles hier das.

Königtum wieder vom idealen Standpunkte ansieht. Noch
deutlicher aber zeigt es ein anderer Text aus dem 12.
Kapitel: „Die Ausartung des Königtums ist die Tyrannis.
Beide sind Monarchien, aber himmelweit voneinander
unterschieden, Der Tyrann denkt an seinen eigenen Vorteil,

der König an das Beste seiner Untertanen. Denn
König kann nur sein, wer sich selber genügt und durch
den Besitz aller Güter die anderen überragt. So
ausgestattet, hat er niemanden nötig und sucht nicht, was ihm,
sondern was den Untertanen frommt."

Wir sehen hieraus, daß das Königtum nur bedingungsweise

die beste Verfassung sein soll. Der König muß reich,
mächtig und gütig sein, Selbstverständlich muß er auch
Weisheit und Tatkraft haben, um ein größeres Gemeinwesen

zu überblicken und zu beherrschen. Ja noch mehr!
Die schon früher angezogene Stelle aus Pol. 5, 10 sagt



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 151.

uns, daß das absolute Königtum nur dann ein wahres.
Königtum und keine Despotie ist, wenn es freiwillig
ertragen wird. "Wir setzen die Stelle noch vollständiger her.
Ihre Fortsetzung lautet: „Daher kommt es, daß man die
königliche Herrschaft nicht mehr freiwillig erträgt, und
wenn einer sie durch List und Gewalt an sich bringt, so
muß sie eben darum für eine Tyrannis gelten. Bei dem
erblichen Königtum ist außer den bezeichneten Ursachen
seines Unterganges noch die weitere zu nennen, daß auf
diesem Wege viele verächtliche Personen auf den Thron
gelangen und mit frevlem Übermut regieren, obgleich sie
nicht die Gewalt eines Tyrannen, sondern eben nur die
Würde eines Königs besitzen. Denn -da würde ihr Sturz
leicht. Wenn die Untertanen den König nicht mehr wollen,
ist er sofort kein König mehr, der Tyrann aber bleibt, was
er ist, wenn man ihn auch nicht will."

Da nun alle diese Forderungen an das absolute Königtum

gestellt werden, wenn es eine gerechte und nützliche
Verfassung sein soll, wer würde es da als die unbedingt
beste Verfassung bezeichnen? Aristoteles gewiß zuletzt.
Schreibt er doch Pol. 4, 1 : „Man muß nicht bloß darauf'
sehen, welches die beste Verfassung ist, sondern auch
darauf, welche möglich, und ebenso, welche leichter
herzustellen und für alle Gemeinwesen durchgängig
entsprechender ist. Jetzt aber suchen die einen nur nach der
erhabensten Verfassung und einer solchen, die einer Fülle
äußerer Begünstigungen bedarf, die anderen reden einer
mehr allgemein erreichbaren Staatsform das Wort und
rühmen unter Ausschaltung der anderswo bestehenden
Verfassungen die spartanische und ich weiß nicht, welche
sonst noch."

Nehmen wir nun endlich die dritte Stelle vor (Pol.
4, 2), Sie bestätigt, was wir über die beiden anderen.
Texte gesagt haben, und wirft auf die ganze Frage ein
willkommenes Licht.

„Da wir im Anfang unserer Untersuchung über die.
Verfassungen drei richtige Verfassungen unterschieden
haben, Königtum, Aristokratie und Politie, und drei
Ausartungen derselben, Tyrannis als Ausartung des Königtums,
Oligarchie als Ausartung der Aristokratie und Demokratie
als Ausartung der Politie, und wir über Aristokratie und
Königtum bereits gesprochen haben — denn die beste Ver-



152 Die beste Staatsreform

fassung betrachten, ist dasselbe wie das, was diese Namen
bezeichnen, abhandeln; denn jede von beiden will aaf der
Tugend fußen, die auch die äußeren Mittel besitzt —, da
wir endlich auch schon den Unterschied von Aristokratie
und Königtum bestimmt und angegeben haben, in welchem
Falle man dem Königtum den Vorzug geben muß, so bleibt
uns jetzt noch übrig, diejenige Verfassung zu erörtern, die
man mit dem gemeinsamen Namen so nennt (die Politie)
und dann auch die anderen Verfassungen: Oligarchie, Demokratie

und Tyrannis,"
„Es ist, nun auch klar, welche von diesen Ausartungen

die schlimmste und welche die zweitschlimmste ist. Die
schlimmste muß die Ausartung der ersten und göttlichsten
Verfassung sein. Das Königtum aber beruht, wenn es nicht
ein leerer Name ohne alle Realität ist, auf den überragenden
Eigenschaften der königlichen Person und so muß die
Tyrannis (Despotie) als die schlechteste Staatsform sich am
weitesten von dem Begriffe der Verfassung entfernen,
nächstfolgend dann die Oligarchie — denn die Aristokratie ist
von dieser Staatsform durch einen weiten Abstand
getrennt —, die erträglichste endlich wird die Demokratie
sein."

Aus dieser Stelle läßt sich klar entnehmen einerseits,
daß die Monarchie der Idee nach die beste Verfassung sein
soll; die göttlichste, ileiorân}, wird sie genannt; anderseits,
daß ihr in der Praxis der Rang durch die Aristokratie
streitig gemacht wird. Beide sind dem Philosophen offenbar

das Bild der besten Verfassung, in beiden ist es die
Tugend schlechthin, nicht wie in der Politie (vgl. 3, 7) die
kriegerische Tugend, die den Ausschlag gibt; nur muß die
Tugend des Königs von ganz einziger und überragender
Größe sein und, eben weil dies nach dem Gesagten
selten der Fall ist, wird oft, ja meistens, die Aristokratie
besser sein.

Hiermit stimmen auch aufs' beste die Worte, mit
denen Aristoteles nach dem Kapitel 17 des dritten Buches
(3, 18), rückblickend und ausschauend, fortfährt: „Da wir
drei richtige Verfassungen aufstellen und von ihnen die,
wo die Besten walten, notwendig die beste ist und das
wieder in einer solchen geschähe, wo entweder Einer oder
ein ganzes Geschlecht alle an Tugend überträfe oder Viele
sie so reichlich besäßen, daß die einen im Interesse des



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 153

besten Lebens gehorchen, die anderen befehlen könnten,
und da in den ersten Erörterungen gezeigt worden, daß
hie Tugend eines Mannes und eines Bürgers in dem besten
Staate notwendig dieselbe ist, so erhellt, daß es dieselbe
Weise und dieselben Mittel sein müssen, durch die man
ein tugendhafter Mann wird und durch die man einen
Staat mit aristokratischer oder königlicher Regierung
einrichten kann, und so werden es denn auch so ziemlich
dieselbe Erziehung und dieselben Gewöhnungen sein, die
den tugendhaften Mann bilden und die das Haupt eines
freien und eines königlichen Staates bilden."

So wäre denn die Frage, welche Staatsform nach
Aristoteles die beste ist, erledigt. Die Frage müßte mit
einer Unterscheidung beantwortet werden : in einem Sinne
wäre die beste das Königtum, in anderem die Aristokratie.
Zu beachten ist, daß bei dieser Gegenüberstellung das
Königtum im eigentlichen Sinne, als absolutes Königtum,
genommen wird. Verstände man es als nicht absolutes
Königtum, so würde Aristoteles unbedenklich sagen, daß
es von keiner Staatsform übertroffen wird. Der König
müßte dann das Haupt einer Aristokratie sein. Er dürfte
auch ohne Schaden für den Wert der Verfassung den
Aristokraten im Staate gegenüber die Vollzugsgewalt
besitzen. Das war der Gedanke, der uns Pol. 3, 15 begegnete,
wo es hieß: ,,Soll man die Herrschaft der mehreren, die
aber alle gute Männer sind, als Aristokratie, die Herrschaft
des Einen als Königtum bezeichnen, so möchte die Aristokratie

begehrenswerter für die Staaten sein als das Königtum,

mag nun diese Herrschaft der Aristokraten mit der
Gewalt ausgestattet sein oder nicht." Also auch wenn Einer
herrscht und die Gewalt hat, aber immer auf aristokratischer

Grundlage, soll das noch eine Erscheinungsweise der
besten Staatsform sein und der herrschende Mann dürfte
auch König sein.

Demnach wäre Aristoteles also doch kein Gegner des

Königtums an sich, wie es nach seiner Stellung zum
absoluten Königtum scheinen könnte. Ja wir dürfen wohl,
ohne uns von ihm zu entfernen, nicht nur sagen, daß ihm
zufolge das Königtum, das konstitutionelle meinen wir,
d. h. das Königtum der Aristokratie, von keiner Staatsform

übertroffen wird, sondern auch, daß es sie alle
übertrifft.

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 11



154 Die beste Staatsform

Dieses Urteil stützt sieh auf eine doppelte Erwägung.
Die eine Erwägung nimmt auf die Stellen Bezug, die das-

Königtum als die erste, beste und göttlichste Verfassung
bezeichnen. Es ist wahr, das geht auf das ideale Königtum.
Aber wahr ist doch auch, daß etwas den Eigenschaften des
Ideals um so näher kommt, je näher es ihm selber steht.
Nun ist aber offenbar ein aristokratisches Königtum dem
eigentlichen Königtum am nächsten, weswegen auch in den
angeführten Texten (Pol. B, 18 und 4, 9) .Aristokratie und
Königtum fast wie ein Ding behandelt werden.

Man erinnere sich aber auch, daß eben diese Weise
der Behandlung an Piatos Staat ihr Vorbild hat. Dort
hören wir nur von fünf Verfassungen, indem Königtum und
Aristokratie in eins zusammenfallen. Nun macht aber Plato
im neunten Buch vom Staate das Königtum zur besten
Verfassung schlechthin und deshalb — dieses unsere zweite
Erwägung — ist es glaublich, daß Aristoteles, wie sonst
in fast allen wichtigen Punkten, so auch hier die
Übereinstimmung mit seinem Lehrer gewahrt hat. Diese
Übereinstimmung besteht aber nur, wenn er das verfassungsgemäß

beschränkte Königtum für die beste Staatsform
gehalten hat.

Wir wenden uns jetzt von Aristoteles zu Thomas von
Aquino. Sollte seine Auffassung von der besten Staatsform,
mit derjenigen übereinstimmen, die wir Aristoteles
zuschreiben, so würde es keine geringe Empfehlung unserer
Exegese sein.

Freilich fließen die Quellen der Doktrin des Aqui-
naten hier nicht reichlich. Der Kommentar zur Politik des
Aristoteles stammt nur bis Buch 3, Lekt. 6, d. h. bis zum
8. Kapitel bei Aristoteles einschließlich, von ihm selbst.
Dies wird von De Bubeis bezeugt und ergibt sich auch
aus der inneren Beschaffenheit der nachfolgenden Stücke,
die einen anderen Charakter tragen und die klare und
eindringende Weise des hl. Thomas vermissen lassen. Sonach
versagt der Kommentar gerade da, wo unsere Frage
behandelt wird. Die Schrift vom Fürstenregiment gehört ihm
nur bis zum 4. Kapitel des zweiten Buches. Man läuft
Gefahr, vom Geiste des hl. Thomas abzuweichen, wenn
man sich für den Inhalt der folgenden Teile auf seine
Autorität berufen wollte. Daß diese auch späteren
Ursprunges sind, erhellt schon daraus, daß sie Personen einer



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 155

späteren Zeit erwähnen, wie z. B. 3, 20 Adolf von Nassau
und Albrecht. Dagegen gibt der echte Teil insofern über
unsere Frage Aufschluß, als sie innerhalb desselben dahin
entschieden wird, daß die beste Verfassung das Königtum
ist. Diese Entscheidung ist noch darum besonders wertvoll,

weil Thomas im Eingang der Schrift erklärt, seinen
Gegenstand, wie nach der Heiligen Schrift, so auch nach
der Lehre der Philosophie behandeln zu wollen, secundum
pkilosophorum dogma. Man weiß ja, daß ihm Aristoteles
der Philosoph mit Vorzug ist.

Thomas stellt gleich im 2. Kapitel der Schrift den
Satz auf: utilius est regimen unius quam plurium. Er
begründet diesen Satz aus dem Gesichtspunkte der Einheit
des Regiments, die dem Staat den Frieden und damit seine
Wohlfahrt verbürgt. Denn das Heil des Staates ist der
Eriede. Er begründet ihn in demselben Kapitel auch aus
der Erfahrung. Die Staaten, die nicht von einem regiert
werden, leiden an Zerwürfnissen und schwanken friedlos
hin und her. Dagegen findet sich in den Staaten, die unter
einem Könige regiert werden, Eintracht, Gerechtigkeit und
Wohlstand. Dazu tritt im 5. Kapitel noch ein weiterer
Grund. Die Tyrannis oder Despotie ist an sich nach
Kapitel 3 das schlimmste Regiment, aber wenn die Monarchie
in Despotie umschlägt, treten nicht so schlimme Zustände
ein, wie wenn die Vielherrschaft verdirbt, und außerdem
sind auch Umstürze der letzteren häufiger.

So ist denn dem heiligen Lehrer zweifellos das Königtum
die beste und segensreichste Verfassung. Aber es fragt

sich, welches Königtum er meint. Hierüber enthält noch
das 6. Kapitel kurze, aber bestimmte Aufschlüsse.

Dieses Kapitel zeigt erstens, wie der Gefahr eines
Umschlages des Königtums in Tyrannis vorzubeugen sei,
und dann zweitens, wie man zu verfahren habe, wenn
dieser Umschlag trotzdem erfolgt sei.

Da uns das zweite gegenwärtig nichts angeht, so sei
hierüber nur bemerkt, daß man Thomas zufolge in dem
Falle, wo die Despotie nicht maßlos ist, sie lieber zur Zeit
ertragen, als durch blinden Widerstand gegen sie größere
Übelstände heraufbeschwören soll. Ist sie unerträglich
maßlos, so soll die öffentliche Autorität gegen sie
einschreiten. Hat die Menge das Recht, sich einen König zu
geben, so kann sie ihn ohne Ungerechtigkeit absetzen oder

11*



156 Die beste Staatsforia

seine Gewalt beschränken. Hat ein Höherer das Recht, der
Menge einen König zu geben, so muß man von ihm
Abhilfe erwarten. Versagt menschliche Hilfe, so soll man die
Rettung von Gott erwarten.

Was aber die vorausgehenden Sicherungen betrifft,
so nennt er folgende: Erstens die berufenen Stellen und
Personen sollen einen solchen Mann zum König erheben,
von dem es nioht wahrscheinlich ist, daß er in Despotismus
verfallen werde. Zweitens erhalte die Reichsregierung eine
Einrichtung, die dem schon bestellten König keine
Gelegenheit zur Tyrannis läßt. Zugleich werde auch seine
Gewalt so gemäßigt (gemischt, temperetur), daß sie nicht
leicht in Tyrannis umschlagen kann.

Wie das zu machen sei, erklärt er im folgenden
betrachten zu wollen, ohne daß doch hier etwas Entsprechendes

gelesen würde. Es hätte ja auch als unecht
wenig Wert.

Aber so viel steht nach dem, was wir jetzt
vernommen haben, fest, daß die mit den genannten
Sicherungen umgebene Monarchie keine absolute ist.

Hiermit stimmt vollkommen eine entscheidende Stelle
überein, der wir in der Summa begegnen. Sie erklärt mit
kurzen Worten die gemischte Verfassung für die beste.
Es ist aber leicht einzusehen, daß eine gemischte
Verfassung dasselbe ist wie ein Königtum, das auch der Aristokratie

gerecht wird und die Rechte des Volkes nicht
verleugnet. Hier stehe der Text im Zusammenhange: Distin-
guuntur leges humanae secundum diversa regimina civi-
tatum. Quorum unum secundum Philosophum est regnum.
Aliud regimen est aristocratia. Aliud autem regimen est
populi quod nominatur democratia. Est etiam aliquod
regimen ex istis commixtum, quod est optimum
(Summa th. II, I, 95, 4). In einer gemischten Verfassung
müssen alle drei Gewalten vertreten sein, die des Königs,
der Aristokraten und des Volkes, und, wenn es nach dem
Rechte geht, jede nach ihrem Range und ihrem Werte für
den Staat. Also ist dieser Text so zu erklären, daß in ihm
dem Königtum auf der Grundlage der Aristokratie mit
einem Einschlag von Demokratie die Palme gereicht wird.
Auch Aristoteles sagt Pol. 2, 6, daß die gemischte
Verfassung besser nicht bloß aus zwei Verfassungen gemischt
ist, und wir haben schon oben darauf hingewiesen, daß



nach. Aristoteles und Thomas yon Aquino 157

nach Pol. 3, 10 und 11 auch die Menge oder das Volk
einen Anteil an der Regierung und den Ämtern haben soll.

Somit finden wir Thomas im Einklang mit sich selbst
und im Einklänge mit seinem Gewährsmann Aristoteles,
wie wir ihn verstehen, Beiden ist die durch Gesetz und
Herkommen geregelte und gemäßigte königliche Gewalt die
beste und gerechteste Form der Regierung und des Staates.

Gleichwohl, wir müssen es zum Schlüsse unserer
Untersuchung sagen, läßt sich zwischen dem Standpunkte
des christlichen Lehrers und des heidnischen Philosophen
ein gewisser Unterschied und Gegensatz, nicht bloß
formeller Art, erkennen.

Aristoteles hatte die heidnische, Thomas die christliche

Gesellschaft vor Augen, innerkalb deren das Königtum
die Macht besitzt, und darum ist der eine ihm gegenüber

zurückhaltender als der andere.
Das Christentum hat die Gesellschaft erneuert und gegen

den Miß brauch der Gewalt ungekannte Sicherheiten geschaffen.
Sein gottmenschlicher Stifter hat scheidend seinen

Jüngern und in ihnen der ganzen Christenheit gesagt:
„Die Könige der Völker herrschen über sie und, die
Gewalt über sie üben, heißen Gnädige. Ihr aber nicht also
Sondern wer unter euch der Größte ist, werde wie der
Kleinste und der Vorsteher werde wie der Diener" (Luk.
22, 25 f.). Dieses Wort des Herrn ist aus dem stillen
Abendmahlsaale in die Welt hinausgeblungen und die christlichen

Machthaber konnten nicht anders, als es sich zur
Richtschnur nehmen. Treffend schreibt Balmes : „Das
Geheimnis der Monarchie in dem christlichen Europa, d. h.
der christlichen Monarchie, besteht darin, daß, ohne sogar
die absoluten Regierungen davon auszunehmen, der Herrscher

mit einer durch die Moral, die Gebräuche und
Gewohnheiten und das öffentliche Gewissen beschränkten
Gewalt bekleidet ist. Das eben zeichnet sie vor den
Monarchien aller anderen Teile der Erde aus, wo das Christentum

nicht regierte und wo der Name Monarch mit Despot
sinnverwandt ist (eine einschlägige Stelle, Pol. 5, 10, ist
uns oben begegnet: >Gegenwärtig entstehen keine Königtümer

und wenn sie entstehen, sind es eher Monarchien und
Despotien«); unter uns bezeichnet er einen Herrscher, der
in Übereinstimmung mit den Gesetzen regiert", die Macht
der obrigkeitlichen Gewalt und die Monarchie.


	Die beste Staatsform nach Aristoteles und Thomas von Aquino

