Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Gottes Wesen und Wirken

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

T4 Gottes Wesen und Wirken

simpliciores credebant ista sub velamine, fidem habentes
velatam, sicut est etiam hodie, quia quidam bestiales
homines sunt, qui non sciunt distinguere articulos fidei nec
etlam nominare, qui tamen salvantur in fide maiorum
Ecclesiae.* Hoffmann (III, 3) schliefit daraus, daf} ,im Sinne
unseres Autors die ... modernen simplices ebenfalls von
einem distinkten Gtlauben aucb nur an diese zwei Artikel
befreit“ seien. Allein Petrus von Poitiers lehrt dies nur
beziiglich ganz unfahiger Individuen (quidam bestiales ho-
mines;; von den anderen simplices setzt er offenbar voraus,
-daf} sie die Artikel wenigstens zu nennen wissen, wenn sie
auch deren genaueren Inhalt nicht kennen — ganz im Sinne

des Lombarden.
(Fortsetzung folgt)

GOTTES WESEN UND WIRKEN

‘Weitere Aufschliisse tiber die Téatigkeit der. Geschdpfe nach S, Thomas
von Aquin

Dargelegt von P, Fr, Mag. GUNDISALV FELDNER O. P.

I. Die Weisheit des Agquinaten

1. Unsere frithere Darlegung haben wir mit der Be-
hauptung geschlossen, daf} die Lehre des Aquinaten nicht
Wissenschaft im herkommlichen Sinne, noch viel weniger
in der modernen Bedeutung verstanden, sondern, was weit
mehr ist, Weisheit genannt werden miisse. Hier ist der
Beweis fiir unsere feststehende Uberzeugung,

2. Die Weisheit, die hiochste Stufe unserer Erkennt-
nisse hier auf Erden, befalt sich mit der Erforschung und
Erkennung der hochsten Ursachen und bildet sozusagen
das Haupt, den Vorsitzenden und Ordner aller anderen
Wissenszweige. Daher beschiftigt sie sich sowohl mit den
SchluBifolgerungen aus den hochsten Prinzipien als auch
mit diesen selber. Infolgedessen fafit sie alle anderen Er-
kenntnisse und Erkenntnisweisen in sich.

3. Stiitzt die Weisheit ihre Begriindungen auf die Offen-
barung, so nennen wir sie mit Recht eine gottliche Weis-
heit, denn sie betrachtet dann nicht blof} die hochsten Ur-
sachen an sich, sondern auch gem#fi der Art und Weise
eben dieser Ursachen. Darum heifit sie im besten Sinne:
Theologie. Werden die Begriindungen der hochsten Ur-



Gottes Wesen und Wirken 75

sachen der Erkenntnis aus den Geschopfen entnommen, dann
haben wir die Metaphysik vor uns. — Et cum babitus
speculativi sint tres secundum Philosophum VI. Ethic. 7,
scilicet sapientia, scientia et intellectus, dicimus quod est
sapientia, eo quod altissimas causas considerat: et est sicut
caput et principalis et ordinatrix omnium scientiarum. Et
est etlam magis dicenda sapientia quam- Metaphyblca, quia
causas altissimas considerat per modum Ipsarum causarum,
‘quia per inspirationem a Deo immediate acceptam., Meta-
physica autem considerat causas altissimas per rationes ex-
creaturis assumptas. Unde ista doctrina magis etiam divina
dicenda est, quam Metaphysica, quia est divina guantum
ad sub1ectum et quantum ad modum accipiendi. Metaphy:-
sica autem quantum ad subiectum tantum. Sed sapientia,
ut dicit Philosophus in VI Ethic, 7 vel 8, considerat
conclusiones et principia. Et ideo sapientia est scientia
et intellectus; cum scientia sit de conclusionibus, et in-
tellectus de principiis. (Prolog. ad I. Sent. quaest. 1, a. 3,
qu. 1, solut. und 3. — Vgl. Prolog ad II. Sent.)

4, Von der Lehre des hl. Thomas nun sagt die hochste
Instanz, die den ganzen Schatz der goéttlichen Weis-
heit von der ewigen Weisheit, dem eingeborenen Gottes-
sohne, iiberkommen, zur sicheren Aufbewahrung und Ver-
teidigung gegen Angriffe anvertraut erhalten hat, der Aqui-
nate habe durch seine wunderbare Gelehrtheit die katho-
lische Kirche verherrlicht. — Deus, qui ecclesiam tuam beati
Thomae, Confessoris Tui atque doctoris, mira eruditione
clarificas. (Officium des 7. Mirz.)

b. Dafl es sich bei diesem Lobe des Aquinaten nicht
allein um die vorhin gezeichnete gdttliche Weisheit, um
die Theologie, sondern ebenso auch um die menschliche,
die Metaphysik, handelt, dessen sind die romischen Pépste
der neueren Zeit nicht weniger Zeugen, als deren hohe,
erlauchte Vorgénger der fritheren Jahrhunderte. Es herrscht
mit Bezug auf dieses Gebiet der zweifachen Weishelt des
hl. Thomas von Aquin der unanimis consensus der obersten
Entscheidungsstelle dariiber, was Wahrheit ist. Daher
ist es auch ganz und gar nicht in der Ordnung, und es
verriit ein kaum versténdliches, um nicht mehr zu sagen,
eigentiimliches, nicht fernerhin entschuldbares Vorgehen ge-
wisser Kreise in der allerneuesten Zeit, die nach dem Bei-
spiele des Pilatus (Johannes; 18, 388) an die rémischen



76 Gottes Wesen und Wirken

Pipste die Frage zu richten scheinen: was ist Wahrheit?
und unbekiimmert ihre eigenen Wege weitergehen.

II. Der Aufstieg des Aquinaten zum Throne
der Weisheit

6. Wir iibergehen hier die go6ttliche Weisheit des
Aquinaten, seine Theologie, dafiir aber soll uns seine mensch-
liche Weisheit, die Metaphysik, in unseren Tagen Welt-
anschauung genannt, etwas linger beschiftigen. Dies um
so mehr als die moderne Wissenschaft daraus noch etwas:
zu lernen iiberreiche Gelegenheit hat. Wenn sich die moderne
Wissenschaft ihrer Voraussetzungslosigkeit, als der wich-
tigsten Errungenschaft der Neuzeit rithmen zu diirfen ver-
meint, so trifft dieses Lob allerdings die Voraussetzungs-
losigkeit jeglicher Logik und Metaphysik. Ob die Spender-
des Lobes damit zufrieden sind, wissen wir nicht. Die Er-.
gebnisse dieser Wissenschaft sind kaum darnach ausge-
fallen. Darum ist dieser Ruhm auch so billig zu haben. Es
geniigt dazu einfach die Voraussetzungslosigkeit aller Denk-
gesetze und allerersten Prinzipien.

7. Eine so billige Arbeit hat der hl. Thomas allerdings.
sich nicht geleistet. Dafiir ist aber dann auch das Ergebnis.
von ewiger Dauer: aere perennius. Der Aquinate war der
Uberaeugung, dafy ein Forscher, Gelehrter, Philosoph oder-
wie man ihn nennen mdége, mit der vollstindigen Voraus-
setzungslosigkeit weder etwas beginnen noch fortsetzen
und vollenden konne. Daher setzt der englische Lehrer-
drei Dinge voraus: eine gegebene Welt, die man nicht.
erst selber erdenkt und konstruiert, sondern mit den ge-
sunden Sinnen betrachtet und durchforscht; dazu etwas.
Verstand oder Denkkraft; endlich die unserer Natur mit-
gegebenen Denkgesetze: die prima principia per se nota,
aus welchen die Denkkraft die logisch richtigen Schluf--
folgerungen ableitet. Das ist alles, was der Aquinate und
iberhaupt ein jeder ernst denkende, wahrheitsliebende
Mensch bei sich selbst und bei anderen, die mitzéihlen
wollen, unter jeder Bedingung voraussetzen mufl. Mit.
diesen unentbehrlichen Werkzeugen ausgeriistet, schreitet
S. Thomas von Aquin an seine Arbeit, an die Erforschung-
des Himmels und der Erde mit allem, was drauf und dran
ist, bis er bei dem Schépfer alles dessen angelangt und
auch Grott den Herrn, soweit es unseren natiirlichen Geistes-



=]
=1

Gottes Wesen und Wirken

kriften menschenmoglich ist, kennen und bewundern ge-
lernt hat. Damit hat S. Thomas sich in die hochsten und
letzten Griinde der Dinge vertieft und dadurch das Ziel, die
wahre Weisheit, erreicht: Sapientia, secundum nominis sui
usum, videtur importare eminentem quandam sufficientiam
in cognoscendo, ut etiam in seipso certitudinem habeat de
magnis et mirabilibus, quae aliis ignota sunt; et possit de
omnibus iudicare, quia unusquisque bene iudicat quae
cognoscit; possit etiam et alios ordinare per dictam emi-
nentiam (IIL. Sent. dist. 35, q. 2, qu. 1, sol.). — Sicut se
habet sapientia, quae est virtus mtelleotuahs ad intellectum
principiorum, quia quodammodo comprehendlt ipsum, ut
dicitur in VI. Ethie. 8, secundum quod ex principiis ne-
gotiatur circa alinssnma, et difficillima; et de his etiam
quodammodo ordinat, inquantum reducit omnia ad unum
principium, et eius est disputare contra negantes ipsa; ita
se habet sapientia quae est donum etc. (a. a. O., ad 1).

8. Aus dieser letzteren Bemerkung des englischen
Lehrers werden wir mit einer neuen Aufgabe, die der
Weisheit obliegt, niher bekannt. Diese Aufgabe besteht in
Beurteilung und Anordnung, entsprechend dem Gesetz und
der Richtschnur fiir alles Untergeordnete, Denn immer
muf’ - das Hohere fir das Niedere die Richtlinie abgeben.
Man kann allerdings auch mit dem zu Unterststehenden be-
ginnen und weiter zu dem Hoheren aufsteigen, das End-
urteil jedoch kann nur durch das Hohere erfolgen, aus dem
dann fir das Niedere die Schlufifolgerungen gezogen
werden. Darum mufl der Weise die héchsten Ursachen
genau kennen. — Ad sapientem pertinet iudicare et ordi-
nare. Judicium autem de aliquibus fieri non potest, nisi
per ea, quae sunt lex et regula eorum. Semper autem
oportet quod superiora sint inferiorum regula. Et ideo
oportet de infimis per superiora iudicare, quamvis intentio
quandoque ab infimis incipiat, et ad suprema tendat, Tamen
ludicium nunquam perficitur, nisi per superiora, in quibus
inferiora resolvuntur. Et ideo oportet sapientem de altissi-
mis cognitorem esse (a. a. O., sol, 2).

9. Die soeben vernommene Bemerkung des hl. Thomas
ist von entscheidender Bedeutung. Der Forscher, auf
welchem Gebiete immer, sei er Physiker, Chemiker, Phy-
siolog, Astronom usw., mag mit dem ihm zugehérigen
Gegenstande sich emgehend befassen und dadurch zur all-



78 Gottes Wesen und Wirken

gemeinen Beriihmtheit gelangen. Bleibt er jedoch bei den
unmittelbaren Ursachen stehen oder zieht daraus
allgemeine und letzte Schlufifolgerungen schlechthin, so
hat er damit noch lange nicht den Rang eines Weisen 1m
eigentlichen Sinne erreicht. Kr ist eintach Fachgelehrter
von Ruf, aber kein Metaphysiker. Will er nichtsdestoweniger
auf Grund dieser n#chsten Ursachen sich eine Welt-
anschauung bilden, so geht er grausam in die Irre. Leider
geschieht das nur zu héufig, namentlich von seiten der
verschiedenen Professoren zu ihrem eigenen und zum
schweren Schaden der Zuhorer: Altissimum antem dicitur
dupliciter., Uno modo simpliciter, quod praeeminet omnibus.
Et hoec modo divina altissima sunt. Unde eum, qui simpli-
citer sapiens dicitur, oportet circa divina instructum esse.
Alio modo dicitur altissimum in genere aliquo. Et qui
circa hoc instructus est, non simpliciter sed in genere illo.
sapiens dicitur (a. a. 0.).

10. Der englische Lehrer nun hat in seiner Erkenntnis
der geschaffenen Welt nicht vor den nédchsten, unmittel-
baren Ursachen Halt gemacht, sondern ist bis zu den
ersten, hdchsten Ursachen durchgedrungen, soweit die
menschliche Verstandeskraft eben noch ausreicht. Daher
gebiihrt ihm ohne Frage der Name eines Weisen schlecht-
hin, weil er selber den Bedingungen, die er fiir diesen
Ehrennamen voraussetzt und schriftlich hinterlassen hat,
vollauf gerecht geworden ist. S. Thomas erkennt die
hochsten Ursachen und beurteilt alles andere nach diesen
Ursachen,

ITI, Die erste Voraussetzung des englischen
Lehrers

_ 11. Zunéchst miissen wir ausdriicklich betonen, dafd
zu einer festgegriindeten Weltanschauung es keinerlei
Fachstudien bedarf. Die richtige Weltanschauung ist.
tiir einen jeden Menschen, ob gelehrt oder ungelehrt, vor-
geschrieben, also eine strenge, iiberaus ernste Aufgabe und
Pflicht. Ein Abgesandter Gottes, S, Paulus, hat uns dar-
iiber jeden Zweifel benommen. Dieser gewaltige Apostel
des Herrn spricht von Menschen, die Gottes Wahrheit in
Ungerechtigkeit aufhalten. Denn, erklért der Vélkerapostel,
was an Gott, der ersten und hochsten aller Ursachen, un-
sichtbar 1ist, wird in der Weltschopfung eben durch das,



Gottes Wesen und Wirken 79

was geschaffen ist, in Gedanken angeschaut, auch seine
ewige Macht und Gottheit, so dafd sie unentschuldbar sind
(Rém. 1, 18—22), — Unsere modernen G ottessucher
wissen also, wo sie anzufangen, wo sie zu suchen haben,
andernfalls trifft auch sie das Wort, dafl sie keine Ent-
schuldigung verdienen, Mit dem ,inneren Krlebnis* kommt
man nicht zum Ziele. Gott mufd man aus den geschaffenen
Dingen erweisen, nicht aber ,innerlich erleben“, denn
Gott ist nicht unmittelbar der Gegenstand unseres
Verstandes: Quamvis Deus sitin anima per essentiam, praesen-
tiam et potentiam, non tamen est in ea sicut obiectum
intellectus. Et hoc requiritur ad cognitionem. Unde etiam
anima sibi ipsi praesens est; tamen maxima difficultas est
In cognitione animae, nec devenitur in ipsam, nisi ratio-
cinando ex obiectis in actus, et ex actibus in potentias
(I. Sent. dist. 3, q. 1, a. 2, ad 3; Vgla.a,O dlst3q4&5)

12. Die moderne Wissenschaft verlangt ja aber gar
nicht, daf} Gott unserem Verstande als Gegenstand
nahe sei. Ach, wozu Verstand, ,Gefiihl ist alles“! ,Inneres
Erleben“! Sehr gut. Wenn nur dieses innere Krlebnis der
verschiedenen Menschen, selbst der Gelehrten, nicht ein
gar so verschiedenes, oft widersprechendes wire! Nach
dieser Methode des inneren Krlebnisses gelangt jeder
Mensch hochstens =u einem eigenen Gott, aber mnicht zu
dem Gott der Wahrheit. Noch dazu ist dieser Gott nicht
einmal erkannt, sondern blof gefithlt, erlebt. Tiefer
kann die moderne Wissenschaft nicht mehr sinken. Sie
verzichtet ohne weiteres auf die Arbeit des Verstandes,
unserer edelsten Geisteskraft, und forscht mit dem Gefiihl.
Echt weiblich, dieser M#unerstolz.

13. Der englische Lehrer faBt die Sache ganz anders,
und zwar griindlich anders an, Kingedenk der Worte des
Volkerapoqtels, dafy Gott, die hochste Ursache, aus der
Welt, seinem Werke, erkannt nicht gefiihlt oder inner-
lich ellebt sondern erkannt Werde, geht der Aquinate
mit seinen Sinnen- und Verstandeskriften an die Er-
forschung der Welt, des Gotteswerkes. Aber wohlgemerkt,
der Aquinate erachtet vorliufig die Welt noch keineswegs
als das Werk Gottes. Damit wire ja Gott, die hochste
Ursache, schon vorausgesetzt, dessen Existenz bereits
erwiesen. Die Welt ist dem hl. Thomas nur etwas
wirklich Vorhandenes, nicht Eingebildetes oder Selbster-



80 Gottes Wesen und Wirken

dachtes. Darum forscht er nach der Ursache eben dieser
Welt. Das ist fiir ihn die erste Aufgabe, die dann weitere
im Gefolge hat.

14. Damit ist die Voraussetzung des Aquinaten bei
seiner Forschung genau gezeichnet., Das Sichtbare, das
Sinnenfillige liegt uns Menschen hier auf Erden am
nichsten. Daher beginnt der englische Lehrer seine Forscher-
arbeit mit der sichtbaren Welt. Diese sinnenfillige Welt
mit ihren Erscheinungen und Wesenheiten entspricht un-
seren natiirlichen Erkenntniskréften. Sie bildet den un-
mittelbaren Gegenstand. KEst autem multiplex modus
essendi rerum. Quaedam enim sunt, quorum natura non
habet esse nisi in hoc materia individuali, Et huiusmodi
sunt omnia corporalia. Quaedam vero sunt, quorum naturae
'sunt per se subsistentes, non in materia aliqua, quae tamen
non sunt suum esse, sed sunt esse habentes. Et
huiusmodi sunt substantiae incorporeae, quas angelos di-
cimus. Solius autem Dei proprius modus essendi est, ut
sit suum esse. Ka igitur, quae non habent esse nisi in
materia individuali, cognoscere est nobis connaturale; eo
quod anima nostra, per quam cognoscimus, est forma ali-
cuius materiae (Summ. theol. I. Pars., q. 12, a. 4),

15, Es ist selbstverstdndlich, dall der Mensch, zumal
-der Forscher, nicht bei den Ergebnissen der Erkenntnis
-durch die Sinne stehen bleiben darf. Die Untersuchungen,
Experimente und wie derlei Dinge heifien, lassen noch
keine vollgiiltige Schluf’folgerung auf die weiteren Ur-
sachen zu. Dazu bedarf es schon des Verstandes: Quae
tamen (anima) habet duas virtutes cognoscitivas, Unam,
-quae est actus alicuius corporei organi. Et huic connaturale
est cognoscere res secundum quod sunt in materia indivi-
duali. Unde sensus non cognoscit nisi singularia, Alia
autem virtus cognoscitiva eius est intellectus, qui non est
-actus alicuius organi corporalis. Unde per intellectum con-
naturale est nobis cognoscere naturas, quae quidem non
habent esse, nisi in materia individuali, non tamen se-
-cundum quod sunt in materia individuali, sed secundum quod
-abstrahuntur ab ea per considerationem intellectus (a. a. O.).

16. Man wende nicht ein, dafl dem Aquinaten die
Forschung nach den hochsten Ursachen gegeniiber der
modernen Wissenschaft gar nicht moglich gewesen sei. Es
hitte dieser Zeit tiberhaupt an den nétigen Behelfen gemangelt.



Gottes Wesen und Wirken . 81

Die Berechnungen, Untersuchungen, Experimente usw. seien
in jeder Weise fehlerhaft gewesen. Ohne die unentbehr-
lichsten Instrumente, dazu bei der Kritiklosigkeit kénne man
unmoglich ein giinstiges Ergebnis erwarten. Gangz anders
gestalte sich die Sachlage in unserer Zeit,

17. Die Antwort darauf ist bald gegeben. Zunichst
muff bemerkt werden, dall ein jeder Mensch, nicht allein
die Gelehrten, in der Lage ist, Gott, die 'hchste aller
Ursachen, zu erkennen, well ein Jeder ohne Ausnahme zu
dieser Erkenntnis verpflichtet ist. KEine Pflicht ohne die
Moglichkeit, sie zu erfiillen, kann es nicht geben. Nun,
wie vielen Menschen standen und stehen bis heute alle die
von der modernen Wissenschaft angepriesenen Mittel zur
Verfiigung? Dann wiren alle die vielen Menschen zu ent-
schuldigen, Haben vielleicht die Heiden von allen diesen
Mitteln Gebrauch machen koénnen? Sicher nicht. Warum
verurteilt sie dann S. Paulus und verkiindet ihnen Gottes
Zorn? Die moderne Wissenschaft treibt ein hochst frivoles,
gefiahrliches Spiel. Stehen ihr angeblich weit bessere, ver-
lifllichere Mittel zu Gebote, um die letzte und hdchste
Ursache zu erkennen, und sie leugnet gerade, gestiitzt auf
ihre genaue Forschung, diese Ursache, so ruft sie erst
recht Gottes Zorn auf sich herab, weil sie die Wahrheit
‘Gottes in Ungerechtigkeit niederhélt. Gottes Zorn erfahren
wir jetzt leider mehr, als uns lieb ist. Denn Gott lafit es
zu, dafd diese Wissenschaft, Kultur nennt sie sich auch,
die schéne Welt in einen Tiergarten umgewandelt hat.

18. Nein, um Gott, die hochste Ursache, zu erkennen,
bedarf es aller dieser von der modernen Wlssenschaft ge-
forderten Hilfsmittel nicht. Es reichen dazu die gesunden
Sinne, der Verstand und die Fihigkeit, logisch richtige
Folgerungen abzuleiten, vollkommen aus. Gott offenbart
sich geniigend in den Geschépfen. Wir finden iiberall, in
der belebten wie unbelebten Natur, die Spuren Gottes, die
uns den Weg zu Gott weisen: Cum creatura exemplariter
procedat a Deo sicut a causa quodammodo simili, secundum
analogiam, eo scilicet quod quaelibet creatura eum imitatur
secundum possibilitatem naturae suae, ex creaturis potest
in Deum deveniri illis tribus modis, scilicet per causali-
tatem, remotionem, eminentiam (I. Sent, dist. 3, q. 1, a. 3).

19. Gewif, viel leichter und bequemer 1st der Weg
zu der Erkenntnis der hochsten Ursache fiir den Gelehrten

Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXII.) 6



82 Gottes Wesen und Wirken

Er verfiigt iiber viel reichere Mittel und ist in der gliick-
lichen Lage, mnicht bei der Auflenseite, bei den Krschei-
nungen stehen bleiben zu miissen, sondern erkennt die
Wesenheiten der Dinge selber. Dadurch gelangt er noch
sicherer und besser zu den Spuren Gottes. TUm so grofier
und schwerer ist dann natiirlich die Verantwortung, wenn
er trotzdem sein Leben lang ein Gottessucher oder gar
ein Gottesleugner bleibt. Vestigium invenitur in creatura
secundum quod consequitur esse perfectum a Deo. Unde
in his tantum simpliciter est invenire vestigium, quae per-
fecta sunt in se. Kt huiusmodi sunt tantum individua in
genere substantiae., Accidentia autem non habent esse de-
pendens a substantia. Unde etiam in accidentibus non est
vestigium, nisi secundum ordinem ad substantiam (I. Sent.
dist. 3, q. 2, a. 3).

20. Ist es denn auch statthaft und logisch richtig,
von der blofen Spur auf die hochste Ursache zu schliefien ?
Die Spur 1ist ja nach S. Thomas selber etwas sehr Un-
vollkommenes, Tria considerantur in ratione vestigii: scilicet.
similitado, imperfectio similitudinis, et quod per vestigium
in rem, cuius est vestigium, devenitur (I. Sent. dist. 3,
q. 2, a. 1).

21. Es mufl hier ausdriicklich hervorgehoben werden,
daB es sich um Gott als der ersten und hochsten Ur-
sache der Welt, nicht um sein Wesen in sich selber
handelt. Gottes Wesen in sich vermag kein Geschépf durch.
seine natiirlichen Geisteskriifte zu erkennen. Der englische
Lehrer wirft selbst einmal die Frage auf, ob Gottes Wesen-
heit von uns hier auf Erden geschaut werden konne.
Utrum Deus in statu viae possit per essentiam videri?
Diese Frage besagt nichts anderes als die Frage, ob wir
Gottes Wesen hier auf Erden ebenso zu erkennen ver-
mogen, wie wir die Wesenheiten der Dinge erkennen, die-
wir bestimmen, definieren, einteilen usw. Selbstversténdlich
beantwortet der Aquinate diese Frage mit einem entschiedenen
Nein. Denn alle unsere Erkenntnisse héingen jetzt von den
sinnfilligen Dingen ab, deren Abbilder in der Phantasie
aufgenommen, vom Verstande abgezogen, vergelsmgt werden,
Gottes Wesenheit aber kann weder von einer aus dem
Sinnenfilligen abgezogenen Form mnoch iiberhaupt durch
eine geschaffene Form in seiner Wesenheit erkannt
werden: Homo enim per dispositiones omnes, quas in statu



Gottes Wesen und Wirken 83

viae habet, non potest in aliquid amplius, nisi ut intelligat,
quidquid intelligit per species a sensu abstractas; quia phantas-
mata sunt intellectui nostro ut sensibilia sensui, ut patet
per Philosophum in III. de anima ... Deus autem in
essentia sua videri non potest, nec per aliquam formam
a sensu abstractam, nec per aliquam formam creatam
(IV. Sent, dlst 49, q. 2, a. 7; vgl. III. Sent. dist, 27,
q. 8, a. 1).\

22, Die Erkenntnis des Wesens Gottes in sich selber
ist fir unseren Zweck auch gar nicht notwendig. Daf}
Gott ist, und wie beschaffen sein Wesen, erkennen wir
elnlgermaﬁen aus seinen Wirkungen, den Gteschopfen,
die Ahnlichkeiten mit Gottes Wesen in sich aufweisen, Das
geniigt, um Gottes Wesen nach Menschenmdoglich-
keit zu ergriinden. Nur darf man nicht bei den Kreaturen,
den ni#chsten Ursachen, stehen bleiben, wie es die moderne
Wissenschaft mit ihren ewigen, absolut unabénderlichen
Na.turgesetzen tut: Intellectus autem, quamvis in statu
viae non nisi per effectus cognoscat, tamen eius operatio
in ipsum Deum terminatur secundum quantulamcunque
cognitionem, quam de ipso accepit (a.a, O., ad 7). — Etiam
quando aliquid videtur per similitudinem alterxus rei, potest
contingere quod videns rem per medium cogitet de re im-
mediate, sine hoc quod eius cognitio convertatur ad ali-
quam aliam rem. Quia in illud medium non convertitur ut
est res quaedam, sed ut imago illius rei, quae per ipsam
cognoscitur, Idem autem est motus intellectus in imaginem,
1nquantum est imago, et in imaginatum, quamws alius motus su;
in imaginem inquantum est res quaedam, et in id cuius est
imago, Ktideo quando per similitudinem creaturae, quam intel-
lectus habet penes se, non convertitur in creaturam ut est res
quaedam, sed solvm ut est similitudo rei; tunc immediate
de Deo cogitat, quamvis non immediate Deum videat
(a. a. 0., ad 8; vgl. IT, II. Theog. Summ., q. 27, a. 4, ad 2).

- 23. Vermdéchten wir mit unserem Verstande bis zu der
vollen Erkenntnis des gottlichen Wesens vorzudringen, so
wire unsere Kenntnis mit Bezug auf Gott und seine Eigen-
schaften eine an sich gleiche, univoke, was durchaus nicht
zutreffen kann. In diesem Falle hdtte die Wesenheit oder
Natur Gottes und der Geschépfe etwas Gemeinsames und
nur deren Existenz etwas Verschiedenes, Allein in Gott
ist das Wesen sachlich ein und dasselbe mit der

6%



84 _ Gottes Wesen und Wirken

Existenz, Folglich kann der Begriff iiber das Wesen Gottes
nicht ein univoker sein: TUnivoce quidem non potest ali-
quid de Deo et creatura dici. Huius ratio est, quia cum
in re duo sit considerare, scilicet naturam vel quiddi-
tatem rei, et esse suum, oportet quod in omnibus uni-
vocis sit communitas secundum rationem naturae, et non
secundum esse, quia unum esse non est, nisi in una re.
Unde habitus humanitatis non est secundum idem esse in
duobus hominibus. Unde quandocumque forma, significata
per nomen, est ipsum esse, non potest univoce convenire,
Propter quod etiam ens non univoce praedicatur. Unde
cum omnium, quae dicuntur de Deo, natura, vel forma sit
ipsum esse, quia suum esse est sua natura; propter quod
dicitur a quibusdam philosophis, quod est ens non in
essentia, et sciens, non per scientiam, et sic de aliis, ut
intelligatur essentia non esse aliud ab esse, et sic
de aliis: ideo nihil de Deo et creaturis univoce dici potest
(I. Sent. dist. 25, q. 1, a. 4; vgl. de veritate, q. 2, a. 11),

Aus dieser Wahrheit ergibt sich, dafl unsere Kennt-
nisse iiber Gott nur analoge sein kénnen : Cum igitur per
‘scientiam nostram deveniatur in cognitionem divinae scien-
tiae, non potest esse, quod sit omnino aequivocum. Et
ideo dicendum, quod scientia analogice dicitur de Deo et
creatura, Et similiter omnia huiusmodi (a. a. 0.).
— Zu einem AnalogieschluB aber ist nur eine Ahnlichkeit
erforderlich in irgendeiner Hinsicht, andernfalls hitten wir
eine Identitét vor uns: In his, quae dicuntur per trans-
lationem, sufficit quod attendatur similitudo quantum ad
aliquid, et non oportet quod quantum ad omnia. Alias esset
identitas, et non similitudo (I. Sent. dist. 3, q. 2, a. 2,
ad 2).

24. Damit steht der Weg offen fiir die Erkenntnis der:

IV. Existenz und Wesenheit Gottes

A. Lassen wir dem englischen Lehrer das Wort. Wir
sehen hier auf Erden viele Wirkursachen in Tatigkeit in
genauer Unter- und Uberordnung. Nun ist es aber unmdog-
lich, kommt daher auch nirgends vor, dafl ein Ding die
XVirkursa.che seiner selbst bilde. In diesem Falle
wire es ja frither, als es selbst existierte, was unmdoglich
ist. Bei den Wirkursachen aber gibt es keinen Schritt ins
Unendliche., Denn bei diesen Ursachen ist immer das Erste



Gottes Wesen und Wirken 8H

die Ursache des Zweiten, das Zweite des Dritten usw, bis
zum Letzten. Nehmen wir also die Ursache hinweg, so bleibt
auch von der Wirkung nichts tibrig. Gibt es keine erste
Ursache, so ist auch keine zweite und letzte vorhanden.
Das trifft genau zu bei dem Fortschreiten ins Unendliche.
Wir kommen zu keiner ersten Ursache und damit auch zu
keiner letzten Wirkung oder einer Mittelursache. Das alles
widerspricht indessen unserer Erfahrung. Folglich muf} eine
erste Wirkursache existieren, die nicht abermals verur-
sacht ist (Summa theol. I. Pars., q. 2, a. 3).

26. Diese erste Ursache nennen alle Gott: quam omnes
Deum nominant, Mit diesen Worten schliefit der Aquinate
seinen ersten Beweis. Ist dieser Schlufl aber auch logisch
richtig? Ist er zwingend? Unbedingt: ja. Er ist beides.
Um dafiir den Nachweis zu erbringen, miissen wir auf das
Wesen der Wirkursache eingehen, Wirkursache nennen wir
diejenige, die einem anderen das Dasein verleiht, Um
das tun zu koénnen, mufl diese Wirkursache in actu sein,
Wirklichkeit besitzen. Sie mufl dem anderen, dem Effekt,
das mitteilen, was sie selber hat, das Wirklichsein. Selbst-
verstindlich ist darunter nicht ihr eigenes Wirklichsein zu
verstehen, weil dieses durchaus verschieden ist vom Wirk-
lichsein der Wirkung. Immer und immer wieder betont
S. Thomas in seinen verschiedenen Werken den einen
Grundsatz: ein jedes Ding wirkt nur, insofern es sick in
der Wirklichkeit befindet, in actu ist. Unumquodque agit
inquantum est in actu, non secundum quod est in potentia.
Derlei gleichlautende Stellen im hl. Thomas sind unge-
zéhlte, Darum sehen wir von einer ndheren Angabe ab.
Sehen wir uns nun die letzte Wirkung an. Sie verdankt
ihr Dasein der unmittelbaren Ursache. Diese unmittelbare
Ursache wirkt aber ihren Effekt nicht in eigener
Kraft, sondern nur dadurch, daf diese Kraft von der
nichsthéheren 1n actu versetzt wurde, somit die hohere
Ursache mit der niederen zugleich m it wirkt, die niedere
nur in kratt der hoheren titig ist. Das geht nun so fort
bis zu der hochsten und ersten Ursache. Diese erste Ur-
sache wirkt alles in eigener Kraft; denn sie kann nicht
mehr von einem anderen in actu versetzt worden sein,
andernfalls kdmen wir in das Unendliche und infolgedessen
wire auch jede Wirkung der unmittelbaren Ursache
ausgeschlossen. Denn es i1st keine Kraft da, durch die die



86 Gottes Wesen und Wirken

unmittelbare Ursache eine Wirkung hervorbringt. Da aber
Wirkungen tatsichlich, wie unsere Sinne und unser Ver-
stand bezeugen, vorhanden sind, so miissen sie in der Kratt
jener Ursache zustandegekommen sein, die in eigener Kraft,
unabhéingig von einer jeden anderen, wirkt, Diese Ursache
kann das aber fertig bringen, weil sie durch sich
selber, unbeeinfluflt von einer anderen, in actu ist, in
crdine operativo das Dasein durch sich selber hat. Dieses
Dasein setzt aber das Dasein der Wesenheit voraus, um
zu wirken.

26. Wir machen aber auch die Wahrnehmung, daf’
es der Wirkungen unzihlige und der verschiedensten
Arten gibt. Aber jede der Ursachen wirkt nur in einer
bestimmten Gattung und Art, nicht alles Mogliche. Daraus
miissen wir schlieflfen, dafl diese Ursachen mnicht ihrer
Gédnze nach in actu sind, anderfalls miifiten sie eben
alles wirken. Folglich ist eine erste und hdochste Ursache
anzunehmen, die nicht allein in actu ist, die Wirklichkeit
hat, sondern die Wirklichkeit selber ist, actus purus ge-
nannt: Omne agems agit secundum quod est actu. Unde
oportet quod per illum modum actio alicui agenti attribuatur,
quo convenit ei esse in actu. Res autem particularis est
particulariter in actu, Et hoc dupliciter. Primo ex compa-
ratione sui, quia non tota substantia sua est actus, cum
huiusmodi res sint compositae ex materia et forma. Kt
inde est, quod res naturalis non agit secundum se totam,
sed agit per formam suam, per quam est in actu. Secundo
in comparatione ad ea, quae sunt in actu. Namin nulla re
naturali includuntur actus et perfectiones omnium eorum,
quae sunt in actu, sed quaelibet earum habet actum de-
terminatum ad unum genus et ad unam speciem. Kt inde
est, quod nulla earum est activa entis, secundum quod
est ens, sed eius entis, secundum quod est hoc ens, de-
terminatum in hoc vel illa specie. Nam omne agens agit
sibl simile. Et ideo agens naturale non producit simpliciter
ens, sed-ens praeexistens et determinatum ad hoc, vel aliud,
utpota ad speciem ignis, vel ad albedinem, vel ad aliquid
huiusmodi, Et propter hoc agens naturale agit movendo.
Et ideo requirit materiam, quae sit subiectum mutationis
vel motus ... Ipse autem Deus e contrario est totaliter
actus et in comparatione sui, quia est actus purus,
non habens potentiam permixtam; et in comparatione rerum,



Gottes Wesen und Wirken ST

quae sunt in &ctu, quia in eo est omnium rerum origo.
Unde per suam actionem producit totum  ens subsistens,
nullo praesupposito, utpote qui est totius esse principium,
et secundum se totum (De potentia Dei, q. 3, a., 1).

27. So fithrt uns denn die aufmerksame Beobachtung
der Naturdinge notwendig und untehlbar zu einer obersten
und ersten Wirkursache, die ihrer Génze nach tota,
Wirklichkeit, reines Dasein ist, Darum kann dieses Dasein
nicht abermals von einem anderen bewirkt werden, viel-
mehr wirkt es selber alles andere, manches unmittelbar,
das meiste durch Mittelursachen, die in der Kraft dieser
ersten Ursache je mach Gattung und Art anderes verur-
sachen. Namentlich ist es das Dasein der Welt, aller Dinge,
das ausdriicklich eine eigene Kraft Gottes erfordert:
Causa secunda non agit nisi ex influentia causae primae.
Et sic omnis actio causae secundae est ex praesuppositione
causae agentis ... Impossibile est autem, quod causa se-
cunda ex propria virtute sit principium esse, 1nquantum
huiusmodi. Hoc enim est proprium causae primae.
Nam ordo effectuum est secundum ordinem causarum.
Primus autem effectus est ipsum esse, quod omnibus aliis
effectibus praesupponitur, et ipsum non praesupponit ali-
quem alium effectum. Kt ideo oportet, quod dare esse, in-
quantum huiusmodi, sit effectus primae causae solius
secundum pr0priam virtutem. Kt quaecunque alia
causa dat esse, hoc habet inquantum est in ea virtus
et operatio primae causae, et non per propriam
virtutem (De potentia Dei, q. 3, a. 4).

28. Man hat nun geltend gemacht, dafl dieser Be-
weisgang des Aquinaten hochstens eine Weltseele, aber
nicht die Existenz und das Wesen eines Gottes erschliefle.
Dicser Einwand ist nichtig, denn alles Verursachte richtet
sich nach der Art und Welse, wie das Verursachende wirkt.
Die Ursache aber wirkt, wie sie Wirklichkeit besitzt, in
actu ist. Folglich verursacht blof} jenes Wesen seiner Giénze
nach eine Wirkung, das seiner Génze nach sich -in actu
befindet. Die Wirklichkeit, actus, eines solchen Wesens
schliefit eine Unendlichkeit in sich. Diese aber kommt nur
Gott und Gott allein zu: Hoc modo factum agitur, quo
faciens agit. Agens autem agit, secundum quod actu est.
Unde id solum se toto agit, quod totum actu est. Quod
non est, nisi actus infiniti, qui est actus primus. Unde et



88 Gottes Wesen und Wirken

rem agere secundum totam eius substantiam solius infinitae
virtutis est (a, a. 0.), — Die Weltseele nun, anima mundi,
besitzt keine unendliche Kraft, denn ihre Kraft bleibt.
auf diese Welt beschrinkt. Es kdnnte ja noch viele
andere geben. Also kann sie auch nicht ihrer Génze nach
wirken und ebensowenig ihrer Ginze mnach existieren,
actus purus sein. Daher kann die Weltseele keine Welt
verursachen noch irgendeine vollkommene Substanz
hervorbringen. Sie mufl mit Bezug auf die Welt einen
Stoff voraussetzen und mit der menschlichen Seele weif}
sie iiberhaupt nichts anzufangen. Die Weltseele ist nicht
actus purus oder sie ist nicht Weltseele.

29. Die Bemerkung des hl. Thomas, dafl man mit.
Schlufifolgerungen nicht in das Unendliche fortschreiten
diirfe, ist beanstandet worden. Man kénne doch die Zahl
ins Unendliché vermehren, die Linie ins Unendliche ver-
laingern oder auch teilen usw. — Es wird dabei aber ganz
vergessen, dafl es sich in unseren Fragen um Wirkursachen
handelt, die voneinander abhingen, wo die eine durch die
andere wirkt. Die Zahlen 3 und 8 bilden nicht die Wirk-
ursache fir die Zahl 6, Dasselbe gilt von der Linie oder
ihren Teilen. Wir haben es hingegen mit dem Einflufi der
einen Wirkursache auf die andere zu tun, Daher sind alle
Mittelursachen, von der néchsten angefangen bis zu der
ersten, selber verursacht, die erste dagegen kann es
nicht mehr sein, d. h. alle anderen Ursachen wirken in
der Kraft der ersten, diese aber in der eigenen Kraft.'
Werden nun diese Ursachen in das Unendliche fortgesetzt,
so wirkt keine aus eigener Kraft, daher auch keine aus
mitgeteilter Kraft. Oder es wirken iiberhaupt alle Ursachen
aus eigener Kraft, dann haben wir lauter erste Ursachen,
zahllose Gotter. :

30. Was ist nun aber vom Grundsatz des Aquinaten,
man finde nirgends den Fall und es sei iiberhaupt unmog-
lich, daf} ein Ding die Wirkursache seiner selbst bilde,
zu halten? Wirkursache nennen wir ein Ding nur deshalb,
weil es durch seine Titigkeit ein anderes, einen effectus,
hervorbringt. Und das selbst dann, wenn es auch nur eine
Tiatigkeit tiberhaupt ausiibt, denn die Titigkeit ist schon
eine Wirkung, ein effectus des Tatigen. Soll also ein Wesen
als Wirkursache sich selbst hervorbringen, so mufl es
offenbar vorher schon existieren und tétig sein, bevor es



Gottes Wesen und' Wirken 89

iiberhaupt das Dasein besitzt. Einen gréfieren Widerspruch
kann es nicht geben. Mit vollem Recht sagt darum der
englische Lehrer: nec tamen invenitur, nec est possibile,
quod aliquid sit causa efficiens sul ipsius, quia sic prius
esset seipso, quod est impossibile.

31. B. Ein weiterer Beweis des Aquinaten in seiner
Summa theologica fiir die Existenz und das Wesen Gottes
lautet, wie folgt. Es steht aufler Zweifel, dafl in der Welt
mancherlei Verinderungen vorkommen., Unsere eigenen
Sinne bestdtigen es. Was aber verdndert wird, das mufd
durch ein anderes verindert werden, denn die Verinderung
besteht darin, daf ein Ding in sich die Anlage, die Féhig-
keit zu dem besitzt, zu dem es veréndert wird. Das die
Veriinderung Verursachende hingegen mufl dazu die Wirk-
lichkeit besitzen, in actu sein. Die bloe Anlage oder
Fahigkeit, diese Verdinderung vorzunehmen, reicht dazu
nicht aus. Veréndern besagt nichts anderes, als das, was
der Anlage und Féhigkeit nach vorhanden war, in die
Wirklichkeit versetzen, ihm das Dasein mitteilen. Um nun
das zustande zu bringen, mufi das Verdndernde in actu
sein, Wirklichkeit haben. Nun kann aber ein Ding mit
Bezug auf das nimliche zugleich nicht die blofle
Fahigkeit und die Wirklichkeit besitzen, weder die eine
oder die andere. Daher kann das Veréindernde nicht zu-
gleich.auch das Veridnderte sein, mit anderen Worten: ein
Ding kann nicht unter einem und demselben Ge-
sichtspunkt sich selber veridndern. Folglich miissen wir
endlich zu einem Wesen kommen, das, in sich selbst durch-
aus unverdnderlich, alle anderen Dinge verdndert. Der
Fortschritt ins Unendliche ist hier ebenso unmdglich wie.
bei der Reihe der Wirkursachen. Das Veréindertwerden
fordert ebensogut eine Wirkursache wie jeder andere
Effekt: Certum est, et sensu constat, aliqua moveri in hoc
mundo. Omue autem quod movetur, ab alio movetur. Nihil
enim movetur, nisi secundum quod est in potentia ad illud,
ad quod movetur. Movet autem aliquid, secundum quod est
actu, Movere enim nihil aliud est, quam educere
aliquid de potentia in actum. De potentia autem non potest.
aliquid educi in ‘actum, nisi per aliquid ens actu; sicut
ignis calidus in actu facit lignum, quod est calidum in
potentia, esse calidum in actu. Et per hoc movet et alterat.
ipsum. Non est autem possibile, quod idem sit simul in



‘90 Gottes Wesen und Wirken

actu et potentia secundum idem, sed solum secundum di-
versa. Quod enim est calidum in actu non potest esse simul
calidum in potentia, sed est simul frigidum in potia. Im-
possibile est ergo, quod idem eodem motu, sit movens et
motum secundum idem, vel quod moveat seipsum. Oportet
ergo, omne quod movetur, ab alio moveri, et illud ab alio.
Hoc autem mnon est procedere in infinitum, quia sic non
esset aliquid primum movens, et per consequens nec aliquid
aliud movens; quia moventia secunda non movent, nisi per
hoe, quod sunt mota a primo movente... Kr necesse est
‘devenire ad aliquid primum movens, quod a nullo movetur.

32. Der englische Lehrer legt hier seinem Beweise
die Bewegung zugrunde. Darum ist es notwendig, tiber das
Wesen der Bewegung zu sprechen. Zugleich wird damit
auch unsere Ubersetzung dieses Wortes mit , Verdnderung*
ihre Rechtfertigung finden. Als Vora.ussetzung mufl an dem
‘Grundsatze festgehalten werden, dafl jedes (reschépf in
Potenz und Akt zerfillt: Ens dividitur per potentiam et
actum. Et haec quidem divisio non distinguit genera
entium; nam potentia et actus invemiuntur in quolibet
genere (ILII. Physicor., lect. 1, nr, 6). Potentia und actus
bilden daher die ersten Unterschiede des Seienden, sind
darum naturgem#fd frither als die Verdnderung. Die Ver-
#dnderung haben wir uns also in folgender Weise zu denken:
Das eine Ding ist nur in der Wirklichkeit, das andere
nur der Fahigkeit nach; ein drittes hilt sich in der Mitte
dieser beiden. Das blof Fihige befindet sich noch nicht in
der Verdnderung; was in voller Wirklichkeit dasteht, wird
nicht bewegt oder veréndert, sondern ist schon verindert.
Verandert wird folglich nur das, was zwischen der reinen
Fihigkeit und reinen Wirklichkeit liegt. Dieses Ding be-
sitzt somit teils die Fihigkeit, teils die Wirklichkeit, aber
noch nicht die volle Wirklichkeit, nach der es strebt. In
dieser Hinordnung zu der vollen erstrebten Wirklichkeit
besteht ihrem Wesen nach die Verinderung. Das Subjekt
der Verinderung bildet demnach eine unvollkommene Wirk-
lichkeit, die ihrer Vollendung entgegenharrt. Aliquid est
actu tantum, aliquid vero in potentia tantum, aliquid vero
medio modo se habens inter potentiam et actum. Quod igitur
est in potentia tantum, nondum movetur. Quod autem iam
est in actu perfecto, non movetur, sed iam motum est. Illud
igitur movetur, quod medio modo se habet inter puram



Gottes Wesen und Wirken 91

potentiam et actum; quod quidem partim est in potentia
et partim in actu, ut patet in alteratione, Cum enim aqua
est solum In potentia calida, nondum movetnr., Cum vero
lam est calefacta, terminatus est motus calefactionis. Cum
vero iam participat aliquid de calore, sed imperfecte, tunc
movetur ad calorem. Nam quod calefit paulatim participat
calorem magis ac magis. Ipse igitur actus imperfectus
caloris in calefactibili existens, est motus; non quidem se-
cundum id, quod actu tantum est, sed secundum quod iam
in actu existens habet ordinem ad ulteriorem actum. Ordo
antem ad ulteriorem actum competit existenti in potentia
ad ipsum (III. Physic., lect. 2, nr. 3).

33. Die Berechtigung, das Wort ,Bewegung® mit
Veréinderung zu iibersetzen, schépfen wir aus der Bemer-
kung des hl. Thomas in diesem Abschnitt, Aristoteles ver-
stehe unter Bewegung iiberhaupt eine Verinderung. Accipit
enim hic motum communiter pro mutatione, non sautem
stricte secundum - quod dividitur contra generationem et
corruptionem (a. a. O,, nr. 4; vgl. V. Physic., lect. 2, nr. 1).
Viel wichtiger in unserer Frage ist die Liehre, dafl bei allen
Verinderungen von der Potenz zum actus das Verhiltnis
der wirksamen Ursache zu der Wirkung Platz greift. Darum
gehort die Verinderung der Kategorie Tétigkeit und Leiden
an, Quantum ad id quod ratio apprehendit circa motum,
scilicet esse medium quoddam inter duos terminos, sic iam
implicatur ratio causae et effectus. Nam reduci aliquid de
potentia in actum, non est nisi ab aliqua causa agente. Kt
secundum hoc motus pertinet ad praedicamentum actionis et
passionis. Haeo enim duo praedicamenta accipiuntur se-
cundum rationem causae agentis et effectus (ILI. Physic.,
lect. b, nr. 17). -

34. Die Bezeichnung , Wirkursache“ wird von einem
daulBeren Ding hergeleitet. Benennen wir das Ding nach
der Wirkursache, so haben wir die Kategorie ,Leiden®.
Denn Leiden bedeutet nichts anderes als etwas von der
Wirkursache aufnehmen. Wird hingegen die Wirkursache
von der Wirkung aus benannt, so ergibt sich uns die
Kategorie ,Tatigkeit“, denn die Titigkeit ist der Akt, der
vom Titigen auf ein anderes iibergeht, z B. die Beleh-
rung im Lehrer, die vom Schiiler aufgenommen wird. Se-
cundum quod aliquid denominatur a causa agente, est
praedicatum passionis. Nam pati nihil aliud est, quam



92 Gottes Wesen und Wirken

suscipere aliquid ab agente. Secundum quod autem e con-
verso denominatur causa agens ab effectu, est praedica-
mentum actionis. Nam actio est actus ab agente in aliud,
ut supra dictum est: nr. 9 (III. Physic, lect. 5, nr. 1b).

35. Auf Grund dieser gegebenen Erklirungen kdnnen
wir nun die Beweisfiihrung des Aquinaten n#éher priifen.
Alles, was verdndert wird, mufl von einem anderen ver-
andert werden, denn eine jede Ver#inderung bringt einen
Gewinn, eine neue Vollkommenheit, actum, mit sich. Das
Ding, welches veréndert wird, besitzt nur die Anlage, die
Fahigkeit fir diese neue Vollkommenheit, Wire das Ding
dazu unfihig, so kdonnte es iiberhaupt nicht veréndert
werden. Hitte es diese Vollkommenheit bereits, dann wire
es schon verindert, veréndert durch ein anderes, oder
iiberhaupt im vornherein unverénderlich, actus. Ja, kann
ein Ding nicht sich selber veréimdern? Das ist unmdoglich,
denn es miifite als Wirkursache sich diese neue Voll-
kommenheit geben, also schon da sein, bevor es existiert
mit Bezug auf eben diese Vollkommenheit. Wirken kann
ein Ding nur, wenn es existiert, und geben nur das, was
es selber besitzt. Jede Wirkursache bringt ein sich Ahn-
liches hervor. Das Verdnderliche hat aber nur die Fihig-
keit, ist in der Potenz zu dieser Vollkommenheit, zu dem
Akt. Diese Fihigkeit kann daher nur aufnehmen, nicht
aber bewirken oder geben. Folglich kann es nicht sich
selber verindern, sich selber aus der Potenz in den Akt
tiberfithren. Dieser Grundsatz des hl. Thomas leuchtet ganz
von selber ein, so lange man an dem Begriff und Wesen
der Potenz festhilt, Die Potenz als solche ist immer nur
aufnehmendes Prinzip, die Form, der actus, dagegen wir-
kendes, wenigstens formell wirkendes principium quuo,
des Wesens sowohl wie auch jeder Tatigkeit.

36. Nur auf volliger Verkennung des Begriffes und
Wesens der Potenz kann es beruhen, was ein Autor, der
in seinem Fach ohne Zweifel zu Hause ist und Tichtiges
geleistet hat, in einem Buche schreibt. Folgen wir seinem
Gedankengange: Wir halten also den Unglaubigen gegen-
tiber fest an dem unerschiitterlichen Priuzip, daf der Ur-
stoff, aus welchem die Welt gebildet worden, nur durch
die unendliche Macht Gottes, nach dessen freien Xnt-
schluf}, am Anfang aller Zeit, aber nicht von Ewigkeit her,
geschaffen worden ist,



Gottes Wesen und Wirken 93

Allein wir gehen nicht so weit, daf wir dann auch
in der sukzessiven Entwicklung und Ausgestaltung der
materiellen (unbelebten) Welt immer wieder direkte und
unmittelbare KEingriffe Gottes sehen zu miissen glauben.
Wenn Gott in seiner unergriindlichen Weisheit den Urstoff
bei aller Formlosigkeit in ginzlichem Mangel an den ge-
stalteten Kinzelwesen doch mit solchen Kraften und Ten-
denzen begabt hat, dafl dann das ganze Universum, wie
wir es jetzt bewundern, seinem wunorganischen Teil nach
aus jenem Urstoff nach rein physikalischen Gesetzen sich
entwickeln konnte und mufite, dann ist in dieser Entwick-
lung gar nichts enthalten, was der gléubigen Auffassung
der schopferischen Titigkeit im geringsten zuwider wire.
Im Gegenteil, es ist dann in der ganzen Entstehungs-
geschichte der Welt eine bei weitem Lohere Weisheit
Gottes ausgeprigt und zum Ausdruck gelangt, als wenn
bel vielen einzelnen Weltkérpern und bei vielen sukzessiven
Entwicklungsstadien immer wieder von neuem ein unmittel-
bares Eingreifen und Dirigieren des grofien Kiinstlers not-
wendig gewesen wire,

So sehr sich das von selbst zu verstehen schemt 80
ist es doch notwendig, dies zu betonen gegeniiber vielen
Gelehrten, welche, um so zu sagen, zu viel Glauben
haben. So weit unser Autor,

37. Man braucht nicht Gelehrter zu sein oder den
vielen Gelehrten anzugehdren, die zu viel Glauben
haben, um in dieser ganzen Darlegung manches Richtige,
aber noch weit mehr Unrichtiges herauszufinden. Aufler
allem Zweifel steht die Tatsache, dafl Gott nicht allein den
Urstoff, sondern simtliche Geschopfe, welcher Art immer,
mit Kriften und Tendenzen begabt hat. Dariiber hat sich
der englische Lehrer entschieden genug ausgesprochen.
Allein geniigen diese Kriifte und Tendenzen so vollkommen,
dafl ,immer wieder direkte und unmittelbare Emgrlﬁ"e
Gottes® ausgeschlossen werden konnen? Der Aquinate be-
streitet diese Auffassung ganz energisch und fordert bei
Jeder Veridnderung, Titigkeit der Geschopfe, Gottes un-
mittelbaren Einfluf. Virtus activa et passiva rei na-
turalis sufficiunt ad agendum in suo ordine; requiritur
tamen virtus divina, ratione iam dlcta in corp. art,
(De potentia Dei, q. 8, a. 7, ad 1), — Deus non solum



94 Gottes Wesen und Wirken

est causa operationis naturae, ut conservans virtutem na-
turalem in esse, sed aliis modis (a. a. O., ad 6).

38. Will indessen unser Autor mit dieser Stelle blof3
sagen, es brauche nicht immer wieder ein schépferischer
Einfluf Gottes angenommen zu werden, so ist die Sache
vollkommen richtig, aber die Ausdrucksweise ganz und
gar verfehlt. Denn wer den Satz liest, daf’ immer wieder
direkte und unmittelbare Eingriffe Gottes nicht vorhanden zu
sein brauchten, der kann nicht anders als schlieflen, jede weitere
Tatigkeit Gottes sei iiberflissig. Gott hat den Urstoff, den
Grund alles Werdens und Vergehens mit Kriften wund
Tendenzen begabt, alles Ubrige iiberlaBt Gott den Ge-
schopfen zu ihrer weiteren Entwicklung, ohne sich dabei
ferner zu beteiligen. Das aber ist grundfalsch. Das kann
Gott nicht einmal tun. Denn damit wiirde der Urstoff und
alles mit thm Gott selber. Folglich kann Gott auf seinen
Einflufl, auf seine Tiatigkeit, bei aller und jeder Verénde-
rung und Tiatigkeit gar nicht verzichten: Virtus naturalis,
quae est rebus naturalibus in sua institutione collata,
inest eis ut quaedam forma habens esse ratum et firmum
in natura.  Sed id quod & Deo fit in re naturali, quo
actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quod-
dam incompletum, per modum quo colores sunt in aére, et
virtus artis in instrumento artificis. Sicut ergo securi per
artem dari potuit acumen, ut esset forma in ea permanens, non
autem dari ei potuit, quod vis artis esset in ea quaedam formae
permanens, nisi haberet intellectum ; ita rei naturali potuit
conferri virtus propria, ut forma in ipsa permanens, non
autem virtus qua agit ad esse ut instrumentum’
primae causae: nisi daretur ei, quod esset universale
essendi principium. Nec iterum virtuti naturali con-
fqrrl potuit, ut moveret seipsam, nec ut conservaret se
in esse. Unde sicut patet, quod instrumento artificis con-
ferri non oportuit, quod operaretur absque motu artis, 1ta
rei naturali conferri non potuit, ut operaretur.
absque operatione divina (a, a. 0., ad 7).

39. Wird das wirksame Eingreifen Gottes bei allem
und jedem Naturgeschehen in Abrede gestellt, so ist die
Beweisfithrung fiir die Existenz Gottes aus den Veriinde-
rungen in der Welt einfach unméglich gemacht. Die Natur-
dinge #ndern sich dann ganz von sich selber. Sie fiihren
sich selber aus der Potenz in den Akt tiber. Denn was be-



Gottes Wesen und Wirken 95.

sagen die ,Krifte und Tendenzen“ in ihrem innersten
Grunde? Weiter nichts als Anlagen, Fihigkeiten, mit einem.
Wort Potenzen. Und diese Potenzen sollen nun ohne
weiteres Zutun Gottes sich selber in actu setzen und dann
tatig sein!

40, St. Thomas lehrt also das gerade Gegenteil unseres.
Autors. Und man kann nicht behaupten, dal er ein Ge-
lehrter war, der zu viel Glauben gehabt hat. Das eine-
allerdings ist sicher, der englische Lehrer hatte unserer
Zeit und unseren (Gelehrten gegeniiber zu viel Philo-
sophie und logisches Denken, Darum ist er uns so
fremd, dafl viele ihn nicht verstehen und so manche ihn.
nicht verstehen wollen. Der Aquinate sagt uns klar und
bestimmt, daf} simtliche Geschipfe, auch die geistigen, von
Natur aus nur Anlagen, Fihigkeiten, etwas aufzunehmen
oder etwas zu wirken, von Gott empfangen haben, némlich
Potenzen. Sollen nun diese Potenzen etwas wirken, so-
reichen in der Natur die ,rein physikalischen Gesetze“ fiir
die weitere Entwicklung des Universums ebensowenig aus.
wie etwa die freien Selbstbestimmungen der geistigen
Wesen. Die Potenzen samtlicher Geschépfe miissen, um
etwas zu wirken, um tétig zu sein, vorerst von Gott
vervollkommnet, jedesmal vorerst in actu versetzt werden.
Da sie selber es nicht tun konnen, nihil potest mo-
vere seipsum, so muf} das eben durch Gott geschehen,
dessen Potenzen immer in actu sind, weil sie mit der
Wesenheit und diese mit der Existenz sachlich ein und
dasselbe ausmachen. Auf dieser Gtrundlage baut der Aqui-
nate seinen (ottesheweis auf, so oft es sich um die Ver-
dnderung handelt.

41. Bei dieser Uberfithrung der Potenzen in den Akt
der Greschopfe koénnen diese selber nicht mitwirken. Um
das tun zu konnen, miifiten sie ja schon in actu sein, weil
mitwirken, also tétig sein, nur von der Potenz in actu aus-
gehen kunn: In diesem Sinne sprechen wir daher von einer
Vorausbewegung, von der praemotio physica durch Gutt.
Diese Uberfiihrung der Potenz in den Akt durch Gott mufd.
also der Tatigkeit des Geschopfes vorausgehen,
friher geschehen, In operatione, qua Deus operatur
movendo naturam, non operatur natura. Sed ipsa
naturae operatio est etiam operatio virtutis divinae,
sicut operatio instrumenti est per virtutem agentis princi-



‘96 Gottes Wesen und Wirken

palis, Nec impeditur, quia natura et Deus ad idem ope-
rantur propter ordinem, qui est inter Deum et naturam
(De potentia Dei, q. 3, a. 7, ad 3). — Tam Deus quam
natura immediate operantur, licet ordinentur secundum
prius et posterius (a. a. O.,, ad 4). — Sicut actio na-
turae praecedit actionem nostrae voluntatis . . . ita voluntas
Dei, quae est origo omnis mnaturalis motus, praecedit
=0perat10nem naturae (a a O, ad 9).

42. Aus alldem ergibt sich dle richtige Schlufifolge-
rung, dafl der zweite Gottesbeweis des englischen Lehrers,
aus der Verdnderung der Geschopfe entnommen, ebenso
turmfest dasteht wie der aus der Wirkursache geschipfte.
Bestiandige Verdnderungen finden statt, wie die Tatsachen
dartun. Nichts kann durch sich selber veréindert werden,
Folglich mufl es ein Wesen geben, welches die Wirkursache
aller dieser Verinderungen bildet, ohne selbst wieder aber-
mals verindert zu werden. Jede Verdnderung beruht auf
der Potenzialitit, denn diese ist die Grundlage aller und
jeder Verinderlichkeit. Also mufl das Wesen, welches alle
Verinderungen in den Geschopfen verursacht, von jeder
Potenzialitit frei, reine Aktualitit, actus purus sein. Und
-dieses Wesen ist Gott, die reine, lautere Wirklichkeit.

43. (. Ein anderer Beweis fiir die Existenz Gottes
wird vom Aquinaten in folgender Weise vorgebracht: Wir
sehen in den geschaffenen Dingen, dafl Bie dasein oder
auch nicht dasein kénnen. Alte Dinge vergehen, neue ent-
stehen, die Veréinderungen dringen bis in das Innerste, in
das Wesen selbst der Dinge ein und erzeugen oder zer-
storen das Dasein derselben: Ks mufl also eine Ursache
geben, die bewirkt, dafl die Dinge existieren oder nicht
existieren, entstehen oder wieder vergehen. Diese Ursache
aber kenn nicht ebenso beschaffen sein, sondern sie muf
existieren und diese Notwendigkeit zu existieren in
ihrer innersten Wesenheit selber begriindet sein. Ein Fort-
schreiten in das Unendliche kann hier ebenfally nicht Platz
greiten. Denn in diesem Falle existierte iiberhaupt nichts.
Iuvenimus in rebus quaedam, quae sunt possibilia esse et
non esse. Impossibile est autem omnia, quae sunt, talia esse.
‘Quia, quod possibile est non esse, quandoque non est. Si
igitur omnia sunt possibilia non esse, aliquando nihil fuit
in rebus, Sed si hoc est verum, tunc nihil esset modo,
«quia quod nihil est, non incipit esse, nisi per aliquid, quod



Gottes Wesen und Wirken 97

est. Si igitur nihil fuit ens, impossibile fuit, quod aliquid
inciperet esse, et modo nihil esset. Quod patet esse falsum.
Non igitur omnia entia sunt possibilia, séd oportet ali-
guid esse mnecessarium in rebus. Omne autem necessarium
vel habet causam suae necessitatis aliunde, vel non habet.
Non est autem possibile, quod procedatur in infinitum in
necessariis, quae habent causam suae necessitatis, sicut nec
in causis etficientibus, Ergo necesse est ponere alignid,
quod est per se necessarium, non habens causam suae
necessitatis aliunde, sed quod est causa necessitatis aliis.

44, Wie aus dieser Stelle klar ersichtlich ist, behandelt
hier der hl. Thomas die Existenzfrage der Geschopfe. Der
Aquinate findet dabei, dafl kein einziges Geschopf not-
wendig existiert, kein einziges so notwendig da ist, wie
seine Wesenheit als Wesenheit notwendig ist. Daher
gehort die Existenz eines Geschopfes nicht zu der Wesen-
heit desselben, macht sie nicht einen Wesensbestandteil
oder gar das Wesen selber aus. Die Wesenheit als Wesen-
heit kann nicht veréindert werden, kann nicht bald Wesen-
heit sein, bald nicht Wesenheit sein. Sie ist auch, weil
eben unveriénderlich, immer dieselbe, gleichviel ob sie
existiert oder nicht existiert. Anders verhilt sich die Sache
mit der Existenz dieser Wesenheiten.

45, Sehr zutreffend schreibt der vorhin erwdhnte
Autor: ,Eimstweilen wird jedem, der noch auf Denkgesetze
und MetaphySJk etwas hilt, auch folgende Uberlegung ein-
leuchten, Es kann doch absolut nichts existieren, was nicht
einen hinreichenden Grund fir seine Existenz hitte. Wiire
der Stoff von Ewigkeit, so koénnte dieser hinreichende
Grund nur in dem Wesen des Stoffes liegen. Nun liegt
er aber durchaus nicht in dem Wesen des Stoffes, da
dieser seinem Wesen nach ginzlich indifferent ist zum
Existieren oder Nichtexistieren. Denn man kann offenbar
jeden beliebigen Teil der stofflichen Existenzen, ja
auch allen Stoff als noch nicht existierend oder auch als
wieder in nichts zuriickversetzt denken, ohne in diesem
Gedanken den geringsten Widerspruch gegen die ldee des
Stoffes zu begehen, Es ist also evident, dafl die Idee
und das Wesen des Stoffes die Ex1stenz nicht in
sich begreift, Es bleibt also nichts iibrig, als daf
die Existenz des Stoffes in einem anderen, hdheren
Wesen ihren Grund hat, welches, als unendlich vollkommen

Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXII.) 1



98 Gottes Wesen und Wirken

und seinem Wesen nach notwendig existierend,
auch den Grund aller anderen Existenzen in sich selbst
hat, und dafl sonach der Stoff seiner Natur nach nur ge-
schaffen sein kann.“

46. Aus dieser Darlegung ergibt sich ausnahmsweise
einmal die Uberemstlmmung mit dem hl. Thomas in einer
der Grundfragen in der Metaphysik. Die Idee und das
‘Wesen des Stoffes begreift die Existenz desselben nicht in
sich, so lehrt stindig der Aquinate. Also bildet die Existenz
nicht das Wesen, auch nicht einen Wesensteil des Ge-
schopfes; folglich ist die Existenz der Geschopfe von
ihren Wesenheiten sachlich verschieden. Aus diesew
Grunde miissen die Kreaturen ihre Existenzen von
einem anderen erhalten. So S. Thomas. Die Wesenheit
eines Dinges kommt ihm durch sich selber, nicht durch
ein anderes zu, Dafl die Luft tatséichlich hell ist, das
gehort nicht zum Wesen der Luft, sondern das hat sie
von einem anderen. Nun aber hat jede geschaffene Wesen-
heit ihr Dasein von einem anderen, widrigenfalls wire sie
nicht erschaffen. Folglich ist das Dasein nicht sachlich
ein und dasselbe mit der Wesenheit. Substantia unius-
cuiusque est ens per se, et non per aliud. Unde esse luci-
dum. actu, non est de substantia aéris, quia est ei per
aliud. Sed cuilibet rei creatae suum esse est ei per aliud,
alias non esset creatum. Nullius igitur substantiae creatae
suum esse est sua substantia (Summ. philos., II. lib.,
cap. 52, nr. B). In der Tat: Das Wesenheitsein besitat
ein gedes Ding auf Grund der konstitutiven Prinzipien,
z B, das Menschsein, nicht durch ein anderes. Darauf
nimmt kein anderes irgendeinen Einflu, ob nun der
Mensch existiert oder nicht existiert. Hingegen hiéngt das
Existentsein von einer dufleren Ursache ab. Der Mensch
befindet sich nicht in der Potenz zu seiner Weseu-
heit, wohl aber zu seiner Existenz. So hat auch der
Urstoff sein Urstoffsein aus sich selber. Ebensowenig be-
findet er sich daher in der Potenz zum Urstoffsein, dagegen
allerdings zum Hxistentsein, das er sich aber nicht selber
geben kann, Folglich kann die Existenz, durch die er das
Existentsein besitzt, nicht sachlich ein und dasselbe sus-
machen mit dem Urstoff, mit seiner Wesenheit. Bediirften
die Wesenheiten der Geschdpfe zu ihrem Wesenheitsein
ebenso einer #ufleren Wirkursache wie zu ihrem Existent-



Gottes Wesen und Wirken 99

sein, so wiren zweli und drei = finf, drei und vier =
sieben, ebenso kontingent, wie die Welt ist, der Mensch
existiert usw. Kine derartige Behauptung diirfte kaum
ein Gelehrter von Beruf jemals aufstellen, denn sie wider-
spricht jeder Erfahrung und jedem Denken.

47. Der englische Lehrer unterscheidet demmnach in
den Geschopfen sehr genau zwei Dinge: deren Wesenheit
und deren Existenz. Die Wesenheit haben diese Dinge aus
sich selber, die Existenz dagegen von einem anderen, Das
aber trifft bei allen Geschopfen ohne irgendwelche Aus-
nahme zu, nur bei Gott nicht. Quaedam enim natura est,
de cuius intellectu non est suum esse. Quod patet ex hoc,
quod intelligi potest cum hoc quod ignoretur, an sit, sicut
phoenicem vel eclipsim, vel aliquid huiusmodi. Alia autem
natura invenitur, de cuius ratione est ipsum suum esse,
imo ipsum esse est sua natura, KEsse autem, quod huius-
modi est, non habet esse acquisitum ab alio, quia
illud, quod res ex sua quidditate habet, ex se
habet. Sed omne quod est, pr eter Deum, habet esse
acquisitum ab alio. KErgo in sola Deo suum esse est sua
quidditas, vel natura. In omnibous autem aliis esse
est praeter quidditatem, cui esse acquiritur
(II. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1).

48. Wenn dem so ist, dafl die Wesenheiten der
Kreaturen das Wesenheitsein aus sich nicht von einem
anderen, von Gott, haben, scheint es dann nicht, dafi diese
Wesenheiten gar nicht der Schépfung unterstehen, von
Gott hervorgebracht worden sind und auch jetzt noch nicht
von einem anderen gewirkt werden? Diese Schwierigkeit
ist dem Aquinaten nicht unbekannt. Einwurf: Alles, was
von Gott geschaffen worden ist, nennen wir Kreatur Gottes.
Das Ziel der Schépfung bildet die Existenz. Denn
das erste der geschaffenen Dinge ist das Dasein. Da nun
die Wesenheit des Dinges auflerhalb der Existenz liegt, so
scheint die Wesenheit nicht von Gott zu stammen. Omnia
quae a Deo sunt facta, dicuntur esse Dei creaturae. Creatio
autem terminatur ad esse. Prima enim rerum creatarum est
esse, Cum ergo quidditas rei sit praeter esse ipsius, videtur
quod quidditas rei non sit a Deo. — Darauf antwortet
S. Thomas: Schon dadurch allein, dafi der Wesenheit als
dem Substrat die Existenz mitgeteilt wird, erscheint nicht
blcfi die Existenz, sondern auch die Wesenheit -selber als

7*



100 Gottes Wesen und Wirken

Geschépf. Denn bevor sie das Dasein besitzt, ist sie nichts,
aufler im Verstande des Schépfers. Ex hoe ipso quod quid-
ditati esse attribuitur, non solum esse, sed ipsa quidditas
creari dicitur. Quia antequam esse habeat, nihil est, nisi
forte in intellectu creantis (De potentia Dei, q. 3, a. b, ad 2).

49, Der Fehlschlufl des Einwurfes liegt auf der Hand.
Es ist etwas anderes, zu sagen: die Wesenheiten der Ge-
schopfe haben eine erkursa.che, und etwas anderes zu
erkliren, die Wesenheit komme einem Dinge durch eine
Wirkursache zu. Der erstere Satz ist richtig, der andere
aber falsch. Denn, wie wir soeben vernommen haben, ist
das Ziel des Hervorbringens das aktuelle Sein, die Existenz,
Daher hat alles das, was von einem andern die Existenz
erhédlt, eine Wirkursache. Das trifft nun bei jedem Ge-
schopfe zu. Behaupten wir dagegen, wie es der Wahrheit
entspricht, der Mensch sei ein geistiges, sinnenbegabtes
Wesen, so ist dabei von der Existenz keine Rede. Daher
ist der Mensch ein derartiges Wesen, ob er nun existiert
oder nicht existiert. Folglich weist das Menschsein keinerlei
Wirkursache auf, wohl aber das Existentsein des Menschen.
(Vgl. Quodlib. 8, q. 1, a. 1).

50. Dagegen 1at sich geltend machen: Diese Lehre
des hl, Thomas sei nur im formellen Sinne richtig, in-
sofern némlich die Wesenheiten der Dinge formell durch
ithre Wesensbestandteile konstituiert werden, nicht aber
durch eine Wirkursache. Allein damit werde eine Wirk-
ursache ebensowenig entbehrlich, vielmehr gefordert, wie
bei der Existenz dieser Wesenheiten. — Die Antwort dar-
auf ist nicht schwer zu geben. Ganz abgesehen von jeder
Wirkursache ist z B. der Mensch ein 'sinnenbegabtes
geistiges Wesen: homo est animal rationale. Das ist die
genaue, wahrheitsgetreue Begriffsbestimmung der Wesenheit
des Menschen und enthilt alles, nicht weniger, aber auch
nicht mehr, " als ibhr gebithrt. Daher deckt sich das durch
sie bestimmte Wesen genau mit seiner Bestlmmung Dabei
ist weder von der Existenz noch von einer Wirkursache
die Rede. Trotzdem ist sie von unab#inderlicher, ewiger
Wahrheit. So verhdlt es sich iibrigens auch mit allen Be-
griffsbestimmungen und durch sie Bestimmten in den spe-
kulativen Wissenschaften.” Keine einzige spricht von der
Existenz oder Wirkursache, weil diese beiden mit dem
Wesenheitsein des Gegenstandes nichts zu tun haben. Das



Gottes Wesen und Wirken 101

Wesenheitsein haben sie aus sich, ex se, glelchwel ob der
Gegenstand existiert oder nicht existiert. Kine Wirkursache
konnte somit nur etwas hervorbringen, was diesbeziiglich
schon ist: z B, der Mensch ist schon vorher ein animal
rationale, weil das der Wesenheit des Menschen formell
zukommt, was der Einwurf ja offen zugibt. Wird endlich
behauptet, das alles entspréiche erst dann der Wahrheit,
wenn der Gegenstand tatsidchlich existiert, dann ist es
iiberhaupt um jede spekulative Wissenschaft geschehen,
und alles ist kontingent, das Wesen des Dreieckes, die
Zahlen, die Wesenheit des Menschen usw. wie die Existenz
der Geschopfe Damit ist die Wissenschaft, ist jeder Syllo-
gismus endgiiltig begraben. Gott konnte den Menschen ein-
mal als animal irrationale erschaffen.

bl. Aus alldem ergibt sich die logisch unanfecht-
bare Folgerung, dafl die Geschdpfe ihre Wesenheit aus sich
selber, ex-se, haben, die Existenz aber nicht; fur diese letz-
tere darum einer #ufleren Ursache bediirfen, ex alio habent.
Daher mufl die Existenz sachlich von der Wesenheit
verschieden sein. Gott allein beansprucht fiir sein Dasein
keine #ufere Ursache, weil seine Existenz sachlich ein
und dasselbe ausmacht mit seiner Wesenheit, und diese
letztere, wie gesagt, keine Wirkursache kennt: Ex se
habet. |

52. Auf Grund des sachlichen Unterschiedes zwi-
schen der Wesenheit und Existenz in den Geschopfen ergibt
sich ein neuer Gresichtspunkt des Beweises fiir die Existenz
Gottes, Dieser sachliche Unterschied bewirkt namlich,
daf} alle Greschopfe zusammengesetzt sind. Cum enim
in solo Deo esse suum sit sua quidditas, oportet quod in
qualibet creatura, vel in corporali, vel in spirituali inve-
niatur .quidditas vel natura sua, et esse suum, quod
est sibi acquisitum a Deo, cuius essentia est suum esse.
Kt ita componitur ex esse vel quo est, et quod est
(I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 1). — Von dieser Zusammensetzung
sind selbst die sonst ihrer Wesenheit nach einfachen Dinge,
wie die menschliche Seele oder die Wesenheit des Engels nicht
frei, Sed cum .quidditas, quae sequitur compositionem, de-
pendeat ex partibus, oportet quod ipsa non sit subsistens
In esse, .quod sibi acquiritur, sed ipsum compositum, quod
fsupposmum dicitur. Kt ideo quidditas compositi non est
ipsum quod est, sed est hoc quo aliquid est: ut humani-



102 Gottes Wesen und Wirken

tate est homo, — Sed quidditas simplex, cum non fundetur
in aliquibus partibus, subsistit in esse, quod sibi a Deo
acquiritur. Et ideo ipsa quidditas angeli est, quo subsistit:
etiam ipsum esse, quod est praeter suam quiddi-
tatem, et est id quo est; sicut motus est id, quo aliquid
denominatur moveri, Et sic angelus compositus est ex
esse, ot quod est, vel ex quo est et quod est. Et propter
hoc in libro de causis dicitur, quod intelligentia non est
esse tantum, sicut causa prima, sed est in ea esse, et forma,
quae est quidditas sua (II. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1).

53. Die Lehre des hl. Thomas begreift somit simtliche
Wesenheiten der Kreaturen jeder Art in sich. Selbst die
vollkommenste, die der Engel, weist wenigstens eine, die
aus dem Wesen, dem Suppositum und der Existenz auf.
Daher sind die Geschépfe auch alle teilbar oder trennbar,
d. h. ihr Wesen kann die Existenz verlieren, wenn dieselbe
nicht ununterbrochen von Gott aufrecht erhalten wird. Ali-
quid enim est, quod, quamvis sit indivisum actu, est tamen
divisibile potentia, vel divisione quantitatis, vel divisione
essentiali, vel secundum utrumque. Divisione quantitatis,
sicut quod est unum continuitate; divisione essentiali, sicut
in compositis ex forma et materia, vel ex esse, et quod
est; divisione secundum utrumque, sicut in naturalibus
corporibus. (I. Sent. dist. 24, q. 1, a. 1). |

- 04. Die Trennbarkeit der Existenz von der Wesen-
heit der Geschopfe betont der englische Lehrer auch
anderswo ausdriicklich. S. Thomas geht aber noch weiter
und behauptet eine tatsiichliche Trennung in der
Menschwerdung Jesu Christi. Der Aquinate wirft die Frage
auf, ob in Christus nur ein Dasein, eine Existenz vor-
handen sei. Die Antwort darauf lautet selbstverstéindlich
bejahend. Das Sein im eigentlichen and wahren Sinne
kommt nur dem fiir sich bestehenden Wesen zu, und zwar
in doppelter Weise. Das eine Sein ergibt sich aus allen
integrierenden Bestandteilen, die zu einer Einheit verbunden
sind. Diese bilden dann das wesentliche Einzelding oder
Suppositum. Das andere Sein tritt zu dem vollkommenen
Einzelding hinzu und gehért nicht mehr zu den integrie-
renden Teilen, sondern bildet ein dariiber hinaus beigegebenes
Sein, daher ein Accidentale. In Christus nun ist nur ein
fir sich bestehendes Wesen, gebildet aus der menschlichen
Natur und dem Einzelding, dem Suppositum fiir beide



Gottes Wesen und Wirken 103

Naturen. Darum ist das substantielle Sein, welches eigent-
lich dem Suppositum zugehért, in Christus nur eines.
Diese Einheit besitzt es aus dem Suppositum, nicht inkraft
der Naturen. Wiirden beide Naturen getrennt, so wiirde
die menschliche Natur ihr eigenes Sein haben, verschieden
vom gottlichen Sein. Ksse proprie et vere non attribuitur
nisi rei per se subsistenti. Huic autem attribuitur esse du-
plex. Unum scilicet esse resultans ex his, ex quibus eius
unitas integratur, quod proprium est esse Suppositi substan-
tiale. Aliud esse est supposito attributum praeter ea,
quae integrant ipsum, quod est esse superaddi-
tum.,, Quia ergo in Christo ponimus unam rem subsisten-
temtantum, ad eius integritatem concurrit etiam humanitas,
quia unum suppositum est utriusque naturae, ideo oportet
dicere, quod esse substantiale, quod proprie attribuitur sup-
posito, in Christo est unum tantum. Habet autem unita-
tem ex ipso supposito, et non ex naturis. Si tamen ponatur
humanitas a Divinitati separari, tunc humanitas suum esse
habebit aliud ab esse divino (Quedl. 9, q.2, a. 3; vgl III,
Sent. dist. 6, q. 2, a, 2).

655, Die Trennbarkeit der Existenz vom Wesen der
Greschopfe ist deshalb ermdglicht und leicht durchfithrbar,
weil die Existenz derselben weder das Wesen selber, noch
ein  Wesensbestandteil des Geschopfes ist, vielmehr in
diesem Sinne ein Zufallendes, ein Accidens, bildet., Ali-
quid participatur dupliciter. Uno modo quasi existens de
substantia participantis, sicut genus participatur a specie.
Hoc autem modo esse non participatur a creatura. Id enim
est de substantia rei, quod cadit in eius definitione. Kns
autem non ponitur in definitione creaturae, quia nec est genus,
nee differentia. Unde participatur sicut aliquid non exi-
stens de essentia rei, Etideo alia est quaestio an est,
et quod est, Unde cum omne quod est praeter essen-
tiamreidicaturaccidens, esse, quod pertinet ad quae-
stionem an est, est a.ccldens Bt 1deo Commentator dicit
in V, Metaph., quod ista propositio: ,Sortes est“, est de ac-
cidentali praedicato, secundum quod importat entitatem rei.
Sed verum est, quod hoc nomen ens, secundum quod im-
portat rem, cui competit huiusmodi esse, sic blgnlﬁca.t
essentiam rei et dividitur per decem genera, non tamen uni-
‘voce, quia non eadem ratione competit omnibus esse, sed
substantiae quidem per se, aliis autem aliter. Sic ergo in



104 Gottes Wesen und Wirken

angelo est compositio ex essentla et esse, non tamen
est compositio sicut ex partibus substantiae, sed sicut
ex substantia et eo quod adhaeret substantiae
(Quodlib. 1I, q. 2, a. 8). — Esse est accidens, non quasi per
accidens se habens sed quasi actualitas cuiuslibet substan-
tiae, Unde ipse Deus, qui est sua actualitas, est suum esse
(a. 0. O. ad 2).

b6. Jetzt 1st es auch begreiflich, warum bei der Be-
griffsbestimmung des Wesens eines Geschopfes nie von
der Existenz desselben die Rede ist. Denn jede Begriffs-
bestimmung der Wesenheit enthalt nur die Bestandteile der
Wesenheit selber, nicht aber auch alles, was dieser Wesen-
heit zufillt, fiir sie ein Accidens ist. Jede andere Begriffs-
bestimmung liegt schon auflerhalb der Wesenheit, wie der
Aquinate hier ausdriicklich bemerkt mit dem Beispiel:
,Sortes existit*. Darum ist es zwar recht gut gemeint,
aber auch ganz und gar unphilosophisch, wenn wir sagen,
der und der Mensch ist die Freundlichkeit, ist die Liebe
selber. Dupliciter aliquid de aliquo praedicatur. Uno modo
essentialiter, alio modo per participationem. Lux enim de
corpore illuminato praedicatur participative. Sed si esset
aliqua lux separata, praedicaretur, de ea essentialiter. Se-
cundum ergo hoc dicendum est, quod ens praedicatur de
solo Deo essentialiter, eo quod es se divinum est esse sub-
sistens et absolutum De qualibet autem natura praedi-
catur per participationem. Nulla enim creatura est suum
esse, sed est habens esse, Sic et Deus dicitur bonus essen-
tialiter, quia est ipsa bonitas. Creaturae autem dicuntur
bonae per participationem, quia habent bonitatem. Unum
quodque enim, inquantum est, bonum est. Quandocunque
autem aliquid praedicatur de altero per: participationem,
oportet aliquid 1bi esse praeter id, quod participatur. Kt
ideo in qualibet creatura est aliud ipsa creatura, quae habet
esse, ot ipsum esse eius. Et hoc est, quod Boéthius dicit in
libr. de Hebdom. quod in omni eo, quod est, citra primum,
aliud est esse, et quod est. (a. a. O. in corp. artic.).:

57. Die Zusammensetzung der Wesenheiten sédmtlicher
Kreaturen aus Wesenheit und Existenz steht demnach dem
hl. Thomas ein fiir allemal fest. Aus dieser Zusammen-
setzung aber ergibt sich, wie frither bemerkt wurde, ein
neuer Beweis fiir die Existenz Gottes. Denn nichts in der
Welt kann sich selber zusammensetzen, In Wahrheit,



Gottes Wesen und Wirken 106

die Teile des Zusammenzusetzenden sind ja, verschieden,
Verschiedene Teile als solche bilden niemals eine Kinheit.
Die notwendige Folge davon ist, dal sie durch die Tétig-
keit eines anderen zusammengesetzt werden miissen. Cum
compositio non sit nisi ex diversis, ipsa diversa aliquo
agente indigent ad hoc, quod uniantur. Non enim diversa,
inquantum huiusmodi, unita sunt. Omne autem compositum
habet esse, secundum quod ea, ex quibus componitur, uni-
untur, Oportet ergo quod omne compositum dependeat
ab aliquo priore agente (De potentia Dei, q. 7, a. 1).
Da wir also in unserem Falle ebensowenlg wie in den
fritheren in das Unendliche fortschreiten kénnen, so miissen
wir mit unserer Schlufdfolgerung zu der Existenz eines
Wesens gelangen, das in jeder Beziehung einfach ist, das
nicht einmal die Moglichkeit besitzt, je mit einem
anderen zusammengesetzt zu sein. Und eben dieses Wesen
setzt alle anderen Dinge, als wirkende Ursache, in der ge-
schaffenen Welt, zusammen. Wir sagen ausdriicklich, durch
-die Wirkursache, nicht aber als innerliche, formelle, denn
innerlich formell ist auch die Existenz der Geschépfe nicht
von einem anderen. Esse creatum non est per aliquid aliud,
si ly ,per“ dicat causam formalem intrinsecam; imo ipso
formaliter est creatura. Siautem dicat causam formalem extra
rem, vel causam effectivam, sic est per divinum esse, et non
per se (I. Sent, dist. 8, q. 1, a. 2, ad 2).

- B8. Diese letzte Bemerkung des hl. Thomas, daf} die
Kreatur formell durch die Existenz da sei, macht uns mit
einem  anderen Gottesheweis des englischen Lehrers be-
kannt. Der Aquinate spricht hier von einer Form, denn
eine formelle Wirkung kann nur von einer Form aus-
.gehen. Form wird in der Scholastik allgemein der actus
genannt und darunter daSJenlge verstanden, wodurch ein
Ding eine Vollkommenheit, sei es eine wesentliche oder
eine zufallende, akzidentelle, gewinnt. Diese Auffassung
gehort tibrigens nicht erst der Scholastik an, sondern findet
sich schon bei Aristoteles vor. Id quo aliquid fit actu,
prius in potentia existens, est actus. Sed aliquid fit actu,
(2ium movetur, prius adhuc in potentm existens (Physic. IH

nr. H).

59. Nun ha.ben wir frither aus dem hl, Thomas dar-
getan, dafl jedes Geschopf zusammengesetzt, Gott
allein in aller und jeder Beziehung einfach ist. Also miissen



106 Gottes Wesen und Wirken

sich auch in allen Kreaturen die Teile dieser Zusammen-
setzung nachweisen lassen. Diese Teile aber nennt bereits
Aristoteles Potenz und Akt. Ens dividitur per potentiam
et actum, Kt haec quidem divisio non distinguit genera
entium, nam potentia et actus inveniuntur in quolibet
genere (Physic. III, 1, nr. 6; vgl. a. a. O. 2, nr. 3). Dieser
actus oder diese Form ist nach dem Phl]OSOphen etwas
Gottliches, Allerbestes und Wiinschenswertestes. KEtwas
(xotthches weil jede Form eine gewisse Anteilnahme an
der Ahnhchkelt mit dem. gottlichen Sein bildet, welches
lauteres, unvermischtes Sein, actus purus, ist,
Denn ein jedes Ding befindet sich insoweit in actu, in-
wieweit es eine Form besitat. Dieser actus macht aber
auch das Allerbeste aus, weil er die Vollkommenheit und
das Gut der Potenz ist. Darum wird er auch von einem
jeden Ding erstrebt. Denn jedes Ding verlangt nach seiner
eigenen Vollkommenheit, Forma est quoddam divinum et
optimum et appetibile. Divinum quidem est, quia omnis
forma est quaedam participatio similitudinis divini esse,
quod est actus purus. Unumquodque enim intantum est
actu, inquantum habet formam. Optimum autem est, quia
actus est perfectio potentiae et bonum eius. Et per con-
sequens sequitur, quod sit appetibile. Quia unumquodque
appetit suam perfectionem (Physic. I, 16, nr, 7),

60. Diese Lehre des Aristoteles macht sich der Aqui-
nate zu eigen und erklirt ebenfalls, dafl eine jede Kreatur
aus Potenz und Akt zusammengesetzt sein miisse. Wenig-
stens, so sagt der englische Lehrer, verhilt sich in den
vollkommensten Geschopfen, der menschlichen Seele und.
den Engeln, deren Wesen zu seiner Existenz wie die Potenz
zu ihrem Akt, Die aus Stoff und Form zusammengesetzten
Korper haben iiberdies noch eine Potenz zu ihrer Form,
auf welche dann die aus Wesenheit und Existenz erst folgt.
Si materia dicatur illud omne, quod est in potentia quo-
cunque modo, et forma dicatur omnis actus, necesse est
ponere, quod anima humana et quaelibet substantia creata.
sit composita ex materia et forma. Omnis enim substantia.
creata est composita ex potentia et actu. Manifestum est.
enim, quod solus Deus est suum esse, quasi essentialiter
existens, in quantum scilicet suum esse est eius substantia.
Quod de nullo alio dici potest. KEsse enim. subsistens non
potest esse nisi unum, sicut nec albedo subsistens non



Gottes Wesen und Wirken 107

potest esse nisi una. Oportet ergo quod quaelibet alia res
sit ens participative, 1ta quod aliud sit in eo substantia.
participans esse, et aliud esse participatum., Omne autem
participans se habet ad participatum, sicut potentia.
ad actum. TUnde substantia cuiuslibet rei creatae se
habet ad suum esse, sicut potentia ad actum. Sic
ergo omuis substantia creata est composita ex potentia et
actu (Quodl. III, q. 18, a. 20; vgl. Physic. VIII, 21, nr. 13).

61. Was ist nun aber im allgemeinen £r uher die
Potenz oder der actus? Der Vollkommenheit nach offenbar
der actus, denn durch ihn erhdlt die Potenz ihre Voll-
Lommenhelt Allein als Substrat, als aufnehmendes Prinzip.
muf} die Potenz beziiglich der Ze1t frither sein, Damit ist.
nicht gesagt, daf’ diese Potenz friither existieren miisse,
In diesem Falle wire ja die hinzukommende Existenz, der
actus, vollkommen iiberfliissig. Uberdies hitten wir dann
zwel actus, wodurch jede eigentliche Zusammensetzung:
unmoglich gemacht wire. KEs gibe in diesem Falle nur
ein Nebeneinander, aber keine Zusammensetzung. Quamvis.
in uno et eodem, quod quandcque invenitur in actu,
quandoque in potentia, potentia tempore prius sit actu,
natura autem posterius; simpliciter temen oportet actum
esse priorem potentia, non solum natura, sed tempore, eo
quod omne ens in potentia reducitur in actum ab aliquo
ente actu. Illud ergo ens, quod omnia entia facit actu, et
ipsum a nullo alio est, oportet esse primum in actu, absque
aliqua potentiae permixtione (De potentia Del, q. 7, a. 1;
vgl. de spirit. creat, q. unic., a. 1).

62. Daraus ergibt sich zur Evidenz, dafi kein Geschépf
sich selber aus der Potenz in den actus iiberfiithren, die
Potenz durch sich selber ihre Existenz bewirken kann.
Diese Uberfilhrung vermag nur ein Wesen, das bereits in
actu ist, und weil es sich um simtliche Geschdpfe handelt,
actus purus sein mufl, Dieses Wesen ist schlechthin,
simpliciter actus, darum in jeder Beziehung trither. Aber
auch die Existenz der Geschépfe mufl der Natur nach
frither sein als deren Wesenheit, denn durch sie erhilt die
Wesenheit ihre letzte Vollendung Darum bewahrheitet sich
auch in dieser Beziehung der Grundsatz, der actus miisse
frither sein als die Potenz, die Form frither als der Stoff.
Die Wesenheit der Dinge verhalt sich zu ihrem Dasein
wie der Stoff zu der Form.



108 Gottes Wesen und Wirken

63. Von welchen Gesichtspunkten aus immer der
englische Lehrer, von den Geschopfen ausgehend, in seiner
Beweisfithrung der Existenz des Kinen Gottes aufsteigt,
stets schlief3t sie mit der lauteren Wirklichkeit, dem actus
purus, ab. Gott ist und bleibt ihm die fiir sich und durch
sich bestehende, durchaus einfache, in jeder Beziehung
unverdnderliche Existenz oder Wirklichkeit. Das ist fiir
Gott der hinreichende Grund. Kinen anderen kennt Gott
nicht, Fiir alles andere aber ist Gott der hinreichende
und wirksame Grund. In solo enim essendi principio, quod
est essentialiter ens, ipsum esse, et quidditas eius, est
unum et idem. In omribus autem aliis, quae sunt entia
per participationem, oportet, quod sit aliud esse, et qnid-
ditas entis (Analyt. Posterior. 11, 6, nr. 3 und 4), — Quod
simpliciter et absolute causam non habet sui esse. Et hoc
soli competit primo principio, quod est causa et veritas in
omnibus rebus (Analyt. Posterior. II, 8 nr, 2; vgl. I. Sent.
dist. 8, q. 5, a. 1 und 2).

64. In seinen verschiedenen Werken kommt ‘der
Aquinate immer wieder auf den tiefsten und innersten
Grundgedanken zuriick, das hochste und erste aller existie-
renden Wesen miisse reines, .durch keine Potentialitét
irgendwie vermischtes Dasein, eine lautere Existenz bilden,
Necesse est enim quod omnis substantia simplex subsistens
vel ipsa sit suum esse, vel participet esse. Substantia antem
simplex, quae est suum  esse subsistens, non potest esse
nisi una. Omnis ergo substantia, quae est post primam
substantiam mmphcem, participat esse. Omne autem parti-
clpans compomtur ex participante et pa1t101pato Et parti-
cipans est in potentia ad participatum. In omni ergo sub-
stantia, quantumcunque simplici, post primam substantiam
simplicem, est potentia essendi (Physic. 8, 21, nr. 13).

656. Was haben wir unter dieser ,Anteilnahme¢,
pparticipare“ der Kreaturen zu verstehen? Es wird gesagt
das bedeute nichts anderes als die Tatsache, dafl ein jedes
Geschopf von Gott das Dasein erhalte. Allein das ist
'durchaus nicht der Sinn des hl.. Thomas. Was dem eng-
lischen Lehrer hier unterschoben wird, ist die Folge, aber
keineswegs der Grund, dafl die Kreaturen blofl Anteil an
der Existenz haben, Das Anteilhaben bedeutet bei dem hl.Tho-
mas so viel als: das Geschopf ist seinem Wesen nach nicht
ganz Dasein, also reines Dasein, sondern besitzt nur einen



Gottes Wesen und Wirken 109

Teil vom Dasein, bildet folglich zwar einen actus, der aber
von seiten des Wesens als Potenz beschrinkt wird, somit
von seiner Giéinze, von seiner Lauterkeit eben dadurch
einen Teil einbiif’t. Das Dasein besagt nach dem englischen
Lehrer an und fiir sich nur Vollkommenheit, Wirklichkeit.
Wird das Dasein in keinem Substrat, als der ihm ent-
sprechenden Potenz, aufgenommen, so bleibt es eben
reines Dasein, actus purus. Findet es dagegen in einem
Substrat Aufnahme, dann wird es auf dieses Substrat ein-
geengt und bildet mit diesem Substrat ein zusammen-
gesetztes Ding. In Gott wird das Dasein nicht von
seiner Wesenheit aufgenommen, sondern ist mit ihr sach-
lich ein und dasselbe. Folglich ist das Dasein Gottes
uneingeschrinkt, daher unendlich. Omnis creatura habet
esse finitum. Sed esse non receptum in aliquo, non
est, finitum, immo absolutum. KErgo omnis creatura habet.
esse receptum in aliquo. Et ita oportet quod habeat duo
ad minus: scilicet esse, et id quod esse recipit (I. Sent.
dist. 8, q. B, a. 1; vgl. Quaest. disput. de anima, q. unic.
a. 6). . -
66. Der eigentliche und innerste Grund, warum die
Kreaturen ihr Dasein von Gott erhalten miissen, 1ist also
dem hl. Thomas der Umstand, dafi ihre Wesenheiten
sachlich verschieden sind von ihren Existenzen. Das ist
und bleibt die stindige Lehre des Aquinaten. Und gerade
durch die sachliche Identitit der Wesenheit mit der
Existenz in Gott unterscheidet sich Gott von den Ge-
schopfen. Diese sachliche Identitit macht Gott zum
actus purus. Darum wird das Dasein von Gott wesent-
lich ausgesagt, denn es ist die Wesenheit selber. Dupliciter
aliquid de aliquo praedicatur. Uno modo essentialiter, alio.
modo per participationem. Secundum hoc ergo dicendum,
quod ens praedicatur de solo Deo essentialiter, eo quod
esse divinum est esse subsistens et absolutum. De qualibet
autem creatura praedicatur per participationem; nulla enim
creatura est suum esse, sed est habens esse (Quodl. 2,
. 2. a. 8)

! ' 66. DaB der sachliche Unterschied der Wesenheit
und Existenz in den Geschépfen den eigentlichen innersten
Grund bilde, warum die Kreaturen ihre Existenz von
Grott ‘erhalten miissen, sagt uns S. Thomas ganz unzwei-
deutig. Der englische Lehrer stellt sich die Frage, ob die



110 Gottes Wesen und Wirken

wenschliche Seele einfach sei, Darauf antwortet der eng-
lische Lehrer unter anderem, mnachdem er die Zusammen-
-setzung aus Stoff und Form wie in den Naturdingen zu-
riickgewiesen hat: illa quidditas aut est esse suum, aut
mon, Si illa quidditas est esse suum, sic erit essentia ipsius
Dei, quae est suum esse, et erit omnino simplex. Si vero
mon sit suum esse, oportet quod habeat esse
acquisitum ap alio, sicut est omnis quidditas
creata (I. Sent. dist. 8, q. 5, a. 2). — Alia autem natura
invenitur, de cuius ratione est ipsum suum esse, imo ipsum
esse est sua natura, KEsse autem, quod huiusmodi est, non
habet esse acquisitum ab alio, quia illud, quod res ex
sua quidditate habet, ex se habet. Sed omne, quod est,
praeter Deum, habet esse acquisitum ab alio. Ergo in
solo Deo suum esse est sua quidditas vel natura. In om-
nibus autem alils esse est praeter quidditatem, cui
esse acquiritur (II. Sent, dist. 3, q. 1, a. 1).

67. Aus dieser Lehre des Aquinaten geht hervor,
-dafl dem hl. Thomas der Grund, warum die Kreaturen
erschaffen werden muf3ten, in dem sachlichen Unter-
schied ihrer Wesenheiten von deren Existenz liegt. Wire
dieser Unterschied kein sachlicher, so hatten die Geschopfe
-ebensowenig ein esse acquisitum ab alio wie Gott
selber, bei dem wir ebenfalls die Wesenheit von seiner
Existenz in unserer Auffassung unterscheiden. Ein
Wesen, dessen Existenz mit seiner Wesenheit sachlich
identisch ist, kann gar nicht erschaffen werden,
denn es ist selber suum esse. Quod res ex sua quidditate
habet, ex se habet. Dieses Wesen ist actus purus, daher
nicht erschaffbar. Somit liegt es schon im Begriff und
innersten Wesen eines Geschopfes als Geschopf, dal
sich dessen Wesenheit von der Existenz sachlich unter-
scheidet. Es existiert nur ein einziges Wesen, quod
est suum esse, und das ist Gott.

68. Ebensowenig verfingt die Ausrede, der hl. Thomas
rede von der Aufnahme der Existenz in den Geschépfen
nur in dem Sinne, dafl alle Kreaturen ihre Existenz von
Gott empfangen, esse recipiunt a Deo. Damit sei aber
nicht gesagt, dafl die Existenz in den Kreaturen aufge-
nommen werden miisse. Darum handle es sich bei dem
Aquinaten einzig und allein um die von Gott erschaffene
‘Wesenheit. — Der englische Lehrer spricht nicht allein



Gottes Wesen und Wiiken 111

davon, dafd die Geschopfe die Existenz von Gott erhalten,
sondern auch ebenso oft von der Aufnahme der Existenz
11 einem Substrat, in der Wesenheit der Kreaturen. Daher
kann das aufnehmende Substrat, die Wesenheit, und das
aufgenommene Dasein nicht sachlich ein und dasselbe
sein, Nickts nimmt sich selber auf. Kein Ding in der Welt
ist in der Potenz zu sich selber, verhilt sich wie das auf-
nehmende Prinzip, recipiens, zu seinem entsprechenden
actus, dem esse. Das alles aber lesen wir in den Werken
des; hl. Thomas. Oportet autem in substantia spirituali
creata esse duo, quorum unum comparatur ad alterum, ut
potentia ad actum. Quod sic patet. Manifestum est enim
quod primum ens, quod Deus est, est actus infinitus, ut-
pute habens in se totam essendi plenitudinem, non contractam
ad aliquam naturam generis vel speciei. Unde oportet
quod ipsum esse eius non sit esse quasi inditum ali-
cui naturae, quae non sit suum esse, quia sic
finiretur ad illam naturam. Unde dicimus, quod Deus
est ipsum suum esse. Hoec autem non potest dici de ‘aliquo
alio, Sicut enim impossibile est intelligere, quod sint plures
albedines separatae, sed si esset albedo separata ab omni
subiecto et recipiente, esset una tantum, ita impossi-
bile est, quod sit ipsum esse subsistens, nisi unum tantum.
Omne igitur, quod est post primum ens, cum sit suum
esse, habet esse in aliquo receptum, per quod
ipsum esse contrahitur. Kt sic in quolibet creato
aliud est natura rei, quae participat esse, et aliud ipsum
esse participatum. Et cum quaelibet res participet per assimi-
Jationem primum actum, inquantum habet esse, necesse est
quod esse participatum in unoquoque comparetur ad
naturam participantem ipsum sicut actus ad potentiam
(De spirit. creat. q. unic., & 1). — Sed quia substantia
angell non est suum esse, hoc enim soli Deo competit, cui
esse debetur ex seipso, et non ab alio, Invenimus in angelo
et substantiam sive quidditatem eilus, quae subsistit, et
esse eius, quo subsistit: quo scilicet actu essendi di-
citur esse, sicut actu currendi dicimur currere. Kt sic
dicimus angelum esse compositum ex quo est, et quod est.
Vel secundum verbum Boéthii, ex esse et quod est. Et quia
1psa substantia angeli, in se considerata, est in potentia ad
esse, cum habeat esse ab alio, et ipsum esse sit actus,
ideo estin eo compositio actus et potentiae (Quodl. 9, q.4, a. G).



112 Gottes Wesen und Wirksen

69. Die Sache liegt auch klar auf der Hand. Denn
die Existenz besagt an und fir sich nichts als Wirklich-
keit, also Vollkommenheit, wie iiberhaupt jede Form, jeder
actus nichts anderes bedeutet. Wird nun die Existenz in
keinem Substrat aufgenommen, so behélt sie ihre ganze,
uneingeschrinkte Vollkommenheit, Daher ist Gott unend-
lich vollkommen, lautere Wirklichkeit. Die Kreaturen sind
aber nicht Gott. Also ist die Existenz derselben in der
Wesenheit aufgenommen. Omnis enim forma, in propria
ratione, si abstracte consideretur, infinitatem habet, sicut
in albedine abstracte intellecta, ratio albedinis non est
finita ad aliquid. Sed tamen ratio coloris et ratio essendi
determinatur in ea, et contrahitur ad determinatam speciem.
Et ideo illud, quod habet esse absolutum, et nullo modo
receptum in aliquo, imo ipsemet est suum esse, illud
est infinitum simpliciter. Et ideo essentia eius infinita est,
et bonitas eius et quidquid aliud de ipso dicitur, quia
nihil eorum limitatur ad aliquid, sicut quod recipitur
in aliquo, limitatur ad capacitatem eius (I. Sent. dist, 43,
g 1, a. 1) |

70. Selbst zugegeben, der Aquinate hitte nie
ausdriicklich das Wort ,in“ in einem Substrat auf-
genommen, gebraucht, so &ndert das nichts an dex Sache.
Denn nach S. Thomas ist ein jedes Geschépf zusammen-
gesetzt aus Potenz und Akt. HKine jede wirkliche, innere
Zusammensetzung kann nur dadurch erfolgen, dafl der Akt
von und in der Potenz aufgenommen wird. Omne quod
procedit a Deo in diversitate essentiae, deficit a simplici-
tate eius,.. Cum enim in solo Deo esse suum sit sua
qulddltas oportet quod in quolibet creatura, vel in corporali,
vel 'in spirituali inveniatur quidditas vel natura sua, et esse
suum (L. Sent. dist. 8, q. o, a. 1).

V. Gottes Wirken
a) Die Erschaffung

71, Aus der Beobachtung der Geschépfe durch die
gesunden Sinne und die durchaus logisch richtigen Schluf3-
folgerungen mittels der Denkkrifte ist der englische Lehrer
zu der unerschiitterlichen Wahrheit gelangt, daf} es eine erste,
héchste Ursache der Welt, aller Kreaturen, geben miisse.
Und diese oberste Ursache aller Dinge ist lautere Wirklich-



Gottes Wesen und Wirken 113

keit, mit keiner wie immer gearteten Potentialitit ver-
mischtes Dasein, actus purus. Dieser Tatbestand ist der
hinreichende Grund seines Wesens, seines Daseins. Einen
anderen Grund kennt Gott nicht. Est autem considerandum
quod hoe quod dicit (Aristoteles), quorundam non esse
aliam causam, potest intelligi tripliciter. Uno modo, quod
simpliciter et absolute causam non habet sui esse. Et hoc
competit soli primo Principio, quod est causa esse et
veritatis in ommnibus rebus. Nihil enim prohibet etiam
ecrum, quae ex necessitate sunt, esse aliquam causam ne-
cessitatis, ut patet in V, Metaph. (Analyt. Poster. II, 8,
nr. 2).

72. Dieses hochste Wesen nun kann und mufl die Wirk-
ursache alles Bestehenden sein. Es kann das sein, denn es ist
nicht allein in actu, was durchaus erforderlich sich erweist,
damit ein Ding fiberhaupt wirke, unumquodqueagit,inquantum
est, in actu, sondern dieses Wesen ist actus selbst, lautere
Wirklichkeit. Darum begreift es in seiner Kraft alles in
sich, was irgendwie ein Dasein hat, an seinem Dasein wie
immer Anteil niramt. Esse Dei sua virtute comprehendit
omne illud, quod quocunque modo est, inquantum scilicet
est per participationemipsius (Peri Hermeneias I, 14, nr. 16).
— Dieses hochste Wesen mufl aber auch die Wirkursache
aller anderen Dinge bilden, weil keines derselben reine
Wirklichkeit, actus purus, ist.

73. Was wirkt nun in der Tat diese reine Wirk-
lichkeit? Zundchst mufl diese hochste Ursache alle Dinge
in das Dasein rufen, erschaffen, und zwar mufl dieses ge-
schehen aus eigener, keinem anderen Wesen mitteil-
barer Kraft. Diese Wahrheit leuchtet von selber ein.
Denn alles Unvollkommene in irgendeiner Kategorie nimmt
seinen Ursprung aus dem, in welchem vor anderen, und
zwar vollkommen, die Natur dieser Kategorie vorhanden
ist. Da nun jedes Ding mit allem, was in ihm ist, einiger-
maflen an dem Dasein Anteil hat, obgleich es mit einer
Unvollkommenheit belastet ist, so muf} ein jedes Ding
samt allem, was in ihm ist, von dem ersten und wvoll-
kommensten Wesen abstammen. Diesen Vorgang nun be-
zeichnen wir mit dem Worte ,Schopfung®. Die Schopfung
besagt nidmlich das Hervorbringen einer vollkommenen
Wesenheit mit Bezug auf ihr Dasein. Constat enim,
quod omne quod est in aliquo genere imperfectum, oritur

Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX XTI} 8



114 Gottes Wesen und Wirken

ab eo, in quo primo et perfecte reperitur natura generis,
sicut patet de calore, in rebus calidis ab igne. Cum autem
quaelibet res, et quidquid est in re, aliquo modo esse
participet, et admixtum sit imperfectioni, oportet quod
omnis res, secundum totum id quod in ea est, a primo et
perfecto ente oriatur. Hoc autem creare dicimus, scilicet
producere rem in esse secundum totam suam substantiam.
Unde necessarium est, a primo principio omnia per creati-
onem procedere (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 2).

74. Es ist oben hervorgehoben worden, dafl Gott
alle Dinge aus eigener Kraft in das Dasein gesetzt
hat und die Schiopferkraft keinem anderen Wesen von Gott
mitgeteilt werden koénne. Auch diese Wahrheit steht aufler
allem Zweifel. Denn ein jedes Titige wirkt, insoweit es
sich in der Wirklichkeit, in actu, befindet, Was immer
daher nur teilweise in actu, teilweise aber in der Potenz
ist, das wirkt auch nur einen Teil des neuen Dinges, z. B.
die Form aus dem Stoff auswirken. Nun haben wir frither
gesehen, dafl kein Geschopf seiner Giénze nach in actu,
also actus purus, sein kann. I'olglich kann es auch nicht
jemals schopferisch tidtig sein. Das ist und bleibt ein
Privileg der ersten Ursache, Gottes, Omne agens agit se-
cundum 1id, quod est in actu. Sed quod est secundum ali-
quid sui in actu, et secundum aliquid in potentia, efficit.
rem secundum aliquid sui, scilicet inducendo formam in
materiam (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 2. contra). Gott kann
aber auch nicht sein Privilegium in der Weise mit einer
Kreatur teilen, dal Gott ihr seine Schopferkraft verleiht,
sie bei der Schopfung als sein Werkzeug gebraucht. Denn
eine jede Titigkeit, auch die des Werkzeuges, mufi aus
dessen Potenz hervorgehen. Allein die Potenz eines Ge-
schopfes ist eine endliche. Die Schépfung erfordert jedoch
eine unendliche Kraft. Und zwar das aus mehreren Griinden,
Zunichst mufl die Kraft des Tétigen im richtigen Ver-
héltnis stehen zu dem Abstand dessen, was wird, und dem
Gegenteil, aus dem ein anderes wird. Je kélter die Luft
ist, folglich das Gregenteil der Wéarme bildet, eine desto
grofiere Wirmekraft ist erforderlich, um die Luft zu er-
wirmen. Nun steht aber das Nichtsein schlechthin vom
Sein unendlich weit ab, viel weiter als irgendein Sein vom
anderen. Um also aus dem Nichtsein etwas hervorzu-
bringen, dazu gehért eine unendliche Kraft. Actio alicuius,



Gottes Wesen und Wirken . 115

etiamsi sit eius ut instrumenti, oportet quod ab eius po-
tentia egrediatur., Cum autem omnis creaturae potentia sit
finita, impossibile est, quod aliqua creatura ad creationem
operetur, etiam qua31 instrumentum, Nam creatio infinitam
virtutem requirit in potentia, a qua egreditur (De potentia
Dei, q. 3, a. 4).

75. Daﬁ dem so sei und sein miisse, erklirt der eng-
lische Lehrer, indem er fortfihrt: potentia facientis pro-
portionatur distantiae, quae est inter id, quod fit, et op-
positum, ex quo fit. Quanto enim frigus est vehementius,
et sic a calore distans, tanto maiori virtute caloris opus
est, ut ex frigido fiat calidum. Non esse autem simpliciter
in infinitum ab esse distat. Quod ex hoc patet, quia a
quolibet ente determinato plus distat non esse, quam
quodlibet ens, quantumcunque ab alio ente distans in-
venitur., Kt ideu ex omnino non ente aliquid facere non
potest esse, nisi potentiae infinitae (a. a. O.).

76. Dazu kommt die Notiwendigkeit, dafd die Art und
Weise der Wirkung sich nach der Art und Weise des
Wirkenden richten mufl. Das Titige nun wirkt, insoweit
es Wirklichkeit besitzt, sich in actu befindet. Folglich
wirkt nur dasjenige Titige seiner ganzen Kraft nach,
welches ganz und gar Wirklichkeit ist, ein keinerlei be-
schrianktes, unendliches Dasein sein eigen nennt. Und das
nennen wir die hochste Ursache, die reinste Wirklichkeit.
Um also eine volle, ganze Substanz hervorzubringen, bedarf
es einer unendlichen Kraft. Hoc modo factum agitur, quo
faciens agit. Agens autem agit, secundum quod actu est.
Unde id. solum se toto agit, quod totum actu est. Quod
non est nisi actus infiniti, qui est actus primus. Unde et
rem agere secundum totam eius substantlam solius infinitae
virtutis est (a. a. O,).

7. Daraus ergibt sich die Wahrheit, dafl keine
Kreatur etwas erschaffen kann, weder aus eigener Kraft
noch als Werkzeug der Kraft Gottes. Nicht aus eigener
Kraft, denn kein Geschépf ist actus purus. Die Wesenheit
oder das ganze Wesen der Kreatur wird durch die Mit-
teilung der Existenz von seiten Gottes nicht in diese
Existenz selber verwandelt, so dafl das Wesen selber dann
Wirklichkeit, actus, witrde: Gelinge das, so wire die
Kreatur allerdmgs ihrer Ginze nach actus, also actus
purus, wie sie es auch, bei nur halbwegs logisch richtigem

Q*



116 Gottes Wesen und Wirken

Denken, sein muf}, wenn ihr Wesen mit der Existenz
sachlich ein und dasselbe bildet. Nein, das Geschopf
wird niemals durch seine Existenz reine, lautere Wirk-
lichkeit, sondern sein Wesen bleibt ein fiir allemal
Potenz, zu welcher die Existenz hinzutritt. Darum
wird die Kreatur nie und nimmer ganz und gar Wirk-
lichkeit, actus purus. Folglich kann sie auch nie aus
eigener Kraft etwas erschatfen. — Aber auch die etwa
durch Gott mitgeteilte, falls es moglich wire, unend-
liche Kraft konnte nicht aushelfen. Denn sofort greifn
der vom englischen Lehrer verteidigte Grundsatz dagegen
ein: quidquid recipitur, recipitur secundum modum rec-
pientis, Die unendliche Kraft Gottes wird durch die Auf-
nahme in der Kreatur verendlicht. Damit ist die Er-
schaffung durch die Geschopfe als Werkzeuge Gottes aber-
mals unméglich gemacht, ein fiir allemal ausgeschlossen.
Daher schlieBt S. Thomas den Artikel einfach mit den
kurzen Worten: relinquitur ergo, quod nulla potentia crea-
turae potest aliquid creare, neque propria virtute, neque
sicut alterius Instrumentum.

78 Aber noch aus einem anderen Grunde kann Gott
selber einem Geschopfe seine Kraft zur Erschaffung nicht
verleihen. Die Schipferkraft, die eine unendliche Kraft,
also Allmacht, sein muf}, kann in keiner Weise mitgeteilt,
also selber erschaffen, werden. Aliquid dicitur non
posse fleri ab aliquo, non solum propter distantiam ex-
tremorum, sed etiam propter hoc, quod omnino fieri nou
potest: ut si dicamus, quod ex aliquo corpore non potest
fieri Deus, quia Deus omnino fieri non potest. Sic ergo
dicendum, quod ex aliqua potentia non potest fieri omni-
potentla non selum propter distantiam utrlusque potentiae,
sed etiam propter hoc, quod omnipotentia omnino fieri non
potest. Nam omne quod fit, purus actus esse non potest,
cum ex hoc ipso, quod ex alio esse habet, potentia in
eo deprehendatur. Et ideo non potest esse potentia infinita
(De potentia Dei, . 3, a. 4, ad B; vgl. a. a. O, ad 15).

79. Der enghsche Lehrer behauptet demnach mit
vollster Uberzeugung, defi es nichts in der weiten Welt
geben kénne, das nicht von Gott erschaffen wire, und
zwar von Gotb ganz allein Den Grund dafiir erblickt der
Aquinate abermals darin, dafl Gott actus purus ist, in
Gott daher keine Zusammensetzung zu finden sein



Gottes Wesen und Wirken 117

kann. Est autem ponere aliquod ens, quod est ipsum suum
esse, Quod ex hoc probatur, quia oportet esse aliquod
primum ens, quod sit actus purus, in quo nulla sit com-
positio. Unde oportet quod ab uno illo ente omnia alia
sint, quaecunque non sunt suum esse, sed habent esse per
modum participationis (De potentia Del, q. 3, a. b),

b) Die Erhaltung der Geschdpfe im Dasein

80. Die zweite Wirkung der Tatigkeit Gottes gilt der
Erhaltung des Geschaffenen, die ebenfalls nur von Gott
unmittelbar besorgt werden mufl. Denn die Krhaltung der
Kreaturen in ihrem Dasein ist eigentlich nichts anderes
als die fortdauernde Schopfertitigkeit Gottes. Der Unter-
schied #uflert sich nur in der Wirkung, indem bei der
Erhaltung nicht ein neues Geschopf entsteht, einer Wesen-
heit eine neue Existenz mitgeteilt wird, wie es bei der
Erschaffung stets der Fall ist. Darum erfordert die Er-
haltung der Kreaturen in ihrem Dasein ebenso aus-
schliefilich die Kraft Gottes wie die Erschaffung. Eius-
dem virtutis est creare, et in esse conservare. Sed creaturae
non possunt in esse conservari, nisi per virtutem divinam,
quae, si se rebus subtraheret, in momento deficerent se-
cundum Augustinum IV. super Genes. ad litteram {De
potentia De1, q. 3, a. 4, arg. 4, contra). — Deus non alia
operatione produclt res in esse, et eas in esse conservat.
Ipsum enim esse rerumy permanentium non est divisibile,
nisi per accidens, prout alicul motui subiacet. Secundum
se autem est in instanti. Unde operatio Dei, quae est per
se causa, quod res sit, non est alia secundum quod fucit
principium essendi, et essendi continuationem (De potentia
Dei, q. 5, a. 1, ad 2).

81. Die Notwendigkeit, dafl Gott unmittelbar di.: Ge-
schopfe in ihrem Dasein erhalten miisse, begriindet der
englische Lehrer in einem einfachen Schlusse. Sicut igitur
cessante actione causae efficientis, quae agit per motum, in
ipso instanti cessat fieri rerum generatarum, ita cessante
actione agentis incorporei, cessat ipsum esse rerum ab eo
creatarum. Hoc autem agens incorporeum, a quo omnia
creantur et corporalia et 1ncorpora11a,, Deus est, a quo
non solum sunt formae rerum, sed etiam materiae. Et quantum
ad propositum non differt, utrum immediate, vel quodam
ordine, ut quidam philosophi posuerunt,. Unde sequitur,



118 Gottes Wesen und Wirken

quod divina operatione cessante, omnes res eodem momento
in nihil deciderent (De potentia Dei, q. b, a. 1; vgl. IL. Sent.
d. 16, q. 3, a. 1, ad 4 und b).

82. Aber kénnte denn Gott die Kraft der Erhaltung
den Kreaturen nicht mitteilen? Gott stattet ja doch die
Dlnge bei der Erschaffung mit allen moglichen Kriften

Warum sollte nicht auch diese Kraft miteinbegriffen
sein? Darauf antwortet uns der englische Lehrer, dafi es
nicht in Gottes Macht stehe, kon.radiktorische Gegensiitze
zu verwirklichen. Das wire aber der Fall, wenn Gott ein
Ding erschafft und es dann der Selbsterhaltung tberlafit,
Das bedeute ebensoviel als das Ding sei von Gott nicht
erschaffen worden. Ad omnipotentiam Del non pertinet,
quod faciat duo contradictoria esse simul. In hoc autem
qnod dicitur, quod Deus faciataliquid, quod eius conservatione
non indigeat, contradictio implicatur. Iam enim ostensum
est, quod omnis effectus a sua causa dependet, secundum
quod est eius causa. In hoc ergo quod dicitur, quod Dei
conservatione non indigeat, ponitur, non esse creatum a
Deo. In hoc quod dicitur, quod Deus faciat ipsum, ponitur,
esse creatum. Sicut ergo contradictionem implicaret, Deum
facere aliquid, quod non esset creatum ab eo; ita si quis
diceret, Deum facere aliquid, quod eius conservatione non
1nd1geret Unde utrumque pari ratione Deus non potest
(a. a. O., art. 2).

83. Der tiefste Grund fiir diese Unmdglichkeit der
Selbsterhaltung der Geschépfe ist nach S. Thomas in dem
Umstand gelegen, dall Gott nicht allein das Werden,
sondern auch das Sein aller Dinge verursacht, also nicht
blof} verindert, sondern das Dasein den Dmgen mitteilt.
Dadurch unterscheidet. sich die Tatigkeit Gottes von jener
der Kreaturen. Illud quod est causa esse, non potest cessare
ab operatione, qua esse datur, quin ipsa res etiam esse
cesset. Sicut enim dicit Avicenna, haec est differentia inter
agens divinum et agens naturale quod agens naturale est
tantum causa motus, et agens d1v1num est causa esse. Unde
secundum ipsum, quahbet causa efficiente remota, removetur
effectus suus, sed non esse rei. Et ideo remoto ‘aedificatore
non tollitur esse domus, cuius causa est gravitas lapidum,
quae manet, sed fieri domus, cuius causa erat. Kt similiter
remota causa essendi, tollitur esse. Unde dicit Gregorius,
quod omnia in nihil deciderent, nisi ea manus omnipotentis



Gottes Wesen und Wirken 119

contineret, Unde oportet, quod operatio ipsius, qua dat esse,
non sit intercisa, sed continua. Unde dicitur Ioann. V, 17,
Pater meus usque modo operatur, et ego operor (I. Sent.
dist. 37, q. 1, a. 1).

84. Mit dieser Wahrheit steht nicht eine andere Lehre
des hl. Thomas in Widerspruch, worin der Aquinate be-
hauptet, dafl Gott die eine Kreatur durch die andere im
Sein erhalte, wenngleich zu der Erhaltung der Geschopfe
im Dasein die ndmliche Schopferkratt wie bei der Hervor-
bringung erforderlich ist, Zwischen Erschaffung und Er-
haltung im Dasein besteht ein grofler Unterschied. Die
Schopfung darf keinerlei Substrat voraussetzen, ebenso keine
frithere iibergeordnete Kraft. Darum sagen wir, die Kr-
schaffung erfolge aus nichts, aus keinem Substrat. Die
Tatigkeit der Kreaturen stiitzt sich aber auch auf die
vorausgehende Titigkeit Gottes, ist erst durch diese letztere
ermoglicht, gleichwie ein Substrat die unerlifSliche Vor-
bedingung fiir eine jede Tétigkeit der Kreaturen bilden
muf, Folglich kann ein Geschdpf weder aus eigener Kraft
noch als Werkzeug Gottes, also in der Kraft Gottes, etwas
erschaffen, Creatio nominab activam potentiam, qua res
in esse producuntur. Kt ideo est absque praesuppositione
materiae praeexistentis, et alicuius prioris agentis. Hae
enin solae causae praesupponuntur ad actionem ... Quod
enim creatio materiam non praesupponat, patet ex ipsa
nominis ratione, Dicitur enim creari quod ex nihilo fit, Quod
etiam non praesupponat aliquam priorem causam agentem,
patet ex hoc quod Augustinus dicit in IIL. de Trinit., ubi
probat, angelos non esse creatores, quia operantur ex se-
minibus naturae inditis, quae sunt virtutes activae in
natura. Si igitur sic stricte creatio accipitur, constat quod
creatio non potest nisi primo agenti convenire, Nam causa
secunda non agit nisi ex influentia causae primae. Kt sic
omnis actlo causae secundae est ex praesuppositione causae
agentis.. Imposibile est autem, qnod causa secunda ex
proprla v1rtute sit pr1n01p1um esse, inquantum huiusmodi.
Hoc enim est proprium causae primae. Nam ordo effectuum
est secundum ordinem causarum. Primus autem effectus est
ipsum esse, quod omnibus aliis effectibus praesupponitur,
et ipsum non praesupponit aliquam alium effectum. Kt ideo
oportet, quod dare esse, inquantum huismodi, sit effectus
primae causae solius secundum propriam virtutem., Kt



120 Gottes Wesen und Wirken

quaecunque alia causa dat esse, hoc habet inquantum est
in ea virtus et operatio primae causae, et non per propriam
virtutem. Sicut et instrumentum efficit- actionem instrumen-
talem, non per virtutem propriae naturae, sed per virtutem
moventis (De potentia Dei, q. 3, a. 4).

85. Bei der Erhaltung im Sein der Kreaturen steht
die Sache anders. Denn hier ist ja die Voraussetzung des
Substrates im Wesen der Erhaltung selber gegeben. Folg-
lich vermag die eine Kreatur die andere im Sein zu be-
wahren, nicht zwar in der eigenen Kraft, wohl aber als
Werkzeug Gottes, also in der Kraft Gottes. Gott selber
mufl ununterbrochen dabei tatig sein. Allein, sich
selber 1m Dasein zu erhalten, dazu hat kein Geschopf
die Kraft, es wire denn die Ursache seiner selbst, was
ganz 'llanO‘llCh ist, Invenitur etiam, quod ab aliqua crea-
tura dependet aliquis effectus secundum suum esse. Cum
enim sunt multae causae ordinatae, necesse est quod effectus
dependeat primo quidem et principaliter a causa prima,
Secundario vero ab omnibus causis mediis, Et ideo principa-
liter quidem prima causa est effectus conservativa. Secun-
dario vero omnes mediae causae, et tanto magis, quanto
causa fuerit altior et primae causae proximior ., . Sic igitur
dicendum est, quod Deus conservat res quasdam in esse me-
diantibus a,l1qu1bus causis (Summ. theol,, I, P., q. 104, a. 2).
— Cum propria causa sit conservativa effectus ab ea de-
pendentis, sicut nulli effectui praestari potest, quod sit
causa sul ipsius, potest tamen ei praestari, quod sit causa
alterius, ita etiam nulli effectui praestari potest, quod sit
sui ipsius conservativus, potest tamen el praestari, quod it
conservativus alterius (a. a. O, ad 2).

86. Der englische Lehrer ldfit uns demnach nicht im
Zweifel dariiber, welcher Ansicht er iiber das Walten Gottes
in der geschafienen Welt ist. Gottes Tatigkeit darf keine
Unterbrechung erleiden: oportet, quod non sit intercisa.
Dieser bestéindige Einflufl Gottes auf die Geschopfe bildet
aber keineswegs eine ,neue* Tiatigkeit Gottes, wenngleich
sie eine unmittelbare 1ist, sondern nur die Fortsetzung der
ersten, der Tétigkeit des Schopfers. Sciendum namque
est, quod actionis alicuius rei res alia potest dici causa
mult1pl101ter Uno modo tribuit ei virtutem operandi, sicut
dicitur in VIIL Physicor,, quod generans movet grave et
leve, inquantum dat virtutem, per quam consequitur talis



Gottes Wesen und Wirken 121

motus. Et hoc modo Deus agit omnes actiones naturae, quia
dedit rebus naturalibus virtutes, per quas agere possunt, non
solum sicut generans virtutem tribuit gravi et levi, et eam
ulterius non couservat, sed sicut continue tenens virtutem
in esse: quia est causa virtutis collatas non solum quantum
ad fieri, sicut generans, sed etiam quantum ad esse; ut sic
possit d1c1 Deus causa actionis, inquantum causat et con-
servat virtutem naturalem in esse (De potentia Dei, . 3,
a. 7).

87, Aus dem Dargelegten folgt eine dritte Tiatigkeit
Gottes, nidmlich:

¢) Die Versetzung der Kréfte in den Geschdpfen in actu, in die
Wirklichkeit

Der englische Lehrer spricht von Kriften, von Po-
tenzen, die Gott bei der Schopfung den Kreaturen mit-
gegeben hat, Diese Krifte dienen den Geschopfen zu den
verschiedenen Tatigkeiten, die von den Kreaturen ausgeiibt
werden sollen. Denn Gott hat die Dinge nicht allein er-
schaffen, damit sie da seien, existieren, sondern auch, damit
sie sich in der verschiedensten Weise betiitigen. Der Zweck,
den Gott bei der Erschaffung der Dinge im Auge gehabt.
hat, ist daher auch die Téatigkeit der Kreaturen. Operatio.
cuiuslibet rei est quasi finis eius, cum sit optima in ipsa
(De wverit.,, q. 19, a. 1), — Quila vero operatio est finis
operantis, cum omnis res secundum Philosophum in I. de
cocl. et mundo, sit propter suam opérationem, sicut propter
finem proximum, unumquodque est bonum, secundum quod
habet completum ordinem ad suum finem (De virtutibus,

: 1, 8.1

i 88. Diese Kriifte oder Potenzen bilden ihrem Wesen nach,
weiter nichts als Anlagen, Féhigkeiten zu der ihnen ent-
sprechenden Téatigkeit, denn es gilt auch hier der Grundsatz,
dafd in ordine operativo, mit Bezug auf die eine Tétigkeit voll-
ziehende Kraft, diese letztere zusammengesetzt sein miisse
aus Potenz und Akt, gleichwie das Wesen der Geschdpfe
die nimliche Zusammensetzung aufweist. Cum nihil operetur
nisi inquantum est in actu, modus operandi uniuscuiusque.
rei sequitur modum essendi ipsius (Summ. theol., I. P,

q- 89, a. 1). So wie nun das Wesen der Geschopfe in der
Potenz zum Dasein ist, ebenso befinden sich die Krifte.
derselben in ordine 0perat1vo in der Potenz zum Dasein.



1929 Gottes Wesen und Wirken

Darum betont der englische Lehrer immer und immer
‘wieder, ein jedes Ding sei insofern tidtig, als es sich in
actu befinde. - :

89. Da aber kein Ding, nicht einmal Gott, sich
:selber diesen Akt, diese Form oder Vollkommenheit, ver-
leihen kann, so muf} es endlich ein Wesen geben, das schon
‘'von vornherein, unabhingig von jedem anderen,
sich in actu befindet. Und da es in den Geschopfen der
Tatigkeiten unzéihlig viele gibt, so mufl dieses Wesen mit
Bezug auf sie alle in actu sein, daher einen reinen Akt,
actus purus, bilden, Nulla potentla, passiva potest in actum
exire, nisi completa per formam activi, per quam fit in
actu, quia nihil operatur, nisi secundum quod est in actu
(III. Sent. dist. 14, q. 1, a. 1, solut. 2).

90. Dieselbe Wahrheit trigt der Aquinate an einer
anderen Stelle vor, wo er von applicare ad agendum spricht
oder auch den Ausdruck movere ad agendum gebraucht.
Indessen deckt sich der Inhalt vollkommen mit dem soeben
Dargelegten. Sed quia nulla res per seipsam movet vel
agit, nisi sit movens non motum, tertio modo dicitur
una res esse causa actionis alterius, inquantum movet eam
ad agendum. In quo non intelligitur collatio aut conservatio
virtutis activae, sed applicatio virtutis ad actionem ...
sequitur de necessitate, quod Deus sit causa actionis cuius-
libet rei naturalis, ut movens et applicans virtutem ad
agendum (De potentia Dei, q. 3, a. 7).

91. Bei diesem Vorgang sind die Krifte der Geschopfe'
nicht selber tétig, andernfalls mifiten sie ja schon in
actu sein, sondern sie sind nur den actus aufnehmendes
Prinzip. Agere und pati bilden bekanntlich Gegensitze, die
-gich zu gleicher Zeit und unter demselben Gesichtspunkte
ausschliefen.. In operatione, qua Deus operatur movendo
naturam, non operatur natura (a.a, O, ad 3). — Erst
nach Aufnahme dieser Form oder Vollkommenheit treten
-sie ebenfalls in Tatigkeit unter der Mitwirkung Gottes, der
ersten Ursache. Sed ipsa naturae operatio est etiam ope-
ratio virtutis divinae, sicut operatio instrumenti est per
virtutem agentis principalis (a. a. O.).

d) Dag Wirken Gottes bei der Tétigkeit gelber dsr Kreaturen

92, Noch eine weitere Art von Ursichlichkeit Gottes
zihlt der englische Lehrer auf, wobei es sich um das



Gottes Wesen urnd Wirken 123

Dasein, die Existenz der Titigkeit des (teschipfes handelt.
Der Aquinate erklart, dafl diese Existenz einer jeden Thtig-
keit der Kreaturen von den Geschépfen selber niemals aus
ihren eigenen Kriften hervorgebracht werden konne,
sondern immer nur in der Kraft Gottes, als Werkzeuge
dieser Kraft. Das Sein der Dinge aus eigener Kraft zu
verursachen, bilde ausschliefilich das Werk Gottes. Den
Grund dafir bietet dem  englischen Lehrer der Umstand,
dafy die Existenz der Dinge, als Wirkung, mit Gott, der
Ursache, die gréfite Ahnlichkeit aufweist. Gott ist das. reine
Sein, die lautere Wirklichkeit. Sed ulterius invenimus, se-
vcundum ordinem causarum esse ordinem effectuum. Quod
necesse est propter similitudinem effectus et causae. Nec
causa secunda potest in effectum causae primae per vir-
tutem propriam, quamvis sit instrumentum causae primae
respectu 1illius effectus. Instrumentum enim est causa
quodammodo effectus principalis causae, non per formam
vel virtutem propriam, sed inquantum participat aliquid
de virtute principalis causae per motum eius... Unde
quarto modo unum est, causa actionis alterius, sicut principale
agens est causa actionis instrumenti. It hoc modo etiam
oportet dicere, quod Deus est causa omnis actionis rei
naturalis, Quanto enim aliqua causa est altior, tanto est com-
munior et efficacior. Et quanto est efficacior, tanto profundius
ingreditur in effectum, et de remotiori potentia ipsum re-
ducit in actum ... Kt propter hoc nihil agit in speciem
in istis inferioribus, mnisi per virtutem corperis coelestis.
Nec aliquid agit ad esse, nisi per virtutem Dei. Ipsum
enim esse est communissimus effectus primus et intimior
omnibus aliis effectibus. Et ideo soli Deo competit secun-
dum virtutem propriam talis effectus (De potentia Dei,
q. 8, a )

93. Obgleich der englische Lehrer hier, wie ersicht-
lich, ausdriicklich nur von den Naturdingen redet, so sind
doch die geistigen Geschdépfe davon nicht ausgenommen.
Denn am Schlusse des Artikels fafit er nochmals die vier-
fache Weise der Taligkeit Gottes in den Geschopfen zu-
sammen und dabei geschieht auch des Willens Erwidhnung.
Sic ergo Deus est causa actionis cuiuslibet, inquantum
dat virtutem agendi, et inquantum conservat eam, et in-
quantum applicat actioni, et inquantum eius virtute
omnis alia virtus agit. Et cum coniunxerimus his,



124 Gottes Wesen und Wirken

quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra rem quam-
libet, non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in
esse, sequetur quod ipse in quolibet operante immediate
uperetur, non exclusa operatione voluntatis et naturae

(a. a. O0.).

94. Ebenso deutlich spricht sich der Aquinate anderswo
fiber diese Frage aus. Horum tamen causa etiam Deus est,
magis 1ntime in els operans quam aliae causae moventes:
quia lpse est dans esse rebus. Causae autem aliae sunt
quasi determinantes illud esse. Nullins enim rei totum
esse ab aliqua creatura principium sumit, cum materia
a Deo solum sit. KEsse autem est magis intimum cuilibet
rel quam ea, per quae esse determinatur, Unde et remanet
illis remotis, Unde operatio creatoris magis pertingit ad
intima rel quam operatio causarum secundarum. Kt ideo
hoc quod creatum est causa alii creaturae, non excludit, quin
Deus imediate in rebus omnibus operetur, in quantum virtus
sua est sicut medium coniungens virtutem cuiuslibet causae
secundae cum suo effectu. Non enim virtus alicuius crea-
turae pusset in suum effectum, nisi per virtutem Creatoris,
a quo est omnis virtus, et virtutis conservatio, et ordo ad
effectum, quia, ut in libro de causis dicitur, causalitas
causae secundae firmatur per causalitatem causae primae
(II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 4).

96, Die volle Wahrheit lautet demnach gem#fi der
Lehre des Aquinaten: Sowohl die unbelebte als auch die-
belebte Welt 1st von Gott erschaffen worden., KEbenso hat
Gott alle Kreaturen mit Kréften und Tendenzen begabt,
dafl nach bestimmten Gesetzen die weitere Entwicklung
und Ausgestaltung der Dinge vor sich geht. Allein dadurch
ist das ,immer wieder direkte und unmittelbare Eingreifen
(Gottes“ in keiner Waeise iiberfliilssig oder ganz ausge-
schlossen. Der ,grofile Kiinstler¥ mufd ununterbrochen ,ein-
greifen und dirigieren“. So belehrt uns der hl. Thomas in
seinen verschiedenen Werken. Und der Aquinate tut dies
nicht etwa deshalb, weil er ,zu viel Glauben“ hatte,
sondern rein und ausschliefflich vom philosophischen Stand-
punkt aus, als grofer Metaphysiker und tiefer Denker. Die
(laubenswahrheiten werden von S, Thomas anderswo und
ebenso griindlich behandelt.



Gottes We=<en und Wirken 1

no
>t

VI. Rickblick

96. Uberblicken wir noch einmal den Weg, welchen
der englische Lehrer bei seinem Aufstieg auf den Berg
Gottes, wo der Unerforschliche, Unsichtbare thront, mit
gliicklichém Erfolg gegangen ist. Den ersten Schritt macht
der Gottesforscher S. Thomas mit der Untersuchung der
sichtbaren Welt, Wir sehen hier auf Erden verschiedene
Dinge, alle moglichen Gattungen, Arten und Kinzelwesen.
Was sind sie alle? Darauf mufl uns die Begriffsbestim-
mung antworten. Diese mufl uns genauen Aufschlufl geben
fiber das innerste Wesen aller vorhandenen Dinge. Die
Begriffsbestimmung darf weder weniger noch mehr ent-
balten, als in der Wesenheit der Dinge selber liegt,
dieser Wesenheit entspricht. Beide miissen sich vollkommen
decken. So fordert es jede wahre wissenschaftliche Ior-
schung. Durch die genaue Begriffsbestimmung wissen wir
alto auf das sicherste, was das Wesen, die Wesenheit eines
Dinges ist. Sie sagt uns, das ist ein Mensch, das ein Tier,
das ein Dreieck, ein Kreis, eine Sonnen- oder Mondes-
finsternis usw.

97. Aber warum ist bei allen diesen Begrlﬂ'sbesmm-
mungen der Wesenheiten nie vom Dasein, von der Existenz
derselben die Rede? Ganz einfach desbalb, weil die Existenz
der Geschopfe nicht zu der Wesenheit der Kreaturen selbst
gehort, sondern aunflerhalb der Wesenheiten liegt, folg-
lich zur Kenntnis der Wesenheit des Dinges zunichst
gar nicht beitragen kann. Die Existenz der Geschépfe
bildet weder einen Wesensbestandteil, noch ist sie mit der
Wesenheit identisch. Die Begriffsbestimmung aber umfaf}t
nur die Bestandteile der Wesenheit selber, wenn wir nach
dem was, was ist das? fragen. Es wird keinen halbwegs
ternunfmgen Menschen geben, der mir auf die gestellte
Frage etwa antwortete: Das ist die Existenz, Was ist ein
Mensch? Ein Mensch ist das Dasein, ist die Existenz.

98. Stellen wir dagegen die Frage: Was ist Gott?
so lautet die Antwort kurz tnd biindig: Gott ist das Sein,
esse. Die Existenz bildet Gottes Wesenheilt. Quarta
ratio potest sumi ex verbis Avicennae in hunc modum:
quod, cum in omni quod est, sit considerare quidditatem
suam, per quam subsistit in natura determinata, et esse
suum, per quod dicitur de eo quod est in actuy, hoc nomen
res lmponitur rei a sua quidditate. Hoc nomen qui est,



126 Gottes Wesen und Wirken

vel ens, imponitur ab ipso actu essendi. Cum autem ita.
sit, quod in qualibet re creata essentia sua differat a suo
esse, res illa proprie denominatur a quidditate sua, et non
ab actu essendi, sicut homo ab humanitate. — In Deo
autem ipsum esse suum est sua quidditas. Kt ideo nomen,
quod sumitur ab esse, proprie nominat ipsum, et est pro-
prium nomen eius, sicut proprium nomen hominis, quod
sumitur a quidditate sua (I. Sent. dist. 8, q. 1, a. 1),

99. Wie richtig die Lehre des Aquinaten ist, das be-
weist die Tatsache, dafd unsere Begriffsbestimmungen iiber
die Wesenheiten der Geschépfe sich nicht &ndern, gleich-
viel ob die Triger dieser Wesenheiten existieren oder nicht
existieren. Dies konnte aber bei sachlicher Identitét der
Wesenheit und Existenz niemals der Wahrheit entsprechen.
Denn in diesem Falle hat sich ja auf Grund der Existenz
die Wesenheit selber geéndert, und zwar in ihrem Wesen-
heitssein. Somit konnte der existente und der nicht existente
Mensch nicht mehr das gleiche, animal rationale sein.
Bemerkt doch schon Aristoteles, die Wesenheiten der
Dinge seien unverinderlich. Werde das geringste dazu-
gegeben oder weggenommen, so bilde sie schon wie die
Zahlen eine neue Art, Nuun bildet aber die Existenz ohne
Zweifel etwas Positives, eine Vollkommenheit. Ist sie mit.
der Wesenheit sachlich "identisch, so ist die Wesenheit
dadurch innerlich geéndert worden. Damit miissen
dann auch unsere Begriffsbestimmungen iiber die exi-
stenten Wesenheiten geéindert werden oder sie sind ganz
und gar falsch, Letzteres bestreitet jedoch der englische
Lehrer und bemerkt, die Begriffsbestimmung und damit
die Wesenheit der geschaffenen Dinge bleibe immer die
gleicke, ob die Dinge existieren oder nicht existieren.
Folglich ist die Existenz weder ein Wesensteil noch mit
der Wesenheit sachlich ein und dasselbe. Das ist sie nur
in Gott und in Gott allein. Darum sagt der hl. Thomas,
die Existenz sei in den Kreaturen praeter quidditatem,
aullerhalb der Wesenheit. Quaedam enim natura est, de
cuius intellectu non est suum esse. Quod patet ex hoc
quod intelligi potest cum hoc quod ignoretur, an sit, sicut
phoenicem, vel eclipsim vel aliquid huiusmodi. Alia autem
natura invenitur, de cuius ratione est ipsum suum esse,
imo ipsum esse est sua natura (II. Sent. dist. 3, q. 1,
a. 1), — Aliud est quodquid est homo, et esse hominem.



Gottes Wesen und Wirken 127

In solo enim primo essendi principio, quod est essentia-
liter ens, ipsum esse et quidditas eius est unum et id em.
In omnibus autem aliis, quae sunt entia per participationem,
oportet quod sit aliud esse, et quidditas (Analyt. Poster. II,
lect. 6, nr. 3).

100. Hat nun der Aquinate, dieser scharfe Beobachter-
und Denker, dic Tatsache vorgefunden, dafl in den Ge-
schopfen ohne Ausnahme die Wesenheit sich sachlich
von der Existenz, ihrem Dasein, unterscheidet, so geht er
einen Schritt weiter und zieht aus dieser Tatsache die
logisch richtige Folgerung. Woher stammt alsdann das
Dasein der Kreaturen? Welches ist die Wirkursache der
Fxistenz in den Kreaturen? Die Geschopfe konnen unmog--
lich sich selber die Existenz verleihen, weil sie in diesem
Falle frither da sein miifiten, als sie existieren. Denn etwas.
verursachen kann nur dasjenige, was bereits in actu ist,
also existiert, Folglich fithrt uns der Weg zu einem
Wesen, das wirklich in actu ist, das existiert, ebenso not-.
wendig existiert, wie es notwendig ein Wesen bildet,.
Dieses Wesen nennen wir Gott. Dieses Wesen nun ist die-
Wirkursache der Existenz aller anderen Dinge in der
Welt, gemifl dem Grundsatz: unumquodque agit inquan-
tum est in actu.

101. Wenn dem also ist, dann erschafft Gott blof3
die Existenz der Kreaturen, nicht auch zugleich ihre
Wesenheit ? Was ist es aber mit der Wesenheit ? — Dieser
Einwurf beruht auf einer ganz falschen Auffassung der
Existenz. Die Existenz ist nicht das, w a s existiert, sondern
das wodurch das Wesen existiert, das quo est, nicht das
quod est. Erschaffen aber wird das quod est, das ganze
Wesen, das Suppositum, in geistigen Dingen mit Bezug
auf die Engel Person genannt. Somit wird die Existenz
nur miterschaffen, nicht fiir sich allein ins Dasein ge-
rufen. Deus simul dans esse, producit id, quod esse recipit
(De potentia Dei, q. 3, a. 1, ad 17; vgl. a. a. O., a. b, ad 2).

102, Es wird geltend gemacht, die Wesenheit und
das Dasein der Kreaturen machten sachlich ein und
dasselbe aus, nichtsdestoweniger seien alle Dinge der ‘Velt
erschaffen. — Das bestreitet aber der hl. Thomas auf
das entschiedenste und behauptet dagegen felsenfest, ein
Wesen, dessen Wesenheit sachlich identisch sel mit der
Existenz, kénne gar nicht erschaffen werden, denn



198 Gottes Wegen und Wirken

es sel Gott selber. Die Notwendigkeit der Erschaffung habe
ihren Grund eben in dem sachlichen Unterschied von
Wesenheit und Dasein. Die Erschaffung ist somit die
Folge dieses Unterschiedes. Man moge entschuldigen, daf}
wir die Stelle nochmals anfithren, Alia autem natura in-
venitur, de culus ratione est ipsum suum esse, immo ipsum
esse est sua natura. Isse autem quod huiusmodi est, non
hubet esse acquisitum ab alio, quia illud quod res habet
ex sua quidditate, ex se habet (II. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1).
Wir sehen also hier deutlich die Folge ausgesprochen.
Ganz dasselbe schreibt S. Thomas anderswo. Si autem in-
veniamus aliquam quidditatem, quae non sit composita ex
materia et .forma, illa quidditas aut est esse suum, aut
non. Siilla quidditas est esse suum, sic erit essentia ipsius
Dei, quae est suum esse, et erit omnino simplex. Si
vero non sit suum esse, oportet quod habeat
esse acquisitum ab alio, sicut est omnis quidditas
creata (L. Sent. dist. 8, q. D, a. 2). — Awuch hier redet der
Aquinate von der Folge: ,si non sit suum esse“. Daher
1st ein Wesen, dessen Existenz sachlich mit der Wesen-
heit identisch ist, einfach nicht erschaffen, denn es ist
Gott und besitzt die Existenz essentialiter gleich Gott
(Quodl. 3, q. 13, a. 20).

103. Kann aber Gott wirklich nicht die Kreaturen so
erschaffen, dafl ihre Wesenheiten sachlich identisch sind
mit der Existenz? Nein, das kann Gott nicht, denn es kann
nur einen Gott geben. Manifestum est enim, quod solus
Deus est suum esse, quasi essentialiter existens, inquantum
scilicet suum esse est eius substantia, quod de
.nullo alio dici potest. Ksse enim subsistens non
potest esse nisi unum ... Oportet ergo, quod quaelibet
alia res sit ens participative, ita quod aliud sit in eo
substantia participans esse et aliud ipsum esse partici-
patum (Quodl. 3, q. 13, a. 20). — Soll also Gott in der
Wirklichkeit Schopfer eines Dinges sein, so kann er es
nur so erschaffen, dsfi die Existenz sich von der Wesenheit
desselben sachlich unterscheidet. Omne quod non est
suum esse, oportet, quod habeat esse receptum ab alio,
quod est sibi causa essendi (Quodl. 7, q. 3, a. 7).

103. Nachdem der englische Lehrer die erste Wirk-
ursache, die auf Grund ihrer sachlichen Identitit von
‘Wesenheit und Dasein allein alles wirken mufl, mit seinen



Gottes Wesen und Wirken 1929

genialen Geistesgaben gefunden hat, zieht er weitere Schluf}-
folgerungen.  In Gott allein sind Wesenheit und Dasein
identisch, also miissen sie in den Kreaturen verschieden
sein, Daraus ergibt sich dann mit zwingender Notwendig-
keit, dall simtliche Geschopfe eine Zusammensetzung
aufweisen, Die Naturdinge sind zweifach, die geistigen
einfach zusammengesetzt. Die Naturdinge bestehen zu-
néchst aus Stoff und Form. Diese beiden machen die
Wesenheit des Naturdinges aus. Diese Wesenheit ist aber-
mals zusammengesetzt aus ibr und der Existenz. In den
geistigen Wesenheiten greift nur letztere Zusammensetzung
Platz, In natura igitur rerum corporearum materia non per
se participat ipsum esse, sed per formam., Forma enim
adveniens materiae facit ipsam esse actu, sicut anima
corpori. Unde in rebus compositis est considerare duplicem
actum, et duplicem potentiam. Nam primo quidem materia
est ut potentia respectu formae, et forma est actus eius.
Et iterum natura constituta’ ex materia et forma, est ut
potentia respectu ipsius esse, inquantum est susceptiva
eius. Remoto igitur fundamento materiae, si remaneat
aliqua forma determinatae naturae per se subsistens, adhuc
comparabitur ad suum esse ut potentia ad actum (De
spirit. creatur. q. unie,, a. 1; vgl. a. a. O.,, ad 8. — In
substantiis ex materia et forma compositis tria invenimus,
scilicet materiam, et formam, et ipsum esse. Cuius gnidem
principium est forma. Nam materia ex hoc quod recipit
formam, participat esse. Sic igitur esse consequitur ipsam
formam. Nec tamen forma est suum esse, cum sit eius
principium ... Nihil ergo prohibet, esse aliquam formam,
a materia separatam, quae habeat esse, et esse sit in huius-
mod1 forma. Ipsa enim essentia formae comparatur ad esse
sicut potentia ad proprium actum. Et ita in formis per
se subsistentibus invenitur et potentia, et actus, inquantum
ipsum esse est actus formae subsistentis, quae
non est suum esse (Quaest, de anima, a. 6).

104, Nun liegt es doch auf flacher Hand, dafl kein
Ding sich selber zusammensetzen kann, zumal die Teile
entgegengesetzt sind. Potenz und Akt bilden doch Gregen-
sitze. Folglich sind wir wieder auf die Annahme ange-
wiesen, dafl es ein Wesen geben miisse, das, ohne selber
zusammengesetzt zu sein, alle Dinge der Welt dadurch
zusammensetzt, daf es ihren Wesenheiten die Existenz,

Divus Thomas V, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXII.) 9



130 Gottes Wesen und Wirken

nls den entsprechenden Akt, mitteilt. Diese erste Zu-
sammensetzung ist die Grundlage fiir alie iibrigen in den
geschaffenen Dingen, Daher ist Gott, die erste Ursache, in
jeder Beziehung einfach, die Geschopfe dagegen durchaus
zusammengesetzt. Illud, quod est primum principium essendi,
nobilissimo modo habet esse, cum semper sit aliquid no-
bilius in causa, quam in causato. Sed nobilissimus modus
habendi esse est, quo totum aliquid est suum esse.
Ergo Deus est suum esse (I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 1).

105. Gott; die erste Ursache, darf aus einem drei-
fachen Grunde nicht zusammengesetzt sein. Zun#chst des-
halb, weil diese Zusammensetzung durch ein anderes, also
fritheres Wesen erfolgen miifdte. Dann aber auch aus dem
Grunde, weil eine jede Zusammensetzung nur aus Potenz
und Akt durchfiihrbar ist. Potenz besagt aber Aufnahms-
fahigkeit und infolgedessen an sich Unvollkommenheit.
Damxt wird das Wesen Gottes aufgehoben. Daher kann
Gott nur actus, actus purus sein oder Gott ist uberhaupt
nicht, Endhch ist der actus schlechthin immer frither ais
die Potenz, die Aufnahmsfihigkeit. Quamvis in uno et
eodem, quod quandoque invenitur in actu, quandoque, in
potentia, potentia tempore prius sit actu, natura autem
posterlus, simpliciter tamen oportet, actum esse priorem
potentla non solum natura sed tempore, eo quod cmre ens:
in potentia reducitur in actum ab aliquo ente actu. Illud
ergo ens, quod omnia entia fecit esse actu, et ipsum a
nullo alio est, oportet esse primum in actu, absque aliqua
potentla.e permnctlone Nam si esset aliquo modo in po-
tentia, oporteret aliud ens prius esse, per quod fieret actu.
In omni autem composmo quahcunque compositione, oportet
potentiam actui commisceri (De potentia Dei, q. 7, a. 1;
vgl. De spirit. creatur., a. 1).

106, Der sachliche Unterschied von Wesenheit und
Dasein in den Greschépfen offenbart uns das Wesen Gottes
noch von einer anderen Seite, n#mlich von seiner Unend-
lichkeit oder Unbeschranktheit. Das Dasein besagt nicht
mehr und nicht weniger als Wirklichkeit, Vollkommenheit.
Denn ein jedes Ding ist vollkommener, wenn es existiert,
als wenn es nicht existiert, Das Dasein als solches
kennt keinerlei Beschrinkung. Und dcch treffen wir in
der Welt immer und iiberall ein beschrianktes Dasein.
‘Woher kommt nun das? Der Grund dafiir ist darin zu



Gottes Wesen und Wirken 131

suchen, dafl in den Geschépfen das Dasein in dem Wesen
als dem Substrat aufgenommen erscheint. Dadurch
wird es eben auf dieses Wesen eingeschrinkt. Das Dasein
Gottes wird nicht von seiner Wesenheit aufgenommen,
sondern diese Wesenheit bildet selber das Dasein. Folglich
erleidet es keine Beschriénkung. Deus est actus infinitus,
Quod patet ex hoc, quod actus non finitur, nisi dupliciter.
Uno modo ex parte agentis, sicut ex voluntate artificis
recipit quantitatem et terminum pulchritudo domus. Alio
modo ex parte recipientis... Ipse autem divinus actus non
finitur ex aliquo agente, quia non est ab alio, sed a seipso.
Neque finitur ex alio recipiente, quia, cum nihil potentiae
passwae el admisceatur, 1pse est actus purus, non receptus
in aliquo, Est enim Deus ipsum esse suum in nullo re-
ceptum. Unde patet, quod Deus est infinitus. Quod sic videri
potest. Ksse enim hominis terminatum est ad hominis
speciem, quia est receptum in natura speciei humanae. Et
simile est de esse equi, vel cuiuslibet creaturae. Esse autem
Dei, cum non sit in aliquo receptum, sed sit esse purum,
non limitatur ad aliquem modum perfectionis essendi, sed
totum esse in se habet. Kt sic, sicut esse in universali
acceptum ad infinita se potest extendere, ita divinum esse
infinitum est (De potentia Dei, q. 1, a. 2). — Esse autem
aliquod potest dici terminatum ratione suppositi, in quo
esse recipitur, Ksse enim recipitur in aliquo secundum
modum ipsius. Kt ideo terminatur, sicut et quaelibet alia
forma, quae de se communis est. Et secundum quod reci-
pitur in aliquo, terminatur ad illud. Et hoc modo solum
divinum esse non est terminatum, quia non est receptum in
aliquo, quod sit diversum ab eo (I. Sent. dist. 8, q. 2, a. 1).
107. Die Existenz der Geschdpfe wird von deren
Wesenheit aufgenommen. So lehrt uns der hl. Thomas an
vielen Stellen. Daher befindet sich diese Wesenheit in der
Potenz zu dem Dasein. Diese Potenzialitit der Wesenheit
mit Bezug auf das Dasein bildet dann auch den Grund
der Veriénderlichkeit der Kreaturen. In Gott ist keine Po-
tenzialitit, daher auch keine Verdnderlichkeit mdglich,
Omnis motus vel mutatio, quocunque modo dicatur, con-
sequitur aliquam possibilitatem, cum motus sit actus exi-
stentis in potentia. Cum igitur Deus sit actus purus, nihil
habens de potentia admixtum, non potest in eo esse aliqua
mutatio (I. Sent. dist. 8, q. 3, a. 1 und 2).. — Da nun

9*



132 Gottes Wesen und Wirken

nichts sich selber verdadern kann, Gott nicht, weil er
keine Potenzialitit besitzt, die Geschopfe nicht, weil sie
sich in der Potenzialitit befinden, das Verindernde aber
in actu sein mufd; so folgt mit Notwendigkeit, dafl Gott,
der durchaus TUnverdiuderliche, alle anderen Dinge ver-
andern mufd (De spirit. creatur., a. 1).

. Schluf}

108. Verfolgen wir den Weg, den der englische
Lehrer eingeschlagen hat, um zu der Kenntnis der Existenz
Gottes zu gelangen, so finden wir, dafl der Aquinate seiue
Forschung im Grunde genommen auf die metaphysische
Untersuchung der Wesenheit der geschaffenen Dinge
verwendet. Das Ergebnis dieser Untersuchung bildet fiir
S. Thomas den Stiitzpunkt, die Grundmauer fiir den Aufbau
seines Gottesbeweises. Nun erkennen wir die Wesenheit
der Greschoépfe anf Grund der Begriffsbestimmung, denn
diese zeigt die konstitutiven Prinzipien der Wesenheit auf,
Was sehen wir aber in Wirklichkeit? Ileine einzige Be-
griffsbestimmung iber die Wesenheit der Kreaturen
spricht vom Dasein derselben. Und doch existieren
diese Wesenheiten, wie uns die Sinne und das Urteil des
Verstandes bezeugen. Woher haben die Geschopfe die
Existenz? In den konstitutiven Prmz1p1en wie gesagt, ist
das Dasein nicht enthalten. Wir milssen also zu einem
Wesen kommen, dessen Wesenheit das Dasein selber ist,
dessen konstitutives Prinzip die Existenz bildet. Diese
Wesenheit nun, die nichts anderes als die Existenz selber
ist, verleiht allem Geschaffenen das Dasein, denn es ist
actus purus und dem actus gehort die Tatigkeit an,

109. Wer die verschiedenen Werke des Aquinaten
durchgelesen hat, der wird bemerken, dafl immer und immer
wieder die Sitze auftreten: Deus est sunm esse, essentia
Dei est ipsum esse, quidditas Dei est esse; das esse kommt
Gott wesentlich zu, wird von Gott wesentlich aus-
gesagt usw. Wir ziehen diese Auskunft {iber das Wesen
Gottes der in der Neuzeit so beliebten: Gott ist das Sein
durch sich selber, Deus est ens a se, bei weitem vor und
erkliren einfach : Gott ist die reine Wirklichkeit, actus purus.

110. Den Grund, warum wir mit der Bezeichnung:
Gott 1st ein ens a se, nicht einverstanden sind, wollen wir
niher erkliren. Vor allem ist diese Benennung etwas Ne-



Gottes Wesen und Wirken 133

gatives. Von der Kreatur sagen wir in unserer Zeit, sie sel
-ein ens ab alio. Daher mufl der Gegersatz natiirlich lauter:
(Gtott ist ein ens a se. Allein was wird damit eigentlich
fiir unsere Erkenntnis Gottes gewonnen? Richtig ist ja,
-dafl wir durch die Gottesbeweise zundchst nur die Existenz
einer ersten Ursache dartun wollen, die n#here Unter-
suchung seiner inneren Wesensbeschaffenheit spiiteren
Untersuchungen vorbehalten. Dagegen Jaf3t sich aber auch
nicht verkennen, dafl ens a se uns einen recht mangel-
haften Aufschlufy iiber die erste Ursache gibt. Wir wissen
damit eigentlich nicht weniger und nicht mehr als die
Tatsache, dafi die erste Ursache ihr Dasein nicht abermals
von einer anderen, héheren Ursache haben kann. So kann
-es nicht immer weitergehen, Das ist alles, was wir damit
kennen lernen. Somit reichen die negativen Bestimmungen
offenbar nicht aus, weil sie uns iiber das Wesen der ersten
Ursache beinahe gar nichts sagen.

111, Und doch mufl die Ahnlichkeit der Kreaturen,
besonders der geistigen, uns auch guten Aufvchluf3 geben
iiber das Wesen der ersten Ursache. Darum wird man in
den Werken des englischen Lehrers dem Ausdrucke: Deus
-est ens a se, der Aseitas, nicht begegnen. Allerdings kann
man bei oberflichlichem Lesen einige Stellen in dieser
Weise verstehen. Aber bel genauer Beobachtung finden wir,
‘dafl diese Ausdrucksweise die Folge, nicht den Grund
-enthélt. Darin besteht eben die Meisterschaft eines Aqui-
naten, allen Dingen bis auf die innersten, letzten Dinge
nachzugehen, Wenn also S. Thomas sagt: esse autem, quod
huiusmodi est, non habet esse acquisitum ab alio, so
gibt er den Grund dafiir genau an. Alia autem natura in-
venitur, de cuius ratione est ipsum suum esse, imo ipsum
esse est sua natura (IL. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1). — Ebenso
-deutlich lautet eine andere Stelle: Deo autem esse
suum est quidditas sua. Aliter enim accideret quidditati,
et itw esset acquisitum sibi ab alio, et non haberet
esse per essentiam suam (I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 2).

112, Wir zieben die Lehre des hl. Thomas der frither
.genannten noch aus einem anderen Grunde vor. Die reine
Wirklichkeit, der actus purus, enthilt zwei wichtige Tat-
sachen. Einmal das Wirklichsein, womit auch zugleich die
"T.ﬁ.tigkeit Gottes miteinbegriffen ist, denn sobald ein
Diog in actu ist, geht es sofort in eine Titigkeit iiber.



184 Gottes Wesen und Wirken

Allerdings betrifft das in erster Linie die innere Titigkeit
Gottes. Aber man kann damit auch die freie Willens-
tat Gotles, das Weltall zu erschaffen, verstehen, denn auch
diese freie Willenstat ist ewig. indessen wollen wir hier
nur feststellen, dafl der Begriff und das Wesen actus, nicht
nur die Vollendung im Sein bedeutet, sondern auch auf
die Tatigkeit hinweist. Ksse eost actualitas omnis formae
vel naturae (Summ. theol.,, I. Pars, q. 3, a. 4), — In eodem
instanti, in quo forma acquiritur, incipit res operari se-
cundum formam (Summ. theol. I, II. Pars, q. 113, a. 7,
ad 4). — Das ens a se, die Aseitas, sagt uns dariiber
nichts, sondern erklédrt nur, dafl Gott das Dasein nicht von
einer Ursache empfangen habe. Dazu kommt die zweite
Tatsache, daf} diese actualitas formae mit der Form, dem
Wesen, in Gott sachlich ein und dasselbe ist. Dadurch
wird jede Potenzialitit in Gott abgewiesen, also Gott als
actus purus erklirt. Damit fallen alle Theorien der Pan-
theisten, Monisten der verschiedensten Schattierungen. Denn
ist Gott reine Wirklichkeit, so kann er weder differen-
ziert noch in irgendeinem Substrat aufgenommen werden
oder etwas anderes in sich aufnehmen. Diese Vorginge
kommen nur bei den Geschipfen in Betracht, weil ihre
Wesenheit sick vom Dasein unterscheidet. Das Geschdipf
ist nicht suum esse, die Wesenheit nicht ein und dasselbe
mit der Existenz, sondern etwas von der Wesenheit Auf-
genommenes : accidit quidditati.

118, Die Lehre der Pantheisten und Monisten der
fritheren Zeit waren dem Aquinaten durchaus nicht un-
bekannt und die der Neuzeit haben auch nicht etwas
wesentlich anderes als ihr Forscherergebnis zutage ge-
fordert., Wir konnen, um unseren Artikel nicht noch mehr
zu verlingern, vorlaufig nicht weiter auf die Sache ein-
gehen. Nur das eine diirfen wir mit aller Ruhe und Zu-
versicht aussprechen, daf} S. Thomas mit der Wahrheit, die
Wesenheit Gottes bilde mit ihrem Dasein ein und dasselbe, die
Verirrung des Pantheismus und Monismus ein fir allemal
gerichtet hat. Vernehmen wir nur folgende Auflerung des
Aquinaten, Wenn behauptet wird, einem Ding kdnne nichts
beigefiigt werden, so hat das einen doppelten Sinn, Liegt
es im Wesen selber, da} diesem Ding nichts beigegeben
wird, so haben wir das Wesen Gottes vor uns. Denn das
nennen wir in seinem Sein vollkommen, was keiner Zu-



Gottes Wesen und Wirken Ii5

gabe empfianglich ist. Dieses Ding ist aber keineswegs
etwas Gremeinsames, weil das Gemeinsame durch das Spe-
zielle, das zu dem Gemeinsamen hinzukommt, gesondert
wird, Im zweiten Fall ist es zwar nicht begriindet im
Wesen selber, dafl ihm etwas beigefiigt wird, aber auch
ebensowenig, dafl ihm nichts hinzfigegeben wird. Dieser
Art nun ist das Gemeinsame. Im Begriff und Wesen des
Seienden z, B. ist nicht die Bedingung enthalten, daf}
nichts dazu kommen diirfe, andernfalls kdénnte nie etwas
beitreten, ohne gegen das Wesen des Dinges zu verstofien.
Darum nennen wir dasjenige Ding ein Gemeinsames, in
dessen Begriff und Wesen zwar keine Beigabe miteinbegriffen
1st, welchem jedoch auch eine Besonderung zuteil werden
kann. Der Begriff und des Wesen ,animal“ im allgemeinen
enthélt nicht auch zugleich das Verniinftige, weil es nicht
in seinem Begriff und Wesen eingeschlossen ist. Aber auch.
das Gegenteil ist in ihm nicht enthulten. Der Esel dagegen
entbehrt schon der Geistigkeit, weil die Verneinung dieser
Eigenschaft sich auf sein Wesen stiitast. Somit unter-
scheidet er sich (ist er differenziert) durch sein besonderes
Sein. In gleicher Weise nun ist das Sein Gottes in sich
bestimmt und von allen anderen Dingen dadurch unter-
schieden, dafl ihm nichts hinzugegeben werden kann. Ali-
quid esse sine additione dicitur dupliciter. -Aut de cuius
ratione est, ut nihil sib1 addatur. Et sic dicitur de Deo.
Hoc enim oportet perfectum esse in se, ex quo additionem
non recipit. Nec potest esse commune, quia omne commune
salvatur in proprio, ubi sibi fit additio. — Aut ita quod
non sit de ratione eius, ut sibi fiat additio, neque quod
non fiat. Kt hoc modo ens commune est sine additione. In
intellectu enim entis non includitur ista conditio: sine
additione. Alias nunquam posset sibi fieri additio, quia esset
contra rationem eius. It ideo commune est, quia in sui
ratione non dicit aliquam additionem. Sed potest sibi fieri
additio, ut determinetur ad proprium. Sicut etiam animal
commune dicitur esse sine ratione, quia de intellectu eius
non est, habere rationem, neque non habere. Asinus autem
dicitur sine ratione esse, quia in intellectu eius includitur
negatio rationis. Et per hoc determinatur secundum diffe-
rentiam propriam. Ita etiam divinum esse est determinatum
in se, et ab omnibus aliis divisum per hoe, quod sibi uulla
additio fieri potest (I Seut. dist. 8, q. 4, a. 1, ad 1).



136 Gottes Wesen und Wirken

1

114. Um das Allgemeine zu differenzieren, muf offvn-
bar die Differenz hinzukommen. Nun existiert aber ein
Allgemeines iiberhaupt nicht, denn alles, was da ist, kann
in der Wirklichkeit nur individuell sein. Das Allgemeine,
die Gattung, und das Differenzierte, die Art, existieren nur
in unserer Auffassung. ‘Die Ansicht eines Plato hat schon
Aristoteles mit Erfolg bekimpft. Noch viel weniger darf
man das Wesen Gottes als ein Allgemeines auffassen, das
erst fortwihrend differenziert wird, bis endlich ein Indivi-
duum heranskommt. Dazu kommt, dafl die Wirklichkeit,
das esse, nur dadurch differenziert werden kann, daB diese
Wirklichkeit in diesem oder jenem Individuum Aufnahme
findet. Die Wirklichkeit selber kann nie und nimmer etwas
aufnehmen, wohl aber, falls sie nicht fiir sich besteht,
subsistierend ist, aufgenommen werden, Ipsum esse est.
actus ultimus, qui participabilis est ab omnibus, 1psum
autem nihil participat. Unde s1 sit aliquid, quod sit
ipsum esse subsistens, sicut de Deo dicimus, nihil partici-
pare dicimus, Non autem est similis ratio de aliis formis
subsistentibus, quas necesse est participare ipsum esse, et
comparari ad ipsum ut potentia ad actum. Kt ita cum
vint quodammodo in potentia, possunt aliquid aliud parti-
cipare. (De anima, a. 6, ad 2).

116. Damit sind alle Versuche der Pantheisten, Gott.
zu verendlichen und den Geschépfen gleich zu machen,
durch die Weisheit eines Aquinaten, dem Gott der
actus purus lautere Wirklichkeit ist, glinzend und ent-
scheidend abgewiesen. In rebus creatis res determinatur,
ut aliquid sit, tripliciter. Aut per additionem alicuius
differentiae, quae potenmahter in genere erat, Aut ex eo quod
natura communis recipitur in aliquo, et hoc fit aliquid.
Aut ex eo quod alicui additur accidens, per quod dicitur.
esse vel sciens vel albus. — Nullus istorum modorum potest
esse In Deo: quia ipse non est commune aliquid, cum de
intellectu suo sit, quod non addatur sibi aliquid. Neec
etiam eius natura est recepta in aliquo, cum sit actus
purus. Nec etiam recipit aliquid extra essentiam suam, eo
quod essentia sua continet omnem perfectionem. Remanet
autem quod sit aliquid determinatum per conditionem ne-
gandi ab ipso omnem additionem vel conditionem. Kt per
hoc removetur ab eo omne illud, quod possibile est addi-
tionem recipere (I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 1, ad 2).




	Gottes Wesen und Wirken

