
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Gottes Wesen und Wirken

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74 Gottes "Wesen und Wirken

simpliciores credebant ista sub velamine, fidem habentes
velatam, sicut est etiam hodie, quia quidam bestiales
homines sunt, qui non sciunt distinguere articulos fidei nec
etiam nominare, qui tarnen salvantur in fide maiorum
Ecclesiae. " Hoffmann (III, 3) schließt daraus, daß „im Sinne
unseres Autors die modernen simplices ebenfalls von
einem distinkten Glauben aucb nur an diese zwei Artikel
befreit" seien. Allein Petrus von Poitiers lehrt dies nur
bezüglich ganz unfähiger Individuen (quidam bestiales
homines); von den anderen simplices setzt er offenbar voraus,
daß sie die Artikel wenigstens zu nennen wissen, wenn sie
auch deren genaueren Inhalt nicht kennen — ganz im Sinne
des Lombarden.

(Fortsetzung folgt)

GOTTES WESEN UND WIRKEN
Weitere Aufschlüsse über die Tätigkeit der. Geschöpfe nach S. Thomas

von Aquin
Dargelegt von P. Fr. Mag. GDNDISALV FELDNEß 0. P.

I. I)ie "Weisheit des Aquinaten
1. Unsere frühere Darlegung haben wir mit der

Behauptung geschlossen, daß die Lehre des Aquinaten nicht
Wissenschaft im herkömmlichen Sinne, noch viel weniger
in der modernen Bedeutung verstanden, sondern, was weit
mehr ist, Weisheit genannt werden müsse. Hier ist der
Beweis für unsere feststehende Uberzeugung.

2. Die Weisheit, die höchste Stufe unserer Erkenntnisse

hier auf Erden, befaßt sich mit der Erforschung und
Erkennung der höchsten Ursachen und bildet sozusagen
das Haupt, den Vorsitzenden und ' Ordner aller anderen
Wissenszweige. Daher beschäftigt sie sich sowohl mit den
Schlußfolgerungen aus den höchsten Prinzipien als auch
mit diesen selber. Infolgedessen faßt sie alle anderen
Erkenntnisse und Erkenntnisweisen in sich.

3. Stützt die Weisheit ihre Begründungen auf die
Offenbarung, so nennen wir sie mit Recht eine göttliche Weisheit,

denn sie betrachtet dann nicht bloß die höchsten
Ursachen an sich, sondern auch gemäß der Art und Weise
eben dieser Ursachen. Darum heißt sie im besten Sinne:
Theologie. Werden die Begründungen der höchsten Ur-



Gottes Wesen und Wirken 75

Sachen der Erkenntnis aus den Geschöpfen entnommen, dann
haben wir die Metaphysik vor uns. — Et cum babitus
speculativi sint très secundum Philosophum VI. Ethic. 7,
scilicet sapientia, scientia et intellectus, dicimus quod est
sapientia, eo quod altissimas causas considérât: et est sicut
caput et principalis et ordinatrix omnium scientiarum. Et
est etiam magis dicenda sapientia quam Metaphysica, quia
causas altissimas considérât per modum ipsarum causarum,
quia per inspirationem a Deo immediate acceptam,
Metaphysica autem considérât causas altissimas per rationes ex-
creaturis assumptas. Unde ista doctrina magis etiam divina
dicenda est, quam Metaphysica, quia est divina quantum
ad subiectum et quantum ad modum accipiendi. Metaphysica

autem quantum ad subiectum tantum. Sed sapientia,
ut dicit Philosophus in VI Ethic. 7 vel 8, considérât
conclusiones et principia. Et ideo sapientia est scientia
et intellectus ; cum scientia sit de conclusionibus, et
intellectus de principiis. (Prolog, ad I. Sent, quaest. 1, a. 8,

qu. 1, solut. und 3. — Vgl. Prolog ad II. Sent.)
4, Von der Lehre des hl. Thomas nun sagt die höchste

Instanz, die den ganzen Schatz der göttlichen Weisheit

von der ewigen Weisheit, dem eingeborenen Gottessohne,

überkommen, zur sicheren Aufbewahrung und
Verteidigung gegen Angriffe anvertraut erhalten hat, der Aqui-
nate habe durch seine wunderbare Gelehrtheit die katholische

Kirche verherrlicht. — Deus, qui ecclesiam tuam beati
Thomae, Confessoris Tui atque doctoris, mira eruditione
clarificas. (Officium des 7. März.)

5. Daß es sich bei diesem Lobe des Aquinaten nicht
allein um die vorhin gezeichnete göttliche Weisheit, um
die Theologie, sondern ebenso auch um die menschliche,
die Metaphysik, handelt, dessen sind die römischen Päpste
der neueren Zeit nicht weniger Zeugen, als deren hohe,
erlauchte Vorgänger der früheren Jahrhunderte. Es herrscht
mit Bezug auf dieses Gebiet der zweifachen Weisheit des
hl. Thomas von Aquin der unanimis consensus der obersten
Entscheidungsstelle darüber, was Wahrheit ist. Daher
ist es auch ganz und gar nicht in der Ordnung, und es

verrät ein kaum verständliches, um nicht mehr zu sagen,
eigentümliches, nicht fernerhin entschuldbares Vorgehen
gewisser Kreise in der allerneuesten Zeit, die nach dem
Beispiele des Pilatus (Johannes; 18, 88) an die römischen



76 Gottes "Wesen und Wirken

Päpste die Frage zu richten scheinen: was ist Wahrheit?
und unbekümmert ihre eigenen Wege weitergehen.

II. Der Aufstieg des Aquinaten zum Throne
der Weisheit

6. Wir übergehen hier die göttliche Weisheit des

Aquinaten, seine Theologie, dafür aber soll uns seine menschliche

Weisheit, die Metaphysik, in unseren Tagen
Weltanschauung genannt, etwas länger beschäftigen. Dies um
so mehr als die moderne Wissenschaft daraus noch etwas
zu lernen überreiche Gelegenheit hat. Wenn sich die moderne
Wissenschaft ihrer Yoraussetzungslosigkeit, als der
wichtigsten Errungenschaft der Neuzeit rühmen zu dürfen
vermeint, so trifft dieses Lob allerdings die Yoraussetzungslosigkeit

jeglicher Logik und Metaphysik. Ob die Spender
des Lobes damit zufrieden sind, wissen wir nicht. Die
Ergebnisse dieser Wissenschaft sind kaum darnach ausgefallen.

Darum ist dieser Ruhm auch so billig zu haben. Es
genügt dazu einfach die Yoraussetzungslosigkeit aller
Denkgesetze und allerersten Prinzipien.

7. Eine so billige Arbeit hat der hl. Thomas allerdings
sich nicht geleistet. Dafür ist aber dann auch das Ergebnis
von ewiger Dauer: aere perennius. Der Aquinate war der
Uberzeugung, daß ein Forscher, Gelehrter, Philosoph oder
wie man ihn nennen möge, mit der vollständigen
Yoraussetzungslosigkeit weder etwas beginnen noch fortsetzen
und vollenden könne. Daher setzt der englische Lehrer
drei Dinge voraus: eine gegebene Welt, die man nicht
erst selber erdenkt und konstruiert, sondern mit den
gesunden Sinnen betrachtet und durchforscht; dazu etwas
Verstand oder Denkkraft; endlich die unserer Natur
mitgegebenen Denkgesetze : die prima principia per se nota,
aus welchen die Denkkraft die logisch richtigen Schluß-
folgeruogen ableitet. Das ist alles, was der Aquinate und
überhaupt ein jeder ernst denkende, wahrheitsliebende
Mensch bei sich selbst und bei anderen, die mitzählen
wollen, unter jeder Bedingung voraussetzen muß. Mit
diesen unentbehrlichen Werkzeugen ausgerüstet, schreitet
S. Thomas von Aquin an seine Arbeit, an die Erforschung
des Himmels und der Erde mit allem, was drauf und dran
ist, bis er bei dem Schöpfer alles dessen angelangt und
auch Gott den Herrn, soweit es unseren natürlichen Geistes-



Gottes Wesen und Wirken 77

kräften menschenmöglich ist, kennen und bewundern
gelernt hat. Damit hat S. Thomas sich in die höchsten und
letzten Gründe der Dinge vertieft und dadurch das Ziel, die
wahre "Weisheit, erreicht: Sapientia, secundum nominis sui
usum, videtur importare eminentem quandam sufficientiam
in cognoscendo, ut etiam in seipso certitudinem habeat de
magnis et mirabilibus, quae aliis ignota sunt; et possit de
Omnibus iudicare, quia unusquisque bene iudicat quae
cognoscit; possit etiam et alios ordinäre per dictam emi-
nentiam (III. Sent. dist. 35, q. 2, qu. 1, sol.). — Sicut se
habet sapientia, quae est virtus intellectualis, ad intellectum
principiorum, quia quodammodo comprehendit ipsum, ut
dicitur in VI. Ethic. 8, secundum quod ex principiis
negotiator circa altissima et difficillima ; et de his etiam
quodammodo ordinat, inquantum reducit omnia ad unum
principium, et eius est disputare contra negantes ipsa; ita
se habet sapientia quae est donum etc. (a. a. 0., ad 1).

8. Aus dieser letzteren Bemerkung des englischen
Lehrers werden wir mit einer neuen Aufgabe, die der
Weisheit obliegt, näher bekannt. Diese Aufgabe besteht in
Beurteilung und Anordnung, entsprechend dem Gesetz und
der Richtschnur für alles Untergeordnete. Denn immer
muß das Höhere für das Niedere die Richtlinie abgeben.
Man kann allerdings auch mit dem zu Unterststehenden
beginnen und weiter zu dem Höheren aufsteigen, das
Endurteil jedoch kann nur durch das Höhere erfolgen, aus dem
dann für das Niedere die Schlußfolgerungen gezogen
werden. Darum muß der Weise die höchsten Ursachen
genau kennen. — Ad sapientem pertinet iudicare et
ordinäre. Iudicium autem de aliquibus fieri non potest, nisi
per ea, quae sunt lex et régula eorum. Semper autem
oportet quod superiora sint inferiorum régula. Et ideo
oportet de infimis per superiora iudicare, quamvis intentio
quandoque ab infimis incipiat, et ad suprema tendat. Tarnen
iudicium nunquam perficitur, nisi per superiora, in quibus
inferiora resolvuntur. Et ideo oportet sapientem de altissi-
mis cognitorem esse (a. a. 0., sol. 2).

9. Die soeben vernommene Bemerkung des hl. Thomas
ist von entscheidender Bedeutung. Der Forscher, auf
welchem Gebiete immer, sei er Physiker, Chemiker, Phy-
siolog, Astronom usw., mag mit dem ihm zugehörigen
Gegenstände sich eingehend befassen und dadurch zur all-



78 Gottes Wesen und Wirken

gemeinen Berühmtheit gelangen. Bleibt er jedoch bei den
unmittelbaren Ursachen stehen oder zieht daraus
allgemeine und letzte Schlußfolgerungen schlechthin, so-

hat er damit noch lange nicht den Rang eines Weisen im
eigentlichen Sinne erreicht. Er ist einfach Fachgelehrter
von Ruf, aber kein Metaphysiker. Will er nichtsdestoweniger
auf Grund dieser nächsten Ursachen sich eine
Weltanschauung bilden, so geht er grausam in die Irre. Leider
geschieht das nur zu häufig, namentlich von seiten der
verschiedenen Professoren zu ihrem eigenen und zum
schweren Schaden der Zuhörer : Altissimum antem dicitur
dupliciter. Uno modo simpliciter, quod praeeminet omnibus,.
Et hoc modo divina altissima sunt. Unde eum, qui simpliciter

sapiens dicitur, oportet circa divina instructum esse.
Alio modo dicitur altissimum in genere aliquo. Et qui
circa hoc instructus est, non simpliciter sed in genere illo
sapiens dicitur <a. a. 0.).

10. Uer englische Lehrer nun hat in seiner Erkenntnis
der geschaffenen Welt nicht vor den nächsten, unmittelbaren

Ursachen Halt gemacht, sondern ist bis zu den
ersten, höchsten Ursachen durchgedrungen, soweit die
menschliche Yerstandeskraft eben noch ausreicht. Daher
gebührt ihm ohne Frage der Name eines Weisen schlechthin,

weil er selber den Bedingungen, die er für diesen
Ehrennamen voraussetzt und schriftlich hinterlassen hat,
vollauf gerecht geworden ist. S. Thomas erkennt die
höchsten Ursachen und beurteilt alles andere nach diesen
Ursachen.

III. Die erste Voraussetzung des englischen
Lehrers

11. Zunächst müssen wir ausdrücklich betonen, daß
zu einer festgegründeten Weltanschauung es keinerlei
Fachstudien bedarf. Die richtige Weltanschauung ist
für einen jeden Menschen, ob gelehrt oder ungelehrt,
vorgeschrieben, also eine strenge, überaus ernste Aufgabe und
Pflicht. Ein Abgesandter Gottes, S. Paulus, hat uns
darüber jeden Zweifel benommen. Dieser gewaltige Apostel
des Herrn spricht von Menschen, die Gottes Wahrheit in
Ungerechtigkeit aufhalten. Denn, erklärt der Völkerapostel,
was an Gott, der ersten und höchsten aller Ursachen,
unsichtbar ist, wird in der Weltschöpfung eben durch das,



Gottes Wesen und Wirken 7ff

was geschaffen ist, in Gedanken angeschaut, auch seine
ewige Macht und Gottheit, so daß sie unentschuldbar sind
(Rom. 1, 18—22), — Unsere modernen Gottessucher
wissen also, wo sie anzufangen, wo sie zu suchen haben,
andernfalls trifft auch sie das Wort, daß sie keine
Entschuldigung verdienen, Mit dem „inneren Erlebnis" kommt
man nicht zum Ziele. Gott muß man aus den geschaffenen
Dingen erweisen, nicht aber „innerlich erleben", denn
Gott ist nicht unmittelbar der Gegenstand unseres
Verstandes: QuamvisDeus sit in anima per essentiam, praesen-
tiam et potentiam, non tarnen est in ea sicut obiectum
intellectus. Et hoc requiritur ad cognitionem. Unde etiam
anima sibi ipsi praesens est ; tarnen maxima difficultas est
in cognitione animae, nec devenitur in ipsam, nisi ratio-
cinando ex obiectis in actus, et ex actibus in potentias
(I. Sent. dist. 3, q. 1, a. 2, ad 3 ; vgl. a. a. 0,, dist. 3, q. 4, a, 5).

12. Die moderne Wissenschaft verlangt ja aber gar
nicht, daß Gott unserem Verstände als Gegenstand
nahe sei. Ach, wozu Verstand, „Gefühl ist alles" „Inneres
Erleben" Sehr gut. Wenn nur dieses innere Erlebnis der
verschiedenen Menschen, selbst der Gelehrten, nicht ein
gar so verschiedenes, oft widersprechendes wäre! Nach
dieser Methode des inneren Erlebnisses gelangt jeder
Mensch höchstens su einem eigenen Gott, aber nicht zu
dem Gott der Wahrheit. Noch dazu ist dieser Gott nicht
einmal erkannt, sondern bloß gefühlt, erlebt. Tiefer
kann die moderne Wissenschaft nicht mehr sinken. Sie
verzichtet ohne weiteres auf die Arbeit des Verstandes,
unserer edelsten Geisteskraft, und forscht mit dem Gefühl.
Echt weiblich, dieser Männerstolz.

13. Der englische Lehrer faßt die Sache ganz anders,
und zwar gründlich anders an. Eingedenk der Worte des

Völkerapostels, daß Gott, die höchste Ursache, aus der
Welt, seinem Werke, erkannt, nicht gefühlt oder innerlich

erlebt, sondern erkannt werde, geht der Aquinate
mit seinen Sinnen- und Verstandeskräften an die
Erforschung der Welt, des Gotteswerkes. Aber wohlgemerkt,
der Aquinate erachtet vorläufig die Welt noch keineswegs
als das Werk Gottes. Damit wäre ja Gott, die höchste
Ursache, schon vorausgesetzt, dessen Existenz bereits
erwiesen. Die Welt ist dem hl. Thomas nur etwas
wirklich Vorhandenes, nicht Eingebildetes oder Selbster-



80 Gottes Wesen und Wirken

dachtes. Darum forscht er nach der Ursache eben dieser
"Welt. Das ist für ihn die erste Aufgabe, die dann weitere
im G-efolge hat.

14. Damit ist die Voraussetzung des Aquinaten bei
seiner Forschung genau gezeichnet, Das Sichtbare, das

Sinnenfällige liegt uns Menschen hier auf Erden am
nächsten. Daher beginnt der englische Lehrer seine Forscherarbeit

mit der sichtbaren Welt. Diese sinnenfällige Welt
mit ihren Erscheinungen und Wesenheiten entspricht
unseren natürlichen Erkenntniskräften. Sie bildet den
unmittelbaren Gegenstand. Est autem multiplex modus
essendi rerum. Quaedam enim sunt, quorum natura non
habet esse nisi in hoc materia individuali. Et huiusmodi
sunt omnia corporalia. Quaedam vero sunt, quorum naturae
sunt per se subsistentes, non in materia aliqua, quae tarnen
non sunt suum esse, sed sunt esse habentes. Et
huiusmodi sunt substantiae incorporeae, quas angelos di-
cimus. Solius autem Dei proprius modus essendi est, ut
sit suum esse. Ea igitur, quae non habent esse nisi in
materia individuali, cognoscere est nobis connaturale; eo

quod anima nostra, per quam cognoscimus, est forma ali-
cuius materiae (Summ, theol. I. Pars., q. 12, a. 4).

15. Es ist selbstverständlich, dati der Mensch, zumal
-der Forscher, nicht bei den Ergebnissen der Erkenntnis
durch die Sinne stehen bleiben darf. Die Untersuchungen,
Experimente und wie derlei Dinge heißen, lassen noch
keine vollgültige Schlußfolgerung auf die weiteren
Ursachen zu. Dazu bedarf es schon des Verstandes: Quae
tarnen (anima) habet duas virtutes cognoscitivas. Unam,
quae est actus alicuius corporei organi. Et huic connaturale
est cognoscere res secundum quod sunt in materia individuali.

Unde sensus non cognoscit nisi singularia. Alia
autem virtus cognoscitiva eius est intellectus, qui non est
actus alicuius organi corporalis. Unde per intellectum
connaturale est nobis cognoscere naturas, quae quidem non
habent esse, nisi in materia individuali, non tarnen
secundum quod sunt in materia individuali, sed secundum quod
abstrahuntur ab ea per considerationem intellectus (a. a. 0.).

16. Man wende nicht ein, daß dem Aquinaten die
Forschung nach den höchsten Ursachen gegenüber der
modernen Wissenschaft gar nicht möglich gewesen sei. Es
hätte dieser Zeit überhaupt an den nötigen Behelfen gemangelt,



Gottes Wesen und Wirken 81

Die Berechnungen, Untersuchungen, Experimente usw. seien
in jeder "Weise fehlerhaft gewesen. Ohne die unentbehrlichsten

Instrumente, dazu bei der Kritiklosigkeit könne mau
unmöglich ein günstiges Ergebnis erwarten. Ganz anders
gestalte sich die Sachlage in unserer Zeit.

17. Die Antwort darauf ist bald gegeben. Zunächst
muß bemerkt werden, daß ein jeder Mensch, nicht allein
die Gelehrten, in der Lage ist, Gott, die höchste aller
Ursachen, zu erkennen, weil ein jeder ohne Ausnahme zu
dieser Erkenntnis verpflichtet ist. Eine Pflicht ohne die
Möglichkeit, sie zu erfüllen, kann es nicht geben. Nun,
wie vielen Menschen standen und stehen bis heute alle die
von der modernen Wissenschaft angepriesenen Mittel zur
Verfügung? Dann wären alle die vielen Menschen zu
entschuldigen. Haben vielleicht die Heiden von allen diesen
Mitteln Gebrauch machen können? Sicher nicht. Warum
verurteilt sie dann S. Paulus und verkündet ihnen Gottes
Zorn? Die moderne Wissenschaft treibt ein höchst frivoles,
gefährliches Spiel. Stehen ihr angeblich weit bessere,
verläßlichere Mittel zu Gebote, um die letzte und höchste
Ursache zu erkennen, und sie leugnet gerade, gestützt auf
ihre genaue Forschung, diese Ursache, so ruft sie erst
recht Gottes Zorn auf sich herab, weil sie die Wahrheit
Gottes in Ungerechtigkeit niederhält. Gottes Zorn erfahren
wir jetzt leider mehr, als uns lieb ist. Denn Gott läßt es

zu, daß diese Wissenschaft, Kultur nennt sie sich auch,
die schöne Welt in einen Tiergarten umgewandelt hat.

18. Nein, um Gott, die höchste Ursache, zu erkennen,
bedarf es aller dieser von der modernen Wissenschaft
geforderten Hilfsmittel nicht. Es reichen dazu die gesunden
Sinne, der Verstand und die Fähigkeit, logisch richtige
Folgerungen abzuleiten, vollkommen aus. Gott offenbart
sich genügend in den Geschöpfen. Wir finden überall, in
der belebten wie unbelebten Natur, die Spuren Gottes, die
uns den Weg zu Gott weisen: Cum creatura exemplariter
procedat a Deo sicut a causa quodammodo simili, secundum
analogiam, eo scilicet quod quaelibet creatura eum imitatur
secundum possibilitatem naturae suae, ex. creaturis potest
in Deum devenir! illis tribus modis, scilicet per causali-
tatem, remotionem, eminentiam (I. Sent. dist. 3, q. 1, a. 8).

19. Gewiß, viel leichter und bequemer ist der Weg
zu der Erkenntnis der höchsten Ursache für den Gelehrten.

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 6



82 Gottes Wesen und Wirben

Er verfügt über viel reichere Mittel und ist in der glücklichen

Lage, nicht bei der Außenseite, bei den Erscheinungen

stehen bleiben zu müssen, sondern erkennt die
Wesenheiten der Dinge selber. Dadurch gelangt er noch
sicherer und besser zu den Spuren Gottes. Um so größer
und schwerer ist dann natürlich die Verantwortung, wenn
er trotzdem sein Leben lang ein Gottessucher oder gar
ein Gottesleugner bleibt. Vestigium invenitur in creatura
secundum quod consequitur esse perfectum a Deo. Unde
in his tantum simpliciter est invenire vestigium, quae
perfecta sunt in se. Et huiusmodi sunt tantum individua in
genere substantiae. Accidentia autem non habent esse
dépendons a substantia. Unde etiam in accidentibus non est
vestigium, nisi secundum ordinem ad substantiam (I. Sent,
dist. 3, q. 2, a. 3).

20. Ist es denn auch statthaft und logisch richtig,
von der bloßen Spur auf die höchste Ursache zu sehließen
Die Spur ist ja nach S. Thomas selber etwas sehr
Unvollkommenes. Tria considerantur in ratione vestigii: scilicet
similitudo, imperfectio similitudinis, et quod per vestigium
in rem, cuius est vestigium, devenitur (I. Sent. dist. 3,
q. 2, a. 1).

21. Es muß hier ausdrücklich hervorgehoben werden,,
daß es sich um Gott als der ersten und höchsten U r-
sache der Welt, nicht um sein Wesen in sich selber
handelt. Gottes Wesen in sich vermag kein Geschöpf durch,
seine natürlichen Geisteskräfte zu erkennen. Der englische
Lehrer wirft selbst einmal die Frage auf, ob Gottes Wesenheit

von uns hier auf Erden geschaut werden könne.
Utrum Deus in statu viae possit per essentiam videri?'
Diese Frage besagt nichts anderes als die Frage, ob wir
Gottes Wesen hier auf Erden ebenso zu erkennen
vermögen, wie wir die Wesenheiten der Dinge erkennen, die
wir bestimmen, definieren, einteilen usw. Selbstverständlich
beantwortet derAquinate dieseFrage mit einem entschiedenen
Nein. Denn alle unsere Erkenntnisse hängen jetzt von den
sinnfälligen Dingen ab, deren Abbilder in der Phantasie
aufgenommen, vom Verstände abgezogen, vergeistigt werden.
Gottes Wesenheit aber kann weder von einer aus dem
Sinnenfälligen abgezogenen Form noch überhaupt durch
eine geschaffene Form in seiner Wesenheit erkannt
werden : Homo enim per dispositiones omnes, quas in statu



Gottes Wesen und Wirken 88

viae habet, lion potest iu aliquid amplius, niai ut intelligat,
quidquid intelligit per species a sensu abstractas ; quia phantas-
mata sunt intellectui nostro ut sensibilia sensui, ut patet
per Philosophum in III. de aniina Deus autern in
essentia sua videri non potest, nec per aliquam formam
a sensu abstractam, nec per aliquam formam creatam
(IV. Sent. dist. 49, q. 2, a. 7 ; vgl. III. Sent, dist, 27,
q. 3, a. 1)Ä

22. Die Erkenntnis des Wesens Gottes in sich selber
ist für unseren Zweck auch gar nicht notwendig. I)aß
Gott ist, und -wie beschaffen sein Wesen, erkennen wir
einigermaßen aus seinen Wirkungen, den Geschöpfen,
die Ähnlichkeiten mit Gottes Wesen in sich aufweisen. Das
genügt, um Gottes Wesen nach Menschenmöglichkeit

zu ergründen. Nur darf man nicht bei den Kreaturen,
den nächsten Ursachen, stehen bleiben, wie es die moderne
Wissenschaft mit ihren ewigen, absolut unabänderlichen
Naturgesetzen tut: Intellectus autem, quamvis in statu
viae non nisi per effectua cognoscat, tarnen eius operatio
in ipsum Deum terminatur secundum quantulamcunque
cognitionem, quam de ipso accepit (a. a. 0., ad 7). — Etiam
quando aliquid videtur per similitudinem alterius rei, potest
contingere quod videns rem per medium cogitet de re
immediate, sine hoc quod eius cognitio convertatur ad
aliquam aliam rem. Quia in illud medium non convertitur ut
est res quaedam, sed ut imago illius rei, quae per ipsam
cognoscitur. Idem autem est mot,us intellectus in imaginem,
inquantum est imago, et in imaginatum, quamvis alius motus sit
in imaginem inquantum est res quaedam, et in id cuius est
imago. E t ideo quando per similitudinem creaturae, quam
intellectus habet penes se, non convertitur in creaturam, ut est res
quaedam, sed solum ut est similitudo rei ; tunc immediate
de Deo cogitât, quamvis non immediate Deum viaeat
(a. a. 0., ad 8; vgl. II, II. Theog. Summ,, q. 27, a. 4, ad 2).

23. Vermöchten wir mit unserem Verstände bis zu der
vollen Erkenntnis des göttlichen Wesens vorzudringen, so
wäre unsere Kenntnis mit Bezug auf Gott und seine
Eigenschaften eine an sich gleiche, univoke, was durchaus nicht
zutreffen kann. In diesem Ealle hätte die Wesenheit oder
Natur Gottes und der Geschöpfe etwas Gemeinsames und
nur deren Existenz etwas Verschiedenes. Allein in Gott
ist das Wesen sachlich ein und dasselbe mit der

6*



84 Gottes Wesen und Wirken

Existenz. Folglich kann der Begriff über das Wesen Gottes
nicht ein univoker sein : Univoce quidem non potest
aliquid de Deo et creatura dici. Huius ratio est, quia cum
in re duo sit considerare, scilicet na tu ram vel quiddi-
tatem rei, et esse suum, oportet quod in omnibus uni-
vocis sit communitas secundum rationem naturae, et non
secundum esse, quia unum esse non est, nisi in una re.
Undo habitus humanitatis non est secundum idem esse in
duobus hominibus. Unde quandocumque for m a, significata
per nomen, est ip su m esse, non potest univoce convenire.
Propter quod etiam ens non univoce praedicatur. Unde
cum omnium, quae dicuntur de Deo, natura, vel forma sit
ipsum esse, quia suum esse est sua natura; propter quod
dicitur a quibusdam philosophis, quod est ens non in
essentia, et sciens, non per scientiam, et sic de aliis, ut
intelligatur essentia non esse aliud ab esse, et sic
de aliis : ideo nihil de Deo et creaturis univoce dici potest
(I. Sent. dist. 26, q. 1, a. 4; vgl. de veritate, q. 2, a, 11).

Aus dieser Wahrheit ergibt sich, daß unsere Kenntnisse

über Gott nur analoge sein können : Cum igitur per
scientiam nostram deveniatur in cognitionem divinae scien-
tiae, non potest esse, quod sit omnino aequivocum. Et
ideo dicendum, quod scientia analogice dicitur de Deo et
creatura, Et similiter omnia huiusmodi (a. a. 0.).
— Zu einem Analogieschluß aber ist nur eine Ähnlichkeit
erforderlich in irgendeiner Hinsicht, andernfalls hätten wir
eine Identität vor uns: In his, quae dicuntur per trans-
lationem, sufficit quod attendatur similitudo quantum ad
aliquid, et non oportet quod quantum ad omnia. Alias esset
identitas, et non similitudo (I. Sent. dist. 3, q. 2, a. 2,
ad 2).

24. Damit steht der Weg offen für die Erkenntnis der:

IV. Existenz und Wesenheit Gottes
A. Lassen wir dem englischen Lehrer das Wort.

Witschen hier auf Erden viele Wirkursachen in Tätigkeit in
genauer Unter- und Uberordnung. Nun ist es aber unmöglich,

kommt daher auch nirgends vor, daß ein Ding die
Wirkur sache seiner selbst bilde. In diesem Falle
wäre es ja früher, als es selbst existierte, was unmöglich
ist. Bei den Wirkursachen aber gibt es keinen Schritt ins
Unendliche. Denn bei diesen Ursachen ist immer das Erste



Gottes Wesen und Wirken 85

die Ursache des Zweiten, das Zweite des Dritten usw, bis
zum Letzten. Nehmen wir also die Ursache hinweg, so bleibt
auch von der Wirkung nichts übrig. Gibt es keine erste
Ursache, so ist auch keine zweite und letzte vorhanden.
Das trifft genau zu bei dem Fortschreiten ins Unendliche.
Wir kommen zu keiner ersten Ursache und damit auch zu
keiner letzten Wirkung oder einer Mittelursache. Das alles
widerspricht indessen unserer Erfahrung. Folglich muß eine
erste Wirkursache existieren, die nicht abermals verursacht

ist (Summa theol. I. Pars., q. 2, a. 3).
25. Diese erste Ursache nennen alle Gott: quam omnes

Deum nominant. Mit diesen Worten schließt der Aquinate
seinen ersten Beweis. Ist dieser Schluß aber auch logisoh
richtig? Ist er zwingend? Unbedingt: ja. Er ist beides.
Um dafür den Nachweis zu erbringen, müssen wir auf das
Wesen der Wirkursache eingehen. Wirkursache nennen wir
diejenige, die einem anderen das Dasein verleiht. Um
das tun zu können, muß diese Wirkursache in actu sein,
Wirklichkeit besitzen. Sie muß dem anderen, dem Effekt,
das mitteilen, was sie selber hat, das Wirklichsein.
Selbstverständlich ist darunter nicht ihr eigenes Wirklichsein zu
verstehen, weil dieses durchaus verschieden ist vom
Wirklichsein der Wirkung. Immer und immer wieder betont
S. Thomas in seinen verschiedenen Werken den einen
Grundsatz: ein jedes Ding wirkt nur, insofern es sich in
der Wirklichkeit befindet, in actu ist. Unumquodque agit
inquantum est in actu, non secundum quod est in potentia.
Derlei gleichlautende Stellen im hl. Thomas sind
ungezählte. Darum sehen wir von einer näheren Angabe ab.
Sehen wir uns nun die letzte Wirkung an. Sie verdankt
ihr Dasein der unmittelbaren Ursache. Diese unmittelbare
Ursache wirkt aber ihren Effekt nicht in eigener
Kraft, sondern nur dadurch, daß diese Kraft von der
nächsthöheren in actu versetzt wurde, somit die höhere
Ursache mit der niederen zugleich m i t wirkt, die niedere
nur in kraft der höheren tätig ist. Das geht nun so fort
bis zu der höchsten und ersten Ursache. Diese erste
Ursache wirkt alles in eigener Kraft ; denn sie kann nicht
mehr von einem anderen in actu versetzt worden sein,
andernfalls kämen wir in das Unendliche und infolgedessen
wäre auch jede Wirkung der unmittelbaren Ursache
ausgeschlossen. Denn es ist keine Kraft da, durch die die



86 Gottes Wesen und Wirken

unmittelbare Ursache eine Wirkung hervorbringt. Da aber
Wirkungen tatsächlich, wie unsere Sinne und unser
Verstand bezeugen, vorhanden sind, so müssen sie in der Kratt,
jener Ursache zustandegekommen sein, die in eigener Kraft,
unabhängig von einer jeden anderen, wirkt. Diese Ursache
kann das aber fertig bringen, weil sie durch sich
selber, unbeeinflußt von einer anderen, in actu ist, in
ordine operativo das Dasein durch sich selber hat. Dieses
Dasein setzt aber das Dasein der Wesenheit voraus, um
zu wirken.

26. Wir machen aber auch die Wahrnehmung, daß
es der Wirkungen unzählige und der verschiedensten
Arten gibt. Aber jede der Ursachen wirkt nur in einer
bestimmten Gattung und Art, nicht alles Mögliche. Daraus
müssen wir schließen, daß diese Ursachen nicht ihrer
Gänze nach in actu sind, anderfalls müßten sie eben
alles wirken. Folglich ist eine erste und höchste Ursache
anzunehmen, die nicht allein in actu ist, die Wirklichkeit
hat, sondern die Wirklichkeit selber ist, actus purus
genannt: Omne agens agit secundum quod est actu. Unde
oportet quod per illum modum actio alicui agenti attribuatur,
quo convenit ei esse in actu. Res autem particular is est
particulariter in actu. Et hoc dupliciter. Primo ex compa-
ratione sui, quia non tota substantia sua est actus, cum
huiusmodi res sint compositae ex materia et forma. Et
inde est, quod res naturalis non agit secundum se totam,
sed agit per formam suam, per quam est in actu. Secundo
in comparatione ad ea, quae sunt in actu. Kamin nulla re
naturali inclnduntur actus et perfectiones omnium eorum,
quae sunt in actu, sed quaelibet earum habet actum de-

terminatum ad unum genus et ad unam speciem. Et inde
est, quod nulla earum est activa entis, secundum quod
est ens, sed eius entis, secundum quod est hoc ens, de-
terminatum in hoc vel ilia specie. Nam omne agens agit
sibi simile. Et ideo agens naturale non producit simpliciter
ens, sed ens praeexistens et determinatum ad hoc, vel aliud,
utpota ad speciem ignis, vel ad albedinem, vel ad aliquid
huiusmodi. Et propter hoc agens naturale agit movendo.
Et. ideo requirit materiam, quae sit subiectum mutationis
vel motus Ipse autem Deus e contrario est totaliter
actus et in comparatione sui, quia est actus purus,
non habens potentiam permixtam; et in comparatione rerum,



Gottes Wesen und Wirken 87

quae sunt in ectu, quia in eo eat omnium rerum origo.
Unde per suam actionem producit totum ens subsistons,
nullo praesupposito, utpote qui est totius esse principium,
et secundum se totum (De potentia Dei, q. 3, a. 1).

27. So führt uns denn die aufmerksame Beobachtung
der Naturdinge notwendig und unfehlbar zu einer obersten
und ersten Wirkursache, die ihrer Gänze nach tota,
Wirklichkeit, reines Dasein ist. Darum kann dieses Dasein
nicht abermals von einem anderen bewirkt werden,
vielmehr wirkt es selber alles andere, manches unmittelbar,
das meiste durch Mittelursachen, die in der Kraft dieser
ersten Ursache je nach Gattung und Art anderes
verursachen. Namentlich ist es das Dasein der Welt, aller Dinge,
das ausdrücklich eine eigene Kraft Gottes erfordert:
Causa secunda non agit nisi ex influentia causae primae.
Et sic omnis actio causae seoundae est ex praesuppositione
causae agentis Impossibile est autem, quod causa
secunda ex propria virtute sit principium esse, inquantum
huiusmodi. Hoc enim est proprium causae primae.
Nam ordo effectuum est secundum ordinem causarum.
Primus autem effectus est ipsum esse, quod omnibus aliis
effectibus praesupponitur, et ipsum non praesupponit ali-
quem alium effectum. Et ideo oportet, quod dare esse, in-
quantum huiusmodi, sit effectus primae causae solius
secundum propriam virtutem. Et quaecunque alia
causa dat esse, hoc habet inquantum est in ea virtus
et ope^atio primae causae, et non per propriam
virtutem (De potentia Dei, q. 3, a. 4).

28. Man hat nun geltend gemacht, daß dieser Be-
"weisgang des Aquinaten höchstens eine Weltseele, aber
nicht die Existenz und das Wesen eines Gottes erschließe.
Di eser Einwand ist nichtig, denn alles Verursachte richtet
sich nach der Art und Weise, wie das Verursachende wirkt.
Die Ursache aber wirkt, wie sie Wirklichkeit besitzt, in
•actu ist. Folglich verursacht bloß jenes Wesen seiner Gänze
nach eine Wirkung, das seiner Gänze nach sich in actu
befindet. Die Wirklichkeit, actus, eines solchen Wesens
schließt eine Unendlichkeit in sich. Diese aber kommt nur
Gott und Gott allein zu: Hoc modo factum agitur, quo
faciens agit. Agens autem agit, secundum quod actu est.
Unde id solum se toto agit, quod totum actu est. Quod
non est, nisi actus infiniti, qui est actus primus. Unde et



88 Gottes "Wesen, und Wirken

rem agere secundum totam eius substantiam solius infinitae-
virtutis est (a. a. 0.}. — Die Weltseele nun, anima mundi,
besitzt keine unendliche Kraft, denn ihre Kraft bleibt
auf diese Welt beschränkt. Es könnte ja noch viele
andere geben. Also kann sie auch nicht ihrer Gänze nach
wirken und ebensowenig ihrer Gänze nach existieren,,
actus purus sein. Daher kann die Weltseele keine Welt
verursachen noch irgendeine vollkommene Substanz
hervorbringen. Sie muß mit Bezug auf die Welt einen
Stoff voraussetzen und mit der menschlichen Seele weiß
sie überhaupt nichts anzufangen. Die Weltseele ist nicht
actus purus oder sie ist nicht Weltseele.

29. Die Bemerkung des hl. Thomas, daß man mit-
Schlußfolgerungen nicht in das Unendliche fortschreiten
dürfe, ist beanstandet worden. Man könne doch die Zahl
ins Unendliche vermehren, die Linie ins Unendliche
verlängern oder auch teilen usw. — Es wird dabei aber ganz;
vergessen, daß es sich in unseren Fragen um Wirkursachen
handelt, die voneinander abhängen, wo die eine durch die
andere wirkt. Die Zahlen 3 und 3 bilden nicht die Wirk-
ursache für die Zahl 6. Dasselbe gilt von der Linie oder
ihren Teilen. Wir haben es hingegen mit dem Einfluß der
einen Wirkursache auf die andere zu tun, Daher sind alle
Mittelursachen, von der nächsten angefangen bis zu der
ersten, selber verursacht, die erste dagegen kann es
nicht mehr sein, d. h. alle anderen Ursachen wirken in
der Kraft der ersten, diese aber in der eigenen Kraft.
Werden nun diese Ursachen in das Unendliche fortgesetzt,
so wirkt keine aus eigener Kraft, daher auch keine aus
mitgeteilter Kraft. Oder es wirken überhaupt alle Ursachen
aus eigener Kraft, dann haben wir lauter erste Ursachen,
zahllose Götter.

30. Was ist nun aber vom Grundsatz des Aquinaten,
man finde nirgends den Fall und es sei überhaupt unmöglich,

daß ein Ding die Wir kur s ache seiner selbst bilde,,
zu halten? Wirkursache nennen wir ein Ding nur deshalb,
weil es durch seine Tätigkeit ein anderes, einen effectus,
hervorbringt. Und das selbst dann, wenn es auch nur eine
Tätigkeit überhaupt ausübt, denn die Tätigkeit ist schon
eine Wirkung, ein effectus des Tätigen. Soll also ein Wesen
als Wirkursache sich selbst hervorbringen, so muß es
offenbar vorher schon existieren und tätig sein, bevor es,



Gottes Wesen und- Wirken 89

überhaupt das Dasein besitzt. Einen größeren Widerspruch
kann es nicht geben. Mit vollem Recht sagt darum der
englische Lehrer : nec tarnen invenitur, nec est possibile,
quod aliquid sit causa efficiens sui ipsius, quia sic prius
esset seipso, quod est impossibile.

31. B. Ein weiterer Beweis des Aquinaten in seiner
Summa theologica für die Existenz und das Wesen Gottes
lautet, wie folgt. Es steht außer Zweifel, daß in der Welt
mancherlei Veränderungen vorkommen. Unsere eigenen
Sinne bestätigen es. Was aber verändert wird, das muß
durch ein anderes verändert werden, denn die Veränderung
besteht darin, daß ein Ding in sich die Anlage, die Fähigkeit

zu dem besitzt, zu dem es verändert wird. Das die
Veränderung Verursachende hingegen muß dazu die
Wirklichkeit besitzen, in actu sein. Die bloße Anlage oder
Fähigkeit, diese Veränderung vorzunehmen, reicht dazu
nicht aus. Verändern besagt nichts anderes, als das, was
der Anlage und Fähigkeit nach vorhanden war, in die
Wirklichkeit versetzen, ihm das Dasein mitteilen. Um nun
das zustande zu bringen, muß das Verändernde in actu
sein, Wirklichkeit haben. Nun kann aber ein Ding mit
Bezug auf das nämliche zugleich nicht die bloße
Fähigkeit und die Wirklichkeit besitzen, weder die eine
oder die andere. Daher kann das Verändernde nicht
zugleich auch das Veränderte sein, mit anderen Worten : ein
Ding kann nicht unter einem und demselben
Gesichtspunkt sich selber verändern. Folglich müssen wir
endlich zu einem Wesen kommen, das, in sich selbst durchaus

unveränderlich, alle anderen Dinge verändert. Der
Fortschritt ins Unendliche ist hier ebenso unmöglich wie
bei der Reihe der Wirkursachen. Das Verändertwerden
fordert ebensogut eine Wirkursache wie jeder andere
Effekt : Certum est, et sensu constat, aliqua moveri in hoc
mundo. Omne autem quod movetur, ab alio movetur. Nihil
enim movetur, nisi sècundum quod est in potentia ad illud,.
ad quod movetur. Movet autem aliquid, secundum quod est
actu. Movere enim nihil aliud est, quam educere
aliquid de potentia in actum. De potentia autem non potest
aliquid educi in actum, nisi per aliquid ens actu; sicut
ignis calidus in actu facit lignum, quod est calidum in
potentia, esse calidum in actu. Et per hoc movet et alterat
ipsum. Non est autem possibile, quod idem sit simul in



•90 Gottes Wesen und Wirken

actu et potentia secundum idem, sed solum secundum di-
versa. Quod enim est calidum in actu non potest esse simul
calidum in potentia, sed est simul frigidum in potia. Im-
possibile est ergo, quod idem eodem motu, sit movens et
motum secundum idem, vel quod moveat seipsum. Oportet
ergo, omne quod movetur, ab alio moveri, et illud ab alio.
Hoc autem non est procedere in infinitum, quia sic non
esset aliquid primum movens, et per consequens nec aliquid
aliud movens; quia moventia secunda non movent, nisi per
hoc, quod sunt mota a primo movente Er necesse est
devemre ad aliquid primum movens, quod a nullo movetur.

82. Der englische Lehrer legt hier seinem Beweise
die Bewegung zugrunde. Darum ist es notwendig, über das
Wesen der Bewegung zu sprechen. Zugleich wird damit
auch unsere Ubersetzung dieses Wortes mit „Veränderung"
ihre Kechtfertigung finden. Als Voraussetzung muß an dem
'Grundsatze festgehalten werden, daß jedes Geschöpf in
Potenz und Akt zerfällt: Ens dividitur per potentiam et
actum. Et haec quidem divisio non distinguit genera
entium; nam potentia et actus inveniuntur in quolibet
genere (III. Physicor., lect. 1, nr. 6). Potentia und actus
bilden daher die ersten Unterschiede des Seienden, sind
darum naturgemäß früher als die Veränderung. Die

Veränderung haben wir uns also in folgender Weise zu denken:
Das eine Ding ist nur in der Wirklichkeit, das andere
nur der Fähigkeit nach ; ein drittes hält sich in der Mitte
dieser beiden. Das bloß Fähige befindet sich noch nicht in
der Veränderung ; was in voller Wirklichkeit dasteht, wird
nicht bewegt oder verändert, sondern ist schon verändert.
Verändert wird folglich nur das, was zwischen der reinen
Fähigkeit und reinen Wirklichkeit liegt. Dieses Ding
besitzt somit teils die Fähigkeit, teils die Wirklichkeit, aber
noch nicht die volle Wirklichkeit, nach der es strebt. In
dieser Hinordnung zu der vollen erstrebten Wirklichkeit
besteht ihrem Wesen nach die Veränderung. Das Subjekt
der Veränderung bildet demnach eine unvollkommene
Wirklichkeit, die ihrer Vollendung entgegenharrt. Aliquid est
actu tantum, aliquid vero in potentia tantum, aliquid vero
medio modo se habens inter potentiam et actum. Quod igitur
est in potentia tantum, nondum movetur. Quod autem iam
est in actu perfecto, non movetur, sed iam motum est. Illud
igitur movetur, quod medio modo se habet inter puram



Gottes Wesen und Wirken 91

potentiam et actum; quod quidem partim est in potentia
et partim in actu, ut patet in alteratione. Cum enim aqua
est solum in potentia calida, nondum movetur. Cum vero
iam est calefacta, terminatus est motus calefactionis. Cum
vero iam participât aliquid de calore, sed imperfects, tunc
movetur ad calorem. Nam quod calefit paulatim participât
calorem magis ac magis. Ipse igitur actus imperfectus
caloris in calefactibili existons, est motus ; non quidem
secundum id, quod actu tantum est, sed secundum quod iam
in actu existons habet ordinem ad ulteriorem actum. Ordo
autem ad ulteriorem actum competit existenti in potentia
ad ipsum (III. Physic., lect. 2, nr. 3).

33. Die Berechtigung, das Wort „Bewegung" mit
Veränderung zu übersetzen, schöpfen wir aus der Bemerkung

des hl. Thomas in diesem Abschnitt, Aristoteles
verstehe unter Bewegung überhaupt eine Veränderung. Accipit
enim hic motum communiter pro mutatione, non autem
stricte secundum quod dividitur contra generationem et
corruptionem (a. a. 0., nr. 4 ; vgl. V. Physic., lect. 2, nr. 1).
Viel wichtiger in unserer Frage ist die Lehre, daß bei allen
Veränderungen von der Potenz zum actus das Verhältnis
der wirksamen Ursache zu der Wirkung Platz greift. Darum
gehört die Veränderung der Kategorie Tätigkeit und Leiden
an. Quantum ad id quod ratio apprehendit circa motum,
scilicet esse medium quoddam inter duos terminos, sic iam
implicatur ratio causae et effectus. Nam reduci aliquid de
potentia in actum, non est nisi ab aliqua causa agente. Et
secundum hoc motus pertinet ad praedicamentum actionis et
passionis. Haec enim duo praedicamenta accipiuntur
secundum rationem causae agentis et effectus (III. Physic.,-
lect. 5, nr. 17).

34. Die Bezeichnung „Wirkursaohe" wird von einem
äußeren Ding hergeleitet. Benennen wir das Ding nach
der Wirkursache, so haben wir die Kategorie „Leiden".
Denn Leiden bedeutet nichts anderes als etwas von der
Wirkursache aufnehmen. Wird hingegen die Wirkursache
von der Wirkung aus benannt, so ergibt sich uns die
Kategorie „Tätigkeit", denn die Tätigkeit ist der Akt, der
vom Tätigen auf ein anderes übergeht, z. B. die Belehrung

im Lehrer, die vom Schüler aufgenommen wird.
Secundum quod aliquid denominatur a causa agente, est
praedicatum passionis. Nam pati nihil aliud est, quam



92 Gottes Wesen und Wirken

suscipere aliquid ab agente. Secundum quod autem e con-
verso denominatur causa agens ab effectu, est praedica-
mentum actionis. Nam actio est actus ab agente in aliud,
ut supra dictum est: nr. 9 (III. Physic, lect. 5, nr. 15).

35. Auf Grund dieser gegebenen Erklärungen können
wir nun die Beweisführung des Aquinaten näher prüfen.
Alles, was verändert wird, muß von einem anderen
verändert werden, denn eine jede Veränderung bringt einen
Gewinn, eine neue Vollkommenheit, actum, mit sich. Das
Ding, welches verändert wird, besitzt nur die Anlage, die
Fähigkeit für diese neue Vollkommenheit. Wäre das Ding
dazu unfähig, so könnte es überhaupt nicht verändert
werden. Hätte es diese Vollkommenheit bereits, dann wäre
es schon verändert, verändert durch ein anderes, oder
überhaupt im vornherein unveränderlich, actus. Ja, kann
ein Ding nicht sich selber verändern? Das ist unmöglich,
denn es müßte als Wirkursache sich diese neue
Vollkommenheit geben, also schon da sein, bevor es existiert
mit Bezug auf eben diese Vollkommenheit. Wirken kann
ein Ding nur, wenn es existiert, und geben nur das, was
es selber besitzt. Jede Wirkursache bringt ein sich
Ahnliches hervor. Das Veränderliche hat aber nur die Fähigkeit,

ist in der Potenz zu dieser Vollkommenheit, zu dem
Akt, Diese Fähigkeit kann daher nur aufnehmen, nicht
aber bewirken oder geben. Folglich kann es nioht sich
selber verändern, sich selber aus der Potenz in den Akt
überführen. Dieser Grundsatz des hl. Thomas leuchtet ganz
von selber ein, so lange man an dem Begriff und Wesen
der Potenz festhält. Die Potenz als solche ist immer nur
aufnehmendes Prinzip, die Form, der actus, dagegen
wirkendes, wenigstens formell wirkendes principium quo,
des Wesens sowohl wie auch jeder Tätigkeit;

36. Nur auf völliger Verkennung des Begriffes und
Wesens der Potenz kann es beruhen, was ein Autor, der
in seinem Fach ohne Zweifel zu Hause ist und Tüchtiges
geleistet hat, in einem Buche schreibt, Folgen wir seinem
Gedankengange : Wir halten also den Ungläubigen gegenüber

fest an dem unerschütterlichen Prinzip, daß der Ur-
stoff, aus welchem die Welt gebildet worden, nur durch
die unendliche Macht Gottes, nach dessen freien
Entschluß, am Anfang aller Zeit, aber nicht von Ewigkeit her,
geschaffen worden ist.



Gottes Wesen und Wirken 93

Allein wir gehen nicht so weit, daß wir dann auch
in der sukzessiven Entwicklung und Ausgestaltung der
materiellen (unbelebten) Welt immer wieder direkte und
unmittelbare Eingriffe Gottes sehen zu müssen glauben.
Wenn Gott in seiner unergründlichen Weisheit den Urstoff
bei aller Formlosigkeit in gänzlichem Mangel an den
gestalteten Einzelwesen doch mit solchen Kräften und
Tendenzen begabt hat, daß dann das ganze Universum, wie
wir es jetzt bewundern, seinem unorganischen Teil nach
aus jenem Urstoff nach rein physikalischen Gesetzen sich
entwickeln konnte und mußte, dann ist in dieser Entwicklung

gar nichts enthalten, was der gläubigen Auffassung
der schöpferischen Tätigkeit im geringsten zuwider wäre.
Im Gegenteil, es ist dann in der ganzen Entstehungsgeschichte

der Welt eine bei weitem höhere Weisheit
Gottes ausgeprägt und zum Ausdruck gelangt, als wenn
bei vielen einzelnen Weltkörpern und bei vielen sukzessiven
Entwicklungsstadien immer wieder von neuem ein unmittelbares

Eingreifen und Dirigieren des großen Künstlers
notwendig gewesen wäre.

So sehr sich das von selbst zu verstehen scheint, so
ist es doch notwendig, dies zu betonen gegenüber vielen
Gelehrten, welche, um so zu sagen, zu viel Glauben
haben. So weit unser Autor,

37. Man braucht nicht Gelehrter zu sein oder den
vielen Gelehrten anzugehören, die zu viel Glauben
haben, um in dieser ganzen Darlegung manches Richtige,
aber noch weit nqehr Unrichtiges herauszufinden. Außer
allem Zweifel steht die Tatsache, daß Gott nicht allein den
Urstoff, sondern sämtliche Geschöpfe, welcher Art immer,
mit Kräften und Tendenzen begabt hat. Darüber hat sich
der englische Lehrer entschieden genug ausgesprochen.
Allein genügen diese Kräfte und Tendenzen so vollkommen,
daß „immer wieder direkte und unmittelbare Eingriffe
Gottes" ausgeschlossen werden können? Der Aquinate
bestreitet diese Auffassung ganz energisch und fordert bei
jeder Veränderung, Tätigkeit der Geschöpfe, Gottes
unmittelbaren Einfluß. Virtus activa et passiva rei
naturalis sufficiunt ad agendum in suoordine; requiritur
tarnen virtus divin a, ratione iam dicta in corp. art.
(De potentia Dei, q. 3, a. 7, ad 1). — Deus non solum



94 Gottes Wesen und Wirken

est causa operationis naturae, ut conservans virtutera
naturalem in esse, sed aliis modis (a. a. 0., ad 6).

38. Will indessen unser Autor mit dieser Stelle bloß
sagen, es brauche nicht immer wieder ein schöpferischer
Einfluß Gottes angenommen zu werden, so ist die Sache
vollkommen richtig, aber die Ausdrucksweise ganz und
gar verfehlt. Denn wer den Satz liest, daß immer wieder
direkte und unmittelbare Eingriffe Gottes nicht vorhanden zu
sein brauchten, der kann nicht anders als schließen, jedeweitere
Tätigkeit Gottes sei überflüssig. Gott hat den Urstoff, den
Grund alles Werdens und Vergehens mit Kräften und
Tendenzen begabt, alles Übrige überläßt Gott den
Geschöpfen zu ihrer weiteren Entwicklung, ohne sich dabei
ferner zu beteiligen. Das aber ist grundfalsch. Das kann
Gott nicht einmal tun. Denn damit würde der Urstoff und
alles mit ihm Gott selber. Folglich kann Gott auf seinen
Einfluß, auf seine Tätigkeit, bei aller und jeder Veränderung

und Tätigkeit gar nicht verzichten: Virtus naturalis,
quae est rebus naturalibus in sua institutione collata,
inest eis ut quaedam forma habens esse ratum et firmum
in natura. Sed id quod a Deo fit in re naturali, quo
actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quod-
dam incompletum, per modum quo colores sunt in aëre, et
virtus artis in instrumento artificis. Sicut ergo securi per
artem dari potuit acumen, ut esset forma in ea permanens, non
autem dari ei potuit, quod vis artis esset in ea quaedam formae
permanens, nisi haberet intellectum ; ita rei naturali potuit
conferri virtus propria, ut forma in ipsa permanens, non
autem virtus qua agit ad esse ut instrumentum/
primae causae: nisi daretur ei, quod esset universale
essendi principium. Nec iterum virtuti naturali
conferri potuit, ut moveret seipsam, nec ut conservaret se
in esse. Unde sicut patet, quod instrumento artificis
conferri non oportuit, quod operaretur absque motu artis, i t a
rei naturali conferri non potuit, ut operaretur
absque operatione divina (a. a. 0., ad 7).

39. Wird das wirksame Eingreifen Gottes bei allem
und jedem Naturgeschehen in Abrede gestellt, so ist die
Beweisführung für die Existenz Gottes aus den Veränderungen

in der Welt einfach unmöglich gemacht. Die Naturel
inge ändern sich dann ganz von sich selber. Sie führen

sich selber aus der Potenz in den Akt über. Denn was be-



Gottes Wesen und Wirken 95-

sagen die „Kräfte und Tendenzen" in ihrem innersten:
Grunde? Weiter nichts als Anlagen, Fähigkeiten, mit einem
Wort Potenzen. Und diese Potenzen sollen nun ohne
weiteres Zutun Gottes sich selber in actu setzen und dann
tätig sein

40. St. Thomas lehrt also das gerade Gegenteil unseres
Autors. Und man kann nicht behaupten, daß er ein
Gelehrter war, der zu viel Glauben gehabt hat. Das eine
allerdings ist sicher, der englische Lehrer hatte unserer
Zeit und unseren Gelehrten gegenüber zu viel
Philosophie und logisches Denken, Darum ist er uns so
fremd, daß viele ihn nicht verstehen und so manche ihn.
nicht verstehen wollen. Der Aquinate sagt uns klar und
bestimmt, daß sämtliche Geschöpfe, auch die geistigen, von
Natur aus nur Anlagen, Fähigkeiten, etwas aufzunehmen
oder etwas zu wirken, von Gott empfangen haben, nämlich
Potenzen. Sollen nun diese Potenzen etwas wirken, so
reichen in der Natur die „rein physikalischen Gesetze" für
die weitere Entwicklung des Universums ebensowenig aus
wie etwa die freien Selbstbestimmungen der geistigen
Wesen. Die Potenzen sämtlicher Geschöpfe müssen, um
etwas zu wirken, um tätig zu sein, vorerst von Gott
vervollkommnet, jedesmal vorerst in actu versetzt werden.
Da sie selber es nicht tun können, nihil potest
movere seipsum, so muß das eben durch Gott geschehen,
dessen Potenzen immer in actu sind, weil sie mit der
Wesenheit und diese mit der Existenz sachlich ein und
dasselbe ausmachen. Auf dieser Grundlage baut der Aquinate

seinen Gottesbeweis auf, so oft es sich um die
Veränderung handelt.

41. Bei dieser Uberführung der Potenzen in den Akt
der Geschöpfe können diese selber nicht mitwirken. Um
das tun zu können, müßten sie ja schon in actu sein, weil
mitwirken, also tätig sein, nur von der Potenz in actu
ausgehen kann. In diesem Sinne sprechen wir daher von einer
Vorausbewegung, von der praemotio physica durch Gott.
Diese Überführung der Potenz in den Akt durch Gott muß
also der Tätigkeit des Geschöpfes vorausgehen,
früher geschehen. In operatione, qua Deus operatur
movendo naturam, non operatur natura. Sed ipsa
naturae operatio est etiam operatio virtutis divinae,
sieut operatio inatrumenti est per virtutem agentis princi-



'96 Gottes Wesen und Wirken

palis. Nec impeditur, quia natura et Deus ad idem ope-
rantur propter ordinem, qui est inter Deum et naturam
(De potentia Dei, q. 3, a. 7, ad 3). — Tarn Deus quam
natura immediate operantur, licet ordinentur secundum
prius et posterius (a. a. 0., ad 4). — Sicut actio
naturae praecedit actionem nostrae voluntatis ita voluntas
Dei, quae est origo omnia naturalis motus, praecedit
'«perationem naturae (a. a. 0., ad 9).

42. Aus alldem ergibt sich die richtige Schlußfolgerung,
daß der zweite Gottesbeweis des englischen Lehrers,

aus der "Veränderung der Geschöpfe entnommen, ebenso
turmfest dasteht wie der aus der Wirkursache geschöpfte.
Beständige Veränderungen finden statt, wie die Tatsachen
dartun. Nichts kann durch sich selber verändert werden.
Folglich muß es ein Wesen geben, welches die Wirkursache
aller dieser Veränderungen bildet, ohne selbst wieder abermals

verändert zu werden, Jede Veränderung beruht auf
der Potenzialität, denn diese ist die Grundlage aller und
jeder Veränderlichkeit. Also muß das Wesen, welches alle
Veränderungen in den Geschöpfen verursacht, von jeder
Potenzialität frei, reine Aktualität, actus purus sein. Und
dieses Wesen ist Gott, die reine, lautere Wirklichkeit.

43. G. Ein anderer Beweis für die Existenz Gottes
wird vom Aquinaten in folgender Weise vorgebracht: Wir
sehen in den geschaffenen Dingen, daß hie dasein oder
auch nicht dasein können. Alte Dinge vergehen, neue
entstehen, die Veränderungen dringen bis in das Innerste, in
das Wesen selbst der Dinge ein und erzeugen oder
zerstören das Dasein derselben : Es muß also eine Ursache
geben, die bewirkt, daß die Dinge existieren oder nicht
existieren, entstehen oder wieder vergehen. Diese Ursache
aber kann nicht ebenso beschaffen sein, sondern sie muß
existieren und diese Notwendigkeit zu existieren in
ihrer innersten Wesenheit selber begründet sein. Ein
Fortschreiten in das Unendliche kann hier ebenfalls nicht Platz
greifen. Denn in diesem Falle existierte überhaupt nichts.
Iuvenimus in rebus quaedam, quae sunt possibilia esse et
non esse. Impossibile est autem omnia, quae sunt, talia esse.

Quia, quod possibile est non esse, quandoque non est. Si
igitur omnia sunt possibilia non esse, aliquando nihil fuit
in rebus. Sed si hoc est verum, tunc nihil esset modo,
•quia quod nihil est, non incipit esse, nisi per aliquid, quod



Gottes Wesen und Wirken 97

est. Si igitur nihil fuit ens, impossibile fuit, quod aliquid
inciperet esse, et modo nihil esset. Quod patet esse falsum.
Non igitur omnia entia sunt possibilia, séd oportet
aliquid esse necessarium in rebus. Omne autem necessarium
vel habet causam suae necessitatis aliunde, vel non habet.
Non est autem possibile, quod procedatur in infinitum in
necessariis, quae liabent causam suae necessitatis, sicut nec
in causis elficientibus. Ergo necesse est ponere aliquid,
quod est per se necessarium, non habens causam suae
necessitatis aliunde, sed quod est causa necessitatis aliis.

44. "Wie aus dieser Stelle klar ersichtlich ist, behandelt
hier der hl. Thomas die Existenzfrage der Geschöpfe. Der
Aquinate findet dabei, daß kein einziges Geschöpf
notwendig existiert, kein einziges so notwendig da ist, wie
seine Wesenheit als Wesenheit notwendig ist. Daher
gehört die Existenz eines Geschöpfes nicht zu der Wesenheit

desselben, macht sie nicht einen Wesensbestandteil
oder gar das Wesen selber aus. Die Wesenheit als Wesenheit

kann nicht verändert werden, kann nicht bald Wesenheit

sein, bald nicht Wesenheit sein. Sie ist auch, weil
eben unveränderlich, immer dieselbe, gleichviel ob sie
existiert oder nicht existiert. Anders verhält sich die Sache
mit der Existenz dieser Wesenheiten.

45. Sehr zutreffend schreibt der vorhin erwähnte
Autor: „Einstweilen wird jedem, der noch auf Denkgesetze
und Metaphysik etwas hält, auch folgende Überlegung
einleuchten. Es kann doch absolut nichts existieren, was nicht
einen hinreichenden Grund für seine Existenz hätte. Wäre
der Stoff von Ewigkeit, so könnte dieser hinreichende
Grund nur in dem Wesen des Stoffes liegen. Nun liegt
er aber durchaus nicht in dem Wesen des Stoffes, da
dieser seinem Wesen nach gänzlich indifferent ist zum
Existieren oder Nichtexistieren. Denn man kann offenbar
jeden beliebigen Teil der stofflichen Existenzen, ja
auch allen Stoff als noch nicht existierend oder auch als
wieder in nichts zurückversetzt denken, ohne in diesem
Gedanken den geringsten Widerspruch gegen die Idee des
Stoffes zu begehen, Es ist also evident, daß die Idee
und das Wesen des Stoffes die Existenz nicht in
sich begreift. Es bleibt also nichts übrig, als daß

die Existenz des Stoffes in einem anderen, höheren
Wesen ihren Grund hat, welches, als unendlich vollkommen

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.)



9S Gottes Wesen und Wirken

und seinem "Wesen nach notwendig existierend,
auch den Grund aller anderen Existenzen in sich selbst
hat, und daß sonach der Stoff seiner Natur nach nur
geschaffen sein kann."

46. Aus dieser Darlegung ergibt sich ausnahmsweise
einmal die Übereinstimmung mit dem hl. Thomas in einer
der Grundfragen in der Metaphysik. Die Idee und das
Wesen des Stoffes begreift die Existenz desselben nicht in
sich, so lehrt ständig der Aquinate. Also bildet die Existenz
nicht das Wesen, auch nicht einen Wesensteil des
Geschöpfes ; folglich ist die Existenz der Geschöpfe von
ihren Wesenheiten sachlich verschieden. Aus diesem
Grunde müssen die Kreaturen ihre Existenzen von
einem anderen erhalten. So S. Thomas. Die Wesenheit
eines Dinges kommt ihm durch sich selber, nicht durch
ein anderes zu. Daß die Luft tatsächlich hell ist, das
gehört nicht zum Wesen der Luft, sondern das hat sie
von einem anderen. Nun aber hat jede geschaffene Wesenheit

ihr Dasein von einem anderen, widrigenfalls wäre sie
nicht erschaffen. Folglich ist das Dasein nicht sachlich
ein und dasselbe mit der Wesenheit. Substantia unius-
cuiusque est ens per se, et non per aliud. Unde esse lucidum

actu, non est de substantia aëris, quia est ei per
aliud. Sed cuilibet rei creatae suum esse est ei per aliud,
alias non esset creatum. Nullius igitur substantiae creatae
suum esse est sua substantia (Summ, philos., II. lib.,
cap. 52, nr. 5). In der Tat: Das Wesenheit sein besitzt
ein jedes Ding auf Grund der konstitutiven Prinzipien,
z B, das Menschsein, nicht durch ein anderes. Darauf
nimmt kein anderes irgendeinen Einfluß, ob nun der
Mensch existiert oder nicht existiert. Hingegen hängt das
Existentsein von einer äußeren Ursache ab. Der Mensch
befindet sich nicht in der Potenz zu seiner Wesenheit,

wohl aber zu seiner Existenz. So hat auch der
TJrstoff sein Urstoffsein aus sich selber. Ebensowenig
befindet er sich daher in der Potenz zum Urstoffsein, dagegen
allerdings zum Existentsein, das er sich aber nicht selber
geben kann. Folglich kann die Existenz, durch die er das
Existentsein besitzt, nicht sachlich ein und dasselbe
ausmachen mit dem Urstoff, mit seiner Wesenheit. Bedürften
die Wesenheiten der Geschöpfe zu ihrem Wesenheitsein
ebenso einer äußeren Wirkursache wie zu ihrem Existent-



Gottes Wesen und Wirken 99

seiü, so wären zwei und drei fünf, drei und vier
sieben, ebenso ko ntingenfc, wie die Welt ist, der Mensch
existiert usw. Eine derartige Behauptung dürfte kaum
ein Gelehrter von Beruf jemals aufstellen, denn sie
widerspricht jeder Erfahrung und jedem Denken.

47. Der englische Lehrer unterscheidet demnach in
den Geschöpfen sehr genau zwei Dinge: deren Wesenheit
und deren Existenz. Die Wesenheit haben diese Dinge aus
sich selber, die Existenz dagegen von einem anderen. Das
aber trifft bei allen Geschöpfen ohne irgendwelche
Ausnahme zu, nur bei Gott nicht. Quaedam enim natura est,
de cuius intellectu non est suum esse. Quod patet ex hoc,
quod intelligi potest cum hoc quod ignoretur, an sit, sicut
phoenicem vel eclipsim, vel aliquid huiusmodi. Alia autem
natura invenitur, de cuius ratione est ipsum suum esse,
imo ipsum esse est sua natura. Esse autem, quod huiusmodi

est, non habet esse acquisitum ab alio, quia
il lud, quod res ex sua quidditate habet, ex se
habet. Sed omne quod est, pr eter Deum, habet esse
acquisitum ab alio. Ergo in sola Deo suum esse est sua
quidditas, vel natura. In omni bous autem aliis esse
est praeter quidditatem, cui esse acquiritur
(II. Sent. dist. 8, q. 1, a. 1).

48. Wenn dem so ist, daß die Wesenheiten der
Kreaturen das Wesenheitsein aus sich nicht von einem
anderen, von Gott, haben, scheint es dann nicht, daß diese
Wesenheiten gar nicht der Schöpfung unterstehen, von
Gott hervorgebracht worden sind und auch jetzt noch nicht
von einem anderen gewirkt werden? Diese Schwierigkeit
ist dem Aquinaten nicht unbekannt. Einwurf: Alles, was
von Gott geschaffen worden ist, nennen wir Kreatur Gottes.
Das Ziel der Schöpfung bildet die Existenz. Denn
das erste der geschaffenen Dinge ist das Dasein. Da nun
die Wesenheit des Dinges außerhalb der Existenz liegt, so
scheint die Wesenheit nicht von Gott zu stammen. Omnia
quae a Deo sunt facta, dicuntur esse Dei creaturae. Creatio
autem terminatur ad esse. Prima enim rerum creatarum est
esse. Cum ergo quidditas rei sit praeter esse ipsius, videtur
quod quidditas rei non sit a Deo. — Darauf antwortet
8. Thomas: Schon dadurch allein, daß der Wesenheit als
dem Substrat die Existenz mitgeteilt wird, erscheint nicht
blcß die Existenz, sondern auch die Wesenheit selber als

7*



100 Gottes Wesen und' Wirken

Geschöpf. Denn bevor sie da,s Dasein besitzt, ist sie nichts,
außer im Verstände des Schöpfers. Ex hoc ipso quod quid-
ditati esse attribuitur, non solum esse, sed ipsa quidditas
creari dicitur. Quia antequam esse habeat, nihil est, nisi
forte in intellectu creantis (De potentia Dei, q, 3, a. 5, ad 2).

49. Der Fehlschluß des Einwurfes liegt auf der Hand.
Es ist etwas anderes, zu sagen: die "Wesenheiten der
Geschöpfe haben eine Wirkursache, und etwas anderes zu
erklären, die Wesenheit komme einem Dinge durch eine
Wirkursache zu. Der erstere Satz ist richtig, der andere
aber falsch. Denn, wie wir soeben vernommen haben, ist
das Ziel des Hervorbringens das aktuelle Sein, die Existenz.
Daher hat alles das, was von einem andern die Existenz
erhält, eine Wirkursache. Das trifft nun bei jedem
Geschöpfe zu. Behaupten wir dagegen, wie es der Wahrheit
entspricht, der Mensch sei ein geistiges, sinnenbegabtes
Wesen, so ist dabei von der Existenz keine Rede. Daher
ist der Mensch ein derartiges Wesen, ob er nun existiert
oder nicht existiert. Folglich weist das Menschsein keinerlei
Wirkursache auf, wohl aber das Existentsein des Menschen.
(Vgl. Quodlib. 8, q. 1, a. 1).

50. Dagegen läßt sich geltend machen: Diese Lehre
des hl. Thomas sei nur im formellen Sinne richtig,
insofern nämlich die Wesenheiten der Dinge formell durch
ihre Wesensbestandteile konstituiert werden, nicht aber
durch eine Wirkursache. Allein damit werde eine
Wirkursache ebensowenig entbehrlich, vielmehr gefordert, wie
bei der Existenz dieser Wesenheiten. — Die Antwort darauf

ist nicht schwer zu geben. Ganz abgesehen von jeder
Wirkursache ist z. B. der Mensch ein sinnenbegabtes
geistiges Wesen: homo est animal rationale. Das ist die
genaue, wahrheitsgetreue Begriffsbestimmung der Wesenheit
des Menschen und enthält alles, nicht weniger, aber auch
nicht mehr, als ihr gebührt. Daher deckt sich das durch
sie bestimmte Wesen genau mit seiner Bestimmung. Dabei
ist weder von der Existenz noch von einer Wirkursache
die Rede. Trotzdem ist sie von unabänderlicher, ewiger
Wahrheit. So verhält es sich übrigens auch mit allen
Begriffsbestimmungen und durch sie Bestimmten in den
spekulativen Wissenschaften. Keine einzige spricht von der
Existenz oder Wirkursache, weil diesè beiden mit dem
Wesenheitsein des Gegenstandes nichts zu tun haben. Das



Gottes Wesen und Wirken 101

Wesenheitsein haben sie aus sich, ex se, gleichviel ob der
Gegenstand existiert oder nicht existiert. Eine Wirkursache
könnte somit nur etwas hervorbringen, was diesbezüglich
schon ist: z. B. der Mensch ist schon vorher ein animal
rationale, weil das der Wesenheit des Menschen formell
zukommt, was der Einwurf ja offen zugibt. Wird endlich
behauptet, das alles entspräche erst dann der Wahrheit,
wenn der Gegenstand tatsächlich existiert, dann ist es

überhaupt um jede spekulative Wissenschaft geschehen,
und alles ist kontingent, das Wesen des Dreieckes, die
Zahlen, die Wesenheit des Menschen usw. wie die Existenz
der Geschöpfe. Damit ist die Wissenschaft, ist jeder
Syllogismus endgültig begraben. Gott könnte den Menschen
einmal als animal irrationale erschaffen.

51. Aus alldem ergibt sich die logisch unanfechtbare

Folgerung, daß die Geschöpfe ihre Wesenheit aus sich
selber, ex-se, haben, die Existenz aber nicht ; für diese letztere

darum einer äußeren Ursache bedürfen, ex alio habent.
Daher muß die Existenz sachlich von der Wesenheit
verschieden sein. Gott allein beansprucht für sein Dasein
keine äußere Ursache, weil seine Existenz sachlich ein
und dasselbe ausmacht mit seiner Wesenheit, und diese
letztere, wie gesagt, keine Wirkursache kennt: Ex se
habet.

52. Auf Grund des sachlichen Unterschiedes
zwischen der Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen ergibt
sich ein neuer Gesichtspunkt des Beweises für die Existenz
Gottes. Dieser sachliche Unterschied bewirkt nämlich,
daß alle Geschöpfe zusammengesetzt sind. Cum enim
in solo Deo esse suum sit sua quidditas, oportet quod in
qualibet creatura, vel in corporali, vel in spirituali inve-
niatur quidditas vel natura sua, et esse suum, quod
est sibi acquisitum a Deo, cuius essentia est suum esse.
Et ita componitur ex esse vel quo est, et quod est
(I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 1). — Von dieser Zusammensetzung
sind selbst die sonst ihrer Wesenheit nach einfachen Dinge,
wie die menschliche Seele oder die Wesenheit des Engels nicht
frei. Sed cum quidditas, quae sequitur compositionem, de-
pendeat ex partibus, oportet quod ipsa non sit subsistens
in esse, quod sibi acquiritur, sed ipsum compositum, quod
suppositum dicitur. Et ideo quidditas compositi non est
ipsum quod est, sed est hoc quo aliquid est: ut humani-



102 Gottes Wesen und Wirken

täte est homo. — Sed quidditas simplex, cum non fundetur
in aliquibus partibus, subsistit in esse, quod sibi a Deo
acquiritur. Et ideo ipsa quidditas angeli est, quo subsistit
etiam ipsum esse, quod est praeter suam quiddi-
tatem, et est id quo est; sicnt motus est id, quo aliquid
denominatur moveri. Et sie angelus compositus est ex
esse, et quod est, vel ex quo est et quod est. Et propter
hoc in libro de causis dicitur, quod intelligentia non est
esse tantum, sicut causa prima, sed est in ea esse, et forma,
quae est quidditas sua (II. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1).

BS, Die Lehre des hl. Thomas begreift somit sämtliche
Wesenheiten der Kreaturen jeder Art in sich. Selbst die
vollkommenste, die der Engel, weist wenigstens eine, die
aus dem Wesen, dem Suppositum und der Existenz auf.
Daher sind die Geschöpfe auch alle teilbar oder trennbar,
d.h. ihr Wesen kann die Existenz verlieren, wenn dieselbe
nicht ununterbrochen von Gott aufrecht erhalten wird.
Aliquid enim est, quod, quamvis sit indivisum actu, est tarnen
divisibile potentia, vel divisione quantitatis, vel divisione
essentiali, vel secundum utrumque. Divisione quantitatis,
sicut quod est unum continuitate ; divisione essentiali, sicut
in compositis ex forma et materia, vel ex esse, et quod
est; divisione secundum utrumque, sicut in naturalibus
corporibus. (I. Sent. dist. 24, q. 1, a. 1).

B4. Die Trennbarkeit der Existenz von der Wesenheit

der Geschöpfe betont der englische Lehrer auch
anderswo ausdrücklich. S. Thomas geht aber noch weiter
und behauptet eine tatsächliche Trennung in der
Menschwerdung Jesu Christi, Der Aquinate wirft die Frage
auf, ob in Christus nur ein Dasein, eine Existenz
vorhanden sei. Die Antwort darauf lautet selbstverständlich
bejahend. Das Sein im eigentlichen und wahren Sinne
kommt nur dem für sich bestehenden Wesen zu, und zwar
in doppelter Weise. Das eine Sein ergibt sich aus allen
integrierenden Bestandteilen, die zu einer Einheit verbunden
sind. Diese bilden dann das wesentliche Einzelding oder
Suppositum. Das andere Sein tritt zu dem vollkommenen
Einzelding hinzu und gehört nicht mehr zu den integrierenden

Teilen, sondern bildet ein darüber hinaus beigegebenes
Sein, daher ein Accidentale. In Christus nun ist nur ein
für sich bestehendes Wesen, gebildet aus der menschlichen
Natur und dem Einzelding, dem Suppositum für beide



Gottes Wesen und Wirken 103

Naturen. Darum Ist das substantielle Sein, welches eigentlich
dem Suppositum zugehört, in Christus nur eines.

Diese Einheit besitzt es aus dem Suppositum, nicht inkraft
der Naturen. Würden beide Naturen getrennt, so würde
die menschliche Natur ihr eigenes Sein haben, verschieden
vom göttlichen Sein. Esse proprie et vere non attribuitur
nisi rei per se subsistenti. Huic autem attribuitur esse
duplex. IJnum scilicet esse resultans ex his, ex quibus eius
unitas integratur, quod proprium est esse Suppositi substan-
tiale. Aliud esse est supposito attribut um praeter ea,
quae integrant ipsum, quod est esse super add i-
tum... Quia ergo in Christo ponimus unam rem subsisten-
temtantum, ad eius integritatem concurrit etiam humanitas,
quia unum suppositum est utriusque naturae, ideo oportet
dicere, quod esse substantiale, quod proprie attribuitur
supposito, in Christo est unum tantum. Habet autem unita-
tem ex ipso supposito, et non ex naturis. Si tarnen ponatur
humanitas a Divinitati separari, tunc humanitas suum esse
habebit aliud ab esse divino (Quodl. 9, q. 2, a. 3; vgl. III,
Sent. dist. 6, q. 2, a. 2).

55. Die Trennbarkeit der Existenz vom Wesen der
Geschöpfe ist deshalb ermöglicht und leicht durchführbar,
weil die Existenz derselben weder das Wesen selber, noch
ein Wesensbestandteil des Geschöpfes ist, vielmehr in
diesem Sinne ein Zufallendes, ein Accidens, bildet.
Aliquid participatur dupliciter. Uno modo quasi existons de
substantia participants, sicut genus participatur a specie.
Hoc autem modo esse non participatur a creatura. Id enim
est de substantia rei, quod cadit in eius definitione, Ens
autem non ponitur in definitione creaturae, quia nec est genus,
noc differentia. Unde participatur sicut aliquid non
existons de essentia rei. Et ideo alia est quaestio an est,
et quod est. Unde cum omne quod est praeter essen-
tiam rei dicatur accidens, esse', quod pertinet ad quae-
stionem an est, est accidens. Et ideo Commentator dicit
in V. Metaph., quod ista propositio: „Sortes est", est de ac-
cidentali praedicato, secundum quod importât entitatem rei.
Sed verum est, quod hoc nomen ens, secundum quod
importât rem, cui competit huiusmodi esse, sic significat
essentiam rei et dividitur per decern genera, non tarnen uni-
voce, quia non eadem ratione competit omnibus esse, sed
substantiae quidem per se, aliis autem aliter. Sic ergo in



104 Gottes Wesen und Wirken

angelo est compositio ex essentia et esse, non tarnen
est compositio sicut ex partibus substantiae, sed sicnt
ex substantia et eo quod adhaeret substantiae
(Quodlib. II, q. 2, a. 3). — Esse est accidens, non quasi per
accidens se habens, sed quasi actualitas cuiuslibet substantiae.

Unde ipse Deus, qui est sua actualitas, est suum esse
(a. o. 0. ad 2).

56. Jetzt ist es aucb begreiflich, warum bei der
Begriffsbestimmung des Wesens eines Geschöpfes nie von
der Existenz desselben die Rede ist. Denn jede
Begriffsbestimmung der Wesenheit enthält nur die Bestandteile der
Wesenheit selber, nicht aber auch alles, was dieser Wesenheit

zufällt, für sie ein Accidens ist. Jede andere
Begriffsbestimmung liegt schon außerhalb der Wesenheit, wie der
Aquinate hier ausdrücklich bemerkt mit dem Beispiel :

„Sortes existit". Darum ist es zwar recht gut gemeint,
aber auch ganz und gar unphilosophisch, wenn wir sagen,
der und der Mensch ist die Freundlichkeit, ist die Liebe
selber. Dupliciter aliquid de aliquo praedicatur. Uno modo
essentialiter, alio modo per participationem. Lux enim de
corpore illuminato praedicatur participative. Sed si esset
aliqua lux separata, praedicaretur, de ea essentialiter.
Secundum ergo hoc dicendum est, quod ens praedicatur de
solo Deo essentialiter, eo quod esse divinum est esse
subsistons et absolutum De qualibet autem natura praedicatur

per participationem. Nulla enim creatura est suum
esse, sed est habens esse. Sic et Deus dicitur bonus
essentialiter, quia est ipsa bonitas. Creaturae autem dicuntur
bonae per participationem, quia habent bonitatem. Unum
quodque enim, inquantum est, bonum est. Quandocunque
autem aliquid praedicatur de altero per participationem,
oportet aliquid ibi esse praeter id, quod participatur. Et
ideo in qualibet creatura est aliud ipsa creatura, quae habet
esse, et ipsum esse eius. Et hoc est, quod Boëthius dicit in
libr. de Hebdom. quod in omni eo, quod est, citra primum,
aliud est esse, et quod est. (a. a. 0. in corp. artic.).

57. Die Zusammensetzung der Wesenheiten sämtlicher
Kreaturen aus Wesenheit und Existenz steht demnach dem
hl. Thomas ein für allemal fest. Aus dieser Zusammensetzung

aber ergibt sich, wie früher bemerkt wurde, ein
neuer Beweis für die Existenz Gottes. Denn nichts in der
Welt kann sich selber zusammensetzen, In Wahrheit,



Gottes Wesen und Wirken 105

die Teile des Zusammenzusetzenden sind ja verschieden.
Verschiedene Teile als solche bilden niemals eine Einheit.
Die notwendige Folge davon ist, daß sie durch die Tätigkeit

eines anderen zusammengesetzt werden müssen. Cum
compositio non sit nisi ex diversis, ipsa diversa aliquo
agente indigent ad hoc, quod uniantur. Non enim diversa,
inquantum huiusmodi, unita sunt. Omne autem compositum
habet esse, secundum quod ea, ex quibus componitur, uni-
untur. Oportet ergo quod omne compositum dependeat
ab aliquo priore agente (De potentia Dei, q. 7, a. 1). —
Da wir also in unserem Falle ebensowenig wie in den
früheren in das Unendliche fortschreiten können, so müssen
wir mit unserer Schlußfolgerung zu der Existenz eines
Wesens gelangen, das in jeder Beziehung einfach ist, das
nicht einmal die Möglichkeit besitzt, je mit einem
anderen zusammengesetzt zu sein. Und eben dieses Wesen
setzt alle anderen Dinge, als wirkende Ursache, in der
geschaffenen Welt, zusammen. Wir sagen ausdrücklich, durch
die Wirkursache, nicht aber als innerliche, formelle, denn
innerlich formell ist auch die Existenz der Geschöpfe nicht
von einem anderen. Esse creatum non est per aliquid aliud,
si ly „per" dicat causam formalem intrinsecam ; imo ipso
formaliter est creatura. Si autem dicat causam formalem extra
rem, vel causam effectivam, sie est per divinum esse, et non
per se (I. Sent. dist. 8, q. 1, a. 2, ad 2).

58. Diese letzte Bemerkung des hl. Thomas, daß die
Kreatur formell durch die Existenz dasei, macht uns mit
einem anderen Gottesbeweis des englischen Lehrers
bekannt. Der Aquinate spricht hier von einer Form, denn
eine formelle Wirkung kann nur von einer Form

ausgehen. Form wird in der Scholastik allgemein der actus
genannt und darunter dasjenige verstanden, wodurch ein
Ding eine Vollkommenheit, sei es eine wesentliche oder
eine zufallende, akzidentelle, gewinnt. Diese Auffassung
gehört übrigens nicht erst der Scholastik an, sondern findet
sich schon bei Aristoteles vor. Id quo aliquid fit actu,
prius in potentia existons, est actus. Sed aliquid fit actu,
dum movetur, prius adhuc in potentia existens (Physic. III,
2, nr. 5).

59. Nun haben wir früher aus dem hl. Thomas
dargetan, daß jedes Geschöpf zusammengesetzt, Gott
allein in aller und jeder Beziehung einfach ist. Also müssen



106 Gottes Wesen und Wirken

sich auch in allen Kreaturen die Teile dieser Zusammensetzung

nachweisen lassen. Diese Teile aber nennt bereits
Aristoteles Potenz und Akt. Ens dividitur per potentiam
et actum. Et haec quidem divisio non distinguit genera
entium, nam potentia et actus inveniuntur in quolibet
genere (Physic. III, 1, nr. 6 ; vgl. a. a. 0. 2, nr. 3). Dieser
actus oder diese Eorm ist nach dem Philosophen etwas
Göttliches, Allerbestes und Wünschenswertestes. Etwas
Göttliches, weil jede Form eine gewisse Anteilnahme an
der Ähnlichkeit mit dem göttlichen Sein bildet, welches
lauteres, un ver mi sc h te s Sein, actus purus, ist.
Denn ein jedes Ding befindet sich insoweit in actu,
inwieweit es eine Form besitzt. Dieser actus macht aber
auch das Allerbeste aus, weil er die Vollkommenheit und
das Gut der Potenz ist. Darum wird er auch von einem
jeden Ding erstrebt. Denn jedes Ding verlangt nach seiner
eigenen Vollkommenheit. Forma est quoddam divinum et
optimum et appetibile. Divinum quidem est, quia omnis
forma est quaedam participatio similitudinis divini esse,
quod est actus purus. Unumquodque enim intantum est
actu, inquantum habet formam. Optimum autem est, quia
actus est perfectio potentiae et bonum eius. Et per con-
sequens sequitur, quod sit appetibile. Quia unumquodque
appétit suam perfectionem (Physic. I, 15, nr. 7).

60. Diese Lehre des Aristoteles macht sich der Aqui-
nate zu eigen und erklärt ebenfalls, daß eine jede Kreatur
aus Potenz und Akt zusammengesetzt sein müsse. Wenigstens,

so sagt der englische Lehrer, verhält sich in den
vollkommensten Geschöpfen, der menschlichen Seele und
den Engeln, deren Wesen zu seiner Existenz wie die Potenz
zu ihrem Akt. Die aus Stoff und Form zusammengesetzten
Körper haben überdies noch eine Potenz zu ihrer Form,
aufweiche dann die aus Wesenheit und Existenz erst folgt.
Si materia dicatur illud omne, quod est in potentia quo-
cunque modo, et forma dicatur omnis actus, necesse est
ponere, quod anima humana et quaelibet substantia creata
sit composita ex materia et forma. Omnis enim substantia
creata est composita ex potentia et actu. Manifestum est
enim, quod solus Deus est suum esse, quasi essentialiter
existens, in quantum scilicet suum esse est eius substantia.
Quod de nullo alio dici potest. Esse enim subsistons non
potest esse nisi unum, sicut nec albedo subsistons non



Gottes Wesen und Wirken

potest esse nisi una. Oportet ergo quod quaelibet alia res
sit ens participative, ita quod aliud sit in eo substantia
participans esse, et aliud esse participatum. Omne autem
participaus se habet ad participatum, sicut potentia
ad actum. Unde substantia cuiuslibet rei creatae se
habet ad suum esse, sicut potentia ad actum. Sic
ergo omnis substantia creata est composita ex potentia et.
actu (Quodl. III, q. 13, a. 20; vgl. Physic. VIII, 21, nr. 13).

61. "Was ist nun aber im allgemeinen früher, die
Potenz oder der actus? Der Vollkommenheit nach offenbar
der actus, denn durch ihn erhält die Potenz ihre
Vollkommenheit. Allein als Substrat, als aufnehmendes Prinzip
muß die Potenz bezüglich der Zeit früher sein. Damit ist
nicht gesagt, daß diese Potenz früher existieren müsse.
In diesem Falle wäre ja die hinzukommende Existenz, der
actus, vollkommen überflüssig. Überdies hätten wir dann
zwei actus, wodurch jede eigentliche Zusammensetzung
unmöglich gemacht wäre. Es gäbe in diesem Falle nur
ein Nebeneinander, aber keine Zusammensetzung. Quamvis
in uno et eodem, quod quandcque invenitur in actu,.
quandoque in potentia, potentia tempore prius sit actu,.
natura autem posterius ; simpliciter tarnen oportet actum
esse priorem potentia, non solum natura, sed tempore, eo
quod omne ens in potentia reducitur in actum ab aliquo
ente actu. Illud ergo ens, quod omnia entia facit actu, et
ipsum a nullo alio est, oportet esse primum in actu, absque
aliqua potentiae permixtione (De potentia Dei, q. 7, a. 1 ;

vgl. de spirit, créât, q. unie., a. 1).
62. Daraus ergibt sich zur Evidenz, daß kein Geschöpf

sich selber aus der Potenz in den actus überführen, die
Potenz

_
durch sich selber ihre Existenz bewirken kann.

Diese Überführung vermag nur ein Wesen, das bereits in
actu ist, und weil es sich um sämtliche Geschöpfe handelt,
actus pur us sein muß. Dieses Wesen ist schlechthin,
simpliciter actus, darum in jeder Beziehung früher. Aber
auch die Existenz der Geschöpfe muß der Natur nach
früher sein als deren Wesenheit, denn durch sie erhält die
Wesenheit ihre letzte Vollendung. Darum bewahrheitet sich
auch in dieser Beziehung der Grundsatz, der actus müsse
früher sein als die Potenz, die Form früher als der Stoff.
Die Wesenheit der Dinge verhält sich zu ihrem Dasein
wie der Stoff zu der Form,



108 Gottes Wesen und Wirken

68. Von welchen Gesichtspunkten aus immer der
englische Lehrer, von den Geschöpfen ausgehend, in seiner
Beweisführung der Existenz des Einen Gottes aufsteigt,
stets schließt sie mit der lauteren Wirklichkeit, dem actus
purus, ab. Gott ist und bleibt ihm die für sich und durch
sich bestehende, durchaus einfache, in jeder Beziehung
unveränderliche Existenz oder Wirklichkeit. Das ist für
Gott der hinreichende Grund. Einen anderen kennt Gott
nicht. Für alles andere aber ist Gott der hinreichende
und wirksame Grund. In solo enim essendi principio, quod
est essentialiter ens, ipsum esse, et quidditas eius, est
unurn et idem. In omnibus autem aliis, quae sunt entia
per participationem, oportet, quod sit aliud esse, et quidditas

entis (Analyt. Posterior. II, 6, nr. 3 und 4). — Quod
simpliciter et absolute causam non habet sui esse. Et hoc
soli competit primo principio, quod est causa et Veritas in
omnibus rebus (Analyt. Posterior. .II, 8, nr. 2; vgl. I. Sent,
dist. 8, q. 5, a. 1 und 2).

64. In seinen verschiedenen Werken kommt der
Aquinate immer wieder auf den tiefsten .und innersten
Grundgedanken zurück, das höchste und erste aller existierenden

Wesen müsse reines, durch keine Potentialität
irgendwie vermischtes Dasein, eine lautere Existenz bilden.
Necesse est enim quod omnis substantia simplex subsistens
vel ipsa sit suum esse, vel participet esse, Substantia autem
simplex, quae est suum esse subsistens, non potest esse
nisi una. Omnis ergo substantia, quae est post primam
substantiam simplicem, participât esse. Omne autem parti-
oipans componitur ex participante et participate. Et
participai est in potentia ad partioipatum. In omni ergo
substantia, quantumeunque simplici, post primam substantiam
simplicem, est potentia essendi (Physic. 8, 21, nr. 13).

65. Was haben wir unter dieser „Anteilnahme",
„participare" der Kreaturen zu verstehen? Es wird gesagt,
das bedeute nichts anderes als die Tatsache, daß ein jedes
Geschöpf von Gott das Dasein erhalte. Allein das ist
durchaus nicht der Sinn des hl. Thomas. Was dem
englischen Lehrer hier unterschoben wird, ist die Folge, aber
keineswegs der Grund, daß die Kreaturen bloß Anteil an
der Existenz haben. Das Anteilhaben bedeutet bei dem hl.Tho¬
mas so viel als: das Geschöpf ist seinem Wesen nach nicht
ganz Dasein, also reines Dasein, sondern besitzt nur einen



Gottes Wesen ur)d Wirken 109«

Teil vom Dasein, bildet folglich zwar einen actus, der aber
von Seiten des Wesens als Potenz beschränkt wird, somit
von seiner Gänze, von seiner Lauterkeit eben dadurch
einen Teil einbüßt. Das Dasein besagt nach dem englischen
Lehrer an und für sich nur Vollkommenheit, Wirklichkeit.
Wird das Dasein in keinem Substrat, als der ihm
entsprechenden Potenz, aufgenommen, so bleibt es eben
reines Dasein, actus purus. Findet es dagegen in einem
Substrat Aufnahme, dann wird es auf dieses Substrat
eingeengt und bildet mit diesem Substrat ein zusammengesetztes

Ding. In Gott wird das Dasein nicht von
seiner Wesenheit aufgenommen, sondern ist mit ihr sachlich

ein und dasselbe. Folglich ist das Dasein Gottes
uneingeschränkt, daher unendlich. Omnis creatura habet
esse finitum. Sed esse non receptum in aliquo, non
est finitum, immo absolutum. Ergo omnis creatura habet
esse receptum in aliquo. Et ita oportet quod habeat duo
ad minus: scilicet esse, et id quod esse recipit (I. Sent,
dist. 8, q. 5, a. 1 ; vgl. Quaest. disput. de anima, q. unie,
a. 6).

66. Der eigentliche und innerste Grund, warum die
Kreaturen ihr Dasein von Gott erhalten müssen, ist also
dem hl. Thomas der Umstand, daß ihre Wesenheiten
s'achlich verschieden sind von ihren Existenzen. Das ist
und bleibt die ständige Lehre des Aquinaten. Und gerade
durch die sachliche Identität der Wesenheit mit der
Existenz in Gott unterscheidet sich Gott von den
Geschöpfen. Diese sachliche Identität macht Gott zum
actus purus. Darum wird das Dasein von Gott wesentlich

ausgesagt, denn es ist die Wesenheit selber. Dupliciter
aliquid de aliquo praedicatur. Uno modo essentialiter, alio
modo per partieipationem, Secundum hoc ergo dicendum,
quod ens praedicatur de solo Deo essentialiter, eo quod
esse divinum est esse subsistons et absolutum. De qualibet
autem creatura praedicatur per partieipationem ; nulla enim
creatura est suum esse, sed est habens esse (Quodl. 2,

q. 2, a. 3).
66. Daß der sachliche Unterschied der Wesenheit

und Existenz in den Geschöpfen den eigentlichen innersten
Grund bilde, warum die Kreaturen ihre Existenz von
Gott erhalten müssen, sagt uns S. Thomas ganz unzweideutig.

Der englische Lehrer stellt sich die Frage, ob die



110 Gottes Wesen uml Wiiken

menschliche Seele einfach sei. Darauf antwortet der
englische Lehrer unter anderem, nachdem er die Zusammensetzung

aus Stoff und Form wie in den Naturdingen
zurückgewiesen hat: ilia quidditas aut est esse suum, aut
mon. Si ilia quidditas est esse suum, sic erit essentia ipsius
Dei, quae est suum esse, et erit omnino simplex. Si vero
non sit suum esse, oportet quod h ab eat esse
acquisitum ab alio, sic ut est omnis quidditas
creata (I. Sent. dist. 8, q. 5, a, 2). — Alia autem natura
invenitur, de cuius ratione est ipsum suum esse, imo ipsum
esse est sua natura. Esse autem, quod huiusmodi est, non
habet esse acquisitum ab alio, quia illud, quod res ex
sua quidditate habet, ex se habet. Sed omne, quod est,
praeter Deum, habet esse acquisitum ab alio. Ergo in
solo Deo suum esse est sua quidditas vel natura. In
omnibus autem aliis esse est praeter quidditate m, cui

-esse acquiritur (II. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1).
67. Aus dieser Lehre des Aquinaten geht hervor,

daß dem hl. Thomas der Grund, warum die Kreaturen
erschaffen werden mußten, in dem sachlichen Unterschied

ihrer Wesenheiten von deren Existenz liegt. Wäre
dieser Unterschied kein sachlicher, so hätten die Geschöpfe
-ebensowenig ein esse acquisitum ab alio wie Gott
selber, bei dem wir ebenfalls die Wesenheit von seiner
Existenz in unserer Auffassung unterscheiden. Ein
Wesen, dessen Existenz mit seiner Wesenheit sachlich
identisch ist, kann gar nicht erschaffen werden,
denn es ist selber suum esse. Quod res ex sua quidditate
habet, ex se habet.. Dieses Wesen ist actus purus, daher
nicht erschaffbar. Somit liegt es schon im Begriff und
innersten Wesen eines Geschöpfes als Geschöpf, daß
sich dessen Wesenheit von der Existenz sachlich
unterscheidet. Es existiert nur ein einziges Wesen, quod
est suum esse, und das ist Gott.

68. Ebensowenig verfängt die Ausrede, der hl. Thomas
rede von der Aufnahme der Existenz in den Geschöpfen
nur in dem Sinne, daß alle Kreaturen ihre Existenz von
Gott empfangen, esse reeipiunt a Deo. Damit sei aber
nicht gesagt, daß die Existenz i n den Kreaturen
aufgenommen werden müsse. Darum handle es sich bei dem
Aquinaten einzig und allein um die von Gott erschaffene
Wesenheit. — Der englische Lehrer spricht nicht allein



Gottes Wesen und Wiiken 111

davon, daß die Geschöpfe die Existenz von Gott erhalten,
sondern auch ebenso oft von der Aufnahme der Existenz
in einem Substrat, in der Wesenheit der Kreaturen. Daher
kann das aufnehmende Substrat, die Wesenheit, und das
aufgenommene Dasein nicht sachlich ein und dasselbe
sein. Nichts nimmt sich selber auf. Kein Ding in der Welt
ist in der Potenz zu sich selber, verhält sich wie das
aufnehmende Prinzip, recipiens, zu seinem entsprechenden
actus, dem esse. Das alles aber lesen wir in den Werken
des hl. Thomas. Oportet autem in substantia spirituali
creata esse duo, quorum unum comparatur ad alterum, ut
potentia ad actum. Quod sie patet. Manifestum est enim
quod primurn ens, quod Deus est, est actus infinitus, ut-
pute habens in se totam essendi plenitudinem, non contractam
ad aliquam naturam generis vel speciei. Unde oportet
quod ipsum esse eius non sit esse quasi inditum a 1 i-
eui naturae, quae non sit suum esse, quia sic
finiretur ad illam naturam. Unde dicimus, quod Deus
est ipsum suum esse. Hoc autem non potest dici de aliquo
alio, Sicut enim impossibile est intelligere, quod sint plures
albedines separatae, sed si esset albedo separata ab omni
subiecto et recipiente, esset una tantum, ita impossibile

est, quod sit ipsum esse subsistons, nisi unum tantum.
Omne igitur, quod est post primum ens, cum sit suum
esse, habet esse in aliquo receptum, per quod
ipsum esse contrahitur. Et sic in quolibet creato
aliud est natura rei, quae participât esse, et aliud ipsum
esse participatum. Et cum quaelibet res participet per assimi-
Jationem primum actum, inquantum habet esse, necesse est
quod esse participatum in unoquoque comparetur ad
naturam participantem ipsum sicut actus ad potentiam
(De spirit, créât, q. unie., a. 1). — Sed quia substantia
angeli non est suum esse, hoc enim soli Deo competit, cui
esse debetur ex seipso, et non ab alio, invenimus in angelo
et substantiam sive quidditatem eius, quae subsistât, et
esse eius, quo subsistit: quo scilicet actu essendi di-
citur esse, sicut actu currendi dicimur currere. Et sic
dicimus angelum esse compositum ex quo est, et quod est.
Vel secundum verbum Boëthii, ex esse et quod est. Et quia
ipsa substantia angeli, in se considerata, est in potentia ad
esse, cum habeat esse ab alio, et ipsum esse sit actus,
ideo est in eo compositio actus et potentiae (Quodl. 9, q. 4, a, 6).



112 Gottes "Wesen und Wirken

69. Die Sache liegt auch klar auf der Hand. Denn
die Existenz besagt an und für sich nichts als "Wirklichkeit,

also Vollkommenheit, wie überhaupt jede Form, jeder
actus nichts anderes bedeutet. Wird nun die Existenz i n
keinem Substrat aufgenommen, so behält sie ihre ganze,
uneingeschränkte Vollkommenheit. Daher ist Gott unendlich

vollkommen, lautere Wirklichkeit. Die Kreaturen sind
aber nicht Gott. Also ist die Existenz derselben in der
Wesenheit aufgenommen. Omnis enim forma, in propria
ratione, si abstracto consideretur, infinitatem habet, sicut
in albedine abstracto intellecta, ratio albedinis non est
finita ad aliquid. Sed tarnen ratio coloris et ratio essendi
determinatur in ea, et contrahitur ad determinatam speciem.
Et ideo illud, quod habet esse absolutum, et nullo modo
receptum in aliquo, imo ipsemet est suum esse, illud
est infinitum simpliciter. Et ideo essentia eius infinita est,
et bonitas eius et quidquid aliud de ipso dicitur, quia
nihil eorum limitatur ad aliquid, sicut quod recipitur
in aliquo, limitatur ad capacitatem eius (I. Sent. dist. 43,
q. 1, a. 1).

70. Selbst zugegeben, der Aquinate hätte nie
ausdrücklich das Wort „in", in einem Substrat
aufgenommen, gebraucht, so ändert das nichts an der Sache.
Denn nach S. Thomas ist ein jedes Geschöpf zusammengesetzt

aus Potenz und Akt. Eine jede wirkliche, innere
Zusammensetzung kann nur dadurch erfolgen, daß der Akt
von und in der Potenz aufgenommen wird. Omne quod
procedit a Deo in diversitate essentiae, deficit a simplici-
tate eius Cum enim in solo Deo esse suum sit sua
quidditas, oportet quod in quolibet creatura, vel in corporali,
vel in spirituali inveniatur quidditas vel natura sua, et esse
suum (I. Sent. dist. 8, q, ö, a. 1).

V. Gottes Wirken
a) Die Erschaffung

71. Aus der Beobachtung der Geschöpfe durch die
gesunden Sinne und die durchaus logisch richtigen
Schlußfolgerungen mittels der Denkkräfte ist der englische Lehrer
zu der unerschütterlichen Wahrheit gelangt, daß es eine erste,
höchste Ursache der Welt, aller Kreaturen, geben müsse.
Und diese oberste Ursache aller Dinge ist lautere Wirklich-



Gottes Wesen und Wirken 113

keit, mit keiner wie immer gearteten Potentialität
vermischtes Dasein, actus purus. Dieser Tatbestand ist der
hinreichende Grund seines Wesens, seines Daseins. Einen
anderen Grund kennt Gott nicht. Est autem considerandum
quod hoc quod dicifc (Aristoteles), quorundam non esse
aliam causam, potest intelligi tripliciter. Uno modo, quod
simpliciter et absolute causam non habet sui esse. Et hoc
rompetit soli primo Principio, quod est causa esse et
veritatis in omnibus rebus. Nihil enim prohibet etiam
eorum, quae ex necessitate sunt, esse aliquam causam
necessitatis, ut patet in V. Metaph. (Analyt. Poster. II, 8,
nr. 2).

72. Dieses höchste Wesen nun kann und muß dieWirk-
ursache alles Bestehenden sein. Es kann das sein, denn es ist
nicht allein in actu, was durchaus erforderlich sich erweist,
damit einDing überhauptwirke,unumquodqueagit,inquantum
est in actu, sondern dieses Wesen ist actus selbst, lautere
Wirklichkeit. Darum begreift es in seiner Kraft alles in
sich, was irgendwie ein Dasein hat, an seinem Dasein wie
immer Anteil nimmt. Esse Dei sua virtute comprehendit
omne illud, quod quocunque modo est, inquantum scilicet
est per participationem ipsius (Peri Hermeneias I, 14, nr. 16).
— Dieses höchste Wesen muß aber auch die Wirkursache
aller anderen Dinge bilden, weil keines derselben reine
Wirklichkeit, actus purus, ist.

73. Was wirkt nun in der Tat diese reine
Wirklichkeit? Zunächst muß diese höchste Ursache alle Dinge
in das Dasein rufen, erschaffen, und zwar muß dieses
geschehen aus eigener, keinem anderen Wesen mitteilbarer

Kraft. Diese Wahrheit leuchtet von selber ein.
Denn alles Unvollkommene in irgendeiner Kategorie nimmt
seinen Ursprung aus dem, in welchem vor anderen, und
zwar vollkommen, die Natur dieser Kategorie vorhanden
ist. Da nun jedes Ding mit allem, was in ihm ist, einigermaßen

an dem Dasein Anteil hat, obgleich es mit einer
Unvollkommenheit belastet ist, so muß ein jedes Ding
samt allem, was in ihm ist, von dem ersten und
vollkommensten We«en abstammen. Diesen Vorgang nun
bezeichnen wir mit dem Worte „Schöpfung". Die Schöpfung
besagt nämlich das Hervorbringen einer vollkommenen
Wesenheit mit Bezug auf ihr Dasein. Constat enim,
quod omne quod est in aliquo genere imperfectum, oritur

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIT.) 8



114 Gottes Wesen und Wirken

ab eo, in quo primo et perfecta reperitur natura generis,
sicut patet de calore, in rebus calidis ab igne. Cum autem
quaelibet res, et quidquid est in re, aliquo modo esse
participât, et admixtum sit imperfectioni, oportet quod
omnis res, secundum totum id quod in ea est, a primo et
perfecto ente oriatur. Hoc autem creare dicimus, scilicet
producere rem in esse secundum totam suam substantiam.
Unde necessarium est, a primo principio omnia per creati-
onem procedere (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 2).

74. Es ist oben hervorgehoben worden, daß Gott
alle Dinge aus eigener Kraft in das Dasein gesetzt
hat und die Schöpferkraft keinem anderen Wesen von Gott,
mitgeteilt werden könne. Auch diese Wahrheit steht außer
allem Zweifel. Denn ein jedes Tätige wirkt, insoweit es
sich in der Wirklichkeit, in actu, befindet. Was immer
daher nur teilweise in actu, teilweise aber in der Potenz
ist, das wirkt auch nur einen Teil des neuen Dinges, z. B.
die Form aus dem Stoff auswirken. Nun haben wir früher
gesehen, daß kein Geschöpf seiner Gänze nach in actu,
also actus purus, sein kann. Folglich kann es auch nicht
jemals schöpferisch tätig sein. Das ist und bleibt ein
Privileg der ersten Ursache, Gottes, Omne agens agit
secundum id, quod est in actu. Sed quod est secundum ali-
quid sui in actu, et secundum aliquid in potentia, efficit.
rem secundum aliquid sui, scilicet inducendo formam in
materiam (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 2. contra). Gott kann
aber auch nicht sein Privilegium in der Weise mit einer
Kreatur teilen, daß Gott ihr seine Schöpferkraft verleiht,
sie bei der Schöpfung als sein Werkzeug gebraucht. Denn
eine jede Tätigkeit, auch die des Werkzeuges, muß aus
dessen Potenz hervorgehen. Allein die Potenz eines
Geschöpfes ist eine endliche. Die Schöpfung erfordert jedoch
eine unendliche Kraft. Und zwar das aus mehreren Gründen.
Zunächst muß die Kraft des Tätigen im richtigen
Verhältnis stehen zu dem Abstand dessen, was wird, und dem
Gegenteil, aus dem ein anderes wird. Je kälter die Luft
ist, folglich das Gegenteil der Wärme bildet, eine desto
größere Wärmekraft ist erforderlich, um die Luft zu
erwärmen. Nun steht aber das Nichtsein schlechthin vorn
Sein unendlich weit ab, viel weiter als irgendein Sein vom
anderen. Um also aus dem Nichtsein etwas hervorzubringen,

dazu gehört eine unendliche Kraft. Actio alicuius,.



Gottes Wesen und Wirken 115

etiamsi sit eius ut instrumenti, oportet quod ab .eius
potentia egrediatur. Cam autem omnis creaturae potentia sit
finita, impossibile est, quod aliqua creatura ad creation em
operetur, etiam quasi instrumentum. Nam creatio infinitam
virtutem requirit in potentia, a qua egreditur (De potentia
Dei, q. 3, a. 4).

75. Daß dem so sei uud sein müsse, erklärt der
englische Lehrer, indem er fortfährt: potentia faeientis pro-
portionatur distantiae, quae est inter id, quod fit, et op-
positum, ex quo fit. Quanto enim frigus est vehementius,
et sic a calore distans, tanto maiori virtute caloris opus
est, ut ex frigido fiat calidum. Non esse autem simpliciter
in infinitum ab esse distat. Quod ex hoc patet, quia a
quolibet ente determinate plus distat non esse, qaatn
quodlibet ens, quantumcunque ab alio ente distans in-
venitur. Et ideo ex omnino '

non ente aliquid facere non
potest esse, nisi poteutiae infinitae (a. a. 0.).

76. Dazu kommt die Notwendigkeit, daß die Art und
Weise der Wirkung sich nach der Art und Weise des
Wirkenden richten muß. Das Tätige nun wirkt, insoweit
es Wirklichkeit besitzt, sich in actu befindet. Folglich
wirkt nur dasjenige Tätige seiner ganzen Kraft nach,
welches ganz und gar Wirklichkeit ist, ein keinerlei
beschränktes, unendliches Dasein sein eigen nennt. Und das
nennen wir die höchste Ursache, die reinste Wirklichkeit.
Um also eine vffle, ganze Substanz hervorzubringen, bedarf
es einer unendlichen Kraft. Hoc modo factum agitur, quo
faciens agit. Agens autem agit, secundum quod actu est.
Unde id. solum se toto agit, quod totum actu est. Quod
non est nisi actus infiniti, qui est actus primus. Unde et
rem agere secundum totam eius substantiam solius infinitae
virtutis est (a. a. 0.).

77. Daraus ergibt sich die Wahrheit, daß keine
Kreatur etwas erschaffen kann, weder aus eigener Kraft
noch als Werkzeug der Kraft Gottes. Nicht aus eigener
Kraft, denn kein Geschöpf ist actus purus. Die Wesenheit
oder das ganze Wesen der Kreatur wird durch die
Mitteilung der Existenz von Seiten Gottes nicht in diese
Existenz selber verwandelt, so daß das Wesen selber dann
Wirklichkeit, actus, würde. Gelänge das, so wäre die
Kreatur allerdings ihrer Gänze nach actus, also actus
purus, wie sie es auch, bei nur halbwegs logisch richtigem

8*



116 Gottes Wesen und Wirken

-Denken, sein muß, wenn ihr Wesen mit der Existenz
sachlich ein und dasselbe bildet. Nein, das Geschöpf
wird niemals duröh seine Existenz reine, lautere
Wirklichkeit, sondern sein Wesen bleibt ein für allemal
-Potenz, zu welcher die Existenz hinzutritt. Darum
wird die Kreatur nie und nimmer ganz und gar
Wirklichkeit-, actus purus. Folglich kann sie auch nie aus
eigener Kraft etwas erschaffen. — Aber auch die etwa
durch Gott mitgeteilte, falls es möglich wäre, unendliche

Kraft könnte nicht aushelfen. Denn sofort greifr,
der vom englischen Lehrer verteidigte Grundsatz dagegen
ein : quidquid recipitur, recipitur secundum modum
recipients, Die unendliche Kraft Gottes wird durch die
Aufnahme in der Kreatur verendlieht. Damit ist die
Erschaffung durch die Geschöpfe als Werkzeuge Gottes abermals

unmöglich gemacht, ein für allemal ausgeschlossen.
Daher schließt S. Thomas den Artikel einfach mit den
kurzen Worten : relinquitur ergo, quod nulla potentia crea-
turae potest aliquid creare, neque propria virtute, neque
sicut alterius inscrumentum.

78 Aber noch aus einem anderen Grunde kann Gott
selber einem Geschöpfe seine Kraft zur Erschaffung nicht
verleihen. Die Schöpferkraft, die eine unendliche Kraft,
also Allmacht, sein muß, kann in keiner Weise mitgeteilt,
also selber erschaffen, werden. Aliquid dicitur non
posse fieri ab aliquo, non solum propter distantiam ex-
tremorum, sod etiam propter hoc, quod omnino fieri non
potest: ut si dicamus, quod ex aliquo corpore non potest
fieri Deus, quia Deus omnino fieri non potest. Sic ergo
dicendum, quod ex aliqua potentia non potest fieri omni-
potentia, nun solum propter distantiam utriusque potentiae,
sed etiam propter hoc, quod omnipotentia omnino fieri non
potest. Nam omne quod fit, purus actus esse non potest,
cum ex hoc ipso, quod ex alio esse habet, potentia in
eo deprehendat.ur. Et ideo non potest esse potentia infiuita
(De potentia Dei, q. 3, a. 4, ad 5; vgl. a. a. 0. ad 15).

79. Der englische Lehrer behauptet demnach mit
vollster Überzeugung, daß es nichts in der weiten Welt,
geben könne, das nicht von Gott erschaffen wäre, und
zwar von Gott ganz allein Den Grund dafür erblickt der
Aquinate abermals darin, daß Gott actus purus ist, in
Gott daher keine Zusammensetzung zu finden sein



Gottes Wesen und Wirken 117

kann. Est autem ponere aliquod ens, quod est ipsum suum
esse. Quod ex hoc probatur, quia oportet esse aliquod
primum ens, quod sit actus purus, in quo nulla sit com-
positio. Unde oportet quod ab uno illo ente omnia alia
sint, quaecunque non sunt suum esse, sed habent esse per
modum participationis (De potentia Dei, q. 3, a. 5).

b) Die Erhaltung der Geschöpfe im Dasein

80. Die zweite Wirkung der Tätigkeit Gottes gilt der
Erhaltung des Geschaffenen, die ebenfalls nur von Gott
unmittelbar besorgt werden muß. Denn die Erhaltung der
Kreaturen in ihrem Dasein ist eigentlich nichts anderes
als die fortdauernde Schöpfertätigkeit Gottes. Der Unterschied

äußert sich nur in der Wirkung, indem bei der
Erhaltung nicht ein neues Geschöpf entsteht, einer Wesenheit

eine neue Existenz mitgeteilt wird, wie es bei der
Erschaffung stets der Fall ist. Darum erfordert die
Erhaltung der Kreaturen in ihrem Dasein ebenso
ausschließlich die Kraft Gottes wie die Erschaffung. Eius-
dem virtutis est creare, et in esse conservare. Sed creaturae
non possunt in esse conservari, nisi per virtutem divinam,
quae, si se rebus subtraheret, in momento deficerent
secundum Augustinum IV. super Genes, ad litteram (De
potentia Dei, q. 3, a. 4, arg. 4, contra). — Deus non alia
operatione producit res in esse, et eas in esse conservât.
Ipsum enim esse rerum permanentium non est divisibile,
nisi per accidens, prout alicui motui subiacet. Secundum
se autem est in instanti. Unde operatio Dei, quae est per
se causa, quod res sit, non est alia secundum quod facit
principium essendi, et essendi continuationem (De potentia
Dei, q. 5, a. 1, ad 2).

81. Die Notwendigkeit, daß Gott unmittelbar die
Geschöpfe in ihrem Dasein erhalten müsse, begründet der
englische Lehrer in einem einfachen Schlüsse. Sicut igitur
cessante actione causae efficientis, quae agit per motum, in
ipso instanti cessât fieri rerum generatarum, ita cessante
actione agentis incorporei, cessât ipsum esse rerum ab eo
creatarum. Hoc autem agens incorporeum, a quo omnia
creantur et corporalia et incorporalia, Deus est, a quo
non solum sunt formae rerum, sed etiam materiae. Et quantum
ad propositum non differt, utrum immediate, vel quodam
ordine, ut quidam philosophi posuerunt. Unde sequitur,



118 Gottes Wesen und Wirken

quod divina operations cessante, omnes res eodem momento
in nihil décidèrent (De potentia Dei, q, 5, a. 1 ; vgl, II. Sent,
d. 15, q. 3, a. 1, ad 4 und 5),

82. Aber kennte denn Gott die Kraft der Erhaltung
den Kreaturen nicht mitteilen? Gott stattet ja doch die
Dinge bei der Erschaffung mit allen möglichen Kräften
aus. Warum sollte nicht auch diese Kraft miteinbegriffen
sein? Darauf antwortet uns der englische Lehrer, daß es
nicht in Gottes Macht stehe, kontradiktorische Gegensätze
zu verwirklichen. Das wäre aber der .Fall, wenn Gott ein
Ding erschafft und es dann der Selbsterhaltung überläßt,
Das bedeute ebensoviel als das Ding sei von Gott nicht
erschaffen worden. Ad omnipotentiam Dei non pertinet,
quod faciat duo contradictoria esse simul. In hoc autem
qnod dicitur, quodDeus faciat aliquid, quod eius conservatione
non indigeat, contradictio implicatur. Iam enim ostensum
est, quod omnis effectus a sua causa dependet, secundum
quod est eius causa. In hoc ergo quod dicitur, quod Dei
conservatione non indigeat, ponitur, non esse creatum a
Deo. In hoc quod dicitur, quod Deus faciat ipsum, ponitur,
esse creatum. Sicut ergo contradictionem implicaret, Deum
facere aliquid, quod non esset creatum ab eo; ita si quis
diceret, Deum facere aliquid, quod eius conservatione non
indigeret. Unde utrumque pari ratione Deus non potest
(a. a. 0., art. 2).

83. Der tiefste Grund für diese Unmöglichkeit der
Selbsterhaltung der Geschöpfe ist nach S. Thomas in dem
Umstand gelegen, daß Gott nicht allein das Werden,
sondern auch das Sein aller Dinge verursacht, also nicht
bloß verändert, sondern das Dasein den Dingen mitteilt.
Dadurch unterscheidet sich die Tätigkeit Gottes von jener
der Kreaturen. Illud quod est causa esse, non potest cessare
ab operatione, qua esse datur, quin ipsa res etiam esse
cesset. Sicut enim dicit Avicenna, haec est differentia inter
agens divinum et agens naturale, quod agens naturale est
tantum causa motus, et ageüs divinum est causa esse. Unde
secundum ipsum, qualibet causa efficiente remota, removetur
effectus suus, sed non esse rei. Et ideo remoto aedificatore
non tollitur esse domus, cuius causa est gravitas lapidum,
quae manet, sed fieri domus, cuius causa erat. Et similiter
remota causa essendi, tollitur esse. Unde dicit Gregorius,
quod omnia in nihil décidèrent, nisi ea manus omnipotentis



Gottes Wesen und Wirken 119

contineret. Unde oportet, quod operatio ipsius, qua dat esse,
non sit intercisa, sed continua. Unde dicitur Ioann. V, 17,
Pater meus usque modo operatur, et ego operor (I. Sent,
dist. 37, q. 1, a. 1).

84. Mit dieser Wahrheit steht nicht eine andere Lehre
des hl. Thomas in Widerspruch, worin der Aquinate
behauptet, daß Gott die eine Kreatur durch die andere im
Sein erhalte, wenngleich zu der Erhaltung der Geschöpfe
im Dasein die nämliche Schöpferkraft wie bei der
Hervorbringung erforderlich ist. Zwischen Erschaffung und
Erhaltung im Dasein besteht ein großer Unterschied. Die
Schöpfung darf keinerlei Substrat voraussetzen, ebenso keine
frühere übergeordnete Kraft. Darum sagen wir, die
Erschaffung erfolge aus nichts, aus keinem Substrat. Die
Tätigkeit der Kreaturen stützt sich aber auch auf die
vorausgehende Tätigkeit Gottes, ist erst durch diese letztere
ermöglicht, gleichwie ein Substrat die unerläßliche
Vorbedingung für eine jede Tätigkeit der Kreaturen bilden
muß. Eolglich kann ein Geschöpf weder ans eigener Kraft
noch als Werkzeug Gottes, also in der Kraft Gottes, etwas
erschaffen. Creatio nominat activam potentiam, qua res
in esse producuntur. Et ideo est absque praesuppositione
materiae praeexistentis, et alicuius prioris agentis. Hae
enim solae causae praesupponuntur ad actionem Quod
enim creatio materiam non praesupponat, patet ex ipsa
nominis ratione. Dicitur enim creari quod ex nihilo fit. Quod
etiam non praesupponat aliquam priorem causam agentem,
patet ex hoc quod Augustinus dicit in III. de Trinit., ubi
probat, angelos non esse creatores, quia operantur ex se-
minibus naturae inditis, quae sunt virtutes activae in
natura. Si igitur sie stricte creatio aeeipitur, constat quod
creatio non potest nisi primo agenti convenire, Nam causa
secunda non agit nisi ex influentia causae primae. Et sic
omnis actio causae secundae est ex praesuppositione causae
agentis Imposibile est autem, quod causa secunda ex
propria virtute sit principium esse, inquantum huiusmodi.
Hoc enim est proprium causae primae. Nam ordo effectuum
est secundum ordinem causarum. Primus autem effectus est
ipsum esse, quod omnibus aliis effectibus praesupponitur,
et ipsum non praesupponit aliquam alium effectum. Et ideo
oportet, quod dare esse, inquantum huismodi, sit effectus
primae causae solius secundum propriam virtutem. Et



120 Gottes Wesen und Wirken

quaecunque alia causa dat esse, hoc habet inquantum est
in ea virtus et operatio primae causae, et non per propriam
viitutem. Sicut et iustrumentum efficit actionem instrumentalem,

non per virtutem propriae naturae, sed per virtutem
moventis (De potentia- Dei, q. 3, a. 4).

85. Bei der Erhaltung im Sein der Kreaturen steht
die Sache anders. Denn hier ist ja die Voraussetzung des
Substrates im Wesen der Erhaltung selber gegeben. Folglich

vermag die eine Kreatur die andere im Sein zu
bewahren, nicht zwar in der eigenen Kraft, wohl aber als
Werkzeug Gottes, also in der Kraft Gottes. Gott selber
muß ununterbrochen dabei tätig sein. Allein, sich
selber im Dasein zu erhalten, dazu hat kein Geschöpf
die Kraft, es wäre denn die Ursache seiner selbst, wns
ganz unmöglich ist. Invenitur etiam, quöd ab aliqua crea-
tura dependet aliquis effectus secundum suum esse. Cum
enim sunt multae causae ordinatae, necesse est quod effectus
dependeat primo quidem et principaliter a causa prima.
Secundario vero ab omnibus causis mediis. Et ideo principaliter

quidem prima causa est effectus conservativa. Secundario

vero omnes mediae causae, et tanto magis, quanto
causa fuerit altior et primae causae proximior Sic igitur
dicendum est, quod Deus conservât res quasdam in esse me-
diantibus aliquibus causis (Summ, theol., I. P,, q. 104, a. 2).
— Cum propria causa sit conservativa effectus ab ea
dependents, sicut nulli effectui praestari potest, quod sit
causa sui ipsius, potest tarnen ei praestari, quod sit causa
alterius, ita etiam nulli effectui praestari potest, quod sit
sui ipsius conservativus, potest tarnen ei praestari, quod sit
conservativus alterius (a. a. 0, ad 2).

86. Der englische Lqjirer läßt uns demnach nicht im
Zweifel darüber, welcher Ansicht er über das Walten Gottes
in der geschaflenen Welt ist. Gottes Tätigkeit darf keine
Unterbrechung erleiden: oportet, quod non sit intercisa.
Dieser beständige Einfluß Gottes auf die Geschöpfe bildet
aber keineswegs eine „neue" Tätigkeit Gottes, wenngleich
sie eine unmittelbare ist, sondern nur die Fortsetzung der
ersten, der Tätigkeit des Schöpfers. Sciendum namque
est, quod actionis alicuius rei res alia potest dici causa
multipliciter. Uno modo tribuit ei virtutem operandi, sicut
dicitur in VIII. Physicor., quod generans movet grave et
leve, inquantum dat virtutem, per quam consequitur talis



Gottes Wesen und Wirken 121

motus. Et hoc modo Deus agit omnes actiones naturae, quia
dedit rebus naturalibus virtutes, per quas agere possunt, non
solum sicut generans virtutem tribuit gravi et levi, et earn
ulterius non couservat, sed sicut continue tenons virtutem
in esse : quia est causa virtutis collatae non solum quantum
ad fieri, sicut generans, sed etiam quantum ad esse ; ut sie
possit dici Deus causa actionis, inquantum causât et
conservât virtutem naturalem in esse t^De potentia Dei, q. 3,
a. 7).

87. Aus dem Dargelegten folgt eine dritte Tätigkeit
Gottes, nämlich:

c) Die Versetzung der Kräfte in den Geschöpfen in actu, in die.
Wirklichkeit

Der englische Lehrer spricht von Kräften, von
Potenzen, die Gott bei der Schöpfung den Kreaturen
mitgegeben hat. Diese Kräfte dienen den Geschöpfen zu den
verschiedenen Tätigkeiten, die von den Kreaturen ausgeübt
-werden sollen. Denn Gott hat die Dinge nicht allein
erschaffen, damit sie da seien, existieren, sondern auch, damit,
sie sich in der verschiedensten Weise betätigen. Der Zweck,,
den Gott bei der Erschaffung der Dinge im Auge gehabt
hat, ist daher auch die Tätigkeit der Kreaturen. Operatio.
cuiuslibet rei est quasi finis eius, cum sit optima in ipsa
(De verit., q. 19, a. 1). — Quia vero operatio est finis
operantis, cum omnis res secundum Philosophum in I. de
eocl. et mundo, sit propter suam operationem, sicut propter
finem proximum, unumquodque est bonum, secundum quod
habet completum ordinem ad suum finem (De virtutibus,.
q. 1, a. lh

88. Diese Kräfte oder Potenzen bilden ihrem Wesen nach,
weiter nichts als Anlagen, Fähigkeiten zu der ihnen
entsprechenden Tätigkeit, denn es gilt auch hier der Grundsatz,
daß in ordine operativo, mit Bezug auf die eine Tätigkeit
vollziehende Kraft, diese letztere zusammengesetzt sein müsse
aus Potenz und Akt, gleichwio das Wesen der Geschöpfe
die nämliche Zusammensetzung aufweist. Cum nihil operetur
nisi inquantum est in actu, modus operandi uniuscuiusque
rei sequitur modum essendi ipsius (Summ, theol., I. P.,
q. 89, a. 1). So wie nun das Wesen der Geschöpfe in der
Potenz zum Dasein ist, ebenso befinden sich die Kräfte
derselben in ordine operativo in der Potenz zum Dasein..



122 Gottes Wesen und Wirken

Darum betont der englische Lehrer immer und immer
wieder, ein jedes Ding sei insofern tätig, als es sich in
actu befinde.

89. Da aber kein Ding, nicht einmal Gott, sich
selber diesen Akt, diese Form oder Vollkommenheit,
verleihen kann, so muß es endlich ein "Wesen geben, das schon
von vornherein, unabhängig von jedem anderen,
sich in actu befindet. Und da es in den Geschöpfen der
Tätigkeiten unzählig viele gibt, so muß dieses Wesen mit
Bezug auf sie alle in actu sein, daher einen reinen Akt,
actus purus, bilden. Nulla potentia passiva potest in actum
exire, nisi compléta per formam activi, per quam fit in
actu, quia nihil operatur, nisi secundum quod est in actu
(III. Sent. dist. 14, q. 1, a. 1, solut. 2).

90. Dieselbe Wahrheit trägt der Aquinate an einer
anderen Stelle vor, wo er von applicare ad agendum spricht
oder auch den Ausdruck movere ad agendum gebraucht.
Indessen deckt sich der Inhalt vollkommen mit dem soeben
Dargelegten. Sed quia nulla res per seipsam movet vel
agit, nisi sit movens non motu m, tertio modo dieitur
una res esse causa actionis alterius, inquantum movet earn
ad agendum. In quo non intelligit.ur collatio aut conservatio
virtutis activae, sed applicatio virtutis ad actionem
sequitur de necessitate, quod Deus sit causa actionis cuius-
libet rei naturalis, ut movens et applicans virtutem ad
agendum (De potentia Dei, q. 8, a. 7).

91. Bei diesem Vorgang sind die Kräfte der Geschöpfe
nicht selber tätig, andernfalls müßten sie ja schon in
actu sein, sondern sie sind nur den actus aufnehmendes
Prinzip. Agere und pati bilden bekanntlich Gegensätze, die
sich zu gleicher Zeit und unter demselben Gesichtspunkte
ausschließen,. In operatione, qua Deus operatur movendo
•naturam, non operatur natura (a. a. 0., ad 3). - Erst
nach Aufnahme dieser Form oder Vollkommenheit treten
sie ebenfalls in Tätigkeit unter der Mitwirkung Gottes, der
ersten Ursache. Sed ipsa naturae operatio est etiam
operatio virtutis divinae, sicut operatio instrumenti est per
virtutem agentis principalis (a. a. 0.).

d) Das Wirken Gottes bei der Tätigkeit selber der Kreaturen

92. Noch eine weitere Art von Ursächlichkeit Gottes
zählt der englische Lehrer auf, wobei es sich um das



Gottes Wesen und Wirken 128

Dasein, die Existenz der Tätigkeit des Geschöpfes handelt.
Der Aquinate erklärt, daß diese Existenz einer jeden Tätigkeit

der Kreaturen von den Geschöpfen selber niemals aus
ihren eigenen Kräften hervorgebracht werden könne,
sondern immer nur in der Kraft Gottes, als Werkzeuge
dieser Kraft. Das Sein der Dinge aus eigener Kraft zu
verursachen, bilde ausschließlich das Werk Gottes. Den
Grund dafür bietet dem englischen Lehrer der Umstand,
daß die Existenz der Dinge, als Wirkung, mit Gott, der
Ursache, die größte Ähnlichkeit aufweist. Gott ist das reine
Sein, die lautere Wirklichkeit. Sed ulterius invenimus,
secundum ordinem causarum esse ordinem effectuum. Quod
necesse est propter similitudinem effectus et causae. Nec
•causa secunda potest in effectum causae primae per vir-
tutem propriam, quamvis sit instrumentum causae primae
respectu illius effectus. Instrumentum enim est causa
quodammodo effectus principalis causae, non per formam
vel virtutem propriam, sed inquantum participât aliquid
de virtute principalis causae per motum eius Unde
quarto modo unum est causa actionis alterius, sicut principale
agens est causa actionis instrumenti. Et hoc modo etiam
oportet dicere, quod Deus est causa omnis actionis rei
naturalis. Quanto enim aliqua causa est altior, tanto est
communion et efficacior. Et quanto est efficacior, tanto profundius
ingreditur in effectum, et de remotiori potentia ipsum re-
ducit in actum Et propter hoc nihil agit in speciem
in istis inferioribus, nisi per virtutem corporis coelestis.
Nec aliquid agit ad esse, nisi per virtutem Dei. Ipsum
enim esse est communissimus effectus primus et intimior
omnibus aliis effectibus. Et ideo soli Deo competit secundum

virtutem propriam talis effectus (De potentia Dei,
q. 8, a 7).

93. Obgleich der englische Lehrer hier, wie ersichtlich,

ausdrücklich nur von den Naturdingen redet, so sind
doch die geistigen Geschöpfe davon nicht ausgenommen.
Denn am Schlüsse des Artikels faßt er nochmals die
vierfache Weise der Tätigkeit Gottes in den Geschöpfen
zusammen und dabei geschieht auch des Willens Erwähnung.
Sic ergo Deus est causa actionis cuiuslibet, inquantum
dat virtutem agendi, et inquantum conservât earn, et
inquantum applicat actioni, et inquantum eius virtute
ornnis alia virtus agit. Et cum coniunxerimus his,



124 Gottes Wesen unci Wirken

quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra rem quam-
libet, non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in
esse, sequetur quod ipse in quolibet opérante immediate
operetur, non exclusa operatione voluntatis et naturae
(a. a. 0.),

94. Ebenso deutlich spricht sich der Aquinate anderswo
über diese Frage aus. Horum tarnen causa etiam Deus est,
magis intime in eis operans quam aliae causae moventes:
quia ipse est dans esse rebus. Causae autem aliae sunt
quasi determiuantes illud esse. Nullius enim rei totum
esse ab aliqua creatura principium sumit, cum materia
a Deo solum sit. Esse autem est rnagis intimum cuilibet
rei quam ea, per quae esse determinatur. Unde et remanet
illis remotis. Unde operatio creatoris magis pertingit ad
intima rei quam operatio causarum secundarum. Et ideo
hoc quod creatum est causa alii creaturae, non excludit, quin
Deus imediate in rebus omnibus operetur, in quantum virtus
sua est sicut medium coniuugens virtutem cuiuslibet causae
secundae cum suo effectu, Non enim virtus alicuius
creaturae posset in suum effectum, nisi per virtutem Creatoris,
a quo est omnis virtus, et virtutis conservatio, et ordo ad
effectum, quia, ut in libro de causis dicitur, causalitas
causae secundae firmatur per causalitatem causae primae
(II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 4).

95. Die volle Wahrheit lautet demnach gemäß der
Lehre des Aquinaten : Sowohl die unbelebte als auch die
belebte Welt ist von Gott erschaffen worden. Ebenso hat
Gott alle Kreaturen mit Kräften und Tendenzen begabt,
daß nach bestimmten Gesetzen die weitere Entwicklung
und Ausgestaltung der Dinge vor sich geht. Allein dadurch
ist das „immer wieder direkte und unmittelbare Eingreifen
Gottes" in keiner Weise überflüssig oder ganz
ausgeschlossen. Der „große Künstler" muß ununterbrochen
„eingreifen und dirigieren". So belehrt uns der hl. Thomas in
seinen verschiedeneu Werken. Und der Aquinate tut dies
nicht etwa deshalb, weil er „zu viel Glauben" hatte,
sondern rein und ausschließlich vom philosophischen Standpunkt

aus, als großer Metaphysiker und tiefer Denker. Die
Glaubenswahrheiten werden von S. Thomas anderswo und
ebenso gründlich behandelt.



Gottes We<en und Wirken 125

VI. Rückblick
96. Überblicken wir noch einmal den Weg, welchen

der englische Lehrer bei seinem Aufstieg auf den Berg
Gottes, wo der Unerforschliche, Unsichtbare thront, mit
glûcklichèm Eifolg gegangen ist. Den ersten Schritt macht
der Gottesforscher S. Thomas mit der Untersuchung der
sichtbaren Welt. Wir seheu hier auf Erden verschiedene
Dinge, alle möglichen Gattungen, Arten und Einzelwesen.
Was sind sie alle? Darauf muß uns die Begriffsbestimmung

antworten. Diese muß uns genauen Aufschloß geben
über das innerste Wesen aller vorhandenen Dinge. Die
Begriffsbestimmung darf weder weniger noch mehr
enthalten, als in der Wesenheit der Dinge selber liegt,
dieser Wesenheit entspricht, Beide müssen sich vollkommen
decken. So fordert es jede wahre wissenschaftliche
Forschung. Durch die genaue Begriffsbestimmung wissen wir
aDo auf das sicherste, was das Wesen, die Wesenheit eines
Dinges ist. Sie sagt uns, das ist ein Mensch, das ein Tier,
das ein Dreieck, ein Kreis, eine Sonnen- oder
Mondesfinsternis usw.

97. Aber warum ist bei allen diesen Begriffsbestimmungen

der Wesenheiten nie vom Dasein, von der Existenz
derselben die Rede? Ganz einfach deshalb, weil die Existenz
der Geschöpfe nicht zu der Wesenheit der Kreaturen selbst
gehört, sondern außerhalb der Wesenheiten liegt, folglich

zur Kenntnis der Wesenheit des Dinges zunächst
gar nicht beitragen kann. Die Existenz der Geschöpfe
bildet weder einen Wesensbestandteil, noch ist sie mit der
Wesenheit identisch. Die Begriffsbestimmung aber umfaßt
nur die Bestandteile der Wesenheit selber, wenn wir nach
dem was, was ist das? fragen. Es wird keinen halbwegs
vernünftigen Menschen geben, der mir auf die gestellte
Frage etwa antwortete: Das ist die Existenz. Was ist ein
Mensch? Ein Mensch ist das Dasein, ist die Existenz.

98. Stellen wir dagegen die Frage: Was ist Gott?
so lautet die Antwort kurz und bündig: Gott ist das Sein,
esse. Die Existenz bildet Gottes Wesenheit. Quarta
ratio potest sumi ex verbis Avicennae in hunc modum :

quod, cum in omni quod est, sit considerare quidditatem
suam, per quam subsistit in natura determinata, et esse
suum, per quod dicitur de eo quod est in actu, hoc nomen
res imponiiur rei a sua quidditate. Hoc nomen qui est,



126 Gottes Wesen und Wirken

vel ens, imponitur ab ipso actu essendi. Cum autem ita.
sit, quod in qualibet re creata essentia sua différât a suo
esse, res ilia proprie denominatur a quidditate sua, et non
ab actu essendi, sicut homo ab humanitate. — In Deo
autem ipsum esse suum est sua quidditas. Et ideo nomen,
quod sumitur ab esse, proprie nominat ipsum, et est
proprium nomen eius, sicut proprium nomen hominis, quod
sumitur a quidditate sua (I. Sent. dist. 8, q. 1, a. 1).

99. Wie richtig die Lehre des Aquinaten ist, das
beweist die Tatsache, daß unsere Begriffsbestimmungen über
die Wesenheiten der Geschöpfe sieh nicht ändern, gleichviel

ob die Träger dieser Wesenheiten existieren oder nicht
existieren. Dies könnte aber bei sachlicher Identität der
Wesenheit und Existenz niemals der Wahrheit entsprechen.
Denn in diesem Falle hat sich ja auf Grund der Existenz
die Wesenheit selber geändert, und zwar in ihrem
Wesenheitssein. Somit könnte der existente und der nicht existente
Mensch nicht mehr das gleiche, animal rationale sein.
Bemerkt doch schon Aristoteles, die Wesenheiten der
Dinge seien unveränderlich. Werde das geringste
dazugegeben oder weggenommen, so bilde sie schon wie die
Zahlen eine neue Art. Nun bildet aber die Existenz ohne
Zweifel etwas Positives, eine Vollkommenheit. Ist sie mit.
der Wesenheit sachlich identisch, so ist die Wesenheit
dadurch innerlich geändert worden. Damit müssen
dann auch unsere Begriffsbestimmungen über die
existenten Wesenheiten geändert werden oder sie sind ganz
und gar falsch. Letzteres bestreitet jedoch der englische
Lehrer und bemerkt, die Begriffsbestimmung und damit
die Wesenheit der geschaffenen Dinge bleibe immer die
gleiche, ob die Dinge existieren oder nicht existieren.
Folglich ist die Existenz weder ein Wesensteil noch mit
der Wesenheit sachlich ein und dasselbe. Das ist sie nur
in Gott und in Gott allein. Darum sagt der hl. Thomas,
die Existenz sei in den Kreaturen praeter quidditate m,
außerhalb der Wesenheit. Qiiaedam enim natura est, de
cuius intellectu non est suum esse. Quod patet ex hoc
quod intelligi potest cum hoc quod ignoretur, an sit, sicut
phoenicem, vel eclipsim vel aliquic^ huiusmodi. Alia autem
natura invenitur, de cuius ratione est ipsutn suum esse,
imo ipsum esse est sua natura (II. Sent. dist. 3, q. 1,
a. 1), — Aliud est quodquid est homo, et esse hominem.



Gottes Wesen und Wirken 127

In solo enim primo essendi principio, quod est es senti a-
literens, ipsum esse et quidditas eins est unum et idem.
In omnibus autem aliis, quae sunt entia per participationem,
oportet quod sit aliud esse, et quidditas (Analyt. Poster. II,
leot. 6, nr, 8).

100. Hat nun der Aquinate, dieser scharfe Beobachter
und Denker, die Tatsache vorgefunden, daß in den
Geschöpfen ohne Ausnahme die "Wesenheit sich sachlich
von der Existenz, ihrem Dasein, unterscheidet, so geht er
einen Schritt weiter und zieht aus dieser Tatsache die
logisch richtige Folgerung. Woher stammt alsdann das
Dasein der Kreaturen? Welches ist die Wirkursache der
Existenz in den Kreaturen? Die Geschöpfe können unmöglich

sich selber die Existenz verleihen, weil sie in diesem
Falle früher da sein müßten, als sie existieren. Denn etwas
verursachen kann nur dasjenige, was bereits in actu ist,
also existiert. Folglich führt uns der Weg zu einem
Wesen, das wirklich in actu ist, das existiert, ebenso
notwendig existiert, wie es notwendig ein Wesen bildet.
Dieses Wesen nennen wir Gott. Dieses Wesen nun ist die
Wirkursache der Existenz aller anderen Dinge in der
Welt, gemäß dem Grundsatz: unumquodque agit inquantum

est in actu.
101. Wenn dem also ist, dann erschafft Gott bloß

die Existenz der Kreaturen, nicht auch zugleich ihre
Wesenheit? Was ist es aber mit der Wesenheit — Dieser
Einwurf beruht auf einer ganz falschen Auffassung der
Existenz. Die Existenz ist nicht das, was existiert, sondern
das wodurch das Wesen existiert, das quo est, nicht das

quod est. Erschaffen aber wird das quod est, das ganze
Wesen, das Suppositum, in geistigen Dingen mit Bezug
auf die Engel Person genannt, Somit wird die Existenz,
nur miterschaffen, nicht für sich allein ins Dasein
gerufen. Deus simul dans esse, producit id, quod esse recipit
(De potentia Dei, q. 3, a. 1, ad 17 ; vgl. a. a. 0., a. 5, ad 2).

102. Es wird geltend gemacht, die Wesenheit und
das Dasein der Kreaturen machten sachlich ein und
dasselbe aus, nichtsdestoweniger seien alle Dinge der Welt
erschaffen. — Das bestreitet aber der hl. Thomas auf
das entschiedenste und behauptet dagegen felsenfest, ein
Wesen, dessen Wesenheit sachlich identisch sei mit der
Existenz, könne gar nicht erschaffen werden, denn



128 Oottf'N Wesen und Wirken

es sei Gott selber. Die Notwendigkeit der Erschaffung habe
ihren Grund eben in dem sachlichen Unterschied von
Wesenheit und Dasein. Die Erschaffung ist somit die
Folge dieses Unterschiedes. Man möge entschuldigen, daß
wir die Stelle nochmals anführen. Alia autem natura in-
venitur, de cuius ratione est ipsum suum esse, immo ipsum
esse est sua natura. Esse autem quod huiusmodi est, non
habet esse acquisitum ab alio, quia illud quod res habet
ex sua quidditate, ex se habet (II. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1).
Wir sehen also hier deutlich die Folge ausgesprochen.
Ganz dasselbe schreibt S. Thomas anderswo. Si autem in-
veniamus aliquam quidditatem, quae non sit composita ex
materia et .forma, ilia quidditas aut est esse suum, aut
mon. Si illa quidditas est esse suum, sic erit essentia ipsius
Dei, quae est suum esse, et erit omnino simplex. Si
vero non sit suum esse, oportet quod habeat
esse acquisitum ab alio, sicut est omnis quidditas
creata (I. Sent. dist. 8, q. 5, a. '2). — Auch hier redet der
Aquinate von der Folge: „si non sit suum esse". Daher
ist ein Wesen, dessen Existenz sachlich mit der Wesenheit

identisch ist, einfach nicht erschaffen, denn es ist
Gott und besitzt die Existenz es se n t iali t er gleich Gott
(Quodl. 3, q. 13, a. 20).

103. Kann aber Gott wirklich nicht die Kreaturen so
erschaffen, daß ihre Wesenheiten sachlich identisch sind
mit der Existenz? Nein, das kann Gott nicht, denn es kann
nur einen Gott geben, Manifestum est enim, quod solus
Deus est suum esse, quasi essentialiter existens, inquantum
scilicet suum esse est eius substantia, quod de
nullo alio dici potest. Esse enim subsistons non
potest esse nisi un um. Oportet ergo, quod quaelibet
alia res sit ens participative, ita quod aliud sit in eo
substantia participans esse et aliud ipsum esse partici-
patum (Quodl. 3, q. 13, a. 20). — Soll also Gott in der
Wirklichkeit Schöpfer eines Dinges sein, so kann er es

nur so erschaffen, daß die Existenz sich von der Wesenheit
desselben sachlich unterscheidet. Omne quod non est
suum esse, oportet, quod habeat esse reeeptum ab alio,
quod est sibi causa essendi (Quodl. 7, q. 3, a. 7).

103. Nachdem der englische Lehrer die erste
Wirkursache, die auf Grund ihrer sachlichen Identität von
Wesenheit und Dasein allein alles wirken muß, mit seinen



Gottes Wesen und Wirken 129

genialen Geistesgaben gefunden hat, zieht er weitere
Schlußfolgerungen. In Gott allein sind Wesenheit und Dasein
identisch, also müssen sie in den Kreaturen verschieden
sein. Daraus ergibt sich dann mit zwingender Notwendigkeit,

daß sämtliche Geschöpfe eine Zusammensetzung
aufweisen. Die Naturdinge sind zweifach, die geistigen
einfach zusammengesetzt. Die Naturdinge bestehen
zunächst aus Stoff und Form. Diese beiden machen die
Wesenheit des Naturdinges aus. Diese Wesenheit ist abermals

zusammengesetzt aus ihr und der Existenz. In den
geistigen Wesenheiten greift nur letztere Zusammensetzung
Platz. In natura igitur rerum corporearum materia non per
se participât ipsum esse, sed per formam. Forma enim
adveniens materiae facit ipsam esse actu, sicut anima
corpori. Unde in rebus compositis est considerare duplicem
actum, et duplicem potentiam. Nam primo quidem materia
est ut potentia respectu formae, et forma est actus eins.
Et iterum natura constituta ex materia et forma, est ut
potentia respectu ipsius esse, inquantum est susceptiva
eius. Remoto igitur fundamento materiae, si remaneat
aliqua forma determinatae naturae per se subsistens, adhuc
comparabitur ad suum esse ut potentia ad actum (De
spirit, creatur. q. unie,, a. 1; vgl. a. a. 0., ad 8). — In
substantiis ex materia et forma compositis tria invenimus,
scilicet materiam, et formam, et ipsum esse. Cuius quidem
prineipium est forma. Nam materia ex hoc quod recipit
formam, participât esse. Sic igitur esse consequitur ipsam
formam. Nec tarnen forma est suum esse, cum sit eius
prineipium Nihil ergo prohibet, esse aliquam formam,
a materia separatam, quae habeat esse, et esse sit in huius-
modi forma. Ipsa enim essentia formae comparatur ad esse
sicut potentia ad proprium actum. Et ita in formis per
se subsistentibus invenitur et potentia, et actus, inquantum
ipsum esse est actus formae subsistentis, quae
non est suum esse (Quaest. de anima, a. 6).

104. Nun liegt es doch auf flacher Hand, daß kein
Ding sich selber zusammensetzen kann, zumal die Teile
entgegengesetzt sind. Potenz und Akt bilden doch Gegensätze.

Folglich sind wir wieder auf die Annahme
angewiesen, daß es ein Wesen geben müsse, das, ohne selber
zusammengesetzt zu sein, alle Dinge der Welt dadurch
zusammensetzt, daß es ihren Wesenheiten die Existenz,

Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIL) 9



130 Gottes Wesen und Wirken

als den entsprechenden Akt, mitteilt. Diese erste
Zusammensetzung ist die Grundlage für alle übrigen in den
geschaffenen Dingen. Daher ist Gott, die erste Ursache, in
jeder Beziehung einfach, die Geschöpfe dagegen durchaus
zusammengesetzt. Illud, quod est primum principium essendi,
nobilissimo modo habet esse, cum semper sit aliquid no-
bilius in causa, quam in causato. Sed nobilissimus modus
habendi esse est, quo to tum aliquid est suum esse.
Ergo Deus est suum esse (I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 1).

105. Gott, die erste Ursache, darf aus einem
dreifachen Grunde nicht zusammengesetzt sein. Zunächst
deshalb, weil diese Zusammensetzung durch ein anderes, also
früheres Wesen erfolgen müßte. Dann aber auch aus dem
Grunde, weil eine jede Zusammensetzung nur aus Potenz
und Akt durchführbar ist. Potenz besagt aber Aufnahmsfähigkeit

und infolgedessen an sich Unvollkommenheit.
Damit wird das Wesen Gottes aufgehoben. Daher kann
Gott nur actus, actus purus sein oder Gott ist überhaupt
nicht. Endlich ist der actus schlechthin immer früher als
die Potenz, die Aufnahmsfähigkeit. Quamvis in uno et
eodem, quod quandoque invenitur in actu, quandoque in
potentia, potentia tempore prius sit actu, natura autem
posterius, simpli citer tarnen oportet, actum esse priorem
potentia, non solum natura sed tempore, eo quod omre ens
in potentia reducitur in actum ab aliquo ente actu. Illud
ergo ens, quod omnia entia fecit esse actu, et ipsum a.

nullo alio est, oportet esse primum in actu, absque aliqua
pobentiae permixtione. Nam si esset aliquo modo in
potentia, oporteret aliud ens prius esse, per quod fieret actu.
In omni autem composito, qualicunque coinpositione, oportet
potentiam actui commisceri (De potentia Dei, q. 7, a. 1 ;

vgl. De spirit, creatur., a. 1).
106. Der sachliche Unterschied von Wesenheit und

Dasein in den Geschöpfen offenbart uns das Wesen Gottes
noch von einer anderen Seite, nämlich von seiner
Unendlichkeit oder Unbeschränktheit. Das Dasein besagt nicht
mehr und nicht weniger als Wirklichkeit, Vollkommenheit.
Denn ein jedes Ding ist vollkommener, wenn es existiert,
als wenn es nicht existiert. Das Dasein als solches
kennt keinerlei Beschränkung. Und doch treffen wir in
der Welt immer und überall ein beschränktes Dasein.
Woher kommt nun das? Der Grund dafür ist darin zu



Gottes "Wesen und Wirken 131

suchen, daß i n den Geschöpfen das Dasein in dem Wesen
als dem Substrat aufgenommen erscheint. Dadurch
wird es eben auf dieses Wesen eingeschränkt. Das Dasein
Gottes wird nicht von seiner Wesenheit aufgenommen,
sondern diese Wesenheit bildet selber das Dasein. Folglich
erleidet es keine Beschränkung. Deus est actus infinitus,
Quod patet ex hoc, quod actus non finitur, nisi dupliciter.
Uno modo ex parte agentis, sicut ex voluntate artificis
recipit quantitatem et terminum pulchritudo domus. Alio
modo ex parte recipientis Ipse autem divinus actus non
finitur ex aliquo agente, quia non est ab alio, sed a seipso.
Neque finitur ex alio recipiente, quia, cum nihil potentiae
passivae ei admisceatur, ipse est actus purus, non receptus
in aliquo. Est enim Deus ipsum esse suum in nullo re-
ceptum. Unde patet, quod Deus est infinitus. Quod sie videri
potest. Esse enim hominis terminatum est ad hominis
speciem, quia est reeeptum in natura speciei humanae. Et
simile est de esse equi, vel cuiuslibet creaturae. Esse autem
Dei, cum non sit in aliquo reeeptum, sed sit esse purum,
non limitatur ad aliquem modum perfectionis essendi, sed
totum esse in se habet. Et sie, sicut esse in universali
aeeeptum ad infinita se potest extendere, ita divinum esse
infinitum est (De potentia Dei, q, 1, a. 2). — Esse autem
aliquod potest dici terminatum ratione suppositi, in quo
esse reeipitur. Esse enim reeipitur in aliquo secundum
modum ipsius. Et ideo terminatur, sicut et quaelibet alia
forma, quae de se communis est. Et secundum quod
reeipitur in aliquo, terminatur ad illud. Et hoc modo solum
divinum esse non est terminatum, quia non est reeeptum in
aliquo, quod sit diversum ab eo (I. Sent. dist. 8, q. 2, a. 1).

107. Die Existenz der Geschöpfe wird von deren
Wesenheit aufgenommen. So lehrt uns der hl. Thomas an
vielen Stellen. Daher befindet sich diese Wesenheit in der
Potenz zu dem Dasein. Diese Potenzialität der Wesenheit
mit Bezug auf das Dasein bildet dann auch den Grund
der Veränderlichkeit der Kreaturen. In Gott ist keine
Potenzialität, daher auch keine Veränderlichkeit möglich.
Omnis motus vel mutatio, quocunque modo dicatur, con-
sequitur aliquam possibilitatem, cum motus sit actus exi-
stentis in potentia. Cum igitur Deus sit actus purus, nihil
habens de potentia admixtum, non potest in eo esse aliqua
mutatio (I. Sent. dist. 8, q. 3, a. 1 und 2). — Da nun

9*



132 Gotte« "Wesen und Wirken

nichts sich selber verändern kann, Gott nicht, weil er
keine Potenzialität besitzt, die Geschöpfe nicht, weil sie
sich in der Potenzialität befinden, das Verändernde aber
in actu sein muß; so folgt mit Notwendigkeit, daß Gott,
der durchaus Unveränderliche, alle anderen Dinge
verändern muß (De spirit, creatur., a. 1).

VI. Schluß
10S. Verfolgen wir den Weg, den der englische

Lehrer eingeschlagen hat, um zu der Kenntnis der Existenz
Gottes zu gelangen, so finden wir, daß der Aquinate seine
Forschung im Grunde genommen auf die metaphysische
Untersuchung der Wesenheit der geschaffenen Dinge
verwendet. Das Ergebnis dieser Untersuchung bildet für
S. Thomas den Stützpunkt, die Grundmauer für den Aufbau
seines Gottesbeweises. Nun erkennen wir die Wesenheit
der Geschöpfe auf Grund der Begriffsbestimmung, denn
diese zeigt die konstitutiven Prinzipien der Wesenheit auf.
Was sehen wir aber in Wirklichkeit? Keine einzige
Begriffsbestimmung über die Wesenheit der Kreaturen
spricht vom Dasein derselben. Und doch existieren
diese Wesenheiten, wie uns die Sinne und das Urteil des
Verstandes bezeugen. Woher haben die Geschöpfe die
Existenz? In den konstitutiven Prinzipien, wie gesagt, ist
das Dasein nicht enthalten. Wir müssen also zu einem
Wesen kommen, dessen Wesenheit das Dasein selber ist,
dessen konstitutives Prinzip die Existenz bildet. Diese
Wesenheit nun, die nichts anderes als die Existenz selber
ist, verleiht allem Geschaffenen das Dasein, denn es ist
actus purus und dem actus gehört die Tätigkeit an.

109. Wer die verschiedenen Werke des Aquinaten
durchgelesen hat, der wird bemerken, daß immer und immer
wieder die Sätze auftreten: Deus est suum esse, essentia
Dei est ipsum esse, quidditas Dei est esse ; das esse kommt
Gott wesentlich zu, wird von Gott wesentlich
ausgesagt usw. Wir ziehen diese Auskunft über das Wesen
Gottes der in der Neuzeit so beliebten: Gott ist das Sein
durch sich selber, Deus est ens a se, bei weitem vor und
erklären einfach : Gott ist die reine Wirklichkeit, actus purus.

110. Den Grund, warum wir mit der Bezeichnung:
Gott ist ein ens a se, nicht einverstanden sind, wollen wir
näher erklären. Vor allem ist diese Benennung etwas Ne-



Gottes Wesen und Wirken 133

gatives. Von der Kreatur sagen wir in unserer Zeit, sie sei
ein ens ab alio. Daher muß der Gegensatz natürlich lauten :

Gott ist ein ens a se. Allein was wird damit eigentlich
für unsere Erkenntnis Gottes gewonnen? Richtig ist ja,
daß wir durch die Gottesbeweise zunächst nur die Existenz
einer ersten Ursache dartun wollen, die nähere
Untersuchung seiner inneren Wesensbeschaffenheit späteren
Untersuchungen vorbehalten. Dagegen läßt sich aber auch
nicht verkennen, daß ens a se uns einen recht mangelhaften

Aufschluß über die erste Ursache gibt. Wir wissen
damit eigentlich nicht weniger und nicht mehr als die
Tatsache, daß die erste Ursache ihr Dasein nicht abermals
von einer anderen, höheren Ursache haben kann. So kann
es nicht immer weitergehen. Das ist alles, was wir damit
kennen lernen. Somit reichen die negativen Bestimmungen
offenbar nicht aus, weil sie uns über das Wesen der ersten
Ursache beinahe gar nichts sagen.

111. Und doch muß die Ähnlichkeit der Kreaturen,
besonders der geistigen, uns auch guten Aufschluß geben
über das Wesen der ersten Ursache. Darum wird man in
den Werken des englischen Lehrers dem Ausdrucke: Deus
est ens a se, der Aseitas, nicht begegnen. Allerdings kann
man bei oberflächlichem Lesen einige Stellen in dieser
Weise verstehen. Aber bei genauer Beobachtung finden wir,
daß diese Ausdrucksweise die Folge, nicht den Grund
enthält. Darin besteht eben die Meisterschaft; eines Aqui-
naten, allen Dingen bis auf die innersten, letzten Dinge
nachzugehen. Wenn also S. Thomas sagt : esse autem, quod
liuiusmodi est, non habet esse acquisitum ab alio, so
gibt er den Grund dafür genau an. Alia autem natura in-
venitur, de cuius ratione est ipsum suum esse, imo ipsum
esse est sua natura (II. Sent. dist. 3, q. 1, a. 1). — Ebenso
deutlich lautet eine andere Stelle: Deo autem esse
suum est quidditas sua. Aliter enim accideret quidditati,.
et ita esset acquisitum sibiab alio, et non haberet
esse per essentiam suam (I. Sent. dist. 8, q. 4, a, 2).

112. Wir ziehen die Lehre des hl. Thomas der früher
genannten noch aus einem anderen Grunde vor. Die reine
Wirklichkeit, der actus purus, enthält zwei wichtige
Tatsachen. Einmal das Wirklichseiu, womit auch zugleich die
Tätigkeit Gottes miteinbegriffen ist, denn sobald ein
Ding in actu ist, geht es sofort in eine Tätigkeit über.



184 Gottes Wesen und Wirken

Allerdings betrifft das in erster Linie die innere Tätigkeit
Gottes. Aber man kann damit auch die freie Willenstat

Gottes, das Weltall zu erschaffen, verstehen, denn auch
diese freie Willenstat ist ewig, indessen wollen wir hier
nur feststellen, daß der Begriff und das Wesen actus, nicht
nur die Vollendung im Sein bedeutet, sondern auch auf
die Tätigkeit hinweist. Esse est actualitas omnis formae
vel naturae (Summ, theol., I. Pars, q. 3, a. 4). — In eodem
instanti, in quo forma acquiritur, incipit res operari
secundum formam (Summ, theol. I, II. Pars, q. 118, a. 7,
ad 4). — Das ens a se, die Aseitas, sagt uns darüber
nichts, sondern erklärt nur, daß Gott das Dasein nicht von
einer Ursache empfangen habe. Dazu kommt die zweite
Tatsache, daß diese actualitas formae mit der Form, dem
Wesen, in Gott sachlich ein und dasselbe ist. Dadurch
wird jede Potenzialität in Gott abgewiesen, also Gott als
actus purus erklärt. Damit fallen alle Theorien der Pan-
theisten, Monisten der verschiedensten Schattierungen. Denn
ist Gott reine Wirklichkeit, so kann er weder differenziert

noch in irgendeinem Substrat aufgenommen werden
oder etwas anderes in sich aufnehmen. Diese Vorgänge
kommen nur bei den Geschöpfen in Betracht, weil ihre
Wesenheit sich vom Dasein unterscheidet. Das Geschöpf
ist nicht suum esse, die Wesenheit nicht ein und dasselbe
mit der Existenz, sondern etwas von der Wesenheit
Aufgenommenes: acciditquidditati.

113. Die Lehre der Pantheisten und Monisten der
früheren Zeit waren dem Aquinaten durchaus nicht
unbekannt und die der Neuzeit haben auch nicht etwas
wesentlich anderes als ihr Forscherergebnis zutage
gefördert. Wir können, um unseren Artikel nicht noch mehr
zu verlängern, vorläufig nicht weiter auf die Sache
eingehen. Nur das eine dürfen wir mit aller Buhe und
Zuversicht aussprechen, daß S. Thoraas mit der Wahrheit, die
Wesenheit Gottes bilde mit ihrem Dasein ein und dasselbe, die
Verirrung des Pantheismus und Monismus ein für allemal
gerichtet hat. Vernehmen wir nur folgende Äußerung des

Aquinaten. Wenn behauptet wird, einem Ding könne nichts
beigefügt werden, so hat das einen doppelten Sinn. Liegt
es im W e s e n selber, daß diesem Ding nichts beigegeben
wird, so haben wir das Wesen Gottes vor uns. Denn das
nennen wir in seinem Sein vollkommen, was keiner Zu-



Gottes Wesen und Wirken

gäbe empfänglich ist. Dieses Ding ist aber keineswegs
etwas Gemeinsames, weil das Gemeinsame durch das
Spezielle, das zu dem Gemeinsamen hinzukommt, gesondert
wird. Im zweiten Fall ist es zwar nicht begründet im
Wesen selber, daß ihm etwas beigefügt wird, aber auch
ebensowenig, daß ihm nichts hinzugegeben wird. Dieser
Art, nun ist das Gemeinsame. Im Begriff und Wesen des
Seienden z. B. ist nicht die Bedingung enthalten, daß
nichts dazu kommen dürfe, andernfalls könnte nie etwas
beitreten, ohne gegen das Wesen des Dinges zu verstoßen.
Darum nennen wir dasjenige Ding ein Gemeinsames, in
dessen Begriff und Wesen zwar keine Beigabe miteinbegriffen
ist, welchem jedoch auch eine Besonderung zuteil werden
kann. Der Begriff und das Wesen „animal" im allgemeinen
enthält nicht auch zugleich das Vernünftige, weil es nicht
in seinem Begriff und Wesen eingeschlossen ist. Aber auch
das Gegenteil ist in ihm nicht enthalten. Der Esel dagegen
entbehrt schon der Geistigkeit, weil die Verneinung dieser
Eigenschaft sich auf sein Wesen stützt. Somit
unterscheidet er sich (ist er differenziert) durch sein besonderes
Sein. In gleicher Weise nun ist das Sein Gottes in sich
bestimmt und von allen anderen Dingen dadurch
unterschieden, daß ihm nichts hinzugegeben werden kann.
Aliquid esse sine additione dicitur dupliciter. Aut de cuius
ratione est, ut nihil sibi addatur. Et sie dicitur de Deo.
Hoc enirn oportet perfectum esse in se, ex quo additiouem
non reeipit. Nec potest esse commune, quia omne commune
salvatur in proprio, ubi sibi fit additio. — Aut ita quod
non sit de ratione eius, ut sibi fiat additio, neque quod
non fiat. Et hoc modo ens commune est sine additione. In
intellectu enim entis non includitur ista conditio : sine
additione. Alias nunquam posset sibi fieri additio, quia esset
contra rationem eius. Et ideo commune est, quia in sui
ratione non dicit aliquam additionem. Sed potest sibi fieri
additio, ut determinetur ad proprium. Sicut etiam animal
commune dicitur esse sine ratione, quia de intellectu eius
non est, habere rationem, neque non habere. Asinus autern
dicitur sine ratione esse, quia in intellectu eius includitur
negatio rationis. Et per hoc determinatur secundum difie-
rentiam propriam. Ita etiam divinum esse est determinaturn
in se. et ab omnibus aliis dirisum per hoc, quod sibi nulla
additio fieri potest (I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 1, ad 1).



136 Gottes Wesen und Wirken

114. Um das Allgemeine zu differenzieren, muß offenbar

die Differenz umzukommen. Nun existiert aber ein
Aligemeines überhaupt nicht, denn alles, was da ist, kann
in der "Wirklichkeit nur individuell sein. Das Allgemeine,
die Gattung, und das Differenzierte, die Art, existieren nur
in unserer Auffassung. Die Ansicht eines Plato hat schon
Aristoteles mit Erfolg bekämpft. Noch viel weniger darf
mag- das Wesen Gottes als ein Allgemeines auffassen, das
erst fortwährend differenziert wird, bis endlich ein Individuum

herauskommt. Dazu kommt, daß die Wirklichkeit,
das esse, nur dadurch differenziert werden kann, daß diese
Wirklichkeit in diesem oder jenem Individuum Aufnahme
findet. Die Wirklichkeit selber kann nie und nimmer etwas
aufnehmen, wohl aber, falls sie nicht für sich besteht,
subsistierend ist, aufgenommen werden, Ipsum esse est,
actus ultimus, qui participabilis est ab omnibus, i p s u in
autem nihil participât. Unde si sit aliquid, quod sit
ipsum esse subsistens, sicut de Deo dicimus, nihil participais

dicimus. Non autem est similis ratio de aliis formis
subsistentibus, quas necesse est participare ipsum esse, et
comparari ad ipsum ut potentia ad actum. Et ita cum
sint quodammodo in potentia, possunt aliquid aliud
participare. (De anima, a. 6, ad 2).

115. Damit sind alle Versuche der Pautheisten, Gott
zu verendlichen und den Geschöpfen gleich zu machen,
durch die Weisheit eines Aquinaten, dem Gott der
actus purus lautere Wirklichkeit ist, glänzend und
entscheidend abgewiesen. In rebus creatis res determinatus
ut aliquid sit, tripliciter. Aut per additionem alicuius
differentiae, quae potentialiter in genere erat. Aut ex eo quod
natura communis recipitur in aliquo, et hoc fit aliquid.
Aut ex eo quod alicui additur accidens, per quod dicitur
esse vel sciens vel albus. — Nullus istorum modorum potest
esse in Deo: quia ipse non est commune aliquid, cum de
intellectu suo sit, quod non addatur sibi aliquid. Neo
etiam eius natura est recepta in aliquo, cum sit actus
purus. Nec etiam recipit aliquid extra essentiam suam, eo
quod essentia sua continet omnem perfectionem. Eemanet
autem quod sit aliquid determinatum per conditionem ne-
gandi ab ipso omnem additionem vel conditionem. Et per
hoc removetur ab eo omne illud, quod possibile est
additionem recipere (I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 1, ad 2).


	Gottes Wesen und Wirken

