Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche
Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 39

Waxime in Plotino, qui Platonicus philosophus ita eius
Similis indicatus est, ut simul eos vixisse, tantum autem
nterest temporis, ut in hoc ille revixisse putandus sis.
Augustin wird dieses giinstige Urteil iiber Plotin nicht
1H3mer festgehalten haben, aber wenn er Plato nicht selb-
Stindig kannte, konnte er doch nicht sagen, daB sein
lauterer Mund am hellsten in Plotin erglanze, ohne sich
den Schein zu geben, dafl er etwas wisse, was er nicht wufdte.
. Die andere Erwigung nétigt uns eine Stelle in einem
Briefe des Nebridius an Augustin auf (Ep. 6, nr. 1): Illae
(se. epistolae Augustini) mihi Christum, illae Platonem,
Ulae Plotinum sonabunt. Hier unterscheidet Nebridius doch
Zwischen Plato und Plotin und hilt seinen Freund fiir
®men schlechteren Kenner des einen wie des anderen.
le Briefe Augustins sollen das Echo Platos sein. Wie
‘onnte Nebridius so an einen Mann schreiben, der nie ein
uch von Plato gelesen hatte, oder wie konnte ein solcher
Mann eg unterlassen, seinen Lobredner auf seine falsche
Oraussetzung aufmerksam zu machen? Davon findet sich
ber in der Antwort (Ep. 7) nichts, wenn auch ihre
elnleitenden Worte zur Erklirung dienen mogen, daf
Ugustin sich eine bescheidene Riickéuflerung auf das
gespendete Lob erlift.
Wir stehen am Schlusse. Die philosophische Wissen-
Schafi hat sich stetig entwickelt. Ihre grofen Vertreter
angen geschichtlich zusammen. Der eine hat die Probleme
% aufgenommen und weitergefiihrt, wo der andere sie
Zurlickliefl, Augustin hat sich mit dem Geiste Platos er-
tallt und seinen Gredanken eine selbstéindige Fassung ge-
8eben, So hat er der christlichen Spekulation durch die
Jahrhunderte vorgeleuchtet. Das hétte er nicht gekonnt,
wenn er die Lehre Platos aus falschen Quellen geschopft
d&tte. Von dieser Gefahr aber war er dadurch beschiitzt,
a8 er sich mit Plato selbstéindig bekanntgemacht hat.

————

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE
~Von P, Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES O. P.
Zum eisernen Bestande der scholastischen Theologie

gﬁhﬁrt die Unterscheidung von fides explicita und impli-
8 Der katholische Theologe denkt dabei an die Frage,




40 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

welche Glaubenslehren explizite oder nur implizite zu
glauben seien. Kine grofiere Bedeutung werden der Frage
die wenigsten neuzeitlichen Theologen beimessen. Eine ein-
gehende Beschéftigung mit der Lehre von der fides impli-
cita belehrt indes eines anderen. Krstmalig zog die Lehre
von der fides explicita und implicita meine Aufmerksamkeit
auf sich bei meinen Studien iiber das Wesen der Dogmen-
entwicklung. Diese fithrten mich némlich zur Einsicht, daf}
in der Lehre von der fides explicita und implicita der
Schliissel gegeben sei zu einer Theorie der Dogmen-
entwicklung., Wir haben denn auch versucht, zu zeigen,
daf die Dogmenentwicklung ihrem Wesen nach nichts
anderes sel als die Entwicklung von implizite Geoffen-
bartem zum formalen Dogma, nichts anderes als der Fort-
schritt von der fides implicita zur fides explicital,

Schon bei diesen Studien fielen mir die wegwerfenden,
ja vernichtenden Urteile Harnacks und anderer iiber die
fides implicita auf, bis ich durch die Schriften von Alb.
Ritschl und G. Hoffmann das ganze System der diesbeziig-
lichen . Anklagen kennen lernte, Ks handelt sich dabei
weniger um die bekannte Frage, was notwendigerweise,
necessitate medii oder praecepti, explizite geglaubt werden
miisse, als vielmehr um die Berechtigung einer
fides implicita i{iberhaupt. Vor allem richtet sich der
Kampf gegen jene Form derselben, welche in der Formel
ausgesprochen ist: credo quod Kcclesia credit (docet). Da-
durch wird der Kampf gegen die fides implicita geradezu
zu einem Kampf gegen den katholischen Glau-
bensbegriff.

Wohl aus diesem Grunde wurde mir von hochgeach-
teter und berufener Seite empfohlen, Hoffmanns Darstellung
einer kritischen Untersuchung zu unterziehen. Ich fand
aber bald, dafl Hoffmanns Auffassung der Geschichte der
fides implicita nicht mit kritischen Bemerkungen, sondern
nur durch eine neue positive Untersuchung und Darstel-
lung erwidert werden konne. Im Verlaufe dieser neuen
Studien enthiillte sich mir eine so reiche Entwick-
lung in der Lésung des Problems und eine so tief-

' In .Divus Thomas*, II. Jahr gang (Jahrbuch fiir Philosophie
und Spekulatlve Theologie, XXIX), p. 47b bis 607. Diese Untersuchung
bildet einen Teil einer ,Einfihrung in die Dogmenoeschlchte“ die
nach Beendigung des Krieges erscheinen soll. :



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 41

greifende Bedeutung desselben, dafl mein eigenes Interesse
mmer reger wurde. All dies scheint mir die Hoffnung zu
berechtigen, daf3 auch weitere Kreise, vor allem Dogmen-
historiker, Dogmatiker und Moralisten, an den Resultaten
der_ Untersuchung Interesse finden werden. Bestirkt wurde
melne Uberzeugung durch ein Wort M. Grabmanns bei
Gf?legenheit der Besprechung des Werkes von Hoffmann
'(th. Rundschau 1906, Nr. 6). Grabmann fithlt sich eigen-
timlich davon berithrt, daf} die Frage der fides implicita,
die in so kurzer Zeit zwei protestantische Theologen als
Bearbeiter gefunden hatte, bisher trotz der vielen Traktate
»de fide“ von keinem katholischen Theologen in einer ein-
&ehenden Monographie behandelt worden ist, und schlieft
mit dem Wunsche, daf katholische Theologen dazu an-
geregt werden mochten, diesem Probleme eine eingehende
dogmengeschichtliche Untersuchung zu widmen. Diesem
Vunsche hoffen wir mit der vorliegenden Untersuchung
éntsprochen zu haben. Der Veranlassung und dem Zwecke
derselben entsprechend, schicken wir eine kurze Darstellung
es Kampfes gegen die fides implicita voraus, wobei wir
uns besonders an Hoffmanns Materialsammlung halten,

Der Kampf gegen die fides implicita
. In neuerer Zeit wurde der Kampf eingeleitet durch
'e“}e' kleine Schrift von Albrecht Ritschl: pIides im-
Plicita“ (Bonn 1890). Schon der Untertitel driickt ihren
Inhalt ayg: »Eine Untersuchung iiber Kohlerglauben, Wissen
Und Glauben, Glauben und Kirche.* Ritschl untersucht
esonders die Geschichte des credo quod Ecclesia credit,
s ,Kohlerglaubens“, wobei ihm der katholische Glaube
g¢geniiber dem ,evangelischen“ als eine ,niedrigere Stufe
erscheint1“, Die historische Untersuchung wurde in er-
Weltertem MaGe von (. Hoffmann aufgenommen. Er
egte seine Resultate in einem dreibéndigen Werke vor?;
der erste Band (1903, 407 p.) behandelt ,Die Lehre von
er fides implicita innerhalb der katholischen Kirche“, der
Zweite (1906, 231 p.) .Die Lehre von der fides implicita
Und die Reformation®, der dritte (1909, 536 p.) ,Die Lehre
von der fides implicita seit der Reformation3“, Hoffmanns
' P, 9. S
* Leipzig, Hinrichsche Buchhandlung. ‘
* Wir gitieren einfach Hoffmann mit der Zahl des Bandes.




492 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Untersuchungen erstrecken sich auf die Geschichte des
Begriffes von fides explicita und implicita, des geforderten
Mafles von fides explicita, bzw. Gestattung von fides im-
plicita und besonders iiber die (Geschichte des Glaubens-
begriffes. Dabei erhebt Hoffmann nicht nur Bedenken gegen
die katholische Lehre, sondern auch Vorwiirfe schwerst-
wiegender Art. Er meint, dafl die Gestattung (teilweiser)
fides implicita ,der Unselbstéindigkeit entspricht, in welcher
die romisch - katholische Kirche ihre Glaubigen erhalten
will (von Hoffmann gesperrtl). Kr beruft sich? auf das
Urteil von Scholz, der schreibt3: ,Rom hat es sich ja
zum Grundsatze gemacht, die Lalen am Géngelbande zu
halten, und ist niemals ernstlich gewillt gewesen, ihunen
eine zureichende Einsicht in die letzten Griinde des
Glaubens oder eine fruchtbare Anleitung zu selbsténdiger
Charakterbildung zu gewidhren, und so lange es diese
Dinge meidet, mufl es sich bei dem Durchschnittschristen
mit einem sohr bescheidenen Mafie bewufiter, auf persén-
licher Uberzeugung beruhender und von wirklicher Er-
kenntnis durchhauchter Frémmigkeit zufrieden geben. Rom
mufl den guten Willen des Menschen, seine allgemeine
Bereitschaft, zu glauben, schon fiir den Glauben selbst.
nehmen und jeden als Christen gelten lassen, der sich im
voraus und auf jeden Fall dem Urteil der Kirche ein- und
unterordnet.“ KEr findet die Behandlung des Problems der
fides implicita bis in den ,Abgrund religids-sittlicher Lax-
heit“ versunkent Von den Reformatoren meint Hoffmanns:
.Je tritbere Erfahrungen sie in der rémischen Kirche mit.
einem blinden Autoritdtsglauben, mit einer fides implicita
gemacht hatten, desto mehr mufiten sie verlangen, daf dlev»
doctrina Christi das Gemeingut aller Kirchengenossen sei.“

Die Greschichte der Reformation bzw, des Protestantismus.
erscheint ihm als ,eine Geschichte davon, was wir durch
die Reformation wiedergewonnen haben. Es ist eine Ge-
schichte von der echt evangelischen fides explicita, die
alle fides implicita siegreich iiberwindet. Ks ist eine Ge--

I, p. 69.
A. a, O.

In ,Christliche Welt®, 1892, p. 1094.
+1, p. 298,

* II, p. 230.

W o e



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 43

—_—

Schichte davon, wie Menschenherzen zum lebendigen Glauben
kommen 14

Als Hauptgegner der fides implicita tritt Harnack
auf. Hoffmann schreibt von ihm?®: ,Harnack gebiihrt das
grofle Verdienst, zuerst auf die Bedeutung von der fides
Implicita innerhalb der Dogmengeschichte aufmerksam ge-
macht zu haben., Kein anderes Lehrbuch weist so unab-
lissig und systematisch darauf hin, wie die Geschichte des
Katholizismus auch die Geschichte der fides implicita® ge-
worden ist. Nach Harnack besteht die fides implicita in
nblindem Gehorsam* oder ,blinder Unterwerfang unter die

Irche4¢“.,  Tn der modernen rémischen Kirche“, schreibt
er, ,ist das Dogma vor allem eine Rechtsordnung, der man
Sich zu unterwerfen hat, und unter Umsténden reicht die

Lterwiirfigkeit allein aus (fides implicita)s“. Ahnlich ur-
teilt R, Seeberg: ,Durch den gehorsamen Rekurs auf das
gottliche Recht und seine Institutionen sowie auf die ka-
13ht_ﬂische Tradition wird der Mensch der christlichen Wahr-

it gewif3s.“  Fides implicita ist der Glaube des einzelnen,

esonders des ungebildeten Laien, der ohne subjektives

erstiindnis das, was die Kirche (respektive ihre Vorgesetzten
und Lehrer) glaubt, fir wahr hilt”.“ Er erachtet die fides
lmplicita als dem praktischen Zwecke der Kirche ent-
Sprechends, aber fiir abstumpfend®.

In ,Die Theologie des Duns Scotus“ spricht sich
Seﬁb@rg schirfer dahin aus: ,Die Annahme einer fides im-
Ph(}lta. verzichtet ausdriicklich auf den Glauben der Ge-
Weindeglieder beziiglich einer groflien Anzahl von Lehren.

leser Begriff ist daher die schirfste Kritik, die die
Geschichte am intellektualistischen Glaubensgedanken geiibt

at104  Um mnoch zwei Theologen zu erwidhnen, nennt
W. Bornemann die fides implicita eine Krniedrigung
&\——'——_

'IIT, p. 633

*III, p. 479,

'8, Harnack, Dogmengeschichte, III% p. 89,

s * A, a. 0., II1% p. 463, 595. Auf weitere Bemerkungen Harnacks
mmen wir noch spiiter zuriick.

*A. a, O, I4 p. 10, Anm. 1; vgl. III® p. 678,

. Seeberg, Dogmengeschichte, 11% p. 538,
a. O, II1% p, 492, Anm, 2.

a. 0. :
a. 0, III% p. 617.
a. 0., p. 140

]
7
8
9

B b R

1

=



44 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

der bekennenden Person wie der Sache, zu der man sich
bekennt; sie sei zwar bequem, aber haltlos und uunwahr,
weil die persdnliche Glaubensiiberzeugung dabei vollig auf-
goegeben und auf die Kirche bzw. die Amtstriger tiber-
tragen werdel, I, Kaftan vergleicht die fides implicita
mit einem Wechsel, der von dem seiner Grenzen bewufiten
Verstande unterschrieben wund von der Kirche mit dem
Dogma ausgetiillt werde, so dafl der Glaube nicht person-
lich ausgeiibt, sondern von der Kirche fiir ihre Glieder
geleistet werdez2.

Ablehnend gegen die fides implicita hat sich auch
Professor L. Thmels (Leipzig) in einer ,Vorlesung am
30. August 1911 in der Aula der Universitit zu Upsala“
ausgesprochen, welche Vorlesung er unter dem Titel ver-
offentlichte: ,Fides implicita und der evangelische Heils-
glaube* (Leipzig, Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 19123),
Er wendet sich gegen eine als ,schwere Irrung* erschei-
nende Stromung, ,die auch in der evangelischen Christen-
heit ohne die Zulassung einer fides implicita nicht aus-
kommen z1 kénnen“ meint®,

Der Kampf gegen die fides implicita ist aber #lteren
Ursprungs — er datiert von Luther und Calvin her. Wenn
sich schon frither Einwendungen gegen sie finden, so sind
es entweder sachliche Bedenken in Form von Objektionen?®
oder Warnungen und Proteste gegen mif3bréauchliche Deu-
tung oder Verwendung der fides implicita®. Die Reforma-
toren muflten aus naheliegenden Griinden auch die Lehre
von der fides implicita in ihren Kampf gegen die Kirche
einbeziehen. Bestand doch die Hauptform der fides 1mpli-
cita, wie sie sich gerade vor der Zeit der Reformation
herauskristallisiert hatte, im credo quod Kecclesia credit,
In dieser Formel kam nach der traditionellen Deutung die
Autoritit der Kirche zu deutlich zum Ausdruck, als daf

' Unterricht im Christentum, § 56, bei Hoffinann, III, p. 472 f.

* ,Glaube and Dogma* in , Christl. Welt*, 1889, bei Hoffmann
I1I, p. 468f. -

% Vgl, desselben Schritt: ,Die Bedeutung des Autoritits-
glaubens®, 1902,

+P. b '

* So bei fast allen Scholastikern des 12. und 13. Jahrhunderts.

® So besonders bei Gerson in seinem Traktat ,de protestatione
circa materiam fidei contra haereses diversas® Opera omnia, Antwerpen
1706, 1, I, p. 29 ss.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 45

—

die Reformatoren sie nicht hitten beanstanden miissen. Ein
Zweiter Grund war die neue Bestimmung des Glaubens als
Vertrauen. Da die Unterscheidung von fides explicita und
Implicita fiir das Gebiet des Erkennens aufgestellt war,
lie§ sie sich auch nur auf diesem durchfiihren. Ein dritter
und Hauptgrund war die neue Rechtfertigungslehre, welche-
Jede Vermittlung des Heilsglaubens durch die Kirche aus-
Schlof, Als letzter Grund kommt noch die behauptete
Suffizienz der Heiligen Schrift dazn. So bekémpfen denn
alle Reformatoren die fides implicita., Allerdings in ver-
Schiedener Weise,

. Luther hatte in seiner katholischen Periode selbst.
die fides implicita gelehrt, wenn auch in oberflichlicher-
Art (nach G. Biel). Als Sententiarius verlangt er von den
Minores (Laien) expliziten Glauben nur an Gottes Dasein
und Vergeltung und an Christusl. Wer glaubt, def Gott

rléser sei, glaube damit implizite auch an den Sohn
Gottes und an die Trinitat. Etwas tiefer geht Luther auf das.

roblem ein in seinem Kommentar zum Romerbrief (zul, 17)*.
Zu Rom. 3, 92 bemerkt Luther: ,cum fides Christi, qua iustifi-
eamur, sit non solum in Christum sive in personam Christi,
sed in omnia, quae Christi sunt credere, frustra sibi superbi
% haeretici blandiuntur et placent quod in Christum cre-
dant et es quae ipsius sunt nolunt credere. ... Igitur

aeretici confitentur et gloriantur, quod in Christum cre-
dant, secundum quod Evangelia de ipso loquuntur ...,
Sed non credunt in ea quae sunt ipsius. Quae sunt illa?

cclesia scilicet, et omne verbum quod ex ore Praelati
cclesiae procedit vel boni et sancti viri, Christi verbum
88t qui dicit: ,Qui vos audit, me audit.! Qui ergo a Prae-
atly ge subtrahunt, verbum ' eorum nolunt audire, suum
dutem sensum sequuntur, quaero quomodo in Christum
credant? An quod natum esse et passum credunt? Docentemn
¥ero non credunt? Divisus ergo est Christus??“ Der Glaube
mufl glso nach Luther die ganze Lehre der Kirche um-
assen (credo quod Eecclesia credit), und zwar durch Ver-
Wittlung der Kirche, bzw. ihrer Prélaten (fides maiorum),
.doch so, daf3 dadurch Christus geglaubt wird, also fide
' Randbemerkungen zu Sent. III, d. 25, bei Hoffmann II, 5 f.

* Abgedruckt bei Denifle, Quellenbelege zu Luther und
Luthertum’ p. 316. ;

* Denifle, a. a. O., p. 817,



46 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

divina. Wer das nicht tut, ist ein Haretiker, verleugnet
Christus, und zwar den ganzen: ,Totum Christum negant,
-qui non potest simul negari et confiteri.* Luther kennt
also die katholische Idee der fides implicita!

Mit der Verwerfung der katholischen Kirche mufte
aber Luther auch die auf ihre Autoritit gestiitzte fides
implicita verwerfen. Aber statt dies mit offenen Worten
auszusprechen, begriindet er seine Ablehnung indirekt, Er
stellt vorerst die Lehre von der fides implicita so dar, als
ob der Glaube der Kirche den personlichen Glauben er-
setzen solle. Tatsiéichlich hat er in der Griindonnerstag-
predigt von 1618 selbst den Rat gegeben, wenn Jemand
sich schwach im Glauben fithle, so solle er zum ,novissi-
mum infirmorum remedium“ seine Zuflucht nehmen wund
den Herrn bitten, ihn im Glauben der Kirche oder eines
bekannten Glaublgen zur heiligen Kommunion hinzutreten
zu lassenl. Hoffmann fithrt dies zwar auf ,anerzogene
theologische Vorstellungen“ zuriick2 Aber Luthers Rat ist
seine eigene Erfindung. Kein Theologe hat sie vor ihm
vertreten. Diesen nur ithm selbst zur Last fallenden Irrtum
bekimpft nun Luther als angebliche katholische fides im-
plicita, So sagt er: ,Ich kann nicht fir dich glauben, also
du auch nicht fir mich. So wenig ein anderer fiir mich
in die Holle oder in den Himmel fahren kann, so wenig
kann er auch fiir mich glauben“3 Zur Diskreditierung des
credo quod Ecclesia credit zicht dann Luther die soge-
nannte Kohlergeschichte heran. In der ,Watrnungsschrift
an die zu Frankfurt am Main“ (1633) erzihlt er folgendes:
,Also sagt man, wie ein Doktor habe einen Kéhler zu
Pra auf der Briicke aus Mitleiden, als iiber einen armen
Lalen, gefragt: Lieber Mann, was glaubst du? Der Kohler
antwortet : Das die Kirche glaubt. Der Doktor: Was glaubt
‘denn die Kirche? Der Kéhler: Das ich glaube, Danach, da
der Doktor hat sollen sterben, ist er vom Teufel so hart
angefochten im Glauben, daf er nirgends hat konnen
‘bleiben, noch Ruhe haben, bis er sprach: Ich glaube, was
‘der Kohler glaubt. Wie man auch von dem grofien Thomas
Aquino sagt, dafl er an seinem Ende vor dem Teufel nicht
hat bleiben konnen, bis er sprach: Ich glaube, was in

' 'W. A. I, 3888, bei Hoffmann II, p. 8.
* II, p. 9.
* Bei Hoffmann II, p, 16.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 47

diesem Buche steht, und hatte die Bibel im Arm, Aber
Gott verleihe uns solchen Glaubens nicht viel. Denn wo
'd.lﬂse nicht anders haben, denn also geglaubt, so haben
Sich beide, Doktor und Kéhler, in den Abgrund der Holle
hineingeglaubt1.* Der Sinn der Kohlergeschichte soll wohl
‘darin bestehen, daf der Kohler bzw. die Katholiken nur
das eine glauben: ,credo quod Ecclesia credit¢, bzw. nur
.'deSWegen glauben, weil die Kirche glaubt. Das ist nur die
Fortsetzung des ersten Vorwurfes.

Einen weiteren Grund zieht Luther aus seiner Lehre
von der Suffizienz der Heiligen Schrift. Alle Artikel —
um deren expliziten Glauben es sich zu seiner Zeit be-
Sonders handelte — seien klar in der Schrift enthalten.
Darum wirft er den Katholiken vor: so0leh Licht und
Wahrheit wollten sie uns gern verdunkeln und haben er-
funden aus ihrem Kopf fidem implicitam, fidem explicitam,

1. einen -weingefalteten und ausgefalteten Glauben,
Sprechen, der gemeine Mann habe den eingefalteten
‘Glauben, sie aber, als unsere Meister, den ausgefalteten,
und jst beides erlogen. Sie konnen auch nicht einen
Artikel des eingefalteten Glaubens anzeigen®.‘ ,Es ist
beides erlogen“, sagt Luther ganz richtig. Weder hat der
einfache Mann nur eingefalteten, noch der Theologe nur
Ausgefalteten Glauben. Keines von beiden ist aber auch
katholische Lehre. Sowohl der Laie wie der Papst glauben
®nen Teil der Offenbarung explizite, einen Teil implizite.
.SPGZiell die Artikel des Symbols miissen beide nach der
2u Liuthers Zeit bereits allgemeinen Lehre explizite glauben.
Jedenfalls wiire es eine historische Entstellung, dafi der
8émeine Mann keinen Artikel explizite zu glauben hatte.
Wenn Luther behauptet, dafl alle Artikel des Symbolums
klar in der Heiligen Schrift enthalten seien, so bestreiten
das die Scholastiker keineswegs. Schon der hl. Thomas
hatte gelehrt, dafl die Heilige Schrift alle notwendigen

laubenslehren irgendwo ,per litteralem sensum mani-
feste tradats“. Das Symbol galt auch den Scholastikern
geradezu als summarischer Auszug dessen, was klar in der
Heiligen Schrift enthalten ist. So sagt Thomas wieder:
S ,
! Ritschl stellte diese Anekdote an die Spitze seiner Schrift,

: Auslegung des 87. Psalmes (1621), W. A. 8, 286 f.
Summa theol. I, q. 1, a. 10. :



48 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

,fuit necessarium ut ex sententiis Sacrae Scripturae ali-
quid manifestum summarie colligeretur, quod’propo-
neretur omnibus ad credendum?.“ "Allerdings begriindet er
dies damit, dafd die ,veritas fidei in Sacra Scriptura diffuse
continetur et variis modis et in quibusdam obscure; ita
quod ad eliciendum fidei veritatem ex Sacra Scriptura re-
quiritur longum studium et exercitium, ad quod mnon
possunt pervenire omnes illi quibus necessarium est cogno-
scere fidei veritatem® (1, c.). Dafd dies auch beziiglich der
Artikel des Symbols gilt, beweist die Dogmengeschichte
und die heutige protestantische Theologie bzw. Exegese.
Luther schreibt aber an der angefithrten Stelle: ,Wo ist
doch klarer geschrieben, dafl Gtott Himmel und Erde ge-
schaffen habe, Christus geboren von Maria ... und alles,
was wir glauben, denn in der Bibel?* Doch Luthers Vor-
wurf geht nicht nur dahin, daf man nichts implizite, im
(tlauben der Kirche, zu glauben habe, weil alles explizite
in der Bibel stehe, sondern besonders dahin, dafi man die
Heilige Schrift nicht nach der Auslegung der Kirche zu
interpretieren und zu glauben habe und insofern keine fides
implicita {ioe, Kin jeder kann wund soll vielmehr die
Heilige Schrift selbst auslegen und sich so selbst seinen
Glauben bestimmen, denn es ist ja darin alles klar. Darum
schreibt er: ,Es ist eine greuliche, grofie Schmach und
Lasterung wider die Heilige Schrift und alle Christenheit,
so man sagt, dal’ die Heilige Schrift fiaster sei und nicht
so klar, dal sie jedermann mag verstehen, seinen Glauben
gu lehren und zu beweisen...: Wenn der Glaube -die
Schrift nur horet, so ist ihm klar und licht, daf} er ohne
aller Vater und Lehrer Glossen spricht: Das ist recht, das
glaube ich auch.... Der Viter Biicher und der Papisten
Lehre sind zehnmal finsterer, was sie ohne Schrift davon
gesagt haben.“ Und er schliefit damit: ,So (aber) machen
diese tollen Leute uns eitel neue und eingefaltetene Ar-
tikel des Glaubens daraus“, d. h. aus der Heiligen Schrift.
Nach Luther wire also die fides implicita bzw. das von
der Kirche behauptete (vom Konzil von Trient ausdriick-
lich definierte) Recht der Kirche, den Sinn und Inhalt der
Heiligen Schrift autoritativ fir den Glauben zu bestimmen,
éine +, Listerung wider die Heilige Schrift®,

'S. th. IL IT, q. 1, a. 9, ad 1. -



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 49

~ Einen letzten Vorwurf gegen die fides implicita e:-
bebt Luther auf Grund seines neuen Glaubensbegriffes. In
der Griindonnerstagpredigt von 15231 unterscheidet Luther
Zwel Arten von Glauben: ,Es ist zu merken, dafi zweierlei
Weise geglaubt wird, Die eine Art ist mehr eine Wissen-
Schaft oder Merkung, denn ein (laube. Die andere Art,
der Glaube, der allein einen Christenmenschen macht, ist
das Vertrauen, das es auf Gott wagt im Leben und
Sterben.¢ Da der zweite und echte Glaube rein persénlich
st und vom Heiligen Geist gewirkt ist, bloes Vertrauen,
keine Verstandeszustimmung, aber der eigentlich recht-
fertigende Heilsglaube, so kann bei ihm von einer fides
Implicita keine Rede sein, wire eine solche vielmehr eben

ein Glauhe, sondern ein ,Wahn von Glauben?¥,

~ Den ausgesprochensten Kampf gegen die fides im-
Phcita. finden wir bei Calvin (Hoffmann II, 182—239). Sie
gilt ithm als eine Fiktion und Erfindung, eine frivole Ein-
bildung, ein Papistenhirngespinst, ein Monstrum3s. Nach
Calvin  schlieft die fides implicita jede Kenntnis aus:
nHoccine credere est mnihil intelligere?, fidem implicitam
Commenti sunt omni intelligentiae luce vacuam?®; sogar
Ohne Gotteserkenntnis werde fides implicita behauptets.
Jer Name der fides implicita sei darum nur ein Deckmantel
f‘_il‘ krasse, d. h. blofle Unwissenheit (crassissimam ignoran-
tl&_m fidei nomine praetexentes)’. Diese Unwissenheit geht

el den Vertretern der fides implicita so weit, dall sie
ndata opera affectant mnihil scires‘. Darum gilt die fides
mplicita Calvin iiberhaupt nicht als Glaube. Sie ist nur
Gehorsam gegen die Kirche (,hoccine oredere est nihil
intelligere, modo sensum tuum oboedienter Kcclesiae sub-
——

' W. A. 12, 476 —48L.
L ? Weiter auf die Geschichte und das Problem des Glaubens bei
uther einzugehen, wilrde hier zu weit fithren.
* Figmentum, C. R. XXIX, 472; commentum, Instit, 1. III,
% 2, § 1, papale phantasma, C. R, LXXVII, 201f imagination frivole,
- R, LXXXI, 861, monstrum, C. R, LXXXIII, 88, bei Hoffmann II,
182, 184, 295,
* C. R, XXIX, 478.
' C. R. LXXX, 404,
° C. R. LXX, 331. ~
fabs " C, R. XXIX, 472, cf. Instit, 1. III, ¢. 2, § 1: ,commentum
abricaverunt implicitae fidei, quo nomine crassissimam ignorantiam
Ornantes miserae plebeculae cum magna pernicie illudunt,*
° C. R. XXX, 398—401,

Divas ThomasV. (Jalhrbuch fur Philosophie ete. XXXIT.) 4



50 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

mittas1“); Bereitwilligkeit, alles zu glauben, was die Kirche
vorschrelbt (pquod parati sumus pro vero complecti, quid-
quid Ecclesia perscripserit*, 1. ¢.) mit Uberlassung alles
Forschens und Erkennens an die Kirche (,quod inquirendi
cognoscendique provinciam ad ipsam [ecclesiam] relegamus*,
1. ¢.); Ehrfurcht gegen die Kirche, kraft welcher alles, was
die Kirche mit ihrer Autoritit deckt, wahl- und kritiklos
als Orakel angenommen wird (,ut quidvis nullo cum de-
lectu, dum sub ecclesiae obtruditur titulo, ab imperitis
instar oraculi arripitur, interdum etiam prodigiosissimi
errores“, 1. c.). Die fides implicita ist allenfalls bedingter
Glaube, weil sie nichts bestimmt (definitive) glaubt, sondern
die Bedingung beisetzt, wenn dies der Glaube der Kirche
sei (. ¢.), darum auch von jedem Wink der Gelehrten
abhingig (,ad doctiores respectare et ad eorum nutum
inclinare®“)., Endlich ist (dieser) Glaube iberhaupt nichts
anderes als ,Glaube“ an die Kirche ohne jede weitere
Kenntnis: ,les Papistes diront, que la foy est de croire en
leur mere saincte Eglise: et puis ils ne scavent, s'il y a
un Dieu au ciel, ils ne s¢avent, qui est leur Redempteur,
ils n'entendent nullement, comme il faut prier Dieu, ne
comment il faut vivre 3.% Selbstverstindlich ist nach Calvin
dieser (tlaube an die Kirche ein rein weltlicher, nicht auf
Gottes Wort und Offenbarung gestiitzter, denn das ,papale
phantasma fidei implicitae fidem a verbo avellit+*. Véllige
Unwissenheit in Glaubenssachen, blofie juristische Unter-
werfung unter die Kirche, Bereitwilligkeit zu gléubiger
Annahme jeder Entscheldung, blofler Glaube an die Kirche
mit Ausschaltung der Offenbarung — wund das alles als
Ersatz fir den gottlichen Heilsglauben: das soll nach
Calvin die katholische fides implicita sein!

Auf Grund dieser Darstellung der katholischen Lehre
wird von Calvin die fides implicita in Grund und Boden
hinein verurteilt. Calvin behauptet als Folge die Verhiillung
Christi (,velut obducto velo Christum texerunt®“), Ent-
kriftung und Entleerung des Glaubens (,totam vim fidei
deterunt ac fere exaniniunt®), ja Zerstérung des Glaubens

' C, R, 29, 478.

* C. R. XXXIII, 418,
' C. R, LXXXI], 861.

* C. R, LXXVTI, 207.
> Imst.,, 1. 8, ¢, 2, § 1.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 51

(ncommentum hoc veram fidem non modo sepelit, sed pe-
nitus destruit* (1. c.)!.

Hier haben wir die Vorlage der modernen Anschuldi-
gungen gegen die fides implicita. Man entstellt die kirch-
liche Lehre bis zur Unkenntlichkeit, indem man einfach
den ganzen positiven Teil der fides-implicita-Lehre iiber-
geht und eine negative Bestimmung derselben als ihr
Wesen hinstellt, Fine gewisse Unkenntnis, eine Art von
Unterwerfung unter die Kirche, eine Bereitwilligkeit zur
Annahme kirchlich vorgelegter Lehren ist ja gewil mit
der fides implicita gegsben, aber nur in Verbindung mit
Slnem positiven, bewufdten, uumittelbaren Glauben. Beide
“Usammen machen erst die fides implicita aus. Nicht die
fides implicita, sondern die Vorwiirfe gegen sie sind
Fiktion, Irrtum, Unkenntnis. Unbegreiflich bleibt es, wie
Hoffmann diese Anschuldigungen ohne jede Kritik anfiihrt,
Ja sich zu eigen macht.

. Allerdings sohreibt Hoffmann?: ,Es ist immer nur
die fides implicita in ihrer laxesten Form, welche Calvin
ekidmpft, nicht aber jene strengere Auffagsung von einer
begrenzten fides implicita, welche ja auch in der scholasti-
Schen Theologie das ganze Mittelalter hindurch ihre Ver-
treter gefunden hat, Diese scheint also auch Calvin nicht
ekannt gewesen zu sein.“ Statt eine Anklage zu erheben,
®ntschuldigt Hoffmann Calvins Unwissenheit. Aber handelt
®8 sich nur um Unkenntnis? Calvin will offenbar die Ka-
tholiken seiner Zeit wegen der fides implicita angreifen.
Yelches kirchliche Dokument, welche Theologen des
9. und 16. Jahrhunderts lehren aber eine fides implicita
M Sinne Calvins als blo kirchlichen Gehorsam ohne
Jede Kenntnis Gottes, ein Streben nach moglichster Aus-
Schaltung der Kenntnis der Glaubenslehren? Ist nicht
gerade im 15. Jahrhundert und besonders zur Zeit Calvins
ndie strengere Auffassung“ sehr streng vertreten worden ?
Da Calvin ohne Zweifel die ,Papisten“ seiner Zeit meint,

——

' Zwingli hat keine kritische Beurteilung der fides implicita

gebfacht, wenn er auch den katholischen Glaubensbegriff abweist
(vgl. Hotfmann II, p. 86); Melanchthon wird von Hoffmann der
%achlichen Begiinstigung der fides implicita beschuldigt wegen seiner
®finition des Glaubens: ,Fides est assentiri universo verbo Dei
7obis proposito adeoque et promissioni gratuitae reeconciliationis ., .“
(S' II1 p. 147 ﬂ‘.). C
* 11, p. 226,

4*



52 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

kann man nicht mit Hoffmann von Unkenntnis reden. Was
Calvin den Katholiken vorwirft, ist ein Zerrbild ihrer tat-
siichlichen Liehre., Auch Hoffmann hiitte das wissen konnen
und =ollen!

Die Schiiler der Reformatoren haben die An-
klagen Luthers und Calvins kombiniert; hauptsichlich
haben sie aber Calvins Argumente wiederholt (siehe z. B. oben
Harnack). Hoffmann unterscheidet in seiner Geschichte der
Lehre von der fides implicita nach der Reformation die
neben der Reformation laufenden religiosen Bewegungen
(Schwenkfeldianer, Jakob Béhme, Rakauer Katechismus usw.),
die lutherische Orthodoxie, die reformierten Bekenntnisse
und Theologien, den Pietlsmus, die Aufklirung und die
neuere Theologie seit Schleiermacher. Wie Luther will
auch Schwenkfeld betonen, dafl der Christ ,im Herzen
selbst wissen mufl, was und wem er glaubt. Denn so wenig
ein Mensch fiir den anderen kann natirlich geboren werden,
so wenig kann einer fir den anderen glauben:¥, Hoffmann
schreibt: ,So sind es gerade die Outsiders der Reformation,
die die Frontstellung (gegen die fides implicita) am kon-
sequentesten festgehalten haben. Wo persénliche Frommig-
keit sich unmittelbar innerer KErleuchtung fir gewil hilt
oder wo die eigene ratio iiber die zur Seligkeit notwendigen
credenda den Entscheid gibt, kann von einem elngewickelten
Glauben nicht die Rede sein® Allerdings wenn es keine
Kirche und keine Dogma gibt! Der ,lutherischen
Orthodoxie* wirft Hoffmann das Unvermégen vor, dem
Widerpart erfolgreich zu begegnen®. KEr schreibt: ,Die
réomische fides implicita in ihrer laxesten Form w1rd
iiberall abgelehnt; aber der von Luther so scharf mif-
billigte Begriff selbst wird nur zu bald wieder rezipiert.
Dafl das Melanchthonsche ,assentirl omni verbo dei nobis
tradito“ im Sinne des impliziten Glaubens an den Gesamt-
inhalt der Schrift zu verstehen sei, gibt schon Chemnite
unbedenklich zu. Verwerflich aber ist, dafl man Dogmen
glauben soll, ohne sie an der Schrift gepriift zu haben,
und daf die fides implicita auch die Deckung fiir die
crassa ignorantia der Hauptartikel bilden soll (Balth.

! Sendschreiben von der pipstlichen Lehre und Glauben, bei
Hoffmann III, p. 65.

> A, a. 0 111, p: T8

* 111, p. 90.



Geschichte der fides implicita in der kath., Theologie 53

Meifiner, Nik. Hunnius, Joh, Gerhard). Jedoch als Supple-
ment des expliziten Glaubens behilt die fides implicite
lhren Platz1,“ Der Inhalt des expliziten Glaubens wird in
den sogenannten articuli fundamentales zusammengefafit.
Die nicht fundamentalen Artikel ,kénnen, wenn nichst ganz
hegiert, so doch ignoriert oder mit implizitem, respektive
konfusem Glauben geglaubt werden, Indem aber auch jene
(die fundamentales) wieder in antecendentes, constituentes
und consequentes zerlegt werden und das Hauptgewicht
auf die constituentes fillt, werden fiir die erste und dritte
Gruppe undeutliche Vorstellungen oder gar impliziter
(Glaube zugelassen. Dabei kommt eine Einigung, welche
Artikel préizis explizite zu glauben sind, nicht zustande.
Sollen als solche fiir alle ohne Ausnahme die Artikel des
Apostolikums gelten, so wird doch wieder bemerkt, daB
der blofle Wortsinn derselben allgemein gehalten und nur
®ne versteckte Andeutung sei. Das wirklich darin Ent-
halteno kénnen also die rudiores auch nur implizite
glauben2¥,  Der endlosen Reihe fundamentaler und nicht
fundamentaler Artikel gegeniiber beschréinkt sich Callixt
auf den consensus quinquesaecularis und auf das Apostoli-
kum als fir alle ausreichende Norm und wird damit zum
entschiedenen Gtegner jeder fides implicita, indem er die

enntnis der articull antecendentes et consequentes nur
von den Trigern des Lehramtes fordert. Das treibt die
rthodoxie zum Angriff gegen das in ihren Augen unzu-
lie'*vng_liche Apostolikum (Consensus repetitus, Calov, Kro-
Mayer, Zobel, Quenstadt) und zu der von den Neuschola-
Stikern entlehnten Behauptung, daB auch die fides confusa
oder minus distincta eine Species der fides explicita sei
Hillsemann, Hollaz). Soweit sich aber in der Orthodoxie
die Frkenntnis Callixts, daB nicht nur die implicatio
Auctoritativa, sondern auch die implicatio virtualis nichts
als Ignoranz ist, durchsetzt (Dannbauer, Zobel), wird jetzt
Um so strenger gefordert, daf} auch alle articuli antece-
dentes und consequentes explizite geglaubt werden 3
Luther und Calvin behaupten sich also gegen Melanchthon,
aber nur dadurch, daB ein Teil der Offenbarungslehre als
ur den (lauben unverbindlich erklirt wird und trotzdem

' IIL, p. 260 f.
* 111, p. 261.
S I, p. 262




b4 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

den einfachen Glaubigen eine Last aufgebiirdet wird, die
sie nicht zu tragen vermdgen und auch nicht tragen.
Schreibt doch Kromayer: ,Wenn man sie (unsere Laien)
einer Priifung iiber die fundamentalsten Glaubensartikel
unterzieht, iiber die sie tdglich belehrt werden, so stocken
sie, als ob sie sich in einem unbekannten Wald beféinden .
Charakteristisch ist auch die Konstatierung Hoffmanns,
dafl ,die Annahme ‘einer impliziten géttlichen Offenbarung
auch dazu herhalten mufl, um die Gewiflheit der Siinden-
vergebung ... fiir den einzelnen festzustellen2“.

Die Ablehnung der fides implicita erfolgt denn auch
veben den von Luther und Calvin erhobenen Griinden aus
einem irrigen Versténdnis der fides implicita. So fafit
Chemnitz dieselbe als bloflen menschlichen Autoritits-
glauben. Er bestimmt sie namlich als ,necessitatem cre-
dendi quaecanque KEcclesia pontificia tenet et proponit, licet
nullis verbi testimoniis probari possint et quidem ita, ut
non opus sit vel cogitare vel inquirere vel intelligere, quae
et qualia sint illa, an et ubl in verbo dei habeant funda-
menta*. Er versteht also darunter ein »simpliciter ex per-
suasione auctoritatis personarum credere“, ,non ex verbo
dei, sed ex humana persuasione3*, M. Hafenreffer erklirt
darum die fides implicita kurzweg als eine ,Erdichtung
der Pépstlichen, um unter der falschen Flagge der Kirche
und Ube1heferung jene groi’)e Anzahl von Irrtiimern zu
decken, welche sie extra und contra scripturam verteidigen 4,
natiirlich auch dies in dem Sinne, dafl die Kirche fiir die
einzelnen glaube. Deswegen bemerkt er, dafl nicht der-
jenige, der mutmafllt, dafd ein anderer glaube, sondern wer
selbst glaubt, selig werde’ Kbenso versteht Balduin
sie dahin, daf man ohne Priifung den Vorgesetzten der
Romischen , glaube®. Auch er fordert, daBl jeder seines
Glaubens leben miisse (a. a. O.). Callixt, ,der erste, griind-
lich eingehende, nachdriickliche Bekampfer der laxen wie
der strengeren Auffassung des impliziten Glaubens %, stofit

! Loci antisyncretistici bei Hoffmann. ITI, p. 195.

* 111, p. 262.

* Examen Concilii Tridentini bei Hoffmann 11I, p. 85 1.
* Loci theologici, 1600, bei Hoffmann III, p. 94.

* Hoffmann 11I, p. 95.

® Hoffmann III, p. 120.

' Hoffmann IlI, p. 1B5.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie BH

sich daran, deff man implizite glaube, was die heutige
Kirche glaube; er meint, die Formel sei absichtlich so
gepragt, um die heutige Kirche und deren Vorsteher auf
Kosten der Schrift und der Urkirche zu erheben! Nach
Joh. Meisner wire fides implicita vorhanden, wenn die
Kirche auch nichts definierte; wenn man nur glaubt, daf
sie da ist; mag man auch nicht wissen, was sie glaubt,
80 geniige man seiner Pflicht und habe den wahren
Glauben? Dannhauer meint darum, mit fremder Leute
Augen konne man nicht selber sehen3, und Callixt wird
von Hoffmann mit den Worten ergéinzt: ,Religion ist die
allerpersénlichste Angelegenheit eines Menschenherzens und
kénnen darum religids-sittliche Anforderungen nicht auf
andere abgewilzt werden ¢.“ '

In dieser Verbindung erscheint dann auch der calvi-
nische Vorwurf, daf die fides implicita pure Ignoranz sei.
So deutet sie Balth. Meisner als ,crassa praecipuorum
dogmatum scitu necessariorum inscitia’*, Joh. Gerbard als
pMmera articulorum ignorantia®‘, Quenstedt als pure
Ignoranz 7. Calov schreibt: ,Non sufficit fides carbonaria
vel implicita, dum implicite creditur solum, quidquid
credit Hecclesia, explicite autem nihil credatur vel solum
quod Deus remunerator sit8.“ Callixt verwirft sie darum
rundweg als nulla fides?, sieht in ihr nur die Bereitschaft
zum Glauben1, Dannhauer erblickt in der Lehre von
der fides implicita die Mutter aller religiosen Ignoranz und
die Ursache der krassen Unwissenheit der Katholiken in
religiosen Dingen!t, Zobel schreibt ihr als Folgen zu: ver-
derbliche Sicherheit und nachlissige Unwissenheit, gefihr-
liche Zweifel an der Wahrheit des heilsnotwendigen
Glaubens, Irrewerden in Versuchungeni?, Von Zobel, der
die erste Monographie iiber und gegen die fides implicita

! Hoffmann III, p., 154.

* Hoffmann II1I, p. 199.
* Hoffmann III, p. 176.
* Hoffmann III, p. 152.
* Hoffmann III, p. 101.
* Hoffmann III, p. 134.
" Hoffmarn III, p. 245.
® Hoffmann III, p. 170.
* Hoffmann III, p. 149.

' Hoffmann I1II, p. 164.
'" Hoffmann 1II, p. 177.
** Hoffmann III, p. 228.



b6 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

geschrieben hat!, sagt Hoffmann: ,Durch Zobel hat die
lutherische Orthodoxie alles gesagt, was sie'von ihrem
intellektualistischen Standpunkte aus gegen die fides im-
plicita zu sagen hatte2.“ Wir werden auf seine Argumente
unten zu sprechen kommen.

Die Stellungnahme der Schiiler Calvins resiimiert
Hoffmann folgendermafien: ,Der reformierten Kirche hat
Calvin von Anfang an eine ausgeprigte Frontstellung
gegen die romische Fides implicita gegeben, wenngleich er
den Begriff im Sinne von fidei praeparatio gelten lief. . ..
Die Zustimmung zum Inhalt der inspirierten Schrift ist
zuerst als eine explizite gedacht worden. Spiter hat man
die Unmoglichkeit einer solchen offen eingestanden®.
Ebenso hat sich ,die urspriingliche Forderung, daf} eine
genau detaillierte schulmiflige Erkenntnis der christlichen
Lehre jedem Gemeindegliede eignen miisse, als undurch-
fithrbar erwiesen¢“, Auch in der Bestimmung des Not-
wendigen hat, da es an einem untriiglichen Mafistabe fehlt,
die Unsicherheit Platz gegriffen. ,Hinter ihr lauert die fides
implicita auf Einlaf}s,“ ,Der reformierte Scholastizismus
(Gisbert Voet) tritt wieder offen fiir die Zulassung des
impliziten Glaubens ein¢.“ Das hindert die Calviner aller-
dings nicht, gegen die katholische fides implicita loszu-
ziehen, Hatte der Lutheraner Quenstedt sie ein ,armseliges
Machwerk“ genannt?, so der Calviner Kuchlin ein ,Liigen-
fabrikat der Scholastikers*. Die Westminster Konfession
von 1647 wirft ihr sogar Vernichtung der Gewissens- und
Greistesfreiheit vor — ,qui fidem implicitam vel (!) oboe-
dientiam absolutam caecamque exigunt, nae illi id agunt,
ut cum conscientiae tum rationis etiam destruant liber-
tatem %,

Der Pietismus bekdmpft die fides implicita unter
dem Gesichtspunkte, dafl sie die Verzichtleistung auf

' Dynlysis doctrinae scholasticae papistarum de fide implicita.
Leipzig, 1678. Uber die Autorfrage siche Hoffmann III, p, IV,

! Hoffmaun III, p. 244.

3 Hoftmann III, p. 828.

* Hoffmann III, p. 825,

A a. O

' Hoffmann III, p. 328.
7 Hoffmann III, p. 252.
* Hoftmann III, p. 284.
* Hoffmann IlI, p. 272



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 5Y8

eigenes Urteil zur Grundlage habe und blindlings mit:
elner von gewissen Réidelsfilhrern geleiteten Menge glaube.
So definiert sie Cocejus als: ,voluntaria animi sui deditio
In obsequium papae sine ullo examine eorum, quae is
praecipit1“ oder als ,voluntas ignorandi verbum dei et
electio dicendi, quod multitudo dieit, certa capita habens ¢,
Phil. Jak. Spener meint, der grofle Hauptirrtum der
katholischen Kirche sei, dafl sie auf irgendeinen Menschen
oder eine menschliche Versammlung den Glaunben griinde.
Das mache die katholische Kirche gefihrlicher als alle
anderen Sekten, weil dort die Seele des Glaubens sei, zu
glauben, was die Kirche glaubt, und dadurch der rémische
Christ gezwungen sei, alle Irrtiimer der Kirche mitzu-
glauben3. La Placettet sucht in diesem Zusammenhange
nachzuweisen, dafi das credo quod Ecclesia credit iiber-
haupt unmoglich seis, Wir werden auch diese Griinde
priifen, _ '
Hoffmann meint, daf} im Pietismus keine Wurzel sei
zur  Anerkennung einer fides implicita®. Allerdings, aber
Licht deswegen, weil der Pietismus auf eifrige Beschifti-
gung mit der Bibel hinweist oder weil er nur wenige
Fundamentalartikel anerkennt, sondern weil er nur das an-
erkennt, was er selbst ,schaut' und schmeckt® (mystische
Kontemplation) und nur ,praktische Wissenschaft“ fordern
will. Durch beides fillt der Gegenstand der fides implicita
weg, Hoffmann hat aber recht, wenn er den Pietismus
trotzdem wieder fides implicita iiben laft, sofern er als
orthodox gelten will”. Wenn Zinzendorf der lutherische
Glaube so viel ist als die Sache nehmen und verstehen,
Wie sie liegt®, so ist das fides implicita in schlimmster
Form,
i Dsf die Aufklédrung ein abgesagter Feind jedes
Impliziten Glaubens war und ist, versteht sich von vorn-

—

! Hoffmann III, p. 330.

* Hoffmann III, p. 840,

' Hoffmann III, p. 878.

* Dissertatio de insanabili romanae ecclesiae scepticismo, qua
demonstratur nihil omnino esse quod firma fide persuadere pontificii
Possent. Amsterdam 1696, c. 23 ss. :

* Hoffmann III, p. 367 ff.

* Hoffmann I1II, p. 272.

" Hoffmavpn III, p. 396.

* Hoffmann III, p. 894.



H8 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

herein. Eine Geistesrichtung, die die Voraussetzungen jeder
iibernatiirlichen Offenbarung und eines objektiv tibernatiir-
lichen Glaubens untergribt und zudem die Rechte der
personlichen Vernunft proklamiert, kann keine fides im-
plicita zugeben, sie hebt eben iiberhaupt den Glauben im
christlichen Sinne auf. Hoffmann hat es gar nicht einge-
sehen, mit welch groflem Rechte er schreiben kann: ,Die
ganze neuere Philosophie kann, indem sie allein der Ver-
nunft folgt, als ein einziger fortgeschrittener Protest gegen
jeden impliziten Glauben angesehen werden. Siewill nicht mehr
Magd der Theologie sein, sich nicht mehr von der Autoritit
der Kirche Gesetze vorschreiben lassen. Das einzelne Indi-
viduum will selbst denkend erkennen!,* ,Die Zeit der
Aufklirung hat am konsequentesten mit jeder fides im-
plicita gebrochen, ... Die eigene selbsténdige Uberzeugung
1st auf dem religiosen Gebiete allein ausschlaggebend 2 -
Aber es ist bezeichnend, daf} diese radikale Abweisung der
fides implicita nur moglich war um den Preis des Bruches
mit dem historischen Christentum selbst. Hoffmann bemerkt
zu Kant: ,Gerade in Kant haben wir den wirksamsten
Bekimpfer alles impliziten Kirchenglaubens zu sehen.
Zweifellos 1st es auch auf seinen Einfluf} zuriickzufiihren,
wenn in der Folgezeit . die protestantische Theologie dem
Begriff der fides implicita auch jeden Nebeneirlall ver-
weigert., Dagegen erkennt die Kirche der fides implicita
mit Recht in Kant einen Gegner, der gerade gegen sie die
vernichtendsten Waffen fiihrt, und es ist begreiflich, wenn
sie .ihm gegeniiber sich um so fester hinter die Autoritit
des hl. Thomas, der ja auch der erste systematische Ver-
treter des 1mp11z1ten Glaubens in dessen gemifdigter Form ist,
verschanzt 3(!).4 Aber wer weifd es denn nicht, dafl es wiederum
Kant ist, der dem positiven Chrlstengla.uben so viele Seelen
abwendlg gemacht hat! Die protestantische Theologie hat
allerdings ihre Glaubensauffassung und -lehre mit Kants
Philosophie zu verbinden gesucht, aber ihre seitherige
Entwicklung zeigt auch, welchen Schaden die Autoritét
der Offenbarung und des Glaubens dabei genommen hat.

Nicht besser ist es geworden, seit die protestantische
Theologie Schleiermachers Glaubensauffassung sich an-

' Hoffmann III, p. 389.
* Hoffmann III, p. 448.
* I1I, p. 480.



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 59

geeignet hat. Wenn der Glaubé ein frommer Gemiits-
zustand, das vertrauende Abhéingigkeitsgefithl von Gott ist
oder auch das Vertrauen auf das in Christus zugesagte
gottliche Erbarmen oder die Uberzeugung vom allgiitigen
Vater im Sinne Harnacks, dann gibt es keine fides im-
plicita., Dann 1st aber auch einzig der Modernismus das
richtige Schluffwort., Dann ist es aber auch richtiger, mit
Kaftan zu sagen, dafy die Frage der fides implicita iiber-
bolt seil. Statt fides implicita zu iiben, wird man sich dann
mit Al. Schweizer ,mit demjenigen beruhigen, was Gott
mit uns verfiigt, welchen Inhalt immer es haben mag . ..
W as der Kirche gegeniiber nicht verlangt werden darf . . .,
das ist Gott gegeniiber begriindet: allem zum voraus Ver-
trauen schenken, was er itber uns verordnet, ob wir es
kennen oder nicht kennen2, Der Kampf gegen die fides
implicita endigt so mit der Erklarung, daf Dogma und
Offenbarung fiir das Heil véllig irrelevant seien. Das be-
stitigt auch die grimmige Bemerkung Hoffmanns, ,daf} erst
mit der Repristination der starren ,lutherisch - konfessio-
nellen Theologie auch die Frage nach dem Rechte einer
fides implicita auf evangelischem Boden wieder aufgerollt
worden sei3”.

Hoffmannselbstsucht mit allen Kriften diesen Bestrebun-
gen entgegenzutreten, und zwar durch Vermittlung des Ritsch-
schen Glaubensbegriffes, Auf den Einwand, daf auch das
Vertrauen (auf Christus) mit seinen Werturteilen eine be-
stimmte Erkenntnis Christi voraussetze, antwortet er: ,Hs
kann nicht die unerlidfiliche Vorbedingung der fiducia sein,
dafl man alle Aussagen des Symbols als eines Extraktes
der biblischen Vorstellungen (!) von Gott und Christus fiir
wahr halte. Und ist der Glaube wirklich nichts(!) anderes
‘wie das Vertrauen auf das in Christus zugesagte gottliche
Erbarmen, so ist eben dieses das ,notum cuius cupido‘s
Wir wollen Hoffmann nicht auf das Gebiet der inner-
protestantischen Kontroversen folgen. Dagegen miissen wir
seinen Versuch, die Anklagen gegen die fides implicita
historisch zu begriinden, als durchaus mif}lungen bezeichnen.

' 111, p. 47.
4652 Christliche Glaubenslehre II, 2, p. 896, bei Hoffmann III,
p. .
* 111, p. 456.
¢ III, p. 496; vgl. 1I, p. 15 1.



60 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Um dies zu beweisen, gehen wir nun auf die historische
Untersuchung der Lehre von der fides implicita innerhelb
der katholischen Theologie iiber.
® - | *
I. Die Genesis der Lehre in der Friih=! und Hoch-
scholastik

Von Hugo von St. Viktor bis Duns Scotus

Der technische Ausdruck explicite-implicite 1lifit sich
zum erstenmal beli Petrus wvon Corbeil (7 1222) nach-
weisen. Dieser schreibt in seiner Erklarung zu Rom 1, 17:
,In veteri lege colebant trinitatem implicite, modo autem
explicite2,* Die Lehre selbst aber geht in der Scholastik
auf Hugo von St. Viktor, bei den Vatern hauptsichlich
auf den hl. Augustin zuriick. Augustinus hatte das Problem
aufgeworfen, wie denn ein und derselbe Glaube (an Christus)
die Gerechten des Alten und Neuen Testamentes, in letzterem
wieder die carnales und spirituales zum Heile fithre. Er
antwortet, um je nur einen Text anzufilhren, auf die erste
Frage: ,Antiqui iusti sacramentis suis intelligebant venturam
praenuntiari revelationem fidei, ex qua, licet adhuc operta.
et abscondita, etiam ipsi vivebant... Tunc ergo occulta
erat fides. Nam eadem credebant eademque sperabant
omnes iusti et sancti etiam temporum illorum. Nunc autem
revelata est fides, in quam conclusus erat populus,
quando sub lege custodiebantur3®; auf die zweite Frage:
,Ex ista fidei confessione, quae breviter symbolo continetur,
et carnaliter cogitata lac parvulorum est, spiri-
tualiter autem considerata et tractata cibus
fortium, nascitur spes bona fidelium, cui caritas sancta.
comitatur¢.¢ Zu diesen zwei Fragen fiigte Hugo wvon

t Uber die Theologie der Frithscholastik siche M. Grabman n,
Geschichte der scholastischen Methode, Band I und II; S. de G h« 1-
linek, Le mouvement théologique du XIIi¢me siécle, Paris, Lecoffre,
1914. — Handschriftliche Forschungen auzustellen war mir leider
richt vergonnt, Es ergibt sich tibrigens aus dem vorliegenden ge-
druckten Material ein zusammenhingendes Bild der Entwicklung,

* Abgedruckt bei.Denifle: Luther und Luthertum, Quellen-
belege, p. 93.

* Contra Faustum, 1. 19, c. 14,

* Enchiridion, e¢. 114.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 61

St. Viktor noch die dritte, was denn notwendig geglaubt
werden miisse. Auf alle diese drei Fragen wird unter Bei-
ziehung der Unterscheidung von fides explicita und im-
plicita geantwortet. Spéter werden alle drei Fragen in die
eine zusammengezogen: Utrum successu temporum fides
creverit, Auch die Beantwortung dieser Frage erfolgt auf
Grund unserer Unterscheidung; zugleich wird dabei eine
Lehre von der Dogmenentwicklung, wenn auch noch in
rudimentérer Form, gegeben. Die mit Hugo von St.-Viktor
einsetzende Lehre erreicht bei Thomas von Aquin und
Duns Scotus ihre wesentliche Ausbildung, so dafl wir die
Entwicklung dieser Periode als die Genesis der Lehre von
der fides implicita bezeichnen konnen zum Unterschied von
der Weiterentwicklung in der folgenden Z-it.

Hugo von St. Viktor:?

Als Ausgangspunkt der Entwicklung unseres Problems
in der Scholastik erscheint Hugo von St. Viktor
(c. 1096—1141), Hugo ist ndmlich jener Denker der Friih-
scholastik, der als erster in dieser Ara sich Klarheit iiber
das Wesen und Werden des iibernatiirlichen Glaubens zu
verschaffen suchte, ja in den Grundziigen bereits eine
Psychologie des Glaubens entworfen hat2  Die dogmen-
geschichtliche Stellung von Hugos Glaubenstheorie ist
keine geringere als die einer bis auf Thomas von
Aquin maflgebenden, von Alexander von Hales und Bona-
ventura rezipierten Doktrins, Dies gilt auch in der Frage
nach dem Wesen und der Funktion der fides implicita.
Und wenn Hugo ausruft: ,Wie konnen wir iiber das, was
zu glauben ist (quae credenda sunt fide), richtig denken,
wenn wir eine irrige Auffassung vom Glauben, vom
Glaubensakt haben¢?“ so gilt dies ebenso von der Lehre
iber die fides explicita und deren Versténdnis.

Hugo behandelt unsere ¥Frage sowohl in seinem Haupt-
werke ,De sacramentis christianae fidei“ als in seiner
wSumma Sententiarum“® und in ,De sacramentis legis

! Hoffmann I, p. 48—E6.
- 2;21\1. Grabmann: Geschichte der scholastischen Methode, 1I,
A a O, p. 262 .
* De sacramentis, 1, 1, p. 10, c¢. 6. Migne, P, L. 176, 335,
* Uber die Echtheitsfrage der letzteren siehe Grabmann, a. a, O.,
IT, 290—297; Ghellink, S.: Le mouvement théol, du XII, siécle, 1814;




62 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

naturalis et scriptae“. Uber den Glauben spricht er sich
iberall in Anschluly an Heb, 11, 1 aus. Als Sinn desselben
erklart er: ,Fides ad cogitationem pertinet?“ und definiert
den Glauben: ,Fides est voluntaria absentium certitudo
supra opinionem et infra scientiam constituta2¢. ,Aus
d(ies)er Erklirung, die Hugo von seiner Glaubensdefinition
gibt, ist vor allem ersichtlich, dafl seine Vorstellung vom
(+lauben intellektualistisch geartet ist. Dafiir spricht der
Terminus certitudo, dafiir spricht vor allem die Zusammen-
ordnung des (tlaubens mit dem Negieren, dem Meinen und
Wissen, lauter intellektuellen Funktionen®® Ist so der
Glaube nach Hugo wesentlich ein Verstandesakt, so wird
doch dem Willen eine so grofie Bedeutung zugewiesen, daf}
Grabmann schreiben kann: ,HEs ist in den Gedankengéngen
Hugos von St. Viktor keine scharfe Grenze zwischen der
Doméne des Willens und dem Anteil des Verstandes inner-
halb des Glaubensaktes gezogen+“ Grabmann gibt die
klassische Stelle Hugos® folgendermaflen wieder®: ,Der
Glaube ist Sache des Verstandes und Affektes, gemein-
sames Resultat von Verstandes- und Willensbetéitigung. Im
Affekt, im Willen liegt die Festigkeit und unerschiitter-
liche Zuversicht des Glaubens, im Intellekt findet sich
beim Glaubensakt der Glaubensinhalt, das, was geglaubt
wird (materia). Das Glauben ist ein Affekt, das Geglaubte
ist Inhalt des Erkennens. Unter Erkenntnis (cognitio) ist
hier nicht jenes Wissen zu verstehen, durch welches ein
Objekt als unmittelbar gegenwirtig ergriffen und begriffen
wird, sondern jenes Wissen, das allein durch das Horen
erlangt wird und das im Verstindnis des Sinnes und der
Bedeutung der gehiérten Worte besteht. Ks ist diese Kr-
kenntnis des Sinnes und der Bedeutung der gehérten und
geoffenbarten Inhalte mdglich, ohne dafl der Gtlaube vor-
handen ist; aber es kann unmdéglich ein Glaube ent-

Th, K. 1916, 266. Wir stiitzen uns in betracht der Kontroverse haupt-
siichlich auf De sacramentis, Hoffmann besonders auf die Summa.
Wesentliche Differenzen ergeben sich nicht.

' Desacramentis legis naturalis et scriptae, Migne, P. L, 176, 85.

* L. ¢.; ebenso Summa Sent, tr. 1, ¢. 1 (L. ¢. 43, cf, 830); Grab-
mann, a. a. O,, p. 266. ,

* Grabmann, a. a. O., p. 267.

¢ As & 0, p. 27 , ‘

> De sacr., l. 1, p. 10, c. 8. Migne, 176, 831 s.

*A a O



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 63

stehen und bestehen, ohne dafd diese Erkennt-
nis vorhanden ist. Es kann ndmlich jemand ganz wohl
den Sinn und die Bedeutung des Gehdrten erkennen, ohne
dall er deswegen einen (Glaubensakt erweckt; es kann
aber niemand einen Glaubensakt erwecken, der
denSinn und dieBedeutung des ihm zu glauben
Vorgelegten mnicht irgendwie erkennt, Auch
selbst bei den Einfiltigen (simplices?) mufl irgendwie eine.
Erkenntnis mit dem Glauben verbunden sein, da solch ein
inhaltsloser Glaube selbst richtungslos wire und auch dem
praktischen christlichen ILeben keine Richtung geben
konnte 1,“

Das Prinzip, dafl der Glaube eine Erkenntnis, ein
Erfassen des zu Glaubenden voraussetze — ,credere in
affectu est, quod vero creditur, in cognitione est* —, dient.
nun Hugo als Maflstab zur Beantwortung der bestehenden
Fragen iiber den Glauben. Auf die Frage, was denn zum
Glauben gehdre, d. h. ,quae res ad fidem pertineant, quas.
credere oportet eum, qui fidelis iure nominatur¥, antwortet.
er: ,Creator et salvator, et quae pertinent ad creatorem
et quae pertinent ad salvatorem similiter2.“ Dieser Satz
bildet fortab das Zentrum der scholastischen Glaubens-
forderung: Gott und Erlosung. Nun taucht aber vor Hugo
sofort die Frage auf, ob denn zu allen Zeiten, auch schon
von Anfang an, al]e gleichviel iiber Gottes Majestit und
das Gehelmms der Erlésung zu glauben hattens, Er steht
dabei vor einer Ansicht, die gleichen Glauben verlangt
im Alten wie im Neuen Bunde, von den Grofien wie von
den Kleinent Hugo weist diese Ansicht, als im Wider-
spruch mit den Tatsachen stehend, als fur das Christentum
injuriés und fiir das Seelenheil gefahrhch ab: ,Haec si
vera sunt, aut in antiquis temporibus fuit perrara salus
ant nimium numerosa perfectio 5. Knergisch vertritt er,
dafl die Erkenntnis der Geheimnisse im Christentum eine
unglemh groflere geworden sei. Seine Antwort lautet: Der
Glaube war zu allen Zeiten der gleiche, die Er-

' Anders Hoffmanns Deutung, I, p. 53 f.

* De sacr., 1. 1, p. 10, ¢. 6. Migne, P. L. 176, 334.

* De sacr., 1. 1, p. 10 c. 6. Mlgne, P. L. 176, 8856 s.

* Ansicht eines Anonymus, vgl. Bernhard von Clairvaux,
tractatus de baptismo, Migne, P. L. 182, 1040s

* L. c. Migne, 176, B36.



61 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

kenntnis aber nicht., Wie nédmlich zu einer und der-
selben Zeit die Erkenntnis bei verschiedenen Glaubigen
verschieden sein kann, so hat auch im Verlaufe der Zeiten
die Glaubenserkenntnis iiberhaupt zugenommen: ,Crevit
itaque per tempora fides in omnibus, ut maior esset, sed
mutata non est, ut alia esset2.“ So kannten die ,simplici-
ores“ des Alten Bundes die Zeit und Art und Verhiltnisse
des Erlosers nicht, ohne dafd dabei ihr Seelenheil gefihrdet
gewesen wire. Sie sind gerettet worden, ,licet quando et
-qualiter et quo' ordine salus repromissa fieret, ignorarent,
allerdings nur dadurch, daff sie fest und stark an die ver-
heiflene Erlosung glaubten. Wie viele der heutigen Christen
glanben und hoffen ohne jeden Zweifel auf ein anderes,
ewiges Leben, ,formam tamen ac statum ne cogitare
-quidem vel tenuiter morunt?®‘. So geniigte es nach Hugo
am Anfange dem Glauben der simplices: ,credere unum
‘esse Deum creatorem omnium, dominum et rectorem uni-
versorum, ipsum quidem mnon esse malli auctorem, eorum
tamen qui in malis eius misericordiam quaererent vel ex-
pectarent, futurum redemptorem*.“

Damit tritt aber an Hugo die Hauptfrage heran, wie
‘denn bei solcher Verschiedenheit der Erkenntnis die Kin-
heit des Glaubens bestehen bleibe und worin diese ge-
.geben sel. Wie und wodurch war der Glaube an den Er-
léser immer der gleiche? Hugo antwortet darauf: ,Hoc
modo sano intellectu dici potest omnes ab initio iustos
fidem Salvatoris habuisse et omnes in fide redemptionis
venturae iustificatos fuisse, quia eandem redemptionem vel
venturam crediderunt vel credentibus et cognoscentibus
crediderunt; et cum fide sacramenta Ipsius redemptionis,
-quae ab initio instituta sunt, ad sanctificationem suscepe-
runt et in ipsis eandem redemptionem suam quasi in umbra

! ,Confiteamur: et cognitionem eorum quae ad fidem pertinent,
sicut in uno eodemque tempore secundum capacitatum diversorum
differentem agnoscimus, ita quoque per successionem temporum ab
initio incrementis quibusdam auctis in ipsis fidelibus non dubitemus,
Unam tamen et eandem fuisse fidlem praecedentium et subsequentium:
in quibus tamen eadem cognitio non fuit,.sic indubitante; confitemur,
-quemadmodum in his quos nostris temporibus fideles cernimus eandem
fidem et tamen non eandem fidei cognitionem invenimus® (1. c., col, 339).

* L. &, ' :

* L. ¢, col, 338,

* C. 7, Anfang.



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 60

et figura portaverunt:.“ Hoffmann bezeichnet diese Er-
klirung als ,etwas dunkle Redewendungen?; offenbar ist
ithm ihr Sinn nicht aufgegangen. Hugo erklédrt hier, daf
die Einheit. des Glaubens auf dreifache Art gewahrt
bleibe. Krstens, indem im Glauben an die kiinftige
Erlosung auch der Glaube an ihre ndhere Art (durch
Christi Geburt und Leiden) geglaubt werde, wenn man
diese auch nicht kenne$; zweitens, indem die simplices sich
an den Glauben jener anschlieflen, welche die niheren
Umsténde der Erlésung kennen 4¢; drittens, indem im Ge-
brauch typischer Heilsmittel die Erlésung ,in umbra
et figura* geglaubt wird. Hugo lehrt also ein Dreifaches:
erstens daf im Glauben an den erkannten Hauptgegenstand
auch der Glaube an dessen nicht gekannte Umstédnde und
Art gegeben sei, weil diese im Hauptgegenstand ent-
halten sei (continere); zweitens dafl durch gliubigen
Anschlufl an die im Glauben FErleuchteten auch die
simplices ohne jene Erleuchtung das Gleiche glaubten;
drittens dafd es ein Gtlauben durch Vermittlung vor-
bildlicher Heilsmittel gibt — fiir diese- Art von
Glauben hat Hugo in der Summa Sententiarum den augu-
stinischen Ausdruck: ,fides Christi velata in mysterio“ oder
.fides Christi occulta in mysterio“. Eine nidhere Erklirung
findet sich nur beziiglich der zweiten Art von Glauben?b,

~ Obwohl Hugo zum Glauben Kenntnis ver-
langt, kennt er doch eine dreifache Art, etwas

' L. ¢, ¢ 7T, col. 840.

* I, p. b6,

¥ ,Omnes qui futuram redemptionem crediderunt, haec etiam,
in quibus redemptio constabat, credidisse, non inconvenienter affir-
mantur, Inquantum enim ipsam quae omnia haec continebat redemptio
venturam crediderunt, haec crediderunt, quamvis eandem de ipsis
omnes in credendo cognitionem non habuerunt (col. 840).

¢ ,Isti quidem (simplices) venturum in carne redemptorem et
moriturum, resurrecturum ... manifeste non cognoverunt. It tamen
fidem nativitatis et passionis... in hoc eos verissime habuisse dicimus,
quia credentibus et scientibus haec fide et devotione sub spe et ex-
pectatione eiusdem redemptionis adhaeserunt, quamvis modum eiusdem
redemptionis suae similiter non cognoverunt* (1. ¢.). )

* ,Semper in Lcclesia Dei ab initio filem et cognitionem fuisse
credimus incarnationis et passionis Christi, quia ab initio nunquam
defuerunt, qui hoc cognoverunt. (Eben vorher hatte er geschrieben :
»Soli hoc cognoverunt, qui per spiritum singulariter ad hoc illuminati
fuerunt.) Alii salvabantur, quia horum perfectioni fide simplici
iungebantur et eos bene operando sequebantur“ (c. 6, Ende).

Divus Thomas V. (Jahrbuch fitxr Philosophie ete. XX XIL.) 5]



66 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

nicht Erkanntes zu glauben: erstens durch
Glavben an einen erkannten Gegenstand, in
dem das Unerkannte enthalten ist; zweitens
durch gliubigen Anschlufl an erleuchtete
Glaubige; drittens durch gliubige Beniitzung
vorbildlicher Heilsmittel. Hier haben wir den
Anfang und die Grundlegung der spiédteren
Lehre von der fides implicita. Ohne die technische
Formel geschaffen zu haben, hat Hugo die Grundziige der
Lehre gegeben und die Entwicklung bestimmt. Kein Ge-
ringerer als der hl. Bernhard hat Hugo freudig zugestimmt,
und zwar unter Berufung auf Beda Venerabilisi. Die fol-
gende Scholastik hat Hugos Gedanken weitergefiihrt.

Hoffmann aber hat Hugos Gedanken nicht erfaf’t, Ihm
erscheint die fides velata als nur verhiillt, der Anschlufl an
die illuminati credentes et scientes als blofler Anschluf}.
ohne jede Erkenntnis2. Aber Hugo setzt auch im Alten
Bunde Erkenntnis Gottes und der KErlésung als solcher
voraus, ebenso den gliubigen Gebrauch der Heilsmittel;
nur die ndhere Art der Erlésung, die typische Bedeutung:
der Heilsmittel kennen die simplices nicht; diese Erkenntnis
bleibt ,verhiillt¥ und ,im Schatten“. Fiir die Zeit nach
Christus setzt Hugo iiberdies allgemeine Erkenntnis der
Person des Erlosers und der Art der Erlosung voraus:
.sub gratia manifeste omnibus iam et praedicatur et cre-
ditur et modus redemptionis et qualitas personae redempto-
ris3%, selbstversténdlich auch Kenntnis der Majestdt des
Schopfers, da er diese schon im Alten Testamente verlangt,

Petrus Lombardust

Eine bedeutsame Forderung erhielt unsere Liehre durch
den Magister Sententiarum, Petrus Lombardus ({ 1164)5. Er
behandelt unsere Frage in der 25. Distinktion des dritten
Buches seiner Sentenzen, welches von nun an bei den
Sentenzenkommentatoren die klassische Stelle iiber fides
implicita und explicita wird.

' Tractatus de baptismo, c. 8, in Migne, P, L. 182, 1041.
* 1, p. 8L

* L. ¢, ¢. 6 (Schluf).

* Hoffwmann I, p. 57—61.

* Siehe {iber ihn Grabmann, a. a. O., IT, p. 359—407.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 67

Der Lombarde definiert den Glauben als ,virtus qua
creduntur quae non videntur“, sofern es sich nidmlich um
Gegenstinde handelt, ,quae ad religionem pertinent“ (ILI,
d. 23, c. 2)t. Dieser Glaube ist objektiv und subjektiv bei
allen der gleiche; objektiv, weil alle das gleiche glauben
miissen und auch alle das gleiche glauben; subjektiv, weil
alle mit dem gleichen Glauben glauben, wie alle Menschen
gleicherweise ein menschliches Antlitz haben (l. c., c. 6).
Heb. 11, 1 gilt ihm als descriptio fidei (l. c., c. 8). Wenn
aber der Glaube auch ,de non visis* ist, so doch nicht
»de eo quod omnino ignoratur®, da der Glaube die Glaubens-
botschaft zur Voraussetzung hat (fides est ex auditu). So
glauben wir zwar manches, das wir nur aus und durch den
Glauben (Glaubensbotschaft) kennen, némlich die eigent-
lichen Glaubensgeheimnisse, aber nicht so, daff wir sie gar
nicht kennen, da ja der Glaube ex auditu ist2. Wie Hugo
verlangt auch der Lombarde zum Glauben ein Krfassen
und Verstehen der Glaubenslebre; nur begriindet er dies
tiefer als Hugo aus der Abhingigkeit des Glaubens von
der Offenbarung.

Die 25. Distinktion handelt ,de fide antiquorum,
d. h. iiber das notwendige Glaubensmafl im Alten Testament.
Hier stellt der Lombarde fest, dafi nach Heb. 11, 6 jeder-
zeit der Glaube an Gottes Dasein und Vergeltung zum
Heile notwendig war, dafl aber iiberdies nach dem Zeugnis
der ,Heiligen“ (Augustin, Gregor) Glaube an den Erloser
erforderlich sei (c. 1). Beziiglich des Erlosers wird es als
kontrovers hingestellt, ob Geburt, Tod, Auferstehung und
Ankunft zum Gericht zu glauben waren oder ob es ge-
niigte, ,habita fide Trinitatis® an die Menschwerdung und
das Gericht des Sohnes Gottes zu glauben (c. 3). Nun er-
hebt sich aber die Schwierigkeit betreffs der simplices,
wquibus non erat revelatum mysterium incarnationis, quil
pie credebant, quod eis traditum fuit® (c.2). Der Lombarde
beantwortet die Schwierigkeit wie Hugo damit, daf} die
simplices des Alten Bundes ,fide velata in mysterio“

1 Bei Jden Scholastikern werden wir der gréfieren Bequemlich-
keit halber die Fundstellen im Texte anfiihren.

* yNemo potest credere in Deum nisi aliquid intelligat, cum
fides sit ex auditu praedicationis... Nec ea quae prius creduntur
quam intelligantur, penitus ignorantur, cum fides sit ex auditu;

ignorantur tamen ex parte, quia non sciuntur. Creditur ergo quod
Ignoratur, sed non penitus® (d. 24, c. 8).

5%



68 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

glaubten. Die Erklirung und Begriindung schopft er aber
nicht wie Hugo allein aus der zum Glaubensakte ndtigen
Erkenntnis, sondern tiefer gehend aus der verschiedenen
Art der Oﬁ'enbarung, auf die sich der Glaube der maiores
und simplices stiitzt. Auch im Alten Bund ist allen Ge-
rechten und Geretteten die Offenbarung der Menschwerdung
zuteil geworden, aber ,vel distincta vel velata vel in aperto
vel in mysterio“., Eine distinkte Offenbarung wund ,in
aperto“ empfingen Abraham und Moses und die iibrigen
maiores, d. h. die Tréiger der alttestamentlichen Offen-
barung; eine velata oder in mysterio die simplices, d. h.
die iibrigen Gliubigen. Den simplices, denen ja unmittelbar
keine Offenbarung iiber den Messias geworden, war aber
geoffenbart, ,ea esse credenda, quae credebant illi maiores
et docebant“. Demgemifd glaubten sie auch an die diesen
gewordene Offenbarung, indem sie ,ex revelatione fidei sibi
factae maioribus credendo inhaerebant, quibus fidem suam
quasi committebant“. Die fides velata oder in my-
sterio ist also dem Lombarden identisch mit
dem Anschlufl an den Glauben der maiores. Das
bedarf einer Erklarung

Die maiores, wie Abraham, Tsaak und Jakob, haben
nach dem Lombarden die Offenbarung unmittelbar erhalten
(distincta, in aperto), darum ist auch 1hr Glaube ein
distinkter; die minores emptangen die Offenbarung durch
Vermittlung der maiores, darum ist ihre fides eine velata,
in mysterio; sie miissen nimlich sich an den Glauben der
maiores anschlieffen, ihnen ihren Glauben anvertrauen
(fidem committere). Dies geschieht allerdings nur aus dem
Grunde, weil ihnen geoffenbart ist, dal} sie das glauben
miifiten, was die maiores, die Patriarchen, glaubten. Ritschl
denkt dabei an eine besondere, private Offenbarung, aber
selbst Hoffmann! anerkennt, dafl der Lombarde an eine
allgemein giiltige Offenbarung denkt. Dagegen meint Hoff-
mann (a. a. 0,): ,Die ihnen (den simplices) gewordene
Offenbarung wird sich wohl darauf beschrénken, dafi sie
mit den maiores in Beriihrung kamen.“ Allein der nahe-
liegende Gedanke ist der, dafl das ganze jiidische Volk,
auch 1n seinen minores, die Offenbarung besaf}, dafl
der Glaube seiner maiores, wie des Abraham und Moses,

11, p. 59,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 69

gottliche Offenbarung, der wahre Glaube sei und alle zur
Annahme verpflichte. In diesem Sinne sagt der Lombarde:
,Dici potest, nullum fuisse iustum vel salvam, cui non
esset facta revelatio vel distincta vel velata, vel in aperto
vel in mysterio. Distincta, ut Abrahae et Moysi, aliisque
maioribus, qui distinctionem articulorum habebant; velata,
ut simplicibus, quibus revelatum erat ea esse credenda
quae credebant illi maiores et docebant, sed eorum distin-
ctionem apertam non habebant ... ita (et) tunc minus
capaces ex revelatione sibi facta maioribus credendo in-
haerebant, quibus fidem suam quasi committebant . . .
Humilitate maioribus adhaerendo in mysterio credebant,
quae et illi in mysterio docebant. Die fides velata der
simplices im Alten Bund ist also nichts anderes als der auf den
Glauben der Patriarchen, bzw. auf die diesen gewordene Offen-
barung gestiitzte Glaube, der als solcher naturgemifl weniger
distinkt ist als der Glaube der Patriarchen selbst. S o haben
auch jene simplices an den Erloser geglaubt, ,quibus non
erat revelatum mysterium incarnationis, qui pie credebant,
quod eis traditum fuit*. Obwohl dieser Glaube ein weniger
distinkter war, will der Lombarde doch nicht sagen, daf
im Alten Testament die simplices keinen bestimmten
Glauben besaflen oder nur den einen Akt: ,Ich glaube,
was die maiores glauben.* Aufler diesem Akt des Glaubens
und aufer dem Glauben an Gott und dessen Vorsehung
glaubten die minores auch tatsichlich an all
das, was sie als Glauben der maiores erkannten:
nPle credebant, quod eis traditum fuit“. Die Verhiillung
des Glaubens (fides velata) besagt also nicht Ausschluf
Jeder bestimmten Glaubenserkenntnis, sondern daf der
Glaube sich auf die Patriarchen stiitzt und an ihren
Glauben anschlieft. Hoffmann meint, da im Ausdrucke
fides velata ,eine Eigenschaft des Glaubensinhaltes ... un-
genau auf die Glaubensfunktion ibertragen* werde (I, 59),
aber der Lombarde benennt den Glauben mit Recht nach
der Offenbarung, aut die er sich stiitzt, Allerdings ist die
fides velata dem Lombarden eine wahre fides, nicht ein
bloB natiirlich-volkischer Anschluf an den Glaubensinhalt
der Patriarchen, wie Hoffmann meint.

. Uber den im Neuen Testament notwendigen Gtlauben
spricht der Lombarde sich nur indirekt aus, da er eben
de fide antiquorum schreibt. Immerhin bemerkt er, dafl im



70 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Neuen Testament der Glaube an Gottes Dasein und Ver-
geltung ganz gewifl (certissime) nicht geniige, und fiigt
bei: ,oportet enim universa credi, quae in Symbolo conti-
nentur“ (c. 1). Aber auch fiir das Neue Testament bemerkt
er: ,In Ecclesia aliqui minus capaces sunt, qui articulos
symboli distinguere et assignare non valent; omnia tamen
credunt, quae in symbolo continentur; credunt enim quae
ignorant, habentes fidem velatam in mysterio“ (c. 2). Der
Lombarde fordert also im Neuen Testament Glauben nicht
nur sn Gottes Dasein und Vergeltung und an den Erloser,
sondern auch an ,alles, was im Symbol enthalten ist“.
Dieses aber kann von ,minus capaces“ auch ,fide velata
in mysterio* geglaubt werden, diese wird also von den
alttestamentlichen simplices auch auf die neutestament-
lichen ,minus capaces* iibertragen. Was bedeutet aber
ofides velata® an das, was im Symbol enthalten ist? Hoff-
mann (I, 60) meint, daf} der Lombarde sich mit einem
ysummarischen Glauben® an das Symbcl begniige, d. h.
wohl in dem Sinne: ,Ich glaube, was im Symbol enthalten
ist“, ohne jede Kenntnis seines Inhaltes. Ist das aber der
Sinn der Stelle? Der Lombarde sagt, dafl einige minus
capaces jarticulos distinguere et assignare non valent“. Das
heifit aber nicht, daf} sie iiberhaupt die Artikel, den Wortlaut
und Wortsinn nicht kennen, sondern dafl sie den Inhalt,
Sinn und Unterschied der einzelnen Artikel nicht néher zu
erfassen und anzugeben vermégen, In diesem Sinne erklirt
auch der hl. Thomas den Text (in expositione textus):
»Nesciunt eos (articulos) distinguere, quamvis explicite
cognoscant illud, quod in articulis continetur.*
»Distinguere et assignare“ hat den Sinn von distinkter
Erkenntnis. So deutet ja auch Hoffmann (I, 59) das
~(simplices) ita distincte nesciunt trinitatem assignare“ bei
Hugo in dem Sinne, ,daf5 sie die schwierigen metaphy-
sischen Bestimmungen des Trinitétsdogmas nicht so genau
wiederzugeben verméchten“. Der Lombarde spricht also
den minus capaces nicht die einfache Kenntnis des Symbols,
sondsrn nur die nihere Erkenntnis seines Inhaltes ab.
Daraus ergibt sich einerseits, dafi die simplices diesen
Inhalt nicht zu kennen brauchen, anderseits aber, dafl die
iibrigen nicht blofl einfach den Wortlaut und Wortsinn der
Artikel, sondern auch deren niheren Sinn und eingehende
Erklirung glauben miissen,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 71

Weiters ergibt sich daraus, was die minus capaces
fide velata glauben, némlich eben diesen von ihnen nicht
erkannten néheren Sinn des Symbols. In diesem Sinne sagt
der Lombarde: credunt quod ignorant. Die simplices glauben
nimlich auch diesen Sinn, die Erkldrung des Symbols,
-atuch wenn sie dieselbe nicht kennen; sie glauben einen
Artikel mit Einschlufl des Sinnes, den sie nicht
kennen, sie glauben 2z B, an das sedere ad dexteram
Patris, ohne zu wissen, was es genau bedeutet. Der
hl. Thomas deutet denn auch das ignorare als ein nicht
-explicite scire (a. &. 0.). So hatte es auch Hugo gebraucht.

Den nicht erkannten Sinn glauben die simplices
-habentes fidem velatum in mysterio“, d. h. nach der
Terminologie des Lombarden im Anschlufl an den Gtlauben
der maiores. Der Lombarde fithrt dies nicht weiter aus,
der Sinn muf} ihm also klar erscheinen. Wenn die minores
im Alten Bund wufiten und glaubten, dafl der Glaube
ihrer maiores wahr und zu glauben sei, so wissen und
glauben noch mehr die minores des Neuen Bundes, dafl
der Glaube ihrer maiores wahr und zum Glauben ver-
pflichtend ist. Darum glauben auch die minus capaces
yfide velata“ die Artikel in dem Sinne, in dem die maiores
sie glauben. Darin liegt uuch die Parallele der neuzeit-
lichen mit den alttestamentlichen simplices. Wenn sie Hoff-
mann (I, 60) als ,Erschleichung“ erscheint, so ist daran
nur seine falsche Interpretation schuld. Volle Gleichheit
‘hat auch der Lombarde nicht behauptet.

Will nun der Lombarde wenigstens das lehren, dafd
'die minus capaces gar keine Erkenntnis des
néheren Sinnes der Artikel haben? Jedenfalls
spricht er das nicht aus. Er sagt vielmehr nur positiv,
-dafl die incapaces fide velata auch das glauben, was sie
nicht wissen. Die Analogie mit den Alttestamentlichen
legt vielmehr nahe, dafl sie infolge ihres allgemeinen An-
schlusses an den Glauben der maiores wenigstens teilweise
-auch deren bessere tlaubenserkenntnis sich aneignen., So
hatte nach dem Lombarden Cornelius Glauben an den
kommenden* Erléser, aber nur in mysterio, weil er die
bereits stattgefundene Menschwerdung noch nicht kannte.
Petrus belehrte ihn nun dariiber (c. 4). So kann aber auch
‘8in minus capax liber das distinguere et assignare articulos
belehrt und zu distinktem Glauben gefithrt werden. Uber-



72 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

haupt will der Lombarde in der 25, Distinktion
gar nicht bestimmen, wie viel oder was ein
minus capax vom Symbol wissen mufl. Es geniigt
ihm, darauf hinzuweisen, dafl auch die minus capaces alles
glauben, wenn auch fide velata, was im Symbol enthalten
ist; denn all dies mufd im Neuen Testament an und fiir
sich gekannt und geglaubt werden. Hoffmann schreibt.
darum nicht ganz richtig, ,der Lombarde habe zuerst
von allen die Frage nach dem Minderglauben(!) der gegen-
wirtigen simplices auf das Gebiet des apostolischen Symbols
hintibergespielt¥ (I, 59). Schon Hugo hat bemerkt, dafl die
simplices keine genauere Kenntnis von der ,vita aeterna“
hitten. Der Einflu des Lombarden liegt in einer anderen
Richtung.

Hugo von St. Viktor hatte eine dreifache Art unter-
schieden, wie die simplices etwas glauben, was sie nicht
erkennen, und wie sie alles glauben, was geoffenbart ist; der
Lombarde greift nur eine davon heraus — den Anschluf
an den Glauben der maiores. Diesen nennt er fides velata,
welcher er die fides distincta entgegensetzt. s ist nun sehr
daraut zu achten, in welchem Sinne der Lombarde die
beiden Termini versteht, Unter fides distincta ver-
steht er, wie wir gesehen, -den Glauben an einen Ar-
tikel mit Kenntnis seines ganzen Sinnes und
Inhaites (n#mlich soweit dieser vorliegt). Fides distincta
besagt also mehr als blofle Kenntnis des Wortsinnes eines
Artikels, sie umfaft auch das distinguere et assignare.
Einen Artikel distincte glauben, heifdt seinen
ganzen Inhalt kennen und so glauben. Unter
fides velata versteht er den Glauben an einen
Artikel ohne Kenntnis seines vollen Inhaltes;
sie besagt also eine teilweise, aber nicht totale Unkenntnis
des Artikels. Einen Artikel fide velata glauben,
heit darum nicht, ihn gar nicht kennen, sondern
heiit einen Artikel so glauben, dafl man seine
Tragweite und Bedeutung nur im Anschlufl an
den distinktenGlauben der maiores glaubt,ohne
sie direkt zu kennen. Man darf sich also von der
spiteren und heutigen Bedeutung des implicite credere
nicht beirren lassen. Auch die fides velata kann die
Artikel kennen, d, h. deren Wortlaut und eventuell den
Wortsinn, wenn dies auch nicht immer der Fall ist; die



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 73

fides distincta kennt aber-auch die weitere Be-
deutung und Tragweite des Artikels und glaubt
diese direkt, wihrend die fides velata diese weitere
Bedeutung und Tragweite nicht kennt, sondern im A n-
schluf an die maiores glaubt — credunt quae igno-
rant, habentes fidem velatam in mysteriol. Metonymisch
kann man dann auch den Gtlauben an das nicht Erkannte.
als solches fides velata nennen. Keineswegs aber darf
man im Sinne des Lombarden fides velata mit voller
Ignoranz gleichsetzen.

Bei der groflen Autoritit des Lombarden ist es be-
greiflich, daf seine Distinktion bald in .den theologischen
Sprachgebrauch iiberging, und zwar im engeren Sinne
des Lombarden. Tatsichlich schlieBt sich auch die un-
mittelbar folgende Entwicklung daran an. In der Formu-
lierung des Lombardus liegen aber auch die nun ein-
tretenden Schwierigkeiten fiir die Losung der aufgeworfenen
Fragen.

Im Sinne des Lombarden schreibt sein Schiiler
Petrus von Poitiers? (1193 Kanzler der Pariser
Universitidt) in Sententiarum, 1. 3, c. 21 (Migne, P. L. 211,
1093 5). Er lehrt. dort im Anschluf an Gregor d. G.
(Hom. 16 in Ezech.), dafl die Glaubenserkenntnis der
moderni (= im Neuen Testament) grofler sei als die der
antiqui (= im Alten Testament), weil die ersteren das
Evangelium haben: ,amplior fides habetur a modernis
quam ab antiquis cognitione, quia praedicatum est eis
Evangelium“. Auflerdem gibt er es als probabel zu, daff
die Alten nur die beiden Artikel von der Nativitas (In-
karnation) und Ankunft’ zum Gerichte (siehe Lombardus)
glauben mufiten, wihrend er das bei den Modernen nicht
voraussetzt, Nun bemerkt er weiter, dafl diese Artikel von
den maiores distincte, von den minores sub velamine er-
kannt wurden, wie auch noch heute manche tierische
Menschen die Glaubensartikel nicht zu nennen oder unter-
scheiden vermogen, aber im Glauben der maiores der
Kirche gerettet werden: ,et ista quidem credebant distincte
ut emunerata sunt, ut Abraham, Isaac et Jacob. Alii vero.

' Das credunt quae ignorant ist darum auch nicht absolut zu
nehmen, sondern ist mit habentes filem velatam zu verbinden.

* Uber Petrus von Poitiers und seine Bedeutung fiir den Ein-
flufl des Lombarden siche Grabmann, a. a. O., I, p. 501—b24, 406.



T4 Gottes Wesen und Wirken

simpliciores credebant ista sub velamine, fidem habentes
velatam, sicut est etiam hodie, quia quidam bestiales
homines sunt, qui non sciunt distinguere articulos fidei nec
etlam nominare, qui tamen salvantur in fide maiorum
Ecclesiae.* Hoffmann (III, 3) schliefit daraus, daf} ,im Sinne
unseres Autors die ... modernen simplices ebenfalls von
einem distinkten Gtlauben aucb nur an diese zwei Artikel
befreit“ seien. Allein Petrus von Poitiers lehrt dies nur
beziiglich ganz unfahiger Individuen (quidam bestiales ho-
mines;; von den anderen simplices setzt er offenbar voraus,
-daf} sie die Artikel wenigstens zu nennen wissen, wenn sie
auch deren genaueren Inhalt nicht kennen — ganz im Sinne

des Lombarden.
(Fortsetzung folgt)

GOTTES WESEN UND WIRKEN

‘Weitere Aufschliisse tiber die Téatigkeit der. Geschdpfe nach S, Thomas
von Aquin

Dargelegt von P, Fr, Mag. GUNDISALV FELDNER O. P.

I. Die Weisheit des Agquinaten

1. Unsere frithere Darlegung haben wir mit der Be-
hauptung geschlossen, daf} die Lehre des Aquinaten nicht
Wissenschaft im herkommlichen Sinne, noch viel weniger
in der modernen Bedeutung verstanden, sondern, was weit
mehr ist, Weisheit genannt werden miisse. Hier ist der
Beweis fiir unsere feststehende Uberzeugung,

2. Die Weisheit, die hiochste Stufe unserer Erkennt-
nisse hier auf Erden, befalt sich mit der Erforschung und
Erkennung der hochsten Ursachen und bildet sozusagen
das Haupt, den Vorsitzenden und Ordner aller anderen
Wissenszweige. Daher beschiftigt sie sich sowohl mit den
SchluBifolgerungen aus den hochsten Prinzipien als auch
mit diesen selber. Infolgedessen fafit sie alle anderen Er-
kenntnisse und Erkenntnisweisen in sich.

3. Stiitzt die Weisheit ihre Begriindungen auf die Offen-
barung, so nennen wir sie mit Recht eine gottliche Weis-
heit, denn sie betrachtet dann nicht blof} die hochsten Ur-
sachen an sich, sondern auch gem#fi der Art und Weise
eben dieser Ursachen. Darum heifit sie im besten Sinne:
Theologie. Werden die Begriindungen der hochsten Ur-



	Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche

