
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche

Autor: Schultes, Reginald Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 39

maxime in Plotino, qui Platonious philosophus ita eius
similis indicatus est, ut simul eos vixisse, tantum autem
interest temporis, ut in hoc ille revixisse putandus sit.
August in wird dieses günstige Urteil über Plotin nicht
immer festgehalten haben, aber wenn er Plato nicht
selbständig kannte, konnte er doch nicht sagen, daß sein
lauterer Mund am hellsten in Plotin erglänze, ohne sich
den Schein zu gebeD, daß er etwas wisse, was er nicht wußte.

Die andere Erwägung nötigt uns eine Stelle in einem
Briefe des Nebridius an Augustin auf (Ep. 6, nr. 1) : Illae
(s°- epistolae Augustini) mihi Christum, illae Platonem,
illae Plotinum sonabunt. Hier unterscheidet Nebridius doch
zwischen Plato und Plotin und hält seinen Freund für
feinen schlechteren Kenner des einen wie des anderen.

16 Briefe Augustins sollen das Echo Piatos sein. Wie
honnte Nebridius so an einen Mann schreiben, der nie ein
pueh von Plato gelesen hatte, oder wie konnte ein solcher
mann es unterlassen, seinen Lobredner auf seine falsche
Voraussetzung aufmerksam zu machen? Davon findet sich
aber in der Antwort (Ep. 7) nichts, wenn auch ihre
Umleitenden Worte zur Erklärung dienen mögen, daß
Augustin sich eine bescheidene Rückäußerung auf das
gespendete Lob erläßt.

Wir stehen am Schlüsse. Die philosophische Wissenschaft

hat sich stetig entwickelt. Ihre großen Vertreter
hängen geschichtlich zusammen. Der eine hat die Probleme

a aufgenommen und weitergeführt, wo der andere sie
zurückließ. Augustin hat sich mit dem Geiste Piatos er-
uBt und seinen Gedanken eine selbständige Fassung

gegeben. So hat er der christlichen Spekulation durch die
abrhunderte vorgeleuchtet. Das hätte er nicht gekonnt,

^min er die Lehre Piatos aus falschen Quellen geschöpft
atte. Von dieser Gefahr aber war er dadurch beschützt,
ah er sich mit Plato selbständig bekanntgemacht hat.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES 0. P.

2um eisernen Bestände der scholastischen Theologie
gehört die Unterscheidung von fides explicita und impli-

a' Der katholische Theologe denkt dabei an die Frage,



40 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

welche Glaubenslehren explizite oder nur implizite zu
glauben seien. Eine größere Bedeutung werden der Frage
die wenigsten neuzeitlichen Theologen beimessen. Eine
eingehende Beschäftigung mit der Lehre von der fides implicita

belehrt indes eines anderen. Erstmalig zog die Lehre
\on der fides explicita und implicita meine Aufmerksamkeit
auf sich bei meinen Studien über das Wesen der
Dogmenentwicklung. Diese führten mich nämlich zur Einsicht, daß
in der Lehre von der fides explicita und implicita der
Schlüssel gegeben sei zu einer Theorie der
Dogmenentwicklung. Wir haben denn auch versucht, zu zeigen,
daß die Dogmenentwicklung ihrem Wesen nach nichts
anderes sei als die Entwicklung von implizite Geoffenbartem

zum formalen Dogma, nichts anderes als der
Fortschritt von der fides implicita zur fides explicita1.

Schon bei diesen Studien fielen mir die wegwerfenden,
ja vernichtenden Urteile Harnacks und anderer über die
fides implicita auf, bis ich durch die Schriften von Alb.
Ritsehl und G. Hoffmann das ganze System der diesbezüglichen

Anklagen kennen lernte. Es handelt sich dabei
weniger um die bekannte Frage, was notwendigerweise,
necessitate medii oder praeeepti, explizite geglaubt werden
müsse, als vielmehr um die Berechtigung einer
fides implicita überhaupt. Vor allem richtet sich der
Kampf gegen jene Form derselben, welche in der Formel
ausgesprochen ist: credo quod Ecclesia credit (docet).
Dadurch wird der Kampf gegen die fides implicita geradezu
zu einem Kampf gegen den katholischen
Glaubensbegriff.

Wohl aus diesem Grunde wurde mir von hochgeachteter

und berufener Seite empfohlen, Hoffmanns Darstellung
einer kritischen Untersuchung zu unterziehen. Ich fand
aber bald, daß Hoffmanns Auffassung der Geschichte der
fides implicita nicht mit kritischen Bemerkungen, sondern
nur durch eine neue positive Untersuchung und Darstellung

erwidert werden könne. Im Verlaufe dieser neuen
Studien enthüllte sich mir eine so reiche Entwicklung

in der Lösung des Problems und eine so tief-

1 In „Divus Thomas", II. Jahrgang (Jahrbuch für Philosophie
und spekulative Theologie, XXIX), p. 476 bis 507. Diese Untersuchung
bildet einen Teil einer „Einführung in die Dogmengeschichte", die
nach Beendigung des Krieges erscheinen soll.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 41

greifende Bedeutung desselben, daß mein eigenes Interesse
immer reger wurde. All dies scheint mir die Hoffnung zu
berechtigen, daß auch weitere Kreise, vor allem
Dogmenhistoriker, Dogmatiker und Moralisten, an den Resultaten
der Untersuchung Interesse finden werden. Bestärkt wurde
meine Überzeugung durch ein Wort M. Grabmanns bei
Gelegenheit der Besprechung des Werkes von Hoffmann
(Lit. Rundschau 1906, Nr. 6). Grabmann fühlt sich
eigentümlich davon berührt, daß die Frage der fides implicita,
die in so kurzer Zeit zwei protestantische Theologen als
Bearbeiter gefunden hatte, bisher trotz der vielen Traktate
»de fide" von keinem katholischen Theologen in einer
eingehenden Monographie behandelt worden ist, und schließt
mit dem Wunsche, daß katholische Theologen dazu
angeregt werden möchten, diesem Probleme eine eingehende
dogmengeschichtliche Untersuchung zu widmen. Diesem
Wunsche hoffen wir mit der vorliegenden Untersuchung
entsprochen zu haben. Der Veranlassung und dem Zwecke
derselben entsprechend, schicken wir eine kurze Darstellung
des Kampfes gegen die fides implicita voraus, wobei wir
uns besonders an Hoffmanns Materialsammlung halten,

Der Kampf gegen die fides implicita
In neuerer Zeit wurde der Kampf eingeleitet durch

eine kleine Schrift von Albrecht Ritsehl: „Fides
implicita" (Bonn 1890). Schon der Untertitel drückt ihren
Inhalt aus : „Eine Untersuchung über Köhlerglauben, Wissen
Und Glauben, Glauben und Kirche." Ritsehl untersucht
besonders die Geschichte des credo quod Ecclesia credit,
des „Köhlerglaubens", wobei ihm der katholische Glaube
gegenüber dem „evangelischen" als eine „niedrigere Stufe
uischeint1". Die historische Untersuchung wurde in
erweitertem Maße von G. Hoffmann aufgenommen Er
egte seine Resultate in einem dreibändigen Werke vor2;

d0r erste Band (1903, 407 p.) behandelt „Die Lehre von
der fides implicita innerhalb der katholischen Kirche", der
zweite (1906, '231 p.) „Die Lehre von der fides implicita
und die Reformation", der dritte (1909, 536 p.) „Die Lehre
von der fides implicita seit der Reformation3". Hoffmanns

| P. 96.
Leipzig, Hinrichsche Buchhandlung.
Wir zitieren einfach Hoffmann mit der Zahl des Bandes.



42 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Untersuchungen erstrecken sich auf die Geschichte des
Begriffes von fides explicita und implicita, des geforderten
Maßes von fides explicita, bzw. Gestattung von fides
implicita und besonders über die Geschichte des Glaubensbegriffes.

Dabei erhebt Hoffmann nicht nur Bedenken gegen
die katholische Lehre, sondern auch Vorwürfe schwerst-
wiegender Art. Er meint, daß die Gestattung (teilweiser)
fides implicita „der Unselbständigkeit entspricht, in welcher
die römisch - katholische Kirche ihre Gläubigen erhalten
will (von Hoffmann gesperrt1). Er beruft sich2 auf das
Urteil von Scholz, der schreibt3: „Rom hat es sich ja
zum Grundsatze gemacht, die Laien am Gängelbande zu
halten, und ist niemals ernstlich gewillt gewesen, ihnen
eine zureichende Einsicht in die letzten Gründe des
Glaubens oder eine fruchtbare Anleitung zu selbständiger
Charakterbildung zu gewähren, und so lange es diese
Dinge meidet, muß es sich bei dem Durchschnittschristen
mit einem sehr bescheidenen Maße bewußter, auf persönlicher

Überzeugung beruhender und von wirklicher
Erkenntnis durchhauchter Frömmigkeit zufrieden geben. Rom
muß den guten Willen des Menschen, seine allgemeine
Bereitschaft, zu glauben, schon für den Glauben selbst
nehmen und jeden als Christen gelten lassen, der sich im
voraus und auf jeden Fall dem Urteil der Kirche ein- und
unterordnet." Er findet die Behandlung des Problems der
fides implicita bis in den „Abgrund religiös-sittlicher
Laxheit" versunken4. Von den Reformatoren meint Hoffmann5:
„Je trübere Erfahrungen sie in der römischen Kirche mit
einem blinden Autoritätsglauben, mit einer fides implicita
gemacht hatten, desto mehr mußten sie verlangen, daß die
doctrina Christi das Gemeingut aller Kirchengenossen sei."
Die Geschichte der Reformation bzw. des Protestantismus
erscheint ihm als „eine Geschichte davon, was wir durch
die Reformation wiedergewonnen haben. Es ist eine
Geschichte von der echt evangelischen fides explicita, die
alle fides implicita siegreich überwindet. Es ist eine Ge-

1 I, p. 69.
1 A. a. 0.
3 In „Christliche "Welt", 1892, p. 1094.
4 I, p. 293.
3 II, p. 230.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 43

schichte davon, wie Menschenherzen zum lebendigen Glauben
kommen'".

Als Hauptgegner der fides implicita tritt Harnack
auf. Hoffmann schreibt von ihm2: „Harnack gebührt das
große Verdienst, zuerst auf die Bedeutung von der fides
implicita innerhalb der Dogmengeschichte aufmerksam
gemacht zu haben. Kein anderes Lehrbuch weist so unablässig

und systematisch darauf hin, wie die Geschichte des
Katholizismus auch die Geschichte der fides implicita3
geworden ist." Nach Harnack besteht die fides implicita in
«blindem Gehorsam'' oder „blinder Unterwerfung unter dis
Kirche4". „In der modernen römischen Kirche", schreibt
eL «ist das Dogma vor allem eine Rechtsordnung, der man
®mh zu unterwerfen hat, und unter Umständen reicht die
Unterwürfigkeit allein aus (fides implicita)5". Ähnlich
urteilt R. S e e b e rg: „Durch den gehorsamen Rekurs auf das
göttliche Recht und seine Institutionen sowie auf die
katholische Tradition wird der Mensch der christlichen Wahrheit

gewiß6." „Fides implicita ist der Glaube des einzelnen,
besonders des ungebildeten Laien, der ohne subjektives
Verständnis das, was die Kirche (respektive ihre Vorgesetzten
und Lehrer) glaubt, für wahr hält7." Er erachtet die fides
implicita als dem praktischen Zwecke der Kirche
entsprechend8, aber für abstumpfend".

In „Die Theologie des Duns Scotus" spricht sich
Neeberg schärfer dahin aus : „Die Annahme einer fides
implicita verzichtet ausdrücklich auf den Glauben der Ge-
meindeglieder bezüglich einer großen Anzahl von Lehren.
Dieser Begriff ist daher die schärfste Kritik, die die
Beschichte am intellektualistischen Glaubensgedanken geübt
hatio_« pjm zwej Theologen zu erwähnen, nennt

Bornemann die fides implicita eine Erniedrigung

1 III, p. 533.
* III, p. 473.
3 S. Harnack, Dogmengeschicbte, III3, p. 39.
* A. a, 0., III3, p. 453, 695. Auf weitere Bemerkungen Harnacks

'umen wir noch später zurück.
3 A. a. 0., I4, p. 10, Anm. 1 ; vgl. III3, p. 678.
' R. üeeberg, Dogmengeschichte, II3, p. 538.

A. a. O., III3, p. 492, Anm. 2.
3 A. a. 0.' A. a. 0., III3, p. 617.

10 A. a. 0., p. 140.



44 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

der bekennenden Person wie der Sacke, zu der man sich
bekennt; sie sei zwar bequem, aber haltlos und unwahr,
weil die persönliche Glaubensüberzeugung dabei -völlig
aufgegeben und auf die Kirche bzw. die Amtsträger
übertragen werde1. I. Kaftan vergleicht die fides implicita
mit einem "Wechsel, der von dem seiner Grenzen bewußten
Verstände unterschrieben und von der Kirche mit dem
Dogma ausgefüllt werde, so daß der Glaube nicht persönlich

ausgeübt, sondern von der Kirche für ihre Glieder
geleistet werde2.

Ablehnend gegen die fides implicita hat sich auch
Professor L. Ihmels (Leipzig) in einer „Vorlesung am
30. August 1911 in der Aula der Universität zu Upsala"
ausgesprochen, welche Vorlesung er unter dem Titel
veröffentlichte : „Fides implicita und der evangelische Heils-
glaube" (Leipzig, Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 19123).
Er wendet sich gegen eine als „schwere Irrung" erscheinende

Strömung, „die auch in der evangelischen Christenheit

ohne die Zulassung einer fides implicita nicht
auskommen zu können" meint4.

Der Kampf gegen die fides implicita ist aber älteren
Ursprungs — er datiert von Luther und Calvin her. Wenn
sich schon früher Einwendungen gegen sie finden, so sind
es entweder sachliche Bedenken in Form von Objektionen5
oder Warnungen und Proteste gegen mißbräuchliche Deutung

oder Verwendung der fides implicita8. Die Reformatoren

mußten aus naheliegenden Gründen auch die Lehre
von der fides implicita in ihren Kampf gegen die Kirche
einbeziehen. Bestand doch die Hauptform der fides implicita,

wie sie sich gerade vor der Zeit der Reformation
herauskristallisiert hatte, im credo quod Ecclesia credit,
In dieser Formel kam nach der traditionellen Deutung die
Autorität der Kirche zu deutlich zum Ausdruck, als daß

' "Unterricht itn Christentum, § 56, bei Hoffmann, III, p. 472 f.
a „Glaube und Dogma" in „Christi. Welt", 1889, bei Hoffmann

III, p. 468 f.
3 Vgl, desselben Schritt: „Die Bedeutung des Autoritätsglaubens",

1902.
4 P. 5.
5 So bei fast allen Scholastikern des 12. und 13. Jahrhunderts.
6 So besonders bei Gerson in seinem Traktat „de protestatione

circa materiam fidei contra baereses diversas" Opera omnia, Antwerpen
1706, I, I, p. 29 ss.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 45*

die Reformatoren sie nicht hätten beanstanden müssen. Ein
zweiter Grund war die neue Bestimmung des Glaubens ala
Vertrauen. Da die Unterscheidung von lîdes explicita und
^plicita für das Gebiet des Erkennens aufgestellt war,
Üeß sie sich auch nur auf diesem durchführen. Ein dritter
und Hauptgrund war die neue Rechtfertigungslehre, welche
jede Vermittlung des Heilsglaubens durch die Kirche
ausschloß. Als letzter Grund kommt noch die behauptete
Suffizienz der Heiligen Schrift dazu. So bekämpfen denn
a'le Reformatoren die fides implicita. Allerdings in
verschiedener Weise.

Luther hatte in seiner katholischen Periode selbst
die fides implicita gelehrt, wenn auch in oberflächlicher
Vrt (nach G. Biel). Als Sententiarius verlangt er von den
Minores (Laien) expliziten Glauben nur an Gottes Dasein
und Vergeltung und an Christus1. Wer glaubt, daß Gott
Erlöser sei, glaube damit implizite auch an den Sohn
Rottes und an die Trinität. Etwas tiefer geht Luther auf das
Problem ein in seinem Kommentar zum Römerbrief (zul, 17)*.
Zu Rom. 3, 22 bemerkt Luther: „cum fides Christi, qua iustifi-
eamur, sit non solum in Christum sive in personam Christi,
sed in omnia, quae Christi sunt credere, frustra sibi superbi

haeretici blandiuntur et placent quod in Christum cre-
dant et ea quae ipsius sunt nolunt credere, Igitur
haeretici confitentur et gloriantur, quod in Christum cre-
dant, secundum quod Evangelia de ipso loquuntur ;,

non credunt in ea quae sunt ipsius. Quae sunt illa?
Ecclesia scilicet, et omne verbum quod ex ore Praelati
Ecclesiae procedit vel boni et sancti viri, Christi verbum

qui dicit : ,Qui vos audit, me audit.' Qui ergo a Prae-
latis se subtrahunt, verbum eorum nolunt audire, suum
antem sensum sequuntur, quaero quomodo in Christum
ci'edant? An quod natum esse et passum credunt? Docentem
Tero non credunt? Divisus ergo est Christus8?" Der Glaube
®uiß also nach Luther die ganze Lehre der Kirche
umfassen (credo quod Ecclesia credit), und zwar durch
Vermittlung der Kirche, bzw. ihrer Prälaten (fides maiorum),
doch so, daß dadurch Christus geglaubt wird, also fide

' Randbemerkungen zu Sent. III, d. 25, bei Hoffmann II, 5 f..

T
2

Abgedruckt bei Denifle, Quellenbelege zu Luther und
Luthertum, p. 316.

3

Denifle, a. a. 0., p. 317. " ' "



46 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

divina. "Wer das nicht tut, ist ein Häretiker, verleugnet
Christus, und zwar den ganzen : „Totum Christum negant,
qui non potest simul negari et confiteri." Luther kennt
also die katholische Idee der fides implicita!

Mit der Verwerfung der katholischen Kirche mußte
aber Luther auch die auf ihre Autorität gestützte fides
implicita verwerfen. Aber statt dies mit offenen Worten
auszusprechen, begründet er seine Ablehnung indirekt. Er
stellt vorerst die Lehre von der fides implicita so dar, als
ob der Glaube der Kirche den persönlichen Glauben
ersetzen solle. Tatsächlich hat er in der Gründonnerstagpredigt

von 1518 selbst den Rat gegeben, wenn jemand
sich schwach im Glauben fühle, so solle er zum „novissi-
mum infirmorum remedium" seine Zuflucht nehmen und
den Herrn bitten, ihn im Glauben der Kirche oder eines
bekannten Gläubigen zur heiligen Kommunion hinzutreten
zu lassen1. Hoffmann führt dies zwar auf „anerzogene
theologische Vorstellungen" zurück2. Aber Luthers Rat ist
seine eigene Erfindung. Kein Theologe hat sie vor ihm
vertreten. Diesen nur ihm selbst zur Last fallenden Irrtum
bekämpft nun Luther als angebliche katholische fides
implicita. So sagt er: „Ich kann nicht für dich glauben, also
du auch nicht für mich. So wenig ein anderer für mich
in die Hölle oder in den Himmel fahren kann, so wenig
kann er auch für mich glauben"3, Zur Diskreditierung des
credo quod Ecclesia credit zieht dann Luther die
sogenannte Köhlergeschichte heran. In der „Warnungsschrift
an die zu Frankfurt am Main" (1533) erzählt er folgendes:
„Also sagt man, wie ein Doktor habe einen Köhler zu
Prag auf der Brücke aus Mitleiden, als über einen armen
Laien, gefragt: Lieber Mann, was glaubst du? Der Köhler
antwortet: Das die Kirche glaubt. Der Doktor: Was glaubt
denn die Kirche? Der Köhler: Das ich glaube. Danach, da
der Doktor hat sollen sterben, ist er vom Teufel so hart
angefochten im Glauben, daß er nirgends hat können
bleiben, noch Ruhe haben, bis er sprach : Ich glaube, was
der Köhler glaubt. Wie man auch von dem großen Thomas
Aquino sagt, daß er an seinem Ende vor dem Teufel nicht
hat bleiben können, bis er sprach: Ich glaube, was in

1 W. A. I, 333, bei Hoffmann II, p. 8.
2 II, p. 9.
• Bei Hoffmann II, p. 16.



Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie 47

diesem Buche steht, und hatte die Bibel im Arm. Aber
Gott verleihe uns solchen Glaubens nicht viel. Denn wo
diese nicht anders haben, denn also geglaubt, so haben
sich beide, Doktor und Köhler, in den Abgrund der Hölle
hineingeglaubt1." Der Sinn der Köhlergeschichte soll wohl
darin bestehen, daß der Köhler bzw. die Katholiken nur
das eine glauben: „credo quod Ecclesia credit", bzw. nui
deswegen glauben, weil die Kirche glaubt. Das ist nur die
Fortsetzung des ersten Vorwurfes.

Einen weiteren Grund zieht Luther aus seiner Lehre
von der Suffizienz der Heiligen Schrift, Alle Artikel —
Um deren expliziten Glauben es sich zu seiner Zeit
besonders handelte — seien klar in der Schrift enthalten.
Darum wirft er den Katholiken vor: „Solch Licht und
Wahrheit wollten sie uns gern verdunkeln und haben
erfunden aus ihrem Kopf fidem implicitam, fidem explicitam,
d- i. einen eingefalteten und ausgefalteten Glauben,
sprechen, der gemeine Mann habe den eingefalteten
Glauben, sie aber, als unsere Meister, den ausgefalteten,
und ist beides erlogen. Sie können auch nicht einen
Artikel des eingefalteten Glaubens anzeigen®.u „Es ist
beides erlogen", sagt Luther ganz richtig. Weder hat der
Einfache Mann nur eingefalteten, noch der Theologe nur
ausgefalteten Glauben. Keines von beiden ist aber auch
katholische Lehre. Sowohl der Laie wie der Papst glauben
einen Teil der Offenbarung explizite, einen Teil implizite.
Speziell die Artikel des Symbols müssen beide nach der
zu Luthers Zeit bereits allgemeinen Lehre explizite glauben.
Jedenfalls wäre es eine historische Entstellung, daß der
gemeine Mann keinen Artikel explizite zu glauben hatte.
Wenn Luther behauptet, daß alle Artikel des Symbolums
klar in der Heiligen Schrift enthalten seien, so bestreiten
das die Scholastiker keineswegs. Schon der hl. Thomas
hatte gelehrt, daß die Heilige Sohrift alle notwendigen
Glaubenslehren irgendwo „per litteralem sensum inanimate

tradat3". Das Symbol galt auch den Scholastikern
geradezu als summarischer Auszug dessen, was klar in der
Deiligen Schrift enthalten ist. So sagt Thomas wieder:

1 Ritsehl stellte diese Anekdote an die Spitze seiner Schrift.
3

Auslegung des 87. Psalmes (1521), W. A. 8, 236 f.
3 Summa theol. I, q. 1, a. 10.



48 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

„fuit necessarium ut ex sententiis Sacrae Scripturae a
liquid manifestum summarie colligeretur, quod'propo-
neretur omnibus ad credendum1." Allerdings begründet er
dies damit, daß die „ Veritas fidei in Sacra Scriptura diffuse
continetur et variis modis et in quibusdam obscure; ita
quod ad eliciendum fidei veritatem ex Sacra Scriptura re-
quiritur longum Studium et exercitium, ad quod non
possunt pervenire omnes illi quibus necessarium est cogno-
scere fidei veritatem" (1, c.). Daß dies auch bezüglich der
Artikel des Symbols gilt, beweist die Dogmengeschichte
und die heutige protestantische Theologie bzw. Exegese.
Luther schreibt aber an der angeführten Stelle: „Wo ist
doch klarer geschrieben, daß Gott Himmel und Erde
geschaffen habe, Christus geboren von Maria und alles,
was wir glauben, denn in der Bibel?" Doch Luthers
Vorwurf geht nicht nur dahin, daß man nichts implizite, im
Glauben der Kirche, zu glauben habe, weil alles explizite
in der Bibel stehe, sondern besonders dahin, daß man die
Heilige Schrift nicht nach der Auslegung der Kirche zu
interpretieren und zu glauben habe und insofern keine fides
implicita übe. Ein jeder kann und soll vielmehr die
Heilige Schrift selbst auslegen und sich so selbst seinen
Glauben bestimmen, denn es ist ja darin alles klar. Darum
schreibt er : „Es ist eine greuliche, große Schmach und
Lästerung wider die Heilige Schrift und alle Christenheit,,
so man sagt, daß die Heilige Schrift finster sei und nicht
so klar, daß sie jedermann mag verstehen, seinen Glauben
zu lehren und zu beweisen. Wenn der Glaube die
Schrift nur höret, so ist ihm klar und licht, daß er ohne
aller Väter und Lehrer Glossen spricht: Das ist recht, das
glaube ich auch. Der Väter Bücher und der Papisten
Lehre sind zehnmal finsterer, was sie ohne Schrift davon
gesagt haben." Und er schließt damit : „So (aber) machen
diese tollen Leute uns eitel neue und eingefaltetene
Artikel des Glaubens daraus", d. h. aus der Heiligen Schrift.
Nach Luther wäre also die fides implicita bzw. das von
der Kirche behauptete (vom Konzil von Trient ausdrücklich

definierte) Recht der Kirche, den Sinn und Inhalt der
Heiligen Schrift autoritativ für den Glauben zu bestimmen,
eine „Lästerung wider die Heilige Schrift".

1 S. th. II, If, q. 1, a. 9, ad 1.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 49

Einen letzten Vorwurf gegen die fides implioita
erhebt Luther auf Grund seines neuen Glaubensbegriffes. In
der Gründonnerstagpredigt von 15231 unterscheidet Luther
zwei Arten von Glauben: „Es ist zu merken, daß zweierlei
Weise geglaubt wird. Die eine Art ist mehr eine Wissenschaft

oder Merkung, denn ein Glaube. Die andere Art,
der Glaube, der aliein einen Christenmenschen macht, ist
das Vertrauen, das es auf Gott wagt im Leben und
Sterben." Da der zweite und echte Glaube rein persönlich
îst und vom Heiligen Geist gewirkt ist, bloßes Vertrauen,
keine Verstandeszustimmung, aber der eigentlich
rechtfertigende Heilsglaube, so kann bei ihm von einer fides
implicita keine Rede sein, wäre eine solche vielmehr eben
kein Glaube, sondern ein „Wahn von Glauben2".

Den ausgesprochensten Kampf gegen die fides
implicita finden wir bei C al vin (Hoffmann II, 182—239). Sie
gilt ihm als eine Fiktion und Erfindung, eine frivole
Einbildung, ein Papistenhirngespinst, ein Monstrum3. Nach
Calvin, schließt die fides implicita jede Kenntnis aus :

»Hoceine credere est nihil intelligere4, fidem implicitam
commenti sunt omni intelligentiae luce vacuam5; sogar
ohne Gotteserkenntnis werde fides implicita behauptet6.
Cor Name der fides implicita sei darum nur ein Deckmantel
für krasse, d. h. bloße Unwissenheit (crassissimam ignoran-
tiam fidei nomine praetexentes)7. Diese Unwissenheit geht
bei den Vertretern der fides implicita so weit, daß sie
»data opera affectant nihil scire8 \ Darum gilt die fides
Uüplicita Calvin überhaupt nicht als Glaube, Sie ist nur
gehorsam gegen die Kirche („hoccine oredere est nihil
wteiligere, modo sensum tuum oboedienter Ecclesiae sub-

1 W. A. 12, 476-481.
T

3 Weiter auf die Geschichte und das Problem des Glaubens bei
Gather einzugehen, würde hier zu weit führen.

3 Figmentum, C. E. XXIX, 472; commentum, Instit, 1. III,
^ 2, § 1, papale phantasma, C. E. LXXVII, 20ff, imagination frivole,
L- E. LXXXI, 361, monstrum, C. E. LXXXIII, 38, bei Hoffmann II,
182, 184, 225.

4 C. E. XXIX, 473.
5 C. E. LXXX, 404.
6 C. E. LXX, 331.
7 C. E. XXIX, 472, cf. Instit., 1. III, c. 2, § 1: „commentum

'ricnverunt implicitae fidei, quo nomine crassissimam ignorantiam
ornantea miserae plebeculae cum magna pernicie illudunt,"

" C. E. XXX, 398-401.
Oivus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXIT.) 4



50 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

mittas1"); Bereitwilligkeit, alles zu glauben, was die Kirche
vorschreibt („quod parati sumus pro vero complecti, quid-
quid Ecolesia perscripserit", 1. c.) mit Überlassung alles
Forschens und Erkennens an die Kirche („quod inquirendi
cognoscendique provinciam ad ipsam [ecolesiam] relegamus",
1. c.); Ehrfurcht gegen die Kirche, kraft welcher alles, was
die Kirche mit ihrer Autorität deckt, wähl- und kritiklos
als Orakel angenommen wird („ut quidvis nullo cum de-
lectu, dum sub ecclesiae obtruditur titulo, ab imperitis
instar oraculi arripitur, interdum etiam prodigiosissimi
errores", 1. c.). Die fides implicita ist allenfalls bedingter
Glaube, weil sie nichts bestimmt (definitive) glaubt, sondern
die Bedingung beisetzt, wenn dies der Glaube der Kirche
sei (1. c.), darum auch von jedem Wink der Gelehrten
abhängig („ad doctiores respectare et ad eorum nutum
inclinare2"). Endlich ist (dieser) Glaube überhaupt nichts
anderes als „Glaube" an die Kirche ohne jede weitere
Kenntnis : „les Papistes diront, que la foy est de croire en
leur mere saincte Eglise: et puis ils ne sçavent, s'il y a
un Dieu au ciel, ils ne sçavent, qui est leur Redempteur,
ils n'entendent nullement, comme il faut prier Dieu, ne
comment il faut vivre3." Selbstverständlich ist nach Calvin
dieser Glaube an die Kirche ein rein weltlicher, nicht auf
Gottes Wort und Offenbarung gestützter, denn das „papale
Phantasma fidei implicitae fidem a verbo avellit4*. "Völlige
Unwissenheit in Glaubenssachen, bloße juristische
Unterwerfung unter die Kirche, Bereitwilligkeit zu gläubiger
Annahme jeder Entscheidung, bloßer Glaube an die Kirche
mit Ausschaltung der Offenbarung — und das alles als
Ersatz für den göttlichen Heilsglauben : das soll nach
Calvin die katholische fides implicita sein

Auf Grund dieser Darstellung der katholischen Lehre
wird von Calvin die fides implicita in Grund und Boden
hinein verurteilt. Calvin behauptet als Folge die Verhüllung
Christi („velut obducto velo Christum texerunt6"),
Entkräftung und Entleerung des Glaubens („totam vim fidei
deterunt ac fere exaniniunt"), ja Zerstörung des Glaubena

1 C. ß. 29, 478.
2 C. R. XXXIII, 418.
3 C. E. LXXXI, 861.
4 C. ß. LXXVII, 207.
6 Inst., 1. 3, c. 2, § 1.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 51

(sCommentum hoc veram fidem non modo sepelit, sed pe-
uitus destruit" (1. c.)1.

Hier haben wir die Vorlage der modernen Anschuldigungen

gegen die fides implicita. Man entstellt die kirchliche

Lehre bis zur Unkenntlichkeit, indem man einfach
den ganzen positiven Teil der fides-implicita-Lehre übergeht

und eine negative Bestimmung derselben als ihr
Wesen hinstellt. Eine gewisse Unkenntnis, eine Art von
Unterwerfung unter die Kirche, eine Bereitwilligkeit zur
Annahme kirchlich vorgelegter Lehren ist ja gewiß mit
der fides implicita gegeben, aber nur in Verbindung mit
einem positiven, bewußten, unmittelbaren Glauben. Beide
zusammen machen erst die fides implicita aus. Nicht die
fides implicita, sondern die Vorwürfe gegen sie sind
Fiktion, Irrtum, Unkenntnis. Unbegreiflich bleibt es, wie
Hoffmann diese Anschuldigungen ohne jede Kritik anführt,
Ja sich zu eigen macht.

Allerdings schreibt Hoffmann2: „Es ist immer nur
die fides implicita in ihrer laxesten Form, welche Calvin
bekämpft, nicht aber jene strengere Auffassung von einer
begrenzten fides implicita, welche ja auch in der scholastischen

Theologie das ganze Mittelalter hindurch ihre
Vertreter gefunden hat, Diese scheint also auch Calvin nicht
bekannt gewesen zu sein." Statt eine Anklage zu erheben,
entschuldigt Hoffmann Calvins Unwissenheit. Aber handelt
®s sich nur um Unkenntnis? Calvin will offenbar die
Katholiken seiner Zeit wegen der fides implicita angreifen.
Welches kirchliche Dokument, welche Theologen des
f°- und 16. Jahrhunderts lehren aber eine fides implicita

Sinne Calvins als bloß kirchlichen Gehorsam ohne
jede Kenntnis Gottes, ein Streben nach möglichster Aus-
SQhaltung der Kenntnis der Glaubenslehren? Ist nicht
gerade im 15. Jahrhundert und besonders zur Zeit Calvins
rfiie strengere Auffassung" sehr streng vertreten worden?
Da Calvin ohne Zweifel die „Papisten" seiner Zeit meint,

' Zwingli hat keine kritische Beurteilung der fides implicita
bebracht, wenn er auch den katholischen Glaubonsbegriff abweist

Hofimann II, p. 86); Melanchthon wird von Hoffmann der
j?cJj"ichen Begünstigung der fides implicita beschuldigt wegen seiner

efanition des Glaubens: „Fides est assentiri universo verbo Dei
°bis proposito adeoque et promissioni gratuitao reconciliationis ."

Is- II, p. 147 ff.).
2 II, p. 226.

4*



52 Geschichte der fides implicita in der kath, Theologie

kann man nicht mit Hoffmann von Unkenntnis reden. Was
Calvin den Katholiken vorwirft, ist ein Zerrbild ihrer
tatsächlichen Lehre. Auch Hoffmann hätte das wissen können
und sollen

Die Schüler der Reformatoren haben die
Anklagen Luthers und Calvins kombiniert; hauptsächlich
haben sie aber Calvins Argumente wiederholt (siehe z. B. oben
Harnack). Hoffmann unterscheidet in seiner Geschichte der
Lehre von der fides implicita nach der Reformation die
neben der Reformation laufenden religiösen Bewegungen
(Schwenkfeldianer, Jakob Böhme, Rakauer Katechismus usw.),
die lutherische Orthodoxie, die reformierten Bekenntnisse
und Theologien, den Pietismus, die Aufklärung und die
neuere Theologie seit Schleiermacher. Wie Luther will
auch Schwenkfeld betonen, daß der Christ „im Herzen
selbst wissen muß, was und wem er glaubt. Denn so wenig
ein Mensch für den anderen kann natürlich geboren werden,
so wenig kann einer für den anderen glauben1". Hoffmann
schreibt: „So sind es gerade die Outsiders der Reformation,
die die Frontstellung (gegen die fides implicita) am
konsequentesten festgehalten haben. Wo persönliche Frömmigkeit

sich unmittelbar innerer Erleuchtung für gewiß hält
oder wo die eigene ratio über die zur Seligkeit notwendigen
credenda den Entscheid gibt, kann von einem eingewickelten
Giauben nicht die Rede sein2. Allerdings wenn es keine
Kirche und keine Dogma gibt! Der „lutherischen
Orthodoxie" wirft Hoffmann das Unvermögen vor, dem
Widerpart erfolgreich zu begegnen3. Er schreibt: „Die
römische fides implicita in ihrer laxesten Form wird
überall abgelehnt; aber der von Luther so scharf
mißbilligte Begriff selbst wird nur zu bald wieder rezipiert.
Daß das Melanchthonsche „assentiri omni verbo dei nobis
tradito" im Sinne des impliziten Glaubens an den Gesamtinhalt

der Schrift zu verstehen sei, gibt schon Chemnitz
unbedenklich zu. Verwerflich aber ist, daß man Dogmen
glauben soll, ohne sie an der Schrift geprüft zu haben,
und daß die fides implicita auch die Deckung für die
crassa ignorantia der Hauptartikel bilden soll (Balth.

1 Sendschreiben von der päpstlichen Lehre und Glauben, bei
Hoffmann III, p. 65.

2 A. a. 0., III, p. 79.
3 III, p. 90.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 53

Meißner, Nik, Hunnius, Joh. Gerhard). Jedoch als Supplement

des expliziten Glaubens behält die fides implicita
ihren Platz1.0 Der Inhalt des expliziten Glaubens wird in
den sogenannten articuli fundamentales zusammengefaßt.
Die nicht fundamentalen Artikel „können, wenn nicht ganz
negiert, so doch ignoriert oder mit implizitem, respektive
konfusem Glauben geglaubt werden. Indem aber auch jene
(die fundamentales) wieder in antecendentes, constituentes
und conséquentes zerlegt werden und das Hauptgewicht
auf die constituentes fällt, werden für die erste und dritte
Gruppe undeutliche Vorstellungen oder gar impliziter
Glaube zugelassen. Dabei kommt eine Einigung, welche
Artikel präzis explizite zu glauben sind, nicht zustande.
Sollen als solche für alle ohne Ausnahme die Artikel des
Apostolikums gelten, so wird doch wieder bemerkt, daß
der bloße Wortsinn derselben allgemein gehalten und nur
eine versteckte Andeutung sei. Das wirklich darin
Enthaltene können also die rudiores auch nur implizite
glauben2". „Der endlosen Reihe fundamentaler und nicht
iandamentaler Artikel gegenüber beschränkt sich C allixt
auf den consensus quinquesaecularis und auf das Apostolikum

als für alle ausreichende Norm und wird damit zum
entschiedenen Gegner jeder fides implicita, indem er die
Kenntnis der articuli antecendentes et conséquentes nur
von den Trägern des Lehramtes fordert. Das treibt die
Orthodoxie zum Angriff gegen das in ihren Augen
unzulängliche Apostolikum (Consensus repetitus, Calov, Kro-
^aayer, Zobel, Quenstadt) und zu der von den Neuschola-
stikern entlehnten Behauptung, daß auch die fides confusa
°der minus distincta eine Species der fides explicita sei
(Hülsemann, Hollaz), Soweit sich aber in der Orthodoxie
die Erkenntnis Callixts, daß nicht nur die implicatio
aUctoritativa, sondern auch die implicatio virtualis nichts

Ignoranz ist, durchsetzt (Dannbauer, ZobeP, wird jetzt
Utu so strenger gefordert, daß auch alle articuli antécédentes

und conséquentes explizite geglaubt werden3."
Luther und Calvin behaupten sich al^o gegen Melanchthon,
aber nur dadurch, daß ein Teil der Offenbarungslehre als
kr den Glauben unverbindlich erklärt wird und trotzdem

1 III, p. 260 f.
2 III, p. 261.
3 III, p. 262.



54 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

den einfachen Gläubigen eine Last aufgebürdet wird, die
sie nicht zu tragen vermögen und auch nicht tragen.
Schreibt doch Kromayer: „Wenn man sie (unsere Laien)
einer Prüfung über die fundamentalsten Glaubensartikel
unterzieht, über die sie täglich belehrt werden, so stocken
sie, als ob sie sich in einem unbekannten Wald befänden1.11
Charakteristisch ist auch die Konstatierung Hoffmanns,
daß „die Annahme einer impliziten göttlichen Offenbarung
auch dazu herhalten muß, um die Gewißheit der
Sündenvergebung.. für den einzelnen festzustellen2".

Die Ablehnung der fides implicita erfolgt denn auch
neben den von Luther und Calvin erhobenen Gründen aus
einem irrigen Verständnis der fides implicita. So faßt
Chemnitz dieselbe als bloßen menschlichen Autoritätsglauben.

Er bestimmt sie nämlich als „necessitatem cre-
dendi quaecunque Ecclesia pontifieia tenet et proponit, licet
nullis verbi testimoniis probari possint et quidem ita, ut
non opus sit vel cogitare vel inquirere vel intelligere, quae
et qualia sint illa, an et ubi in verbo dei habeant
fundamental Er versteht also darunter ein „simpliciter ex per-
suasione auctoritatis personarum credere", „non ex verbo
dei, sed ex humana persuasione3". M. Hafenreffer erklärt
darum die fides implicita kurzweg als eine „Erdichtung
der Päpstlichen, um unter der falschen Flagge der Kirche
und Überlieferung jene große Anzahl von Irrtümern zu
decken, welche sie extra und contra scripturam verteidigen4",
natürlich auch dies in dem Sinne, daß die Kirche für die
einzelnen glaube. Deswegen bemerkt er, daß nicht
derjenige, der mutmaßt, daß ein anderer glaube, sondern wer
selbst glaubt, selig werde6. Ebenso versteht Balduin
sie dahin, daß mau ohne Prüfung den Vorgesetzten der
Römischen glaube6. Auch er fordert, daß jeder seines
Glaubens leben müsse (a. a. 0.). Callixt, „der erste, gründlich

eingehende, nachdrückliche Bekämpfer der laxen wie
der strengeren Auffassung des impliziten Glaubens7", stößt

1 Loci antisyncretistici bei Hoffmann. III, p. 195.
* III, p. 262.
3 Examen Concilii Tridentini bei Hoffmann III, p. 85 f.
1 Loci theologici, 1600, bei Hoffmann III, p. 94.
5 Hoffmann III, p. 95.
3 Hoffmann III, p. 120.
1 Hoffmann III, p. 155.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 55

«ich daran, daß man implizite glaube, was die heutige
Kirche glaube; er meint, die Formel sei absichtlich so

geprägt, um die heutige Kirche und deren Vorsteher auf
Kosten der Schrift und der Urkirche zu erheben1. Nach
Joh. Meisner wäre fides implicita vorhanden, wenn die
Kirche auch nichts definierte, wenn man nur glaubt, daß
sie da ist; mag man auch nicht wissen, was sie glaubt,
so genüge man seiner Pflicht und habe den wahren
Glauben 2. Dannhauer meint darum, mit fremder Leute
Augen könne man nicht selber sehen8, und Callixt wird
von Hoffmann mit den Worten ergänzt: „Religion ist die
allerpersönlichste Angelegenheit eines Menschenherzens und
können darum religiös-sittliche Anforderungen nicht auf
andere abgewälzt werden4."

In dieser Verbindung erscheint dann auch der calvi-
nische Vorwurf, daß die fides implicita pure Ignoranz sei.
So deutet sie Balth. M eis n er als „crassa praecipuorum
dogmatum scitu necessariorum inscitia54, Joh. Gerhard als
„mera articulorum ignorantia5', Quenstedt als pure
Ignoranz7. Calov schreibt: „Non sufficit fides carbonaria
vel implicita, dum implicite creditur solum, quidquid
credit Ecclesia, explicite autem nihil credatur vel solum
quod Deus remunerator sit8." Gallixt verwirft sie darum
rundweg als nulla fides9, sieht in ihr nur die Bereitschaft
zum Glauben10. Dannhauer erblickt in der Lehre von
der fides implicita die Mutter aller religiösen Ignoranz und
die Ursache der krassen Unwissenheit der Katholiken in
religiösen Dingen11. Zobel schreibt ihr als Folgen zu:
verderbliche Sicherheit und nachlässige Unwissenheit, gefährliche

Zweifel an der Wahrheit des heilsnotwendigen
Glaubens, Irrewerden in Versuchungen12. Von Zobel, der
die erste Monographie über und gegen die fides implicita

1 Hoffmann III, p. 154.
2 Hoffmann III, p. 199.
3 Hoffmann III, p, 176.
4 Hoffmann III, p. 152.
S Hoffmann III, p. 101.

'6 Hoffmann III, p. 134.
7 Hoffmann III, p. 245.

'8 Hoffmann III, p. 170.
9 Hoffmann III, p. 149.

10 Hoffmann III, p. 154.
1 1 Hoffmann III, p. 177.
12 Hoffmann III, p. 228.



56 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

geschrieben hat1, sagt Hoffmann: „Durch Zobel hat die
lutherische Orthodoxie alles gesagt, was sie von ihrem
intellektualistischen Standpunkte aus gegen die fides
implicita zu sagen hatte2." Wir werden auf seine Argumente
unten zu sprechen kommen.

Die Stellungnahme der Schüler Calvins resümiert
Hoffmann folgendermaßen : „Der reformierten Kirche hat
Calvin von Anfang an eine ausgeprägte Frontstellung
gegen die römische Fides implicita gegeben, wenngleich er
den Begriff im Sinne von fidei praeparatio gelten ließ.
Die Zustimmung zum Inhalt der inspirierten Schrift ist
zuerst als eine explizite gedacht worden. Später hat man
die Unmöglichkeit einer solchen offen eingestanden3."
Ebenso hat sich „die ursprüngliche Forderung, daß eine
genau detaillierte schulmäßige Erkenntnis der christlichen
Lehre jedem Gemeindegliede eignen müsse, als undurchführbar

erwiesen4". Auch in der Bestimmung des
Notwendigen hat, da es an einem untrüglichen Maßstabe fehlt,
die Unsicherheit Platz gegriffen. „Hinter ihr lauert die fides
implicita auf Einlaß5." „Der reformierte Scholastizismus
(Gisbert Yoet) tritt wieder offen für die Zulassung des
impliziten Glaubens ein0." Das hindert die Calviner
allerdings nicht, gegen die katholische fides implicita
loszuziehen. Hatte der Lutheraner Quenstedt sie ein „armseliges
Machwerk" genannt7, so der Calviner Kuchlin ein „Lügenfabrikat

der Scholastiker8 J. Die Westminster Konfession
von 1647 wirft ihr sogar Vernichtung der Gewissens- und
Geistesfreiheit vor — „qui fidem implicitam vel oboe-
dientiam absolutam caecamque exigunt, nae illi id agunt,
ut cum conscientiae tum rationis etiam destruant liber-
tatem8".

Der Pietismus bekämpft die fides implicita unter
dem Gesichtspunkte, daß sie die Verzichtleistung auf

1 DyRlysis doctrinae scholasticae papistarum de fide implicita.
Leipzig, 1678. "Über die Autorfrage siehe Hoffmann III, p. IV.

2 Hoffmann III, p. 244.
3 Hofimann III, p. 828.
4 Hoffmann III, p. 325.
s A- a. 0.
8 Hoffmann III, p. 328.
7 Hoffmann III, p. 252.
8 Hoffmann III, p. 284.
9 Hoffmann III, p. 272.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 57

eigenes Urteil zur Grundlage habe und blindlings mit
einer von gewissen Rädelsführern geleiteten Menge glaube.
So definiert sie Cocejus als : „voluntaria animi sui deditio
m obsequium papae sine ullo examine eorum, quae is
praecipit1" oder als „voluntas ignorandi verbum dei et
electio dicendi, quod multitudo dicit, certa capita habens2".
Phil. Jak. S pen er meint, der große Hauptirrtum der
katholischen Kirche sei, daß sie auf irgendeinen Menschen
"der eine menschliche Versammlung den Glauben gründe.
Gas mache die katholische Kirche gefährlicher als alle
anderen Sekten, weil dort die Seele des Glaubens sei, zu
glauben, was die Kirche glaubt, und dadurch der römische
Christ gezwungen sei, alle Irrtümer der Kirche mitzu-
glauben3. La Placette4 sucht in diesem Zusammenhange
nachzuweisen, daß das credo quod Ecclesia credit
überhaupt unmöglich sei6. Wir werden auch diese Gründe
prüfen.

Hoffmann meint, daß im Pietismus keine Wurzel sei
zur Anerkennung einer fides implicita". Allerdings, aber
nicht deswegen, weil der Pietismus auf eifrige Beschäftigung

mit der Bibel hinweist oder weil er nur wenige
Pundamentalartikel anerkennt, sondern weil er nur das
anerkennt, was er selbst „schaut und schmeckt" (mystische
Kontemplation) und nur „praktische Wissenschaft" fördern
will. Durch beides fällt der Gegenstand der fides implicita
weg. Hoffmann hat aber recht, wenn er den Pietismus
trotzdem wieder fides implicita üben läßt, sofern er als
orthodox gelten will7. Wenn Zinzendorf der lutherische
Glaube so viel ist als die Sache nehmen und verstehen,
wie sie liegt8, so ist das fides implicita in schlimmster
Form,

Daß die Aufklärung ein abgesagter Feind jedes
impliziten Glaubens war und ist, versteht sich von vorn-

1 Hoffmann III, p. 330.
2 Hoffmann III, p. 340.
3 Hoffmann III, p. 378.
* Dissertatio de insanabili romanao ccclesiae scepticismo, qua

demon stratur nihil omnino esse quod firma fide persuadera pontificil
Possent, Amsterdam 1696, c. 23 ss.

1 Hoffmann III, p. 357 ff.
' Hoffmann III, p. 272.
7 Hoffmann III, p. 396.
' Hoffmann III, p. 394.



58 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

herein. Eine Geistesrichtung, die die Voraussetzungen jeder
übernatürlichen Offenbarung und eines objektiv übernatürlichen

Glaubens untergräbt und zudem die Hechte der
persönlichen Vernunft proklamiert, kann keine fides
implicita zugeben, sie hebt eben überhaupt den Glauben im
christlichen Sinne auf. Hoffmann hat es gar nicht
eingesehen, mit welch großem Hechte er schreiben kann: „Die
ganze neuere Philosophie kann, indem sie allein der
Vernunft folgt, als ein einziger fortgeschrittener Protest gegen
jeden impliziten Glauben angesehen werden. Siewill nichtmehr
Magd der Theologie sein, sich nicht mehr von der Autorität
der Kirche Gesetze vorschreiben lassen. Das einzelne
Individuum will selbst denkend erkennen1." „Die Zeit der
Aufklärung hat am konsequentesten mit jeder fides
implicita gebrochen. Die eigene selbständige Überzeugung
ist auf dem religiösen Gebiete allein ausschlaggebend2."
Aber es ist bezeichnend, daß diese radikale Abweisung der
fides implicita nur möglich war um den Preis des Bruches
mit dem historischen Christentum selbst. Hoffmann bemerkt
•zu Kant: „Gerade in Kant haben wir den wirksamsten
Bekämpfer alles impliziten Kirchenglaubens zu sehen.
Zweifellos ist es auch auf seinen Einfluß zurückzuführen,
wenn in der Folgezeit. die protestantische Theologie dem
Begriff der fides implicita auch jeden Nebeneinlaß
verweigert. Dagegen erkennt die Kirche der fides implicita
mit Hecht in Kant einen Gegner, der gerade gegen sie die
vernichtendsten Waffen führt, und es ist begreiflich, wenn
sie ihm gegenüber sich um so fester hinter die Autorität
des hl. Thomas, der ja auch der erste systematische
Vertreter des impliziten Glaubens in dessen gemäßigter Form ist,
verschanzt3 (!)." Aber wer weiß es denn nicht, daß es wiederum
Kant ist, der dem positiven Christenglauben so viele Seelen
abwendig gemacht hat! Die protestantische Theologie hat
allerdings ihre Glaubensauffassung und -lehre mit Kijints
Philosophie zu verbinden gesucht, aber ihre seitherige
Entwicklung zeigt auch, welchen Schaden die Autorität
der Offenbarung und des Glaubens dabei genommen hat.

Nicht besser ist es geworden, seit die protestantische
Theologie Schleiermachers Glaubensauffassung sich an-

1 Hoffmann III, p. 389.
2 Hoffmann III, p. 448.
3 III, p. 430.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 59

geeignet hat. Wenn der Glaube ein frommer Gemütszustand,

das vertrauende Abhängigkeitsgefühl von Gott ist
oder auch das Vertrauen auf das in Christus zugesagte
göttliche Erbarmen oder die Uberzeugung vom allgütigen
Vater im Sinne Harnacks, dann gibt es keine fides
implicita. Dann ist aber auch einzig der Modernismus das
richtige Schlußwort. Dann ist es aber auch richtiger, mit
Kaftan zu sagen, daß die Frage der fides implicita überholt

sei1. Statt fides implicita zu üben, wird man sich dann
mit Al. S chweizer „mit demjenigen beruhigen, was Gott
mit uns verfügt, welchen Inhalt immer es haben mag
W as der Kirche gegenüber nicht verlangt werden darf
das ist Gott gegenüber begründet: allem zum voraus
Vertrauen schenken, was er über uns verordnet, ob wir es
kennen oder nicht kennen2". Der Kampf gegen die fides
implicita endigt so mit der Erklärung, daß Dogma und
Offenbarung für das Heil völlig irrelevant seien. Das
bestätigt auch die grimmige Bemerkung Hoffmanns, „daß erst
mit der Repristination der starren lutherisch-konfessionellen

Theologie auch die Frage nach dem Hechte einer
fides implicita auf evangelischem Boden wieder aufgerollt
worden sei8'.

Hoffmann selbst sucht mit allen Kräften diesen Bestrebungen

entgegenzutreten, und zwar durch Vermittlung desRitscîi-
schen Glaubensbegriffes. Auf den Einwand, daß auch das
Vertrauen (auf Christus) mit seinen Werturteilen eine
bestimmte Erkenntnis Christi voraussetze, antwortet er: „Es
kann nicht die unerläßliche Vorbedingung der fiducia sein,
daß man alle Aussagen des Symbols als eines Extraktes
der biblischen Vorstellungen von Gott und Christus für
wahr halte. Und ist der Glaube wirklich nichts anderes
wie das Vertrauen auf das in Christus zugesagte göttliche
Erbarmen, so ist eben dieses das ,notum cuius cupido'4."
Wir wollen Hoffmann nicht auf das Gebiet der
innerprotestantischen Kontroversen folgen. Dagegen müssen wir
seinen Versuch, die Anklagen gegen die fides implicita
historisch zu begründen, als durchaus mißlungen bezeichnen.

' III, p. 47.
2 Christliche Glaubenslehre II, 2, p. 896, bei Hoffmann III,

p. 465.
3 III, p. 456.
4 III, p. 496; vgl. II, p. 15 f.



60 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Um dies zu beweisen, gehen wir nun auf die historische
Untersuchung der Lehre von der fides implicita innerhalb
der katholischen Theologie über.

I. Die Genesis der Lehre in der Früh-1 und Hoch¬
scholastik

Von Hugo von St. Viktor bis Duns Scotus

Der technische Ausdruck explicite-implicite läßt sich
zum erstenmal bei Petrus von Corbeil (f 1222)
nachweisen. Dieser schreibt in seiner Erklärung zu Rom 1, 17 :

„In veteri lege colebant trinitatem implicite, modo autem
explicite2." Die Lehre selbst aber geht in der Scholastik
auf Hugo von St. Viktor, bei den Vätern hauptsächlich
auf den hl. Augustin zurück. Augustinus hatte das Problem
aufgeworfen, wie denn ein und derselbe Glaube (an Christus)
die Gerechten des Alten und Neuen Testamentes, in letzterem
wieder die carnales und spirituales zum Heile führe. Er
antwortet, um je nur einen Text anzuführen, auf die erste
Frage : „ Antiqui iusti sacramentis suis int elligebant venturam
praenuntiari revelationem fidei, ex qua, licet adhuc operta
et abscondita, etiam ipsi vivebant... Tunc ergo occulta
erat fides. Nam eadem credebant eademque sperabant
omnes iusti et sancti etiam temporum illorum. Nunc autem
revel at a est fides, in quam conclusus erat populus,
quando sub lege custodiebantur3" ; auf die zweite Frage:
„Ex ista fidei confessione, quae breviter symbolo continetur,
et carnaliter cogitata lac parvulorum est, spiri-
tualiter autem considerata et tract ata cibus
fortium, nascitur spes bona fidelium, cui Caritas sancta.
comitatur*." Zu diesen zwei Fragen fügte Hugo von

1 Über die Theologie der Friihscholastik siehe M.öiabmann,
Geschichte der scholastischen Methode, Band I und II; S. de Gh« 1-

1 i n e k, Le mouvement théologiquo du XIIiè,n« siècle. Paris, Lecoffre,
1014. — Handschriftliche Forschungen anzustellen war mir leider
nicht vergönnt. Es ergibt sich übrigens aus dem vorliegenden
gedruckten Material ein zusammenhängendes Bild der Entwicklung.

2 Abgedruckt bei Denifle: Luther und Luthertum, Quellenbelege,

p. 93.
' Contra Faustum, 1. 19, c. 14.
1 Enchiridion, c. 114.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 61

St. Viktor noch die dritte, was denn notwendig geglaubt
werden müsse. Auf alle diese drei Fragen wird unter
Beiziehung der Unterscheidung von fides explicita und
implicita geantwortet. Später werden alle drei Fragen in die
eine zusammengezogen: Utrum successu temporum fides
creverit. Auch die Beantwortung dieser Frage erfolgt auf
Grund unserer Unterscheidung ; zugleich wird dabei eine
Lehre von der Dogmenentwicklung, wenn auch noch in
rudimentärer Form, gegeben. Die mit Hugo von St. Viktor
einsetzende Lehre erreicht bei Thomas von Aquin und
Duns Scotus ihre wesentliche Ausbildung, so daß wir die
Entwicklung dieser Periode als die Genesis der Lehre von
der fides implicita bezeichnen können zum Unterschied von
der Weiterentwicklung in der folgenden Zeit.

Hugo von St. Viktor1
Als Ausgangspunkt der Entwicklung unseres Problems

in der Scholastik erscheint Hugo von St. Viktor
(c. 1096 —1141). Hugo ist nämlich jener Denker der
Frühscholastik, der als erster in dieser Ara sich Klarheit über
das Wesen und Werden des übernatürlichen Glaubens zu
verschaffen suchte, ja in den Grundzügen bereits eine
Psychologie des Glaubens entworfen hat2. „Die
dogmengeschichtliche Stellung von Hugos Glaubenstheorie ist
keine geringere als die einer bis auf Thomas von
Aquin maßgebenden, von Alexander von Haies und
Bonaventura rezipierten Doktrin5. Dies gilt auch in der Frage
nach dem Wesen und der Funktion der fides implicita.
Und wenn Hugo ausruft: „Wie können wir über das, was
zu glauben ist (quae credenda sunt fide), richtig denken,
wenn wir eine irrige Auffassung vom Glauben, vom
Glaubensakt haben4?" so gilt dies ebenso von der Lehre
über die fides explicita und deren Verständnis.

Hugo behandelt unsere Frage sowohl in seinem Hauptwerke

„De sacramentis christianae fidei" als in seiner
„Summa Sententiarum"6 und in „De sacramentis legis

1 Hoffmann I, p. 48—56.
2 M. Grabmann: Geschichte der scholastischen Methode, II,

261-272.
3 A. a. 0., p. 262.
4 De sacramentis, 1. 1, p. 10, c. 6. Migne, P. L. 176, 335,
5 Über die Echtheitsfrage der letzteren siebe Grabmann, a. a. 0.,

II, 290—297; Ghellink, S.: Le mouvement théol. du XII. siècle, 1814;



62 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

naturalis et scriptae". Über den Glanben spricht er sich
überall in Anschluß an Heb. 11, 1 ans. Als Sinn desselben
erklärt er: „Fides ad cogitationem pertinet1" und definiert
den Glauben: „Fides est voluntaria absentium certitude
supra opinionem et infra scientiam constituta2". „Aus
d(ies)er Erklärung, die Hugo von seiner Glaubensdefinition
gibt, ist vor allem ersichtlich, daß seine Vorstellung vom
I Hauben intellektualistisch geartet ist. Dafür spricht der
Terminus certitudo, dafür spricht vor allem die Zusammenordnung

des Glaubens mit dem Negieren, dem Meinen und
Wissen, lauter intellektuellen Funktionen8.3 Ist so der
Glaube nach Hugo wesentlich ein Verstandesakt, so wird
doch dem Willen eine so große Bedeutung zugewiesen, daß
Grabmann schreiben kann: „Es ist in den Gedankengängen
Hugos von St. Viktor keine scharfe Grenze zwischen der
Domäne des Willens und dem Anteil des Verstandes innerhalb

des Glaubensaktes gezogen4." Grabmann gibt die
klassische Stelle Hugos6 folgendermaßen wieder6: „Der
Glaube ist Sache des Verstandes und Affektes, gemeinsames

Resultat von Verstandes- und Willensbetätigung. Im
Affekt, im Willen liegt die Festigkeit und unerschütterliche

Zuversicht des Glaubens, im Intellekt findet sich
beim Glaubensakt der Glaubensinhalt, das, was geglaubt
wird (materia). Das Glauben ist ein Affekt, das Geglaubte
ist Inhalt des Erkennens. Unter Erkenntnis (cognitio) ist
hier nicht jenes Wissen zu verstehen, durch welches ein
Objekt als unmittelbar gegenwärtig ergriffen und begriffen
wird, sondern jenes Wissen, das allein durch das Hören
erlangt wird und das im Verständnis des Sinnes und der
Bedeutung der gehörten Worte besteht. Es ist diese
Erkenntnis des Sinnes und der Bedeutung der gehörten und
geoflfenbarten Inhalte möglich, ohne daß der Glaube
vorhanden ist; aber es kann unmöglich ein Glaube ent-

Th. it. 1916, 265. Wir stützen uns in betracht der Kontroverse
hauptsächlich auf De sacramentis, Hoffmann besonders auf die Summa.
Wesentliche Differenzen ergeben sich nicht.

' De sacramentis legis naturalis et scriptae, Migne, P. L. 176, 35.
2 L. c. ; ebenso Summa Sent. tr. 1, c. 1 (1. c. 43, cf. 330);

Grabmann, a. a. 0., p. 266.
3 Grabmann, a. a, 0., p. 267.
* A. a. O., p. 271.
5 De sacr., 1. 1, p. 10, c. 3. Migne, 176, 331 s.
6 A. a. 0.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 6$

stehen und bestehen, ohne daß diese Erkenntnis
vorhanden ist. Es kann nämlich jemand ganz wohl

den Sinn und die Bedeutung des Gehörten erkennen, ohne
daß er deswegen einen Glaubensakt erweckt; es kann
aber niemand einen Glaubensakt erwecken, der
denSinn und dieBedeutung des ihm zu glauben
Vorgelegten nicht irgendwie erkennt. Auch
selbst bei den Einfältigen (simplices?) muß irgendwie eine
Erkenntnis mit dem Glauben verbunden sein, da solch ein
inhaltsloser Glaube selbst richtungslos wäre und auch dem
praktischen christlichen Leben keine Richtung geben
könnte h"

Das Prinzip, daß der Glaube eine Erkenntnis, ein
Erfassen des zu Glaubenden voraussetze — „credere in
affectu est, quod vero creditur, in cognitione est" —, dient
nun Hugo als Maßstab zur Beantwortung der bestehenden
Fragen über den Glauben. Auf die Frage, was denn zum
Glauben gehöre, d. h. „quae res ad fidem pertineant, quas.
credere oportet eum, qui fidelis iure nominatur", antwortet
er: „Creator et salvator, et quae pertinent ad creatorem
et quae pertinent ad salvatorem similiter2.'' Dieser Satz
bildet fortab das Zentrum der scholastischen Glaubens-,
forderung: Gott und Erlösung. Nun taucht aber vor Hugo
sofort die Frage auf, ob denn zu allen Zeiten, auch schon
von Anfang an, alle gleichviel über Gottes Majestät und
das Geheimnis der Erlösung zu glauben hatten8. Er steht
dabei vor einer Ansicht, die gleichen Glauben verlangt
im Alten wie im Neuen Bunde, von den Großen wie von
den Kleinen4. Hugo weist diese Ansicht, als im Widerspruch

mit den Tatsachen stehend, als für das Christentum
injuriös und für das Seelenheil gefährlich ab : „Haec si
vera sunt, aut in antiquis temporibus fuit perrara salus
ant nimium numerosa perfection" Energisch vertritt er,
daß die Erkenntnis der Geheimnisse im Christentum eine
ungleich größere geworden sei. Seine Antwort lautet: Der
Glaube war zu allen Zeiten der gleiche, dieEr-

' Anders Hoffmanns Deutung, I, p. B3 f.
a De sacr., 1. 1, p. 10, c. 5. Migne, P. L. 176, 334.
3 De sacr., 1. 1, p. 10, c. 6. Migne, P. L. 176, 33B s.
4 Ansicht eines Anonymus; vgl. Bernhard von ClairvauxK

tractatus de baptismo, Migne, P. L. 182, 1040 s.
5 L. c. Migne, 176, 336.



q3i Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

kenntnis aber nicht. "Wie nämlich zu einer und
derselben Zeit die Erkenntnis bei verschiedenen Gläubigen
verschieden sein kann, so hat auch im Verlaufe der Zeiten
die Glaubenserkenntnis überhaupt zugenommen1 „Crevit
itaque per tempora fides in omnibus, ut maior esset, sed
mutata non est, ut alia esset -,a So kannten die „simplici-
oresu des Alten Bundes die Zeit und Art und Verhältnisse
des Erlösers nicht, ohne daß dabei ihr Seelenheil gefährdet
gewesen wäre. Sie sind gerettet worden, „licet quando et
qualiter et quo1 ordine salus repromissa fieret, ignorarent",
allerdings nur dadurch, daß sie fest und stark an die
verheißene Erlösung glaubten. Wie viele der heutigen Christen
glauben und hoffen ohne jeden Zweifel auf ein anderes,
ewiges Leben, „formam tarnen ac statum na cogitare
quidem vel tenuiter norunt8'. So genügte es nach Hugo
am Anfange dem Glauben der simplices : „ credere unum
esse Deum creatorem omnium, dominum et rectorem uni-
versorum, ipsum quidem non esse mali auctor6m, eorurn
tarnen qui in malis eius misericordiam quaererent vel ex-
pectarent, futurum redemptorem4."

Damit tritt aber an Hugo die Hauptfrage heran, wie
denn bei solcher Verschiedenheit der Erkenntnis die Einheit

des Glaubens bestehen bleibe und worin diese
gegeben sei. Wie und wodurch war der Glaube an den
Erlöser immer der gleiche? Hugo antwortet darauf: „Hoc
modo sano intellectu dici potest omnes ab initio iustos
fidem Salvatoris habuisse et omnes in fide redemptionis
venturae iustificatos fuisse, quia eandem redemptionem vel
venturam crediderunt vel credentibus et cognoscentibus
crediderunt ; et cum fide sacramenta ipsius redemptionis,
-quae ab initio instituta sunt, ad sanctificationem suscepe-
runt et in ipsis eandem redemptionem suam quasi in umbra

1 „Confiteamur: et cognitionem eorum quae ad fidem pertinent,
sicut in uno eodemque tempore secundum capacitatum diversorum
differentem agnoscimus, ita quoque per successionem temporum ab
initio increments quibusdam auctis in ipsis fidelibus non dubitemus.
Unam tarnen et eandem fuisse fidem praecedentium et subsequentium:
in quibus tarnen eadem cognitio non fuit, sic indubitanter confitemur,
quemadmodum in his quos nostris temporibus fideles cernimus eandem
fidem et tarnen non eandem fidei cognitionem invenimus" (1. e., col. 339).

2 L. c.
3 L. c., col. 338.
4 C. 7, Anfang.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 65

et figura portaverunt1." Hoffmann bezeichnet diese
Erklärung als „etwas dunkle Redewendungen"2; offenbar ist
ihm ihr Sinn nicht aufgegangen. Hugo erklärt hier, daß
die Einheit des Glaubens auf dreifache Art gewahrt
bleibe. Erstens, indem im Glauben an die künftige
Erlösung auch der Glaube an ihre nähere Art (durch
Christi Geburt und Leiden) geglaubt werde, wenn man
diese auch nicht kenne3 ; zweitens, indem die simplices sich
an den Glauben jener anschließen, welche die näheren
Umstände der Erlösung kennen4; drittens, indem im
Gebrauch typischer Heilsmittel die Erlösung „in umbra
et figura" geglaubt wird. Hugo lehrt also ein Dreifaches:
erstens daß im Glauben an den erkannten Hauptgegenstand
auch der Glaube an dessen nicht gekannte Umstände und
Art gegeben sei, weil diese im Hauptgegenstand
enthalten sei (continere); zweitens daß durch gläubigen
Anschluß an die im Glauben Erleuchteten auch die
simplices ohne jene Erleuchtung das Gleiche glaubten;
drittens daß es ein Glauben durch Vermittlung
vorbildlicher Heilsmittel gibt — für diese-Art von
Glauben hat Hugo in der Summa Sententiarum den augu-
stinischen Ausdruck : „fides Christi velata in mysterio" oder
„fides Christi occulta in mysterio". Eine nähere Erklärung
findet sich nur bezüglich der zweiten Art von Glauben5.

Obwohl Hugo zum Glauben Kenntnis
verlangt, kennt er doch eine dreifache Art, etwas

1 L. c., c. 7, col. 340.
2 I, p. 56.
3 „Omnes qui futuram redemptionem crediderunt, haec etiam,

in quibus redemptio constabat, credidisse, non inconvenienter affir-
mantur. Inquantum enim ipsam quae omnia haec continebat redemptio
venturam crediderunt, haec crediderunt, quamvis eandem de ipsis
omnes in credendo cognitionem non habuerunt (col. 340).

4 „Isti quidem (simplices) venturum in carne redemptorem et
naoriturum, resurrecturum manifeste non cognoverunt. Et tarnen
fidem natiyitatis et passionis in hoc eos verissime habuisse dicimus,
quia credentibus et scientibus haec fide et devotione sub spe et ex-
pectatione eiusdem redemptionis adhaeserunt, quamvis modum eiusdem
redemptionis suae similiter non cognoverunt" (1. c.).

3
„Semper in Ecclesia Dei ab initio fidem et cognitionem fuisse

credimus incarnationis et passionis Christi, quia ab initio nunquam
defueruut, qui hoc cognoverunt. (Eben vorher hatte er geschrieben :

„Soli hoc cognoverunt, qui per spiritum singulariter ad hoc illuminati
foerunt,") Alii salvabantur, quia horum perfectioni fide simplici
iungebantur et eos bene operando sequebantur" (c. 6, Ende).

DivusThomns V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 5



66 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

nicht Erkanntes zu glauben: erstens durch
Glauben an einen erkannten Gegenstand, in.
dem das Unerkannte enthalten ist; zweitens
durch gläubigen Anschluß an erleuchtete-
Gläubige; drittens durch gläubige Benützung
vorbildlicher Heilsmittel. Hier haben wir den
Anfang und die Grundlegung der späteren
Lehre von der fides implicita. Ohne die technische
Formel geschaffen zu haben, hat Hugo die Grundzüge der
Lehre gegeben und die Entwicklung bestimmt. Kein
Geringerer als der hl. Bernhard hat Hugo freudig zugestimmt,,
und zwar unter Berufung auf Beda Venerabiiis1. Die
folgende Scholastik hat Hugos Gedanken weitergeführt.

Hoffmann aber hat Hugos Gedanken nicht erfaßt. Ihm.
erscheint die fides velata als nur verhüllt, der Anschluß an
die illuminati credentes et scientes als bloßer Anschluß
ohne jede Erkenntniss. Aber Hugo setzt auch im Alten
Bunde Erkenntnis Gottes und der Erlösung als solcher
voraus, ebenso den gläub igen Gebrauch der Heilsmittel;,
nur die nähere Art der Erlösung, die typische Bedeutung
der Heilsmittel kennen die simplices nicht; diese Erkenntnis
bleibt „verhüllt" und „im Schatten". Für die Zeit nach
Christus setzt Hugo überdies allgemeine Erkenntnis der
Person des Erlösers und der Art der Erlösung voraus :

rsub gratia manifeste omnibus iam et praedicatur et cre-
ditur et modus redemptionis et qualitas personae redempto-
ris8", selbstverständlich auch Kenntnis der Majestät des
Schöpfers, da er diese schon im Alten Testamente verlangt.

Petrus Lombardus4
Eine bedeutsame Förderung erhielt unsere Lehre durch

den Magister Sententiarum, Petrus Lombardus (f 1164)5. Er
behandelt unsere Frage in der 25, Distinktion des dritten
Buches seiner Sentenzen, welches von nun an bei den
Sentenzenkommentatoren die klassische Stelle über fides
implicita und explicita wird.

1 Tractatus de baptismo, c. 3, in Migne, P, L. 182, 1041.
2 I, p. 51.
3 L. e., c. 6 (Schluß).
4 Hoffmann I, p. 57—61.
5 Siehe über ihn Grabmann, a. a. 0., II, p. 359—407.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 67

Der Lombarde definiert den Glanben als „virtus qua
creduntur quae non videntur", sofern es sich nämlich um
Gegenstände handelt, „quae ad religionem pertinent" (III,
d. '28, c. 2)1. Dieser Glaube ist objektiv und subjektiv bei
allen der gleiche; objektiv, weil alle das gleiche glauben
müssen und auch alle das gleiche glauben; subjektiv, weil
alle mit dem gleichen Glauben glauben, wie alle Menschen
gleicherweise ein menschliches Antlitz haben (1. c., c. 6).
Heb. 11, 1 gilt ihm als descriptio fidei (1. c., c. 8). Wenn
aber der Glaube auch „de non visis" ist, so doch nicht
„de eo quod omnino ignoratur'', da der Glaube die Glaubensbotschaft

zur Voraussetzung hat (fides est ex auditu). So
glauben wir zwar manches, das wir nur aus und durch den
Glauben (Glaubensbotschaft) kennen, nämlich die eigentlichen

Glaubensgeheimnisse, aber nicht so, daß wir sie gar
nicht kennen, da ja der Glaube ex auditu ist2. Wie Hugo
verlangt auch der Lombarde zum Glauben ein Erfassen
und Verstehen der Glaubenslehre; nur begründet er dies
tiefer als Hugo aus der Abhängigkeit des Glaubens von
der Offenbarung.

Die '25. Distinktion handelt „de fide antiquorum",
d. h. über das notwendige Glaubensmaß im Alten Testament.
Hier stellt der Lombarde fest, daß nach Heb. 11, 6 jederzeit

der Glaube an Gottes Dasein und Vergeltung zum
Heile notwendig war, daß aber überdies nach dem Zeugnis
der „Heiligen" (Augustin, Gregor) Glaube an den Erlöser
erforderlich sei (c. 1). Bezüglich des Erlösers wird es als
kontrovers hingestellt, ob Geburt, Tod, Auferstehung und
Ankunft zum Gericht zu glauben waren oder ob es
genügte, „habita fide Trinitatis" an die Menschwerdung und
das Gericht des Sohnes Gottes zu glauben (c. 3). Nun
erhebt sich aber die Schwierigkeit betreffs der simplices,
„quibus non erat revelatum mysterium incarnationis, qui
pie credebant, quod eis traditum fuit" (c. 2). Der Lombarde
beantwortet die Schwierigkeit wie Hugo damit, daß die
simplices des Alten Bundes „fide velata in mysterio"

» Bei den Scholastikern werden wir der größeren Bequemlichkeit
halber die Fundstellen im Texte anführen.

2 „Nemo potest credere in Deum nisi aliquid intelligat, cum
fides sit ex auditu praedicationis Nec ea quae prius creduntur
quam intelligantur, penitus ignorantur, cum fides sit ex auditu;
ignorantur tarnen ex parte, quia non tciuntur. Creditur ergo quod
ignoratur, sed non penitus" (d. 24, c, 3).

5*



68 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

glaubten. Die Erklärung und Begründung schöpft er aber
nicht wie Hugo allein aus der zum Glaubensakte nötigen
Erkenntnis, sondern tiefer gehend aus der verschiedenen
Art der Offenbarung, auf die sich der Glaube der maiores
und simplices stützt. Auch im Alten Bund ist allen
Gerechten und Geretteten die Offenbarung der Menschwerdung
zuteil geworden, aber „vel distincta vel velata vel in aperto
vel in mysterio". Eine distinkte Offenbarung und „in
aperto" empfingen Abraham und Moses und die übrigen
maiores, d. h. die Träger der alttestamentlichen
Offenbarung; eine velata oder in mysterio die simplices, d. h.
die übrigen Gläubigen. Den simplices, denen ja unmittelbar
keine Offenbarung über den Messias geworden, war aber
geoffenbart, „ea esse credenda. quae credebant illi maiores
et docebant". Demgemäß glaubten sie auch an die diesen
gewordene Offenbarung, indem sie „ex revelatione fidei sibi
factae maioribus credendo inhaerebant, quibus fidem suam
quasi committebant". Die fides velata oder in
mysterio ist also dem Lombarden identisch mit
dem Anschluß an den Glauben der maiores. Das
bedarf einer Erklärung.

Die maiores, wie Abraham, Isaak und Jakob, haben
nach dem Lombarden die Offenbarung unmittelbar erhalten
(distincta, in aperto), darum ist auch ihr Glaube ein
distinkter; die minores empfangen die Offenbarung durch
Vermittlung der maiores, darum ist ihre fides eine velata,
in mysterio ; sie müssen nämlich sich an den Glauben der
maiores anschließen, ihnen ihren Glauben anvertrauen
(fidem committere). Dies geschieht allerdings nur aus dem
Grunde, weil ihnen geoffenbart ist, daß sie das glauben
müßten, was die maiores, die Patriarchen, glaubten. Ritschl
denkt dabei an eine besondere, private Offenbarung, aber
selbst Hoffmann1 anerkennt, daß der Lombarde an eine
allgemein gültige Offenbarung denkt. Dagegen meint
Hoffmann (a. a. 0.): „Die ihnen (den simplices) gewordene
Offenbarung wird sich wohl darauf beschränken, daß sie
mit den maiores in Berührung kamen." Allein der
naheliegende Gedanke ist der, daß das ganze jüdische Volk,
auch in seinen minores, die Offenbarung besaß, daß
der Glaube seiner maiores, wie des Abraham und Moses,

1 I, p. 59.



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 69

göttliche Offenbarung, der wahre Glaube sei und alle zur
Annahme verpflichte. In diesem Sinne sagt der Lombarde:
„Dici potest, nullum fuisse iustum vel salvum, cui non
esset facta revelatio vel distincta vel velata, vel in aperto
vel in mysterio. Distincta, ut Abrahae et Moysi, aliisque
maioribus, qui distinctionem articulorum habebant ; velata,
ut simplicibus, quibus revelatum erat ea esse credenda
quae credebant illi maiores et docebant, sed eorum
distinctionem apertam non habebant ita (et) tunc minus
capaces ex revelatione sibi facta maioribus credendo in-
haerebant, quibus fidem suam quasi committebant
Humilitate maioribus adhaerendo in mysterio credebant,
quae et illi in mysterio docebant," Die fides velata der
simplices im Alten Bund ist also nichts anderes als der auf den
Glauben der Patriarchen, bzw. auf die diesen gewordene
Offenbarung gestützte Glaube, der als solcher naturgemäß weniger
distinkt ist als der Glaube der Patriarchen selbst. S o haben
auch jene simplices an den Erlöser geglaubt, „quibus non
erat revelatum mysterium incarnationis, qui pie credebant,
quod eis traditum fuit". Obwohl dieser Glaube ein weniger
distinkter war, will der Lombarde doch nicht sagen, daß
im Alten Testament die simplices keinen bestimmten
Glauben besaßen oder nur den einen Akt: „Ich glaube,
was die maiores glauben." Außer diesem Akt des Glaubens
und außer dem Glauben an Gott und dessen Vorsehung
glaubten die minores auch tatsächlich an all
das, was sie als Glauben der maiores erkannten:
„pie credebant, quod eis traditum fuit". Die Verhüllung
des Glaubens (fides velata) besagt also nicht Ausschluß
jeder bestimmten Glaubenserkenntnis, sondern daß der
Glaube sich auf die Patriarchen stützt und an ihren
Glauben anschließt. Hoffmann meint, daß im Ausdrucke
fides velata „eine Eigenschaft des Glaubensinhaltes
ungenau auf die Glaubensfunktion übertragen" werde (I, 59),
aber der Lombarde benennt den Glauben mit Recht nach
der Offenbarung, auf die er sich stützt. Allerdings ist die
fides velata dem Lombarden eine wahre fides, nicht ein
bloß natürlich-völkischer Anschluß an den Glaubensinhalt
der Patriarchen, wie Hoffmann meint.

Uber den im Neuen Testament notwendigen Glauben
spricht der Lombarde sich nur indirekt aus, da er eben
de fide antiquorum schreibt. Immerhin bemerkt er, daß im



70 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

Neuen Testament der Glaube an Gottes Dasein und
Vergeltung ganz gewiß (certissime) nicht genüge, und fügt
bei : „oportet enim universa credi, quae in Symbolo conti-
nentur" (c. 1). Aber auch für das Neue Testament bemerkt
er : „In Ecclesia aliqui minus capaces sunt, qui articulos
symboli distinguere et assignare non valent; omnia tarnen
credunt, quae in symbolo continentur; credunt enim quae
ignorant, habentes fidem velatam in mysteriou (c. 2). Der
Lombarde fordert also im Neuen Testament Glauben nicht
nur an Gottes Dasein und Vergeltung und an den Erlöser,
sondern auch an „alles, was im Symbol enthalten ist".
Dieses aber kann von „minus capaces" auch „fide velata
in mysterio" geglaubt werden, diese wird also von den
alttestamentlichen simplices auch auf die neutestament-
lichen „minus capaces" übertragen. Was bedeutet aber
„tides velata" an das, was im Symbol enthalten ist?
Hoffmann (I, 60) meint, daß der Lombarde sich mit einem
„summarischen Glauben" an das Symbol begnüge, d. h.
wohl in dem Sinne: „Ich glaube, was im Symbol enthalten
ist", ohne jede Kenntnis seines Inhaltes. Ist das aber der
Sinn der Stelle? Der Lombarde sagt, daß einige minus
capaces „articulos distinguere et assignare non valent". Das
heißt aber nicht, daß sie überhaupt die Artikel, den Wortlaut
und Wortsinn nicht kennen, sondern daß sie den Inhalt,
Sinn und Unterschied der einzelnen Artikel nicht näher zu
erfassen und anzugeben vermögen. In diesem Sinne erklärt
auch der hl. Thomas den Text (in expositione textus):
„Nesciunt eos (articulos) distinguere, quamvis explicite
cognoscant illud, quod in articulis continetur."
„Distinguere et assignare" hat den Sinn von distinkter
Erkenntnis. So" deutet ja auch Hoffmann (I, 59) das

„(simplices) ita distincte nesciunt trinitatem assignare" bei
Hugo in dem Sinne, „daß sie die schwierigen metaphysischen

Bestimmungen des Trinitätsdogmas nicht so genau
wiederzugeben vermöchten". Der Lombarde spricht also
den minus capaces nicht die einfache Kenntnis des Symbols,
sondsrn nur die nähere Erkenntnis seines Inhaltes ab.
Daraus ergibt sich einerseits, daß die simplices diesen
Inhalt nicht zu kennen brauchen, anderseits aber, daß die
übrigen nicht bloß einfach den Wortlaut und Wortsinn der
Artikel, sondern auch deren näheren Sinn und eingehende
Erklärung glauben müssen.



Geschichte der fides implicite in der kath. Theologie 71

Weiters ergibt sich daraus, was die minus capaces
fide velata glauben, nämlich eben diesen von ihnen nicht
erkannten näheren Sinn des Symbols. In diesem Sinne sagt
der Lombarde: credunt quod ignorant. Die simplices glauben
nämlich auch diesen Sinn, die Erklärung des Symbols,
auch wenn sie dieselbe niefit kennen ; sie glauben einen
Artikel mit Einschluß des Sinnes, den sie nicht
kennen, sie glauben z. B. an das sedere ad dexteram
Patris, ohne zu wissen, was es genau bedeutet. Delhi.

Thomas deutet denn auch das ignorare als ein nicht
explicite scire (a. a. 0.). So hatte es auch Hugo gebraucht.

Den nicht erkannten Sinn glauben die simplices
„habentes fidem velatum in mysterio", d. h. nach der
Terminologie des Lombarden im Anschluß an den Glauben
der maiores. Der Lombarde führt dies nicht weiter aus,
der Sinn muß ihm also klar erscheinen. Wenn die minores
im Alten Bund wußten und glaubten, daß der Glaube
ihrer maiores wahr und zu glauben sei, so wissen und
glauben noch mehr die minores des Neuen Bundes, daß
der Glaube ihrer maiores wahr und zum Glauben
verpflichtend ist. Darum glauben auch die minus capaces
„fide velata" die Artikel in dem Sinne, in dem die maiores
sie glauben. Darin liegt auch die Parallele der neuzeitlichen

mit den alttestamentlichen simplices. Wenn sie
Hoffmann (I, 60) als „Erschleichung" erscheint, so ist daran
nur seine falsche Interpretation schuld. Volle Gleichheit
hat auch der Lombarde nicht behauptet.

Will nun der Lombarde wenigstens das lehren, daß
die minus capaces gar keine Erkenntnis des
näheren Sinnes der Artikel haben? Jedenfalls
spricht er das nicht aus. Er sagt vielmehr nur positiv,
daß die incapaces fide velata auch das glauben, was sie
nicht wissen. Die Analogie mit den Alttestamentlichen
legt vielmehr nahe, daß sie infolge ihres allgemeinen
Anschlusses an den Glauben der maiores wenigstens teilweise
auch deren bessere Glaubenserkenntnis sich aneignen. So
hatte nach dem Lombarden Cornelius Glauben an den
kommenden* Erlöser, aber nur in mysterio, weil er die
bereits stattgefundene Menschwerdung noch nicht kannte.
Petrus belehrte ihn nun darüber (c. 4). So kann aber auch
ein minus capax über das distinguera et assignare articulos
belehrt und zu distinktem Glauben geführt werden. Über-



72 Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie

haupt will der Lombarde in der 25. Distinktion
gar nicht bestimmen, wie viel oder was ein
minus capax vom Symbol wissen muß. Es genügt
ihm, darauf' hinzuweisen, daß auch die minus capaces alles
glauben, wenn auch fide velata, was im Symbol enthalten
ist; denn all dies muß im Neuen Testament an und für
sich gekannt und geglaubt werden. Hoffmann schreibt
darum nicht ganz richtig, „der Lombarde habe zuerst
von allen die Frage nach dem Minderglauben der
gegenwärtigen simplices auf das Gebiet des apostolischen Symbols
hinübergespielt" (I, 59). Schon Hugo hat bemerkt, daß die
simplices keine genauere Kenntnis von der „vita aeterna"
hätten. Der Einfluß des Lombarden liegt in einer anderen
Bichtung.

Hugo von St. Viktor hatte eine dreifache Art
unterschieden, wie die simplices etwas glauben, was sie nicht
erkennen, und wie sie alles glauben, was geoffenbart ist ; der
Lombarde greift nur eine davon heraus — den Anschluß
an den Glauben der maiores. Diesen nennt er fides velata,
welcher er die fides distincta entgegensetzt. Es ist nun sehr
darauf zu achten, in welchem Sinne der Lombarde die
beiden Termini versteht. Unter fides distincta
versteht er, wie wir gesehen, den Glauben an einen
Artikel mit Kenntnis seines ganzen Sinnes und
Inhaltes (nämlich soweit dieser vorliegt). Fides distincta
besagt also mehr als bloße Kenntnis des Wortsinnes eines
Artikels, sie umfaßt auch das distinguere et assignare.
Einen Artikel distincte glauben, heißt seinen
ganzen Inhalt kennen und so glauben. Unter
fides velata versteht er den Glauben an einen
Artikel ohne Kenntnis seines vollen Inhaltes;,
sie besagt also eine teilweise, aber nicht totale Unkenntnis
des Artikels. Einen Artikel fide velata glauben,
heißt darum nicht, ihn gar nicht kennen, sondern
heißt einen Artikel so glauben, daß man seine
Tragweite und Bedeutung nur im Anschluß an
den distinktenGlauben der maiores glaubt, ohne
sie direkt zu kennen. Man darf sich also von der
späteren und heutigen Bedeutung des implicite credere
nicht beirren lassen. Auch die fides velata kann die
Artikel kennen, d. h. deren Wortlaut und eventuell den
Wortsinn, wenn dies auch nicht immer der Fall ist; die-



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 73

fides distincta kennt aber auch die weitere
Bedeutung und Tragweite des Artikels und glaubt
diese direkt, während die fides vela ta diese weitere
Bedeutung und Tragweite nicht kennt, sondern im
Anschluß an die maiores glaubt — credunt quae ignorant,

habentes fidem velatam in mysterio1. Metonymisch
kann man dann auch den Glauben an das nicht Erkannte
als solches fides velata nennen, Keineswegs aber darf
man im Sinne des Lombarden fides velata mit voller
Ignoranz gleichsetzen.

Bei der großen Autorität des Lombarden ist es

begreiflich, daß seine Distinktion bald in den theologischen
Sprachgebrauch überging, und zwar im engeren Sinne
des Lombarden. Tatsächlich schließt sich auch die
unmittelbar folgende Entwicklung daran an. In der Formulierung

des Lombardus liegen aber auch die nun
eintretenden Schwierigkeiten für die Lösung der aufgeworfenen
Fragen.

Im Sinne des Lombarden schreibt sein Schüler
Petrus von Poitiers2 (1193 Kanzler der Pariser
Universität) in Sententiarum, 1. 3, c. 21 (Migne, P. L, 211,
1093 s). Er lehrt dort im Anschluß an Gregor d. G.
(Horn. 16 in Ezech.), daß die Glaubenserkenntnis der
modérai im Neuen Testament) größer sei als die der
antiqui im Alten Testament), weil die ersteren das
Evangelium haben: „amplior fides habetur a modérais
quam ab antiquis cognitione, quia praedicatum est eis
Evangelium". Außerdem gibt er es als probabel zu, daß:
die Alten nur die beiden Artikel von der Nativitas
(Inkarnation) und Ankunft"' zum Gerichte (siehe Lombardus)
glauben mußten, während er das bei den Modernen nicht
voraussetzt. Nun bemerkt er weiter, daß diese Artikel von
den maiores distincte, von den minores sub velamine
erkannt wurden, wie auch noch heute manche tierische
Menschen die Glaubensartikel nicht zu nennen oder
unterscheiden vermögen, aber im Glauben der maiores der
Kirche gerettet werden : „et ista quidem credebant distincte
ut emunerata sunt, ut Abraham, Isaac et Jacob. Alii vero

1 Das credunt quae ignorant ist darum auch nicht absolut zu
nehmen, sondern ist mit habentes fidem velatam zu verbinden.

a Über Petrus von Poitiers und seine Bedeutung für den Einfluß

des Lombarden siehe Grabmann, a. a, 0., II, p. 501—524, 406.



74 Gottes "Wesen und Wirken

simpliciores credebant ista sub velamine, fidem habentes
velatam, sicut est etiam hodie, quia quidam bestiales
homines sunt, qui non sciunt distinguere articulos fidei nec
etiam nominare, qui tarnen salvantur in fide maiorum
Ecclesiae. " Hoffmann (III, 3) schließt daraus, daß „im Sinne
unseres Autors die modernen simplices ebenfalls von
einem distinkten Glauben aucb nur an diese zwei Artikel
befreit" seien. Allein Petrus von Poitiers lehrt dies nur
bezüglich ganz unfähiger Individuen (quidam bestiales
homines); von den anderen simplices setzt er offenbar voraus,
daß sie die Artikel wenigstens zu nennen wissen, wenn sie
auch deren genaueren Inhalt nicht kennen — ganz im Sinne
des Lombarden.

(Fortsetzung folgt)

GOTTES WESEN UND WIRKEN
Weitere Aufschlüsse über die Tätigkeit der. Geschöpfe nach S. Thomas

von Aquin
Dargelegt von P. Fr. Mag. GDNDISALV FELDNEß 0. P.

I. I)ie "Weisheit des Aquinaten
1. Unsere frühere Darlegung haben wir mit der

Behauptung geschlossen, daß die Lehre des Aquinaten nicht
Wissenschaft im herkömmlichen Sinne, noch viel weniger
in der modernen Bedeutung verstanden, sondern, was weit
mehr ist, Weisheit genannt werden müsse. Hier ist der
Beweis für unsere feststehende Uberzeugung.

2. Die Weisheit, die höchste Stufe unserer Erkenntnisse

hier auf Erden, befaßt sich mit der Erforschung und
Erkennung der höchsten Ursachen und bildet sozusagen
das Haupt, den Vorsitzenden und ' Ordner aller anderen
Wissenszweige. Daher beschäftigt sie sich sowohl mit den
Schlußfolgerungen aus den höchsten Prinzipien als auch
mit diesen selber. Infolgedessen faßt sie alle anderen
Erkenntnisse und Erkenntnisweisen in sich.

3. Stützt die Weisheit ihre Begründungen auf die
Offenbarung, so nennen wir sie mit Recht eine göttliche Weisheit,

denn sie betrachtet dann nicht bloß die höchsten
Ursachen an sich, sondern auch gemäß der Art und Weise
eben dieser Ursachen. Darum heißt sie im besten Sinne:
Theologie. Werden die Begründungen der höchsten Ur-


	Geschichte der fides implicata in der katholischen Kirche

