Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Hat Augustin Plato nicht gelesen?
Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762377

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hat Augustin Plato nicht gelesen? 17

Doch genug hiervon! Aristoteles leitete seine Sitze
ber Unterricht und Erziehung aus dem obersten Zwecke
des Staates ab, den er in der Wohlfahrt der Biirger er-
blickte, An eben diesen Zweck kniipft er auch seine
Theorie von der besten Staatsform, die wir im néchsten
Abschnitt eingehender, als es im ersten bereits geschehen
18t, besprechen wollen. '

ore—

HAT AUGUSTIN PLATO NICHT GELESEN?

Aus Anlafl von Baeumkers Rede itber den Platonismus im Mittelalter
Von Dr. EUGEN ROLFES

} Die Rede, die Professor Baeumker am 18, Mirz
1916 in der Miinchener Akademie der Wissenschaften ge-
halten hat (Miinchen, Verlag der konigl. bayer. Akademie

er Wissenschaften, in Kommission des G.Franzschen Ver-
lags), enthalt beziiglich der Philosophie des hl. Augustinus
und auch des hl. Thomas verschiedenes, was dem Ansehen

16ser beiden Hauptvertreter der kirchlichen Spekulation
abtriglich sein kénnte. :

Dieses ihr Ansehen hingt offenbar nicht an letzter
‘Stqlle davon ab, ob sie die griechischen Quellen ihrer
Phllosophie in wissenschaftlicher Weise benutzt haben. Die
Quelle Augustins war Plato, die des Aquinaten Aristoteles.

un soll aber nach Baeumker Augustins Philosophie eben-
80__ viel neuplatonisches als platonisches Lehrgut enthalten,
‘Wihrend wir von Thomas horen, was ‘bekanntlich auch
80nst vielfach behauptet wird, dafl er seinen griechischen

?vﬁhramann in wichtigen Punkten christlich umgedeutet

ape, _ .

. Was Baeumker iiber Thomas bringt, wollen wir nicht
Weiter verfolgen. Man findet die hieher gehdrigen Aus-
fuhl“.lngen auf p. 26 und p. 27 ff. Die aristotelische Philo-
Sophie soll, wenn nur dieses ausgeschieden, jenes umge-

08en wurde, mit anderen Worten, wenn Aristoteles, wie
| lbert und Thomas es erstrebten, ,christianisiert“ war,
Yie geschaffen dazu erschienen sein, fiir die christliche
| elta.nscha,uung den natiirlichen Unterbau zu liefern. Bel

Omas goll der seinem Meister Aristoteles vollig fremde
‘Caristliche Schopfungsgedanke auf neuplatonischem Funda-
Tente fufen usw. Auf diese Dinge einzugehen, ist hier

Divus Thomas V. (Tahrbueh fir Philosophie ete, XXXIL.) 2



18 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

teils nicht der Ort, teils kénnen wir auf frithere Darlegungen
von uns verweisen. Dieses gilt beziiglich der Frage, ob
Aristoteles die Schopfung erkannt hat.

Von den Ausfithrungen Baeumkers iiber Augustin
setze ich folgende langere Stelle her:

,Der Hauptweg des Platonismus in die theologische
und theologisch-philosophische Spekulation des Mittelalters,
neben dem alle anderen Bahnen zuriicktreten, fiihrt bekannt-
lich durch Augustin, Augustin aber, der wenigstens im
fritheren Mittelalter, in einer Zeit, wo man den Aristoteles
nur als Lougiker kannte, wie in der Theologie, so auch in
allen sachlichen Fragen der Philosophie der Hauptlehrer
fiir den theologischen Kreis 1st, hinsichtlich der Fragen der
Erkenntnislehre und des Seelenlebens so gut wie hinsicht-
lich der Grundlagen der Sitten- und Gesellschaftslehre ;
Augustin, der auch dann, als in der Zeit der Hochscholastik
die aristotelische Metaphysik, Psychologie und Erkenntnis-
theorie, vor allem durch Thomas von Aquino, zur Herr-
schaft gebracht war, noch immer, ja in manchem selbst
bei Thomas, auch fiir die Philosophie starke Nachwirkungen
ausiibt: dieser Augustin ist in seinen (Grundgedanken be-
kanntlich durchaus Platoniker. Nicht der Plato des
»Symposion« und des »Phaidros« freilich ist es, der in
Augustinus lebt. Ist es doch zweifelhaft, ob er iiberhaupt
je einen der platonischen Dialoge gelesen hat, Was Augustin
in sich aufnimmt und mit der kraftvollen Energie eigensten
personlichen Lebens erfafit, umschmilzt und weiterbildet,
ist der Platonismus des spéteren Altertums mit seinem
religids transzendenten, weltfernen Geiste, der sich zwar
durch die Aufnahme der stoischen Naturphilosophie und
der logischen Kategorien des Aristoteles auch fiir die Dies-
seitsarbeit bereichert hat, der aber zugleich die Jenseits-
betrachtung, die bei Plato selbst im eschatologischen Mythos
des Gorgias, im Phédon, Theaetet und in den spiteren
Bestandteilen der Politeia und auch sonst schon deutlich
durchklingt, weit iiber Plato hinaus in den Vordergrund
gestellt und auch die stoische Liehre vom Weltgesetz religids
gewendet hat. Aber wenn auch spétantiker Platonismus:
Platonismus bleibt nichtsdestoweniger Augustins Philo-
sophie.“

'~ ,Wie nun auf jener augustinischen Grundlage inner-
halb der theologischen Bildung eine immer mehr sich aus-



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 19

gestaltende platonisierende Philosophie erwuchs, von dem
Angelsachsen Alchvine an Karls des Grofien Hofe iiber
bselm von Canterbury bis zu dem grofen deutschen
ugustinianer Hugo von St. Viktor, wie dann auch inner-
halb der Hochscholastik diese platonisch-augustinische Psycho-
logie und Erkenntnislehre neben der neuen aristotelischen
I?.»ichtung und vielfach mit ihr sich durchflechtend bei
éinem Teil der theologischen Schulen sich fortsetzt, das ist
oft dargelegt worden und braucht hier nur gestreift zu
werden, Da ist, wie bei Plato, die Seele der wahre Mensch.,
Da finden wir theologisch umgeformt die platonische Ideen-
ehre, wenn mit Augustin von einem Erkennen im Lichte
der ewigen Gottesgedanken, der rationes aeternae, ge-
Sprochen wird. Da kommt auch die sinnliche Wahrnehmung
bicht, wie spiter in der aristotelischen Scholastik, als
PSychophysischer Vorgang dem ganzen Menschen zu,
Sondern, wie bei Plato und Augustin, durch das Organ
hindurch der aufmerkenden Seele. Da sind die Seelenkriifte,
deren Einteilung vorwiegend in platonisch-augustinischer
ystematik gegeben wird, nicht, wie bei den Aristotelikern,
akzidentelle Vermogen, sondern in den Titigkeiten ent-
faltet sich nach verschiedenen Richtungen hin das einheit-
liche Wesen der Seele. Da ist die Seele — was spiter
uch die Aristoteliker, wie Thomas von Aquino, festhielten
- hach der plotinischen Formel ganz in jedem Teile des
Kérpers“ (a, a. 0., p. 21 ).

. _So weit der akademische Redner iiber den hl. Augustin,
3ein Verhiltnis zu Plato und seinen Einflug auf den spiteren
latonismus,
. Auch hier verzichte ich auf eine Untersuchung aller
®Inzelnen Behauptungen. Sie mochten im allgemeinen schwer
°grindet und zu wissenschaftlicher Gewif3heit erhoben
Wwerden k¢nnen. |

. Die scheinbaren Ankliinge an neuplatonische Giedanken
bei Augustin und den mittelalterlichen Grelehrten gestatten
Wohl auch eine andere Erklérung und manche Aufstellungen
er letzteren konnen auch blotses MiBverstandnis aungustini-
Scher Sitze sein.

So ist die Seele, wie ja auch bei Baeumker selbst
Lahegelegt ist, auch dann, ganz in jedem Teile des Leibes,
wenn sie im Sinne des Aristoteles Wesensform ist. DaB
91® der wahre Mensch ist, bildet die Uberzeugung der

%



20 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

besten Vertreter unseres Geschlechtes. Auch Aristoteles
sagt so (vgl. Nikom. Ethik 10, 7; 11784, 2f). Die
platonlschen Ideen werden nicht erst durch christliche oder
theologische Umdeutung gottliche Gredanken, sondern sind
es wohl bereits im Sinne Platos selbst. Wenn wir in ihrem
Lichte erkennen sollen, so erklirt sich das hinreichend aus
dem Ursprunge unseres Geistes, der Gottes Bild trigt.
Was endlich die Ausspriiche Augustins angeht, als ob
einerseits die sinnliche Wahrnehmung blofd mit der Seele
geschihe und anderseits die Seele sich nicht in Vermdgen
besondere, so mdchten sich, sollte ich meinen, solche Er-
klirungen, wenn wir niher zusehen, mit der allgemeinen
Auffassung, der sie zu widersprechen scheinen, befriedigend
ausgleichen lassen. Dem heiligen Lehrer kam es vielleicht
das einemal nur darauf an, die Seele als das principium
quo der Empfindung darzustellen das anderemal ihre Kin-
heit auszusprechen.

Doch dem sei, wie ihm wolle, Unsere Teilnahme gilt
vielmehr der Frage, was fiir ein Platonismus es ist, den
Augustiny um mit Baeumker zu reden, in sich aufge-
nommen und in seiner Weise weitergebildet hat, ob der
urspriingliche Platonismus, der, so hoch er auch seinen
spekulativen Flug nahm, doch immer von der gegebenen
Wirklichkeit ausging, oder der transzendentale Platonismus
der Spiteren, der sogenannten Neuplatoniker.

Wir miissen diese Frage erledigen, ohne auf die
Lehren beider, Platos und Augustins, je fiir sich einzu-
gehen und sie miteinander zu vergleichen, was eine schwere
und doch vielleicht ergebnislose Arbeit wire. Es trifft sich
so, dafl Augustin selbst diejenigen Errungenschaften der
platonischen Philosophie, die er fiir die hochsten und wert-
vollsten hilt, in systematischer Zusammenstellung genannt
hat. Das werden denn auch diejenigen sein, dle er sich
selbst zu eigen machte.

Da man aber einwenden konnte, dafi eben jene von
Aungustin ausgehobenen und belobten Lehren nicht aus
Plato, sondern aus den Platonikern gezogen sind, so mufl
untersucht werden, ob der Kirchenvater den Philosophen
aus seinen eigenen Schriften gekannt hat.

Hier trifft es sich, wie wir sehen werden, so gliick-
lich, dafl Augustin gerade dort, ‘wo er das System Platos
in Ubersicht wiedergibt, erkla.rt er wolle das, was Plato



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 21

—_—

fir wahr halte oder von den Ansichten anderer berichte,
80 wiedergeben, wie man es bei ihm lese,

Aber wir diirfen darum die anderen Griinde, aus
de}len wir uns fiir die Annahme entscheiden, daf} er sich
mit dem Philosophen selbstindig beschiftigt hat, nicht mit
Stillschweigen tibergehen und darum sei denn fir die
gegenwirtige Abhandlung der eigentliche Gegenstand die
Frage: Hat Augustin Plato gelesen?

' Nicht Baeumker allein hat es verneint. Schon vor
ihm hat unter anderen v, Hertling es bestritten oder
bezweifelt. Kr beruft sich hierfiir einmal darauf,_ dafd

Ugustin selbst, wo er der Einwirkung gedenkt, die er
von der platonischen Philosophie erfahren habe, von
Schriften der Platoniker, nicht Platos, redet., Sodann will
or, dafl Augustin seine Kenntnis Platos nur aus den
Schriften Ciceros habe.

Dies behauptet er in seinem ,Augustin®, Welt-
geschichte in Charakterbildern I, Kirchheim, Mainz 1902.
»Die Quellen, so lesen wir da, ,aus denen Augustin seine
Philosophische Bildung geschopft hatte, sind zum Teil
Schon in dem vorigen Abschuitte zur Erwihnung gelangt.

T war darin volliger Autodidakt. In dem Unterrichts-
wesen der damaligen romischen Welt nahm die Philosophie
eine Stelle mehr ein. ... Augustinus bestitigt, dafl es zu
S®lner Zeit hochstens Leute gegeben habe, die den Philo-
Sophenmantel trugen, aber keine, die sich ernstlich mit
hll080phie befaiten. Von den Alten aber war es Cicero,
°Ssen Hortensius den neunzehnjahrigen Jiingling fiir die
hilosophie entflammt hatte. Cicero war kein tiefer Denker,
nicht einmal ein immer zuverlissiger Berichterstatter. Aber
16 Aufgabe, welche er sich gesteckt hatte, seine Lands-
ute mit griechischer Spekulation bekannt zu machen,
aben seine Schriften jahrhundertelang erfiillt. Ihnen ver-
dankt Augustinus zum groBten Teile, was er davon weifs.
Von den platonischen Dialogen ist es allein der von Cicero
‘08 Lateinische tibersetzte Timius, den er gelesen zu haben
Scheint, Aristoteles ist ihm zeitlebens fremd geblieben,
Seltdem er in friiheren Jahren ohne Genufs oder Foérderung
(ég b)kleine Schrift iiber die Kategorien gelesen hatte®

Mit dem Hinweis auf frither angegébene Quellen des

augustinischen Philosophierens meint v. Hertling, was



292 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

er p. 27a und b geschrieben hat: ,Kine entscheidende
Wendung (in den theoretischen Zweifeln, die Augustin
noch kurz vor seiner Bekehrung hegte) brachte ihm das
Studium philosophischer Schriften aus der Schule der Neu-
platoniker. Er selbst nennt sie platonische, wie er auch
anderwérts Plotin, den Begriinder jener Schule, als den
hervorragendsten unter Platos Schiilern feiert. Genaueres
gibt er dariiber nicht an und hat sich bisher nicht mit
Sicherheit ausmachen lassen.... Das aber steht fest, daf3
er jenem Studium ein Doppeltes verdankte: einen ge-
reinigten Gottesbegriff und die Anerkennung einer von
der Sinneswahrnehmung unterschiedenen héheren, geistigen
Erkenntnisweige, Indem jene Schriften ihn lehrten, die
unkorperliche Wahrheit zu suchen, fiihrten sie ihn durch
die sichtbare Welt hin zu ihrem wunsichtbaren, raumlosen,
unverdnderlichen Schopfer.*

Aber weder das eine noch das andere, was wir von Herrn
v. Hertling vernehmen, bringt uns in unserer Frage weiter.

Was verschligt es denn, wenn Schriften der Plato-
niker auf Augustin bei einer gewissen Wendung seines
Lebens und seiner Anschauungen entscheidend eingewirkt
haben? XKann er darum nicht auch, sei es vorher, sei es
nachher, Plato selbst gelesen haben?

Ubrigens sagt Augustin in der Schrift de beata vita,
dafd jene Schriften von Plotin waren, praefatio 4. Wenig-
stens habsn fiinf Handschriften diesen Namen, wihrend die
Ausgaben Platonis bieten: Lectis autem Platonis pancissimis
libris. Die Lesart Plotini statt Platonis scheint uns auf
Grund des Vergleiches mit conff. 7, ¢. 9 und 20 unbedingt
den Vorzug zu verdienen, wenn man nicht lieber Platoni-
corum lesen will. Dort und hier handelt es sich um das-
selbe Vorkommnis., In den Bekenntnissen ist aber nicht
von Schriften Platos, sondern solchen der Platoniker die
Rede. Es sind wohl dieselben, von denen es dort 8, 2 auch
heifit, dall sie von Viktorinus, der im 4. Jahrhundert lebte,
ins Lateinische iibersetzt worden sind. KEs wird dort von
ibnen gesagt: in istis omnibus modis insinuari Deum et
eius Verbum. _

Es ist auch nicht an dem, dafl Augustin das, was er
von Plato weif3, hauptsichlich Cicero verdankt. Aus welchen
Schriften Ciceros und aus.welchen Stellen hétte er es
denn? Es wire schwer zu sagen, wenn es sich auch blofy



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 23

———

um die Quellen jenes Uberblickes handelte, den uns
Augustin iiber die platonische Philosophie in der Civitas
Dei gibt (8 K. 6—8). Ich habe mich bei Cicero vergebens
um die moglichen Belegstellen umgesehen. Was konnen
auch einzelne Stellen und Angaben niitzen, wo eine Uber-
sicht tiber dag ganze Lehrgebiude gegeben werden soll?
: Wenn Herr v. Hertling urteilt, dal Augustin den
Plato nicht gelesen habe, so glaubt er doch, den Tim#us
Vielleicht ausnehmen zu diirfen. Er war von Cicero 1ns
Lateinische tibersetzt und die Ubersetzung wohl damals
Boch vorhanden, Aber sollen zu Augustins Zeit nicht auch
!¢ anderen Dialoge Platos ins Lateinische iibersetzt ge-
Wesen sein? Das Gegenteil ist schwer zu glauben. Mag
1cero der erste gewesen sein, der Plato iibersetzte, ob-
Schon damals ein Bediirfnis dafiir weniger vorhanden war,
8 die gebildeten Rémer vielfach griechisch verstanden, er
Wird aber nicht der letzte gewesen sein, Mit der zuneh-
menden Bildung Roms wuchs auch das philosophische Be-
Urfnis und eine Ubersetzung der platonischen Schriften
Wurde um so wiinschenswerter, da im Zeitalter Augustins
1e Kenntnis des Griechischen in dem lateinisch sprechenden
elle der Bevilkerung sehr abgenommen hatte. .
Mir scheint auch, daB Augustin selber bestimmt das
VOrhandensein lateinischer Platoiibersetzungen zu seiner
eit bezeugt. Ich denke hier an eine Stelle, die sich in
der Civitag Dei, Buch 8, Kap. 10 zu Ende findet. In den
Yorausgegangenen Kapiteln hat er die Philosophie de_ar
laa'toniker geschildert, unter der er aber vorziiglich die
hllosophie des Plato selbst versteht. Und hier bezeichnet
er den Beweggrund, aus dem er gerade sle als Muster
Selner Da,rstellung auswihlte: sie ist bekannter, und zwar
Arum, weil sie nicht bloB in der griechischen Weltsprache
geschrieben ist, sondern auch in lateinischer Ubersetzung
’Vorh_egt_ Hier sind seine Worte: ,Ideo cum Platonicis
Magis placuit hane causam agere, quia eorum sunt litterae
Dotlores. Nam et Graeoci quorum lingua in gentibus prae-
ominet, eas magna praedicatione celebrarunt, et Latini
Permoti eorum vel excellentia, vel gloria, ipsas libentius
ldicerunt, atque in mnostrum eloquium transfe-
*endo nobiliores clarioresque fecerunt.*
ist wahr, dafl hier dem Wortlaute nach von dem

Schrifstym der Platoniker, nicht Platos die Rede ist. Aber



94 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

alles spricht dafiir, dafl das Wort nicht anders gemeint ist.
als im ganzen Zusammenhang. Hier ist aber offenbar an
erster Stelle Plato selbst gemeint und erst an zweiter
Stelle die Platoniker. Er steht iiberall im Vordergrund.
Es wire tibrigens auch sonderbar, wenn man die Plato-
niker iibersetzt hitte, die doch wohl vorwiegend nur
Dolmetscher der Lehre ihres Meisters sein wollten, und ihn
selbst nicht.

Hieraus erhellt, dafl Augustin sich leicht durch eigene
Einsichtnahme mit den platonischen Schriften bekannt-
machen konnte, wenn er wollte: er hatte Ubersetzungen.
zur Verfiigung.

Ja, er war des Griechischen auch so weit méchtig,
dafl er imstande war, die Originalien Platos zur Ver-
gleichung herbeizuziehen. Herr v. Hertling schreibt selbst
a. 8. 0., p. 96: ,Die Kenntnis, welche er spiterhin davon
(von der griechischen Sprache) besafl, war so gering nicht,
wie zuweilen angenommen wird. KEr verstand Sinn und
Bedeutung griechischer Worter und war imstande, grie-
chische Texte mit den lateinischen Ubersetzungen zu ver-
gleichen und auch mit einiger Miihe ganze griechische
Traktate zu lesen.* Augustin hat wirklich in seinen exege-
tischen Werken iiber die Heilige Schrift vielfach das La-
teinische mit dem Griechischen verglichen. Er hat in der
Schrift locutiones scripturarum Worten und Siétzen aus
der lateinischen Ubertragung des Pentateuchs und der
beiden folgenden Biicher des Alten Testamentes den ent-
sprechenden Wortlaut in den griechischen codices gegen-
iibergestellt und KErasmus von Rotterdam hat sich iiber
seine Kenntnis des Griechischen in einer Weise geiuflert,
deren die Herausgeber Augustins (dritte Venetianer Aus-
gabe der Mauriner, Band III, p. VI) wie folgt gedenken :
,Fatetur quidem in Confessionibus suis Vir modestissimus.
se, cum puerulus Latinas litteras adamaret, Graecas odisse
(conff. 1, 14): sed »iam episcopus, iam senex«, aif Erasmub,
»ad puero sibi fastiditas Giraecas litteras reversus est«.“

Wenn ihm nun die Ubersetzungen der platonischen
Schriften zur Verfiigung standen, wie sollte er den Plato-
nicht gelesen haben, er, der so gern las und so viel las
und fiir Plato so eingenommen war! Cicero versichert, Plato
und die anderen Sokratiker nebst ihren Schiilern wurden
von allen gelesen, auch von denen, die nicht zu



Hat Augustin Plato nicht gelesen ? 15%

—

ithrer Schule gehorten, wihrend Epikur und Metrodor kaum
von ihren eigenen Anhingern in die Hand genommen
wurden (Tuse. Disp, II, 8), und da hétte Augustin kein
Bediirfnis gefiihlt, Plato zu lesen, Augustin mit seinem

urste nach philosophischer Erkenntnis, Augustin, fier afls.
Apologet iiberall die Philosophie zu Rate zog, um sie teils
dem Glauben Zieugnis geben zu lassen, teils ihre Kinwen-
dungen zy widerlegen ? . _ '

Aber wir brauchen uns in dieser Frage nicht auf
DEdquttionen zu beschrinken, wir verfiigen auch tiber direkte

eweise,

. Den Hauptbeweis liefert die Stelle Civ. D. 8,_4, auf
16 wir schon im vorigen hingewiesen haben. Der Kirchen-
vater sagt dort, dafl er Platos Philosophie darstellen wolle.
auf Grund einer Auswahl aus dem, was man bei

lato liest: ex his quae apud eum leguntur. _

Er spricht hier auch von den Platonikern, die den
Ruf hatten, ihren Meister am besten verstanden zu haben,
aber er spricht von ihnen nicht als den Gewihrsminnern
“eer Darstellung, sondern er scheint sich der Kiirze
halber vor einer gewissen Nachlissigkeit der Sprache nicht
“U scheuen: er will die hohe Auffagssung Platos empfehlen
Und im voraus fiir sie einnehmen und spricht von der Auf-
ASsung der besten Platoniker, durch die Platos Weisheit
1_?18- auf seine Zeit fortwirkte und die ja doch mit ihm
Ubereinstimmen muBten.

Er gibt auch den Grund an, weshalb er sich mit einer
knappen Auswahl aus Plato bescheidet: ein Mehr wire zu
1mstindlich und bei der dunklen, bildlichen Sprache des

0losophen auch unsicher. Soll aber damit zunéichst die

Urze gseines Entwurfes entschuldigt werden, so bedeutet
®8 uns doch auch, dafl Augustin behutsam zu Werke gehen
Will, und g0 gewinnt die Wendung: ex his quae apud
3‘,““ leguntur, eine neue Bedeutung: es sollen wie mit
Iplomatigchey Treue die Quellen selbst reden.

. Wir setzen nun die Stelle im weiteren Umfang her:
gg“‘d In his vel de his singulis partibus Plato senserit, id
sl by ﬁnem. omnium adtionum, ubi causam omnium
1MIurem:a.l:n, ‘ubi lumen omnium raticnum esse cognoverit
i crediderit, disserendi explicare et longum esse arbitror,
-y “ruere esse affirmandum non arbitror. Cum enim magistri

1 SOcratxs, quem facit in suis voluminibus disputantem,



26 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

notissimum morem dissimulandae scientiae vel opinionis
suae servare affectat, quia et illi ipse mos placuit, factum
est ut etiam ipsius Platonis de rebus magnis sententiae
non facile perspici! possint. Ex his tamen quae apud eum
leguntur, sive quae ab aliis dicta esse narravit atque con-
scripsit, quae sibi placita viderentur, quaedam commemo-
rarl, et huic operi inseri oportet a nobis, vel ubi suffra-
gatur religioni verae, quam fides nostra suscipit ac de-
fendit, vel ubi ei videtur esse contrarius, quantum ad
istam de uno Deo et pluribus pertinet quaestionem, propter
vitam, quae post mortem futura est, veraciter beatam.
Fortassis enim qui Platonem ceteris phllDSOphlS gentium
longe recteque praelatum acutius atque veracius intellexisse
atque secuti esse fama celebriori laudantur, aliquid tale de
Deo sentiunt, ut in illo inveniatur et causa subsistendi,
et ratio intelligendi, et ordo vivendi. Quorum trium unum
ad naturalem, alterum ad rationalem, tertium ad moralem
partem intelligitur pertinere.“

In diesem Texte treten noch zwei besondere Merk-
male hervor, die uns in der Annahme bestirken kénnen,
daf Augustin Plato aus seinen eigenen Schriften kennt;
wir horen, dafl Plato in seinen Dialogen die sokratische
Ironie nachahmt, die Augustin auch im vorausgehenden
dritten Kapitel beschreibt, und daf} er sich gern auf Er-
zdhlungen und Sagen beruft: sive quae ab aliis dicta esse
narravit atque conscripsit, sagt Augustin. Wer erkennt
hier nicht die schriftstellerische Eigentiimlichkeit™ Platos
wieder, seine skeptische Weise in der Untersuchung und
seine Vorliebe fiir heilige Ueberlieferungen und Mythen,
die zur Bestdtigung oder Veranschaulichung einer Lehre
dienen koénnen? Wer wollte aber auch verkennen, dafl der
Kirchenvater diese Ziige ganz wie ein Mann beriihrt, der
aus eigenem weifl, was er sagt?

Wenn er dann die platonische Philosophie nach ihrem
Hauptinhalte vorlegt, so verrit das eine durch ernste Be-
schiftigung erworbene Vertrautheit mit ihren Lehren und
ermoglicht uns ein Urteil {iber die Art des Platonismus,
dem er Anerkennung zollt und folgt. Da miissen wir nun
sagen, dafl jene von Baeumker hervorgehobene Trans-
zendenz und weltfremde Art des Neuplatonismus sich in
der Darstellung Augustins auf keine Weise widerspiegelt,
indem die von ihm geschilderte Lehre auch in bezug auf



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 27

Gott und unsers intellektuelle Erkenntnis itberall auf dem
fosten Boden der Wirklichkeit steht und sich somit als
das gerade Gegenteil des Neuplatonismus kundgibt. .
Doch bevor wir dies an Hand der Kapitel 6 bis 8
Bachweisen, mag es sich empfehlen, das fiinfte Kapitel zu
durchgehen, wo die platonische Gotteslehre mit der halb
ﬂd_er ganz pantheistischen Naturlehre der fritheren ver-
&lichen wird,
. _nWenn also Plato“, so sagt er dort, ,erklirt hat, dafd
die Weisheit in der Nachfolge, Erkenntnis und Liebe
Ottes und das wahre Gliick des Menschen in der Teil-
Bahme an Gott besteht, was brauchen wir da nach den
duderen Philosophen zu fragen? Niemand ist uns so nahe
gekommen als er und seine Schule (Anfang des Kapitels).
Was wir hier von der Nachfolge Gottes héren, geht
Wohl auf Theaetet 176 B: Spotwars Ped xara TO dvvatov.
16 Krkenntnis Gottes ist die Erkenntnis des wesenhaften
uten, 7jc o dayadlod (0éac, die nach Staat 6, BOSBE das
Ziel der Weisheit ist. Augustin sagt selbst Civ. D. 8, 8
Nde: | Tpsum autem verum ac summum bonum Plato
dieit Deum, unde vult esse philosophum amatorem Dei.*
Usofern das Gute der Gegenstand der Liebe ist, mufl mit
¢ Erkenntnis auch die Liebe Gottes das Merkmal des
O18en sein. Augustin mag hier aber zugleich auch an
den Philosophischen Eros des Gastmahls gedacht haben
‘(ma:n vergleiche daselbst Kapitel 28 und 29). Ubrigens
pricht er im elften Kapitel in den Worten: Plato dicit
AMmatorem Dei esse philosophum, fiir welchen Ausspruch
1ch augenblicklich den Beleg bei Plato nicht weif, in
SRem Zusammenhang, daB Plato ausdriicklich so gesagt
28ben mug,  Alle diese Momente hat er also von Plato
Ubernommen und wer hier idealistischen Uberschwang
Sieht, mug ihn auch dem Philosophen zur Last legen. Von
o Te.ilna-hme' an Gott als Quelle menschlicher Gliick-
Seligkeit, mag Augustin insofern reden, als sie mit der
8chahmung "Gottes zusammenfillt. Wir stellen ja nicht
1 Abrede, dafi er den Gredanken Platos eine selbstindige
‘A88ung gegeben hat.
K ugustin fihrt fort: ,Es rdume also vor den Plato-
WXern mnicht nur jene fabelhafte Theologie, die unfromme
®elen mit den Verbrechen der Gétter unterhélt, den Platz
0d auch nicht nor jene biirgerliche Theologie, wo unreine



98 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

Démonen unter dem Decknamen von Goéttern Leute ver-
fihren, die irdischen Freuden nachgehen ... also nicht
nur, was diese beiden Theologien umfassen, hat den Philo-
sophen Platz zu machen, die den wahren Gott als den
Urheber der Dinge, den lichten Urquell der Wahrheit und
Erkenntnis und den Spender der Gliickseligkeit bezeichnet.
haben, sondern es sollen auch die anderen Philosophen,
die in ihrer korperlichen Sinnesweise nur das Korperliche
als Prinzip der Natur kennen, diesen Minnern ihre Stelle
einrdumen, die so grofS waren und einen Gott von solcher
Grofe erkannt haben. ... (Jene) konnten nur das denken,
was ihnen ihr von den fleischlichen Sinnen umstricktes.
Herz vortindelte.” In sich hatten sie, was sie nicht sahen
(den Geist), und bei sich stellten sie sich vor, was sie
drauflen gesehen hatten, auch wenn sie es nicht sahen,
sondern blof3 dachten, Das ist aber als Objekt eines solchen:
Gedankens kein Kérper mehr, sondern ein Bild des Korpers.
Das aber, womit dieses Bild des Korpers in der Seele ge-
sehen wird, ist weder Korper noch Bild eines Korpers;
und das, womit es gesehen und als schdon oder hiflich
beurteilt wird, ist doch besser als es, das Beurteilte, selbst..
Das 18t des Menschen Geist und die Natur der verstiin-
digen Seele, die sicher kein Korper ist, wenn schon nicht.
einmal jenes Bild des Kérpers, da es im Geiste des Den-
kenden erblickt und beurteilt wird, ein Korper ist, Sie ist.
also weder Erde noch Wasser, noch Luft, noch Feuer, kurz
keines von den vier Elemente genannten Korpern, woraus.
wir die korperliche Welt bestehen sehen. Wenn nun unsere
Seele (animus) kein Korper ist, wie wiire da Gott, der
Schopfer der Seele, ein Korper? Sie mogen also, wie ge-
sagt, vor den Platonikern das Feld rdumen, nicht minder
aber auch jene, die sich zwar schimten, zu behaupten, daf}.
Gott ein Korper ist, aber meinten, unsere Seelen hitten
dieselbe Natur wie er. So wenig Eindruck hat also auf sie
die so groBe Verinderlichkeit der Seele gemacht, die man.
dor Natur Gottes zu Unrecht beilegen wiirde.*

Hier gibt Augustin nicht die Gedanken Platos wieder,
sondern rechtfertigt nur dessen Lehre von Gottes G‘relsmg-
keit und Wandellosigkeit.

Gott, ist sein Gedanke, wird aus seinen Werken er-
kannt, deren vornehmstes die denkende Seele ist. In ihr
erhebt sich schon die Phantasie oder Erinnerung iiber die



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 29

Korperwelt. Die sinnliche Vorstellung ist weder Korper
noch korperliche Zustindlichkeit oder Eigenschaft wie die
materiellen Qualititen, Wiarme oder Trockenheit. Aber
hoher als die Phantasie und die Sinnlichkeit steht der
Geist, der das sinnliche Erkenntnisbild klar erfafit und
das in ihm erscheinende korperliche Ding nach den Ge-
Setzen der Schénheit beurteilt. So mufl denn Gott als
Schopfer des Greistes auch Greist sein. Da aber auch unsere
Seele in ihren Gredanken und Entschliissen wandelbar, Gott
&{Oer unwandelbar ist, so mufl er von hoéherer Natnr sein
als sie,

Wir méchten hier nur im Vorbeigehen darauf hin-
weisen, dafl Augustin die menschliche Seele durch Schop-
fung entsteben liBt. Si noster animus, sagt er, corpus non
8st, quomodo Deus creator animi corpus est? Man zweifelt
hier und da daran, weil sich bei ihm auch Anklinge an
den Traduzianismus finden., Aber darum hat er doch nie
gemeint, dafl unsere Seele nach Art der Tierseele durch
zfmgung entsteht. Er hielt es nur zeitweilig fiir denkbar.
da sie schon irgendwie im Vater war, bevor sie im Kinde
1st. Man beachte auch, wie bestimmt er zwischen den Ver-
richtungen der sinnlichen und der geistigen Seele unter-
Scheidet. Es ist also nicht wohl anzunehmen, dafl er alle
Seelischen Funktionen unterschiedlos der Denkseele zuge-
Wiesen hat. :

In den drei Kapiteln von 6 bis 8 bespricht Augustin
das System Platos nach der Dreiteilung der Philosophie,
die er von Plato selbst ableitet, obgleich er sie nicht aus-
driicklich hat. Quam, sagt er Kapitel 4, Plato in tres
Partes distribuit: unam moralem, quae maxime in actione
Versatur ; alteram naturalem, quae contemplationi deputata
®8t; tertiam rationalem, qua verum disterminatur a falso.
Zeller bemerkt zu dieser Dreiteilung in der Philosophie
der Griechen (Plato, p. b84): ,Weit mehr als die von

‘éueren ihm geliehenen Einteilungen hat die Angabe fiir
Sich, dafl Plato den gesamten Inhalt der Philosophie in die
drei Ficher der Dialektik (oder Logik), der Physik und

or Kthik verteilt habe, so wenig auch die Zeugnisse
afiir geniigen.* Diese Einteilung ist bekanntlich bei Cicero
Stehend und er legt sie nicht bloS selbst seinen Erorte-
Tungen zugrunde, sondern schreibt sie auch Plato zu. Man
vergleiche Acad. post. I, 5: Fuit ergo iam accepta a Pla-



30 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

tone philosophandi ratio triplex: una, de vita et moribus:
altera, de natura et rebus occultis: tertia de disserendo,
et quid verum, quid falsum indicando. Die Naturphilosophie
umfaBt auch die Gotteslehre, insofern Gott Urheber der
Natur ist, die philosophia rationalis auch die Erkenntnis-
lehre.

Das sechste Kapitel handelt von der Naturphilosophie
Platos. Hier legt Augustin den Gottesbewels des Philo-
sophen vor; es ist das Argument aus den Stufen der Voll-
kommenheit in den Dingen, das vierte von den fiinf, die
St. Thomas in der Theologischen Summa hat (I, q. II,
a. III). Es sind die echten Gedanken Platos, die der
Kirchenvater wiedergibt. Wir haben den Text Augustins
frither in wunserer Schrift iiber die Gottesbeweise bei
Thomas und Aristoteles erklart (p. 236 bis 238), Dort (p. 238
bis 242) haben wir auch noch zwei andere Stellen aus
Augustin besprochen, die von dem platonischen Gottes-
beweis oder vielleicht richtiger von den Ideen, aus denen
er gewonnen wird, Gebrauch machen (Enarratio II in Ps, 26,
VIII und De Trinitate 8, 4). Jetzt figen wir noch bei
(conff, 11, 4, 6): Tu, Domine, fecisti ea qui pulcher es,
pulera sunt enim; qui bonus es, bona sunt enim; qui es,
sunt enim. Nec ita pulcra sunt, nec ita bona sunt, nec ita
sunt sicut tu conditor eorum, cui comparate, nec pulcra
sunt, nec bona sunt, nec sunt. Zu allen vier Stellen sind
bei Plato folgende Texte zu vergleichen: Timéus 51 B und
Staat b, 479 4, B, ferner 6, 507 B und 6, 608 E, endlich
7, 11—14.

Hier mdgen nur die letzten Sétze aus Kapitel 6 von
Civ. D, 8 stehen zum Beweise, einmal, dafl Augustin diesen:
Gottesbeweis in seiner Wiedergabe von dem Gegebenen,
Sinnlichen ausgehen laf3t, und dann, was z. B. von denen,
die bei Plato eine ewige Materie gelehrt finden, bestritten:
wird, dall er Plato die Erkenntnis der Schépfung zu-
schreibt: Ita quod notum est Dei, ipse manifestavit eis,
cum ab eis invisibilia eius, per ea quae facta sunt, intel-
lecta conspecta sunt; sempiterna quoque virtus eius et
divinitas: & quo etiam visibilia et temporalia cuncta
creata sunt.

‘Wenn dieses Kapitel, das doch die Naturphilosophie
zum Vorwurfe hat, nur den Weg der Gotteserkenntnis
beschreibt, so darf uns das nicht wundernehmen. Der



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 31

Platonismus soll an dieser Stelle nur in Betracht kommen
Dach der religidsen Seite, soweit er mit dem Glauben
iibereinstimmt und ihn bestétigt. Von der Korperlehre
Platos, insbesondere von der formlosen Urmaterie, handelt
Augustin in den Bekenntnissen 12; 6, 6, wo er auch auf
rein platonischen Konzeptionen fufit, die sich im Tim#us
finden (49 ff.).

Das siebente Kapitel z#hlt kurz die Vorziige der
blatonischen Erkenntnislehre auf. Die Platoniker haben das
Urteil iiber die Wahrheit nicht wie die Epikureer den
Sinnen anheimgegeben, auch nicht, wie die Stoiker es tun,
die Verstandesbegriffe so auf die Wahrnehmung zuriick-
gefiihrt, als ob ihr ganzer Inhalt aus ihr geschopft wire.
Il} dem Gedanken der Schonheit, der Weisheit erfassen
Wir Dinge, die kein koérperlicher Sinn, kein fleischliches
Auge je erreicht. Die Platoniker haben das. was mit dem
Geiste (mens) gesehen wird, von dem, was die Sinne auf-
assen, unterschieden. Sie haben den Sinnen nicht ge-
Nommen, was sie vermogen, aber ihnen auch nichts zuge-
teilt iiber ihr Vermogen. Sie lehrten aber, dafl es ein Licht.
der Geister gibt, um alles zu lernen, eben den Gott, von
dem alles gemacht ist.

Fiir diese Ziige finden sich die Belege bei Plato im
Staat, Buch 6, Kap. 19 bis 21, wo Gott, die Idee des

uten, als die intelligible Sonne beschrieben wird, in deren
Lichte die Dinge denkbar werden und der Geist sie denkt,
8us der auch alles Sein flieBt; dann im Theaetet, Kap. 8
und folgende, wo der Unterschied zwischen Wahrnehmung
Und Wissenschaft erortert wird; endlich im Phédon,
K‘}p- 48, p. 99, wo es heiflt, die Wahrheit miisse nicht.
M1t den Augen, sondern mit dem Denken betrachtet
Werden, Und schon weiter oben (Kap. 10, p. 65) liest man
daselbst, daf die Gerechtigkeit, die Schonheit, die Giite
W1t dem leiblichen Auge nicht gesehen wird.

Das achte Kapitel endlich wiirdigt Platos Ethik. Thm
zufolge ist Gott das Ziel des Menschen und dieser soll ihn
8eniefien, nicht wie die Seele den Leib oder sich selbst.
oder wig der Freund den Freund, sondern so, wie das
Auge das Licht geniefdt, also durch geistige Anschauung.

lato lehrt, das Ziel des Guten, jenes Ziel, worin das
Gute, die Gliickseligkeit liegt, sei, tugendgemifd zu leben,
Und es sei nur dem erreichbar, der Gott kenne und ihm



39 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

nachnhme; eine andere Ursache der Gliickseligkeit gebe es
picht, und daher zweifelt-er -nicht, dafl Philosophieren so
viel sei, als Gott, den Unkorperlichen, lieben.

Hieraus folgt aber doch wohl, daBl der Philosoph, der
Liebhaber der wahren Weisheit, dann gliickselig sein wird,
wenn er angefangen hat, Gottes zu geniefen. Niemand ist
gliickselig ohne den Grenufl dessen, was:er liebt, wenn er
auch eine falsche Liebe haben kann und dann im Genusse
nur elender wird. Wer aber genief3t, was er liebt, und das
wahre und hochste Gut liebt, der mufd gliickselig sein.
Nun nennt aber Plato das wahre und hoéchste Gut Gott
und will also, dafl der Philosoph ein Liebhaber Gottes sei,
und so wird denn, da die Philosophie auf das gliickselige
Leben abzielt, der Liebhaber Gottes dadurch gluckseltg
sein, dafl er Gottes genieft,

Avuch hier sagt Augustin nichts, was nicht mit dem
‘Geiste Platos iibereinstimmte. Der eigentliche Gegenstand
der Philosophie ist fiir Plato das Reich der Ideen, der un-
sichtbaren Wahrheit. Thre Anschauung mufd auch das Ziel
des Menschen sein, da die Philosophie nach der Gliick-
seligkeit strebt. Da nun die hochste Idee Gott und das
Gute ist, so folgt in Konsequenz der platonischen Ge-
danken, dafl die Anschauung und der Genufl Gottes das
menschliche Endziel darstellt.

‘Was insbesondere die Angabe betrifft, nach Plato sei
die Bestimmung des Menschen zu tugendgemifler Tétigkeit
nur fir den erreichbar, der Gott kenne, so hat sie ihren
Beleg in den Gesetzen, wo gelehrt wird: Das wahrhaft
Tugendhafte erkennt man vorziiglich, indem man die
Gotter erkennt, ihr Dasein und ihr Walten (12, Buch,
13. Kap., 966 B, C). Dafi die Tugend allein gliicklich macht,
liest man ebenda (2, 662D, E); daf’ das wahre Gliick von
Gott kommt, im Theaetat, wo erklart wird, dafi- Gott das
Vorbild der hochsten Gliickseligkeit sei, wie die Gott-
entfremdung das Vorbild des hochsten Elends (176 E),

Wir verabschieden uns hiermit von diesen Kapiteln,
indem wir das gewonnene Krgebnis zusammenfassen.
Augustin sagt, er wolle, um in seiner Beschreibung die
Philosophie Platos genau zu treffen, eine Auswahl dessen
bringen, was man bei ihm selbst liest (Kap. 4). Er stellt
sie 1m ganzen dar, wozu offenbar mehr gehorte als die
zerstreuten Ziige bei Cicero, der keine Gresamtcharakteristik



Hat Augustin Plato nicht gelesen? | 33

wie Augustin bietet. . Der Geist der von ihm beschriebenen
Philosophie ist der echt platonische. Es finden sich auch
zu allen Angaben Augustins die Belegstellen in Platos
Schriften. Demnach ist kein Grund, zu zweifeln, da8 er
lhn gelesen hat. :
Dies gilt im besonderen, um das gleich folgen zu
lassen, von dem Timéus, so dafl man sagen muB, nicht:
er hat ihn vielleicht, sondern er hat ihn wirklich gelesen.
~ Im elften Kapitel dieses achten Buches der Civ. Dei
eifit es: In Timaeo autem Plato, quem librum de mundi
constitutione conscripsit, Deum dicit in illo opere terram
Primo ignemque iurixisse: manifestum est autem, quod igni
tribuat coeli locum: habet ergo haec sententia quamdam
Ulius similitudinem, qua dictum est: In principio fecit Deus
coelum et terram. Deinde illa duo media, quibus inter-
Positis sibimet haec extrema copularentur, aquam dicit et
4erem: unde putatur sic intellexisse quod scriptum . est:
Spiritus Dei superferebatur super aquam. Parum quippe
adtendens quo more soleat illa Scriptura appellare spiritum
el, quoniam et aer spiritus dicitur, quatuor opinatus ele-
menta loco illo commemorata videri potest. IR
Diese Stelle beweist, dafl Augustin nicht blofl den
Inhalt des Timaus gewuBt, sondern auch den Text 31C ff.
genau gelesen und erwogen hat. KEr kennt auch den Zu-
Sammenhang dieses Textes, wie die Anwendung zeigt, die
®r von ihm macht. L \
‘Ferner liest man Civ. D. 9, 23, Anfang: Hos (scil.

88. Angelos) si Platonici malunt deos quam daemones di-
0ore eisque annumerare, quos a summo Deo conditos
808 gcribit eorum auctor et magister Plato,
dicant, quod volunt. Dies steht Timéus 40 .4, ferner 41 A4:
»Erhabene Gotter, deren Urheber ioch bin und Vater von
erken, die, durch mich geworden, unaufléslich sind* usw.

0 diesen Texten heiflen die betreffenden Geister immer
Otter, was also Augustin wufite, aber nicht wissen konnte,
ohne ey gelesen zu haben, | sh d
Daff die Korperlehre Augustins auf dem Timéus fuf,
wurde schon erwahnt, Freilich soll der Tim#ns von keiner
Ormlosen Urmaterie wissen und mit der Materie, die er
eschreibt, der leere.Raum gemeint sein., ‘Aber davon zu
Schweigen, def das aller tiberlieferten Auslegung zuwider-
auft, 5o ist es ‘auch mach ‘der ganzén Darlegung bei Plato

Divyg Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXII.) 3



34 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

unmdoglich, Das Widerstreben gegen eine Materie im Sinne
der bloflen wesenhaften Moglichkeit ist freilich verstiind-
lich: man will keine tatsédchlich vorhandene Sache als
Méoglichkeit ansehen, weil man zwischen ihr, sofern sie
abstrakt an sich betrachtet wird und sofern sie im Dasein
verwirklicht ist, nicht unterscheidet., Aber eben dieser Ge-
danke der wesenhaften Moglichkeit ist es, der von Grund
aus die Systeme teilt. Wer ihn als unvollziehbar betrachtet,
mufl auch die Folgerung hinnehmen, dafl die geschopf-
licheWesenheit iiberhaupt nicht Moglichkeit sein kann, womit
der Unterschied fillt, der zwischen Gott, der lauteren
Wirklichkeit, und der Kreatur besteht. Auch Augustin
deutet in den Bekenntnissen 12, 6, 6 die grofien Zusammen-
héinge des Problems der Materie an: Kt si totum, sagt er,
tibi confiteatur vox et stilus meus, quidquid de ista quae-
stione enodasti mihi, quis legentium capere durabit? Nec
ideo tamen cessabit cor meum dare tibi honorem et canti-
cum laudis de iis quae dictare non sufficit. Ich muf es
mir versagen, zu zeigen, wie der platonische Begriff der
ganz formlosen Materie oder besser der realen Moglichkeit
auch sonst auf die Philosophie Augustins von Einfluf}
gewesen ist; das wiirde zu weit vom Gegenstande abfiihren.

Ein weiterer und gewifl nicht zu verachtender Be-
weis, dafl Augustin auf Plato ein selbstindiges Studium
verwandt hat und ihn nicht blo8 aus fremden Darstellungen
kennt, ergibt sich daraus, dafi er die Ansichten der Plato-
niker an der Hand der Schriften ihres Meisters priift und
widerlegt.

Auf die platomsche Philosophie ist der Kirchenvater
in seinem Werke von der Stadt Gottes aus Anlafl einer
Frage zu sprechen gekommen, die in die natiirliche Theo-
logie fillt, der Frage, ob man, um jenseits gliicklich zu
‘werden, einem oder mehreren Gottern Huldigung und Opfer
darbringen miisse (Civ. 8, 12), Hierauf war die beste Ant-
wort von den besten Philosophen zu erwarten, was eben
die Platoniker sind, den Namen in einem etwas weiteren
Sinne genommen, gemif dem auch Aristoteles und die
Peripatetiker unter ihn fallen (ebenda). Es haben nun aber
sie alle, Plotinus, Jamblichus, Porphyrius, Apulejus, und
auch Plato selbst dafiir gehalten, man miisse vielen Gottern
opfern (ebenda). Plato lehrt das im Staat und in den Ge-
‘setzen: Staat 4, 427 B, Gesetze 4, 717 4, B.



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 30

~ Was nun die weitere Frage betrifft, ob man auch den
bosen Gottern opfern soll, sagt Augustin Kapitel 13, so
haben wir die Erklarung Platos, daf} alle Gétter gut sind
und es keine bosen Gotter gibt (vgl. Gesetze 10, p. 900 D,
und Staat 2, p. 877 F, 378). Somit ist die Frage verneint:
Die Opfer miissen den guten entrichtet werden; nur dann
Werden sie den Gottern entrichtet; denn die nicht gut
Sind, sind auch keine Gotter. Somit ist die Meinung derer
abgetan, die dafiir halten, die bdsen Gdtter seien durch
Opfer zu versbhnen, damit sie nicht schaden, die guten
aber durch Opfer anzurufen, damit sie uns Hilfe gewihren.
an nimmt an, dafl sich diese Widerlegung gegen Por-
Phyrius kehre (lib. 2 de abstinentia animatorum). |
n Wer sind also“, fahrt Augustin in demselben Kapitel
fort, ' wer sind die, die ihre Freude an den Schauspielen
haben und fordern, daff sie mit dem religiosen Kult ver-
unden und sich zu Ehren aufgefithrt werden, sie, deren
acht ihr wirkliches Dasein, deren Freude an solchen
Dingen aber doch wohl ihre Schlechtigkeit verrét. Denn
‘Was Plato von den Schauspielen hielt, ist bekannt, da er
Selbst, die Dichter, weil sie solche, der Majestit und Giite
der Gitter so abtréigliche Stiicke verfafit haben, aus der
tadt verwiesen haben will. Wer sind also jene Gétter, die
Wit Plato selbst um die Schauspiele streiten? Namlich er
Will nicht dulden, dafl die Gotter durch falsche Verbrechen
ceschimpft: sie wollen, dafi durch eben diese Verbrechen
ihre Feste verherrlicht werden.®
Hier spricht sich der Glaube Augustins an die Mani-
festationen der Démonen, der bosen Geister, aus, die sich
1n dem entarteten Heldentum an die Stelle Gottes setzten
und s0 die Religion in Gotzendienst verkehrten, ein
Glaube, tiber den mancher geneigt ist, skeptisch die
0ﬂhseln zu zucken, der aber gleichwohl durchaus be-
-gmpdet erscheinen muf}, wenn man die iibereinstimmenden
>erichte der #ltesten Viter und kirchlichen Schriftsteller
Uber das heidnische Dimonenwesen liest. Augustin wider-
8t nun diejenigen Platoniker, die den Démonenkult ver-
t"”“Jha‘%"f'e’ll, durch Plato selbst. Plato will iiberbaupt keine -
| ch&uspiele und Gedichte, die das Laster verherrlichen,
und Bm wenigsten solche, die es den Gottern andichten.
80 Die Belege hierfiir bei Plato sind folgende: /Gesetze
1, D: pDer Dichter soll nichts als nur, was dem Ge-

3‘



36 Hat Augustin Plato nicht gelesen ?

setzlichen, Gerechten, Schonen und Guten im Staate ent-
spricht, dichten und das Gedichtete keinem Privaten zeigen,
bevor es den Richtern vorgelegt worden ist und ihre Billi-
gung gefunden hat.% Im Staat 2, 377 ff. bis Ende des
zweiten Buches tadelt Plato solche Fabeln wie die des
Hesiod und Homer iiber das, was Kronos getan und er-
litten, tiber die Kriege und Zwiste unter den Goéttern, ihr
Ligen usw. Moge man die Gottheit in erzéhlenden Ge-
dichten oder in der Tragddie darstellen, so diirfe es nie
anders als in Ubereinstimmung mit ihrem wirklichen Cha-
rakter geschehen, der sittlich vollkommen sei (379 4, B). Man
vergleiche auch das 381 D, E beziiglich der Hera Einge-
schiarfte, wo wieder von Schauspielen die Rede .ist. Im
dritten Buch heilt es dann zuriickweisend, daB diese
Regeln auf alles bezogen werden miifiten, was gotthch und
gottverwandt sei, auch -auf die Dimonen und Heroen
(392 A). Wiederum in den Gesetzen 7, 799 f. liest man, daf.
die Gesiinge und Tidnze zu Ehren der Gétter, der Heroen
und der Démonen durch die Priester gepriift und zuge-
lassen sein miillten und daf die, die andere Gresinge und
Reigen einfithren, aus dem Staate verbannt werden sollen.

"In den folgenden Kapiteln setzt sich der Kirchen-
vater mit seinem Landsmann, dem Platoniker Apulejus aus
Madaura, auseinander, der beziiglich des Démonenkultes
dhnlich wie Porphyrius dachte. Apulejus hatte eine eigene
Schrift iiber den Gott des Sokrates verfal’t und darin“die
Ansicht vertreten, dafl dieser Gott des Sokrates eine Art
Mittelwesen zw1schen Gott und Mensch gewesen sei
(Civ. 8, 14). Er legt im Hinblick auf eine Stelle in
der Epinomis 984 f. diesen Mittelwesen einen Leib aus
Luft bei, und weil sie dort auch als Vermittler zwischen
Himmel und Erde und Uberbringer gottlicher Botschaften
bezeichnet werden, die deshalb zu verehren seien, so tritt
auch er fiir ihren 'Kult ein. Weil er aber meint, daf sie
mit Leidenschaften nach Art des Menschen behaftet seien
und deshalb an ausgelsssenen und obszénen Darstellungen
Freude hitten, so' fordert er fiir sie auch Spiele von der
bedenklichen Art, wie sie Plato verwehrt.

Augustin also beruft sich auch hiergegen auf Plato
selbst. Er gibt zu bedenken: Wenn nach Plato niemandem
zu Liebe und zu Ehren schlechte Schauspiele aufgefiihrt.
werden 'diirfen — verweist er doch die Dichter solcher



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 37

Stiicke aus der Stadt —, hat er damit nicht zum Aus-
druck gebracht, daB der Mensch als gesittetes Wesen zu
hoch steht, um dem unreinen Verlangen der Démonen sich
zu fiigen? Widerspriche der Meister sich nicht selbst,
wenn er das einemal die Démonen durch solche Spiele
geehrt wissen wollte, das anderemal fiir ein ehrenhaftes
Gemeinwesen ihre Liebhabereien sich verbite? (Kap. 14).
So sehen wir ihn denn auch hier wieder mit sicherer
énntnis den Plato anfithren. Indessen miissen wir, wie es
SChei-nt, beziiglich seiner Vertrautheit mit den platonischen
Schriften gerade an dieser Stelle eine einschrinkende Be-
merkung machen. Die Epinomis hat er kaum gelesen. Dort
SInd jene mit einem Luftleibe bekleideten Geister, mdgen
Sle wie immer gesinnt sein, Mittler bei den Gottern und
beanspruchen unsere Verehrung. Augustin weil davon an-
Scheinend nichts. Jedoch wird der platonische Ursprung
der Epinomis bezweifelt. Aber auch was man im Gastmahl
202 Eff. iiber die hoheren Geister als Mittler liest, scheint
lhm unbekannt. Er sagt Kapitel 18, nach Apulejus und
Selnen Anhidngern lehre Plato, dafi kein Gott mit den
enschen verkehre, und sucht diesen Satz nur aus inneren
rinden zu widerlegen. Auf die Frage. ob Plato wirklich,
Wi€ er es tut, die Liehre aufstellt, dafl die Gottheit nicht
Unmittelbar mit den Menschen verkehrt und sich darum
der Dimonen als Mittler und Dolmetscher bedient, 1aRt er
Sich nicht ein. Wir konnen hieraus aber auch schliefien,
8l er da, wo er sich einfachhin auf Plato beruft, ihn in
de_l“ Regel auch aus unmittelbarer ‘Einsicht kennt. Sonst
Wlrde er doch wohl auch in solchen Féllen sagen, wie
ler steht: quod Platonem dixisse perhibent.
. Es konnte auch auffillig und fir seine Vertrautheit
M1t Plato verdichtig scheinen, was er im vierzehnten
apitel iiber den Titel bemerkt, den Apulejus fiir seine
chrifg gewiihlt hatte. Er lautet de deo, nicht de daemone
latonis. Ita enim, sagt der Kirchenvater, omnes vel pene
®Mnes daemonum nomen exhorrent, ut quisquis ante dispu-
tationem Apuleii, gqua daemonum dignitas commendatur,
ttulam libri de daemone Socratis legeret, mnequaquam
Hlam hominem sanum fuisse sentiret. Man kénnte also auf
“en Gedanken kommen, Augustin habe nicht gewuf3t, weder
a8 das Wort Damon bei Plato wie gleichbedeutend mit
©us, noch insbesondere, daf bei ihm daemon oder daemo-



38 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

nium in bezug auf den Schutzgeist und die Inspirationen
des Sokrates sozusagen eine stehende Bezeichnung ist.
Aber dem ist nicht so. Dem Kirchenvater war das Wort
Démon auch in jenem guten Sinne durchaus nicht unbe-
kannt, wie Civ. D. 9, 23 beweist. Er schreibt da, wir haben
den Text zum Teil schon frither gebracht: Hos si Plato-
nici malunt deos quam daemones dicere, eisque annumerare,
quos a summo Deo conditos deos scribit eorum auctor et
magister Plato, dicant quod volunt: non enim cum eis de
verborum controversia laborandum est. Si enim sic im-
mortales, ut tamen a summo Deo factos, etsi non per.
seipsos sed el, a quo facti sunt adhaerendo, beatos esse
dicunt, hoc dicunt quod dicimus, quolibet eos nomine
appellent. Hanc autem Platonicorum esse sententiam, sive
omnium, sive meliorum, in eorum litteris inveniri potest
Nam et de ipso nomine, quo huiusmodi immortalem bea-
tamque creaturam deos appellant, ideo inter nos et ipsos
pene nulla dissensio est, quia et in mnostris sacris litteris
legitur, Deus deorum Dominus locutus est etc. Wenn aber
Augustin trotzdem die Bezeichnung daemon oder daemo-
nium fast nur in dem Sinne von béser Geist oder Teufel
anerkennt, so beruht das auf der verinderten Bedeutung,
die das Wort in den christlichen Zeiten, besonders auf
Grund des biblischen Sprachgebrauches, angenommen hatte.
Man hielt sich christlicherseits an das Wort des Psalmes
95, 5: omnes dii gentium daemonia, wo daemonium ge-
radezu die Hollengeister bezeichnet.

Dem Bisherigen seien noch zwei Erwigungen fiir
unsere Sache angeschlossen, die zwar keine volle Beweis-
kraft haben mogen, aber das Gewicht der anderen Griinde
verstirken.

- Die eine Erwigung besteht darin, dal Augustin sich
die Meinung aneignet, die man iiber Plotin geduflert hat,
er sel ein zweiter Plato. Er stimmt diesem Urteil zu. Das
konnte er aber nur, wenn er aus eigener Kenntnis sprach,
also Plato gelesen hatte. Sagt er doch selbst unmittelbar
vor der betreffenden Stelle, die C. Acad. 3, 18, 41 steht,
in der vorausgehenden Nummer 40 desselben Kapitels, man
konne nichts dhnlich nennen, ohne das zu kennen, dem es
ahnlich sein soll. Der Text in Nummer 41 lautet: Post illa
tempora os illud Platonis, quod in Philosophia purgatissi-
mum est et lucldlsmmum, dimotis nubibus erroris emicuit,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 39

Waxime in Plotino, qui Platonicus philosophus ita eius
Similis indicatus est, ut simul eos vixisse, tantum autem
nterest temporis, ut in hoc ille revixisse putandus sis.
Augustin wird dieses giinstige Urteil iiber Plotin nicht
1H3mer festgehalten haben, aber wenn er Plato nicht selb-
Stindig kannte, konnte er doch nicht sagen, daB sein
lauterer Mund am hellsten in Plotin erglanze, ohne sich
den Schein zu geben, dafl er etwas wisse, was er nicht wufdte.
. Die andere Erwigung nétigt uns eine Stelle in einem
Briefe des Nebridius an Augustin auf (Ep. 6, nr. 1): Illae
(se. epistolae Augustini) mihi Christum, illae Platonem,
Ulae Plotinum sonabunt. Hier unterscheidet Nebridius doch
Zwischen Plato und Plotin und hilt seinen Freund fiir
®men schlechteren Kenner des einen wie des anderen.
le Briefe Augustins sollen das Echo Platos sein. Wie
‘onnte Nebridius so an einen Mann schreiben, der nie ein
uch von Plato gelesen hatte, oder wie konnte ein solcher
Mann eg unterlassen, seinen Lobredner auf seine falsche
Oraussetzung aufmerksam zu machen? Davon findet sich
ber in der Antwort (Ep. 7) nichts, wenn auch ihre
elnleitenden Worte zur Erklirung dienen mogen, daf
Ugustin sich eine bescheidene Riickéuflerung auf das
gespendete Lob erlift.
Wir stehen am Schlusse. Die philosophische Wissen-
Schafi hat sich stetig entwickelt. Ihre grofen Vertreter
angen geschichtlich zusammen. Der eine hat die Probleme
% aufgenommen und weitergefiihrt, wo der andere sie
Zurlickliefl, Augustin hat sich mit dem Geiste Platos er-
tallt und seinen Gredanken eine selbstéindige Fassung ge-
8eben, So hat er der christlichen Spekulation durch die
Jahrhunderte vorgeleuchtet. Das hétte er nicht gekonnt,
wenn er die Lehre Platos aus falschen Quellen geschopft
d&tte. Von dieser Gefahr aber war er dadurch beschiitzt,
a8 er sich mit Plato selbstéindig bekanntgemacht hat.

————

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE
~Von P, Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES O. P.
Zum eisernen Bestande der scholastischen Theologie

gﬁhﬁrt die Unterscheidung von fides explicita und impli-
8 Der katholische Theologe denkt dabei an die Frage,




	Hat Augustin Plato nicht gelesen?

