
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Hat Augustin Plato nicht gelesen?

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hat Augustin Plato nicht gelesen? 17

Doch genug hiervon! Aristoteles leitete seine Sätze
über Unterricht und Erziehung aus dem obersten Zwecke
des Staates ab, den er in der "Wohlfahrt der Bürger
erblickte. An eben diesen Zweck knüpft er auch seine
Theorie von der besten Staatsform, die wir im nächsten
Abschnitt eingehender, als es im ersten bereits geschehen
ist, besprechen wollen.

HAT AUGUSTIN PLATO NICHT GELESEN?
Aus Anlaß von Baeumkera Rede über den Piatonismus im Mittelalter

Von Dr. EUÖEN ROLFES
Die Bede, die Professor Baeumker am 18. März
in der Münchener Akademie der Wissenschaften

gehalten hat (München, Verlag der königl. bayer. Akademie
der Wissenschaften, in Kommission des Gr. Eranzschen Ver-
ags)j enthält bezüglich der Philosophie des hl. Augustinus

und auch des hl. Thomas verschiedenes, was dem Ansehen
dieser beiden Hauptvertreter der kirchlichen Spekulation
abträglich sein könnte.

Dieses ihr Ansehen hängt offenbar nicht an letzter
stelle davon ab, ob sie die griechischen Quellen ihrer
Philosophie in wissenschaftlicher Weise benutzt haben. Die
Quelle Augustins war Plato, die des Aquinaten Aristoteles.

un soll aber nach Baeumker Augustins Philosophie eben-
80 viel neuplatonisches als platonisches Lehrgut enthalten,
während wir von Thomas hören, was bekanntlich auch
sonst vielfach behauptet wird, daß er seinen griechischen
^ewährsmann in wichtigen Punkten christlich umgedeutet

Was Baeumker über Thomas bringt, wollen wir nicht
weiter verfolgen. Man findet die hieher gehörigen Aus-
ührungen auf p. 25 und p. 27 ff. Die aristotelische Philosophie

soll, wenn nur dieses ausgeschieden, jenes umge-
ogen wurde, mit anderen Worten, wenn Aristoteles, wie
'bert und Thomas es erstrebten, „christianisiert" war,

geschaffen dazu erschienen sein, für die christliche
m, anschauung den natürlichen Unterbau zu liefern. Bei

üomas soll der seinem Meister Aristoteles völlig fremde
ristliche Schöpfungsgedanke auf neuplatonischem Fundamente

fußen usw. Auf diese Dinge einzugehen, ist hier
D»VUS Thomas V. (Jahrbuch filr Philosophie etc. XXXII.) 2



18 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

teils nicht der Ort, teils können wir auf frühere Darlegungen
von uns verweisen. Dieses gilt bezüglich der Frage, ob
Aristoteles die Schöpfung erkannt hat.

Von den Ausführungen Baeumkers über Augustin
setze ich folgende längere Stelle her:

„Der Hauptweg des Piatonismus in die theologische
und theologisch-philosophische Spekulation des Mittelalters,
neben dem alle anderen Bahnen zurücktreten, führt bekanntlich

durch Augustin. Augustin aber, der wenigstens im
früheren Mittelalter, in einer Zeit, wo man den Aristoteles
nur als Lugiker kannte, wie in der Theologie, so auch in
allen sachlichen Fragen der Philosophie der Hauptlehrer
für den theologischen Kreis ist, hinsichtlich der Fragen der
Erkenntnislehre und des Seelenlebens so gut wie hinsichtlich

der Grundlagen der Sitten- und Gesellschaftslehre ;
Augustin, der auch dann, als in der Zeit der Hochscholastik
die aristotelische Metaphysik, Psychologie und Erkenntnistheorie,

vor allem durch Thomas von Aquino, zur
Herrschaft gebracht war, noch immer, ja in manchem selbst
bei Thomas, auch für die Philosophie starke Nachwirkungen
ausübt : dieser Augustin ist in seinen Grundgedanken
bekanntlich durchaus Platonikei. Nicht der Plato des
»Symposion« und des »Phaidros« freilich ist es, der in
Augustinus lebt. Ist es doch zweifelhaft, ob er überhaupt
je einen der platonischen Dialoge gelesen hat. Was Augustin
in sich aufnimmt und mit der kraftvollen Energie eigensten
persönlichen Lebens erfaßt, umschmilzt und weiterbildet,
ist der Piatonismus des späteren Altertums mit seinem
religiös transzendenten, weltfernen Geiste, der sich zwar
durch die Aufnahme der stoischen Naturphilosophie und
der logischen Kategorien des Aristoteles auch für die
Diesseitsarbeit bereichert hat, der aber zugleich die
Jenseitsbetrachtung, die bei Plato selbst im eschatologischen Mythos
des Gorgias, im Phädon, Theaetet und in den späteren
Bestandteilen der Politeia und auch sonst schon deutlich
durchklingt, weit über Plato hinaus in den Vordergrund
gestellt und auch die stoische Lehre vom Weltgesetz religiös
gewendet hat. Aber wenn auch spätantiker Piatonismus:
Piatonismus bleibt nichtsdestoweniger Augustins
Philosophie."

„Wie nun auf jener augustinischen Grundlage innerhalb

der theologischen Bildung eine immer mehr sich aus-



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 19

gestaltende platonisierende Philosophie erwuchs, von dem
Angelsachsen Alchvine an Karls des Großen Hofe über
Anselm von Canterbury bis zu dem großen deutschen
Augustinianer Hugo von St. Viktor, wie dann auch innerhalb

der Hochscholastik diese platonisch-augustinische Psychologie

und Erkenntnislehre neben der neuen aristotelischen
Richtung und vielfach mit ihr sich durchfleohtend bei
©inem Teil der theologischen Schulen sich fortsetzt, das ist
°ft dargelegt worden und braucht hier nur gestreift zu
werden. Da ist, wie bei Plato, die Seele der wahre Mensch.
Ha finden wir theologisch umgeformt die platonische Ideenlehre,

wenn mit Augustin von einem Erkennen im Lichte
der ewigen Gottesgedanken, der rationes aeternae,
gesprochen wird. Da kommt auch die sinnliche "Wahrnehmung
nicht, wie später in der aristotelischen Scholastik, als
psychophysischer Vorgang dem ganzen Menschen zu,
sondern, wie bei Plato und Augustin, durch das Organ
hindurch der aufmerkenden Seele. Da sind die Seelenkräfte,
deren Einteilung vorwiegend in platonisch-augustinischer
Systematik gegeben wird, nicht, wie bei den Aristotelikern,
akzidentelle Vermögen, sondern in den Tätigkeiten
enthaltet sich nach verschiedenen Richtungen hin das einheitliche

Wesen der Seele. Da ist die Seele — was später
auch die Aristoteliker, wie Thomas von Aquino, festhielten
yy nach der plotinischen Eormel ganz in jedem Teile des
Körpers" (a. a. 0., p. 21 f.).

So weit der akademische Redner über den hl. Augustin,
sein Verhältnis zu Plato und seinen Einfluß auf den späteren
Piatonismus.

Auch hier verzichte ich auf eine Untersuchung aller
einzelnen Behauptungen. Sie möchten im allgemeinen schwer
egründet und zu wissenschaftlicher Gewißheit erhoben

werden können.
Die scheinbaren Anklänge an neuplatonische Gedanken

ei Augustin und den mittelalterlichen Gelehrten gestatten
Wohl auch eine andere Erklärung und manche Aufstellungen

er letzteren können auch bloßes Mißverständnis augustini-
scher Sätze sein,

So ist die Seele, wie ja auch bei Baeumker selbst
nahegelegt ist, auch dann,, ganz in jedem Teile des Leibes,
wenn sie im Sinne des Aristoteles Wesensform ist. Daß
810 der wahre Mensch ist, bildet die Überzeugung der

2*



20 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

besten Vertreter unseres Geschlechtes. Auch Aristoteles
sagt so (vgl. Nikom. Ethik 10, 7; 1178 a, 2 f.). Die
platonischen Ideen werden nicht erst durch christliche oder
theologische Umdeutung göttliche Gedanken, sondern sind
es wohl bereits im Sinne Piatos selbst. "Wenn wir in ihrem
Lichte erkennen sollen, so erklärt sich das hinreichend aus
dem Ursprünge unseres Geistes, der Gottes Bild trägt.
Was endlich die Aussprüche Augustins angeht, als ob
einerseits die sinnliche Wahrnehmung bloß mit der Seele
geschähe und anderseits die Seele sich nicht in Vermögen
besondere, so möchten sich, sollte ich meinen, solche
Erklärungen, wenn wir näher zusehen, mit der allgemeinen
Auffassung, der sie zu widersprechen scheinen, befriedigend
ausgleichen lassen. Dem heiligen Lehrer kam es vielleicht
das einemal nur darauf an, die Seele als das principium
quo der Empfindung darzustellen, das anderemal ihre Einheit

auszusprechen.
Doch dem sei, wie ihm wolle. Unsere Teilnahme gilt

vielmehr der Frage, was für ein Piatonismus es ist, den
Augustin, um mit Baeumker zu reden, in sich
aufgenommen und in seiner Weise weitergebildet hat, ob der
ursprüngliche Piatonismus, der, so hoch er auch seinen
spekulativen Flug nahm, doch immer von der gegebenen
Wirklichkeit ausging, oder der transzendentale Piatonismus
der Späteren, der sogenannten Neuplatoniker.

Wir müssen diese Frage erledigen, ohne auf die
Lehren beider, Piatos und Augustins, je für sich
einzugehen und sie miteinander zu vergleichen, was eine schwere
und doch vielleicht ergebnislose Arbeit wäre, Es trifft sich
so, daß Augustin selbst diejenigen Errungenschaften der
platonischen Philosophie, die er für die höchsten und
wertvollsten hält, in systematischer Zusammenstellung genannt
hat. Das werden denn auch diejenigen sein, die er sich
selbst zu eigen machte.

Da man aber einwenden könnte, daß eben jene von
Augustin ausgehobenen und belobten Lehren nicht aus
Plato, sondern aus den Piatonikern gezogen sind, so muß
untersucht werden, ob der Kirchenvater den Philosophen
aus seinen eigenen Schriften gekannt bat.

Hier trifft es sich, wie wir sehen werden, so glücklich,
daß Augustin gerade dort, 'wo er das System Piatos

in Übersicht wiedergibt, erklärt, er wolle das, was Plato



Hat Augustin Plato nicht gelesen? '21

für wahr halte oder von den Ansichten anderer berichte,
so "wiedergeben, wie man es bei ihm lese.

Aber wir dürfen darum die anderen Gründe, aus
denen wir uns für die Annahme entscheiden, daß er sich
uut dem Philosophen selbständig beschäftigt hat, nicht mit
stillschweigen übergehen und darum sei denn für die
gegenwärtige Abhandlung der eigentliche Gegenstand die
Präge : Hat Augustin Plato gelesen?

Nicht Baeumker allein hat es verneint. Schon vor
ihm hat unter anderen |V. Hertling es bestritten oder
bezweifelt. Er beruft sich hierfür einmal darauf, daß
Augustin selbst, wo er der Einwirkung gedenkt, die er
von der platonischen Philosophie erfahren habe, von
Schriften der Platoniker, nicht Piatos, redet. Sodann will
®r> daß Augustin seine Kenntnis Piatos nur aus den
Schriften Ciceros habe.

Dies behauptet er in seinem „Augustin",
Weltgeschichte in Charakterbildern I, Kirchheim, Mainz 1902.
»Die Quellen", so lesen wir da, „aus denen Augustin seine
philosophische Bildung geschöpft hatte, sind zum Teil
schon in dem vorigen Abschnitte zur Erwähnung gelangt.
Kr war darin völliger Autodidakt. In dem Unterrichtswesen

der damaligen römischen Welt nahm die Philosophie
eine Stelle mehr ein. Augustinus bestätigt, daß es zu

seiner Zeit höchstens Leute gegeben habe, die den Philo-
s^phenmantel trugen, aber keine, die sich ernstlich mit

hilosophie befaßten. Yon den Alten aber war es Cicero,
essen Hortensius den neunzehnjährigen Jüngling für die
hilosophie entflammt hatte. Cicero war kein tiefer Denker,

Dicht einmal ein immer zuverlässiger Berichterstatter, Aber
ie Aufgabe, welche er sich gesteckt hatte, seine Lands-
eute mit griechischer Spekulation bekannt zu machen,
,a seine Schriften jahrhundertelang erfüllt. Ihnen ver-
ankt Augustinus zum größten Teile, was er davon weiß,
ou den platonischen Dialogen ist es allein der von Cicero

!us Lateinische übersetzte Timäus, den er gelesen zu haben
^C. Aristoteles ist ihm zeitlebens fremd geblieben,
ei dem er in früheren Jahren ohne Genuß oder Förderung

(2q
hieine Schrift über die Kategorien gelesen hatte"

Mit dem Hinweis auf früher angegebene Quellen des
ugustinischen Philosophierens meint v. Hertling, was



22 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

er p. 27« und b geschrieben hat: „Eine entscheidende
Wendung (in den theoretischen Zweifeln, die Augustin
noch kurz vor seiner Bekehrung hegte) brachte ihm das
Studium philosophischer Schriften aus der Schule der Neu-
platoniker. Er selbst nennt sie platonische, wie er auch
anderwärts Plotin, den Begründer jener Schule, als den
hervorragendsten unter Piatos Schülern feiert. Genaueres
gibt er darüber nicht an und hat sich bisher nicht mit
Sicherheit ausmachen lassen. Das aber steht fest, daß
er jenem Studium ein Doppeltes verdankte: einen
gereinigten Gottesbegriff und die Anerkennung einer von
der Sinneswahrnehmung unterschiedenen höheren, geistigen
Erkenntnisweise. Indem jene Schriften ihn lehrten, die
unkörperliche Wahrheit zu suchen, führten sie ihn durch
die sichtbare Welt hin zu ihrem unsichtbaren, raumlosen,
unveränderlichen Schöpfer."

Aber weder das eine noch das andere, was wir von Herrn
v. Hertling vernehmen, bringt uns in unserer Frage weiter.

Was verschlägt es denn, wenn Schriften der Plato-
niker auf Augustin bei einer gewissen Wendung seines
Lebens und seiner Anschauungen entscheidend eingewirkt
haben? Kann er darum nicht auch, sei es vorher, sei es

nachher, Plato selbst gelesen haben?
Übrigens sagt Augustin in der Schrift de beata vita,

daß jene Schriften von Plotin waren, praefatio 4. Wenigstens

haben fünf Handschriften diesen Namen, während die
Ausgaben Piatonis bieten : Lectis autem Piatonis pancissimis
libris. Die Lesart Plotini statt Piatonis scheint uns auf
Grund des Vergleiches mit conff. 7, c. 9 und 20 unbedingt
den Vorzug zu verdienen, wenn man nicht lieber Platoni-
corum lesen will. Dort und hier handelt es sich um
dasselbe Vorkommnis. In den Bekenntnissen ist aber nicht
von Schriften Piatos, sondern solchen der Platoniker die
Rede. Es sind wohl dieselben, von denen es dort 8, 2 auch
heißt, daß sie von Viktorinus, der im 4. Jahrhundert lebte,
ins Lateinische übersetzt worden sind. Es wird dort von
ihnen gesagt : in istis omnibus modis insinuari Deum et
eius Verbum.

Es ist auch nicht an dem, daß Augustin das, was er
von Plato weiß, hauptsächlich Cicero verdankt. Aus welchen
Schriften Ciceros und aus welchen Stellen hätte er es
denn Es wäre schwer zu sagen, wenn es sich auch bloß



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 28

nm die Quellen jenes Überblickes handelte, den uns
Augustin über die platonische Philosophie in der Oivitas
Uei gibt (8 K. 6—8). Ich habe mich bei Cicero vergebens
Um die möglichen Belegstellen umgesehen. Was können
auch einzelne Stellen und Angaben nützen, wo eine Übersicht

über das ganze Lehrgebäude gegeben werden soll?
Wenn Herr v. Hertling urteilt, daß Augustin den

Plato nicht gelesen habe, so glaubt er doch, den Timäus
vielleicht ausnehmen zu dürfen. Er war von Cicero ins
lateinische übersetzt und die Übersetzung wohl damals
noch vorhanden. Aber sollen zu Augustins Zeit nicht auch

iß anderen Dialoge Piatos ins Lateinische übersetzt
gewesen sein? Das Gegenteil ist schwer zu glauben, Mag

icero der erste gewesen sein, der Plato übersetzte, ob-
schon damals ein Bedürfnis dafür weniger vorhanden war,

a die gebildeten Römer vielfach griechisch verstanden, er
"Wird aber nicht der letzte gewesen sein. Mit der
zunehmenden Bildung Roms wuchs auch das philosophische Be-

urfnis und eine Übersetzung der platonischen Schriften
"Wurde um so wünschenswerter, da im Zeitalter Augustins

ie Kenntnis des Griechischen in dem lateinisch sprechenden
eile der Bevölkerung sehr abgenommen hatte.

Mir scheint auch, daß Augustin selber bestimmt das
orhandensein lateinischer Platoübersetzungen zu seiner
eit bezeugt. Ich denke hier an eine Stelle, die sich in
er Civitas Dei, Buch 8, Kap. 10 zu Ende findet. In den

vorausgegangenen Kapiteln hat er die Philosophie der
atoniker geschildert, unter der er aber vorzüglich die
ilosophie des Plato selbst versteht. Und hier bezeichnet

er den Beweggrund, aus dem er gerade sie als Muster
seiner Darstellung auswählte: sie ist bekannter, und zwar

aruin, weil sie nicht bloß in der griechischen Weltsprache
geschrieben ist, sondern auch in lateinischer Übersetzung

orfiegt. Hier sind seine Worte: „Ideo cum Platonicis
agis placuit hanc causam agere, quia eorum sunt litterae
° lores. Nam et Graeci quorum lingua in gentibus prae-

inet, eas magna praedicatione celebrarunt, et Latini
permoti eorum vel excellentia, vel gloria, ipsas libentius
j,1 lc®rnnt, atque in nostrum eloquium transfe-

eudo nobiliores clarioresque fecerunt."
o i -P8 *st wahr, daß hier dem Wortlaute nach von dem

mtttum der Platoniker, nicht Piatos die Rede ist. Aber



24 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

alles spricht dafür, daß das Wort nicht anders gemeint ist
als im ganzen Zusammenhang. Hier ist aber offenbar an
erster Stelle Plato selbst gemeint und erst an zweiter
Stelle die Platoniker. Er steht überall im Vordergrund.
Es wäre übrigens auch sonderbar, wenn man die Platoniker

übersetzt hätte, die doch wohl vorwiegend nur
Dolmetscher der Lehre ihres Meisters sein wollten, und ihn
selbst nicht.

Hieraus erhellt, daß Augustin sich leicht durch eigene
Einsichtnahme mit den platonischen Schriften bekanntmachen

konnte, wenn er wollte: er hatte Übersetzungen
zur Verfügung.

Ja, er war des Griechischen auch so weit mächtig,
daß er imstande war, die Originalien Piatos zur Ver-
gleichung herbeizuziehen. Herr v. Hertling schreibt selbst
a. a. 0., p. 9 b\ „Die Kenntnis, welche er späterhin davon
(von der griechischen Sprache) besaß, war so gering nicht,
wie zuweilen angenommen wird. Er verstand Sinn und
Bedeutung griechischer Wörter und. war imstande,
griechische Texte mit den lateinischen Übersetzungen zu
vergleichen und auch mit einiger Mühe ganze griechische
Traktate zu lesen." Augustin hat wirklich in seinen
exegetischen Werken über die Heilige Schrift vielfach das
Lateinische mit dem Griechischen verglichen. Er hat in der
Schrift locution es scripturarum Worten und Sätzen aus
der lateinischen Übertragung des Pentateuchs und der
beiden folgenden Bücher des Alten Testamentes den
entsprechenden Wortlaut in den griechischen codices
gegenübergestellt und Erasmus von Rotterdam hat sich über
seine Kenntnis des Griechischen in einer Weise geäußert,
deren die Herausgeber Augustins (dritte Venetianer Ausgabe

der Mauriner, Band III, p. VI) wie folgt gedenken :

„Fatetur quidem in Oonfessionibus suis Vir modestissimus
se, cum puerulus Latinas litteras adamaret, Graecas odisse
(conff. 1, 14): sed »iara episcopus, iam senex«, ait Erasmus,
»ad puero sibi fastiditas Graecas litteras reversus est«."

Wenn ihm nun die Übersetzungen der platonischen
Schriften zur Verfügung standen, wie sollte er den Plato
nicht gelesen haben, er, der so gern las und so viel las
und für Plato so eingenommen war Cicero versichert, Plato
und die anderen Sokratiker nebst ihren Schülern wurden
von allen gelesen, auch von denen, die nicht zu.



Hat Augustin Plato nicht gelesen '25

titrer Schule gehörten, während Epikur und Metrodor kaum
von ihren eigenen Anhängern in die Hand genommen
wurden (Tusc. Disp, II, 3), und da hätte Augustin kein
Bedürfnis gefühlt, Plato zu lesen, Augustin mit seinem
•Durste nach philosophischer Erkenntnis, Augustin, der als
Apologet überall die Philosophie zu Eate zog, um sie teils
dem Glauben Zeugnis geben zu lassen, teils ihre Einwendungen

zu widerlegen
Aber wir brauchen uns in dieser Frage nicht auf

Deduktionen zu beschränken, wir verfügen auch über direkte
Deweise.

Hen Hauptbeweis liefert die Stelle Giv. D. 8, 4, auf
te wir schon im vorigen hingewiesen haben. Der Kirchenvater

sagt dort, daß er Piatos Philosophie darstellen wolle-
auf Grund einer Auswahl aus dem, was man bei

lato liest: ex his quae apud eum leguntur.
Er spricht hier auch von den Piatonikern, die den

üf hatten, ihren Meister am besten verstanden zu haben,
a er er spricht von ihnen nicht als den Gewährsmännern
Rainer Darstellung, sondern er scheint sich der Kürze

ber vor einer gewissen Nachlässigkeit der Sprache nicht
zu scheuen: er will die hohe Auffassung Piatos empfehlen

ud im voraus für sie einnehmen und spricht von der Auf-
assung der besten Platoniker, durch die Piatos Weisheit
ts auf seine Zeit fortwirkte und die ja doch mit ihm

übereinstimmen mußten.
Er gibt auch den Grund an, weshalb er sich mit einer

naPP©n Auswahl aus Plato bescheidet : ein Mehr wäre zu
Umständlich und bei der dunklen, bildlichen Sprache des

Uosophen auch unsicher. Soll aber damit zunächst die
^urze seines Entwurfes entschuldigt werden, so bedeutet

uns doch auch, daß Augustin behutsam zu Werke gehen

eu
' ]Un<* 80 gewinnt die Wendung: ex his quae apud

ua leguntur, eine neue Bedeutung : es sollen wie mit
^ °Ti8Cher r^reue Quellen selbst reden.

Wir setzen nun die Stelle im weiteren Umfang her :
g8t.Ul bis vel de his singulis partibus Plato senserit, id
nat

* ^nem omnium aötionum, ubi causam omnium

vel lrarl1.m) .ubi lumen omnium rationum esse cognoverit
et t

Cr6 disserendi explicare et longum esse arbitror,
sui 6?lere ®83e affirmandum non arbitror. Cum enim magistri

°cratis, quem facit in suis voluminibus disputante m,



*26 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

notissimum morem dissimulandae soientiae vel opinionis
suae servare affectat, quia et illi ipse mos placuit, factum
est ut etiam ipsius Piatonis de rebus magnis sententiae
non facile perspici' possint. Ex his tarnen quae apud eum
leguntur, sive quae ab aliis dicta esse narravit atque con-
scripsit, quae sibi placita viderentur, quaedam commemo-
rari, et huic operi inseri oportet a nobis, vel ubi suffra-
gatur religioni verae, quam fides nostra suscipit ac
défendit, vel ubi ei videtur esse contrarius, quantum ad
istam de uno Deo et pluribus pertinet quaestionem, propter
vitam, quae post mortem futura est, veraciter beatam.
Fortassis enim qui Platonem ceteris philosophis gentium
longe recteque praelatum acutius atque veracius intellexisse
atque secuti esse fama celebriori laudantur, aliquid tale de
Deo sentiunt, ut in illo inveniatur et causa subsistendi,
et ratio intelligendi, et ordo vivendi. Quorum trium unum
ad naturalem, alteram ad rationalem, tertium ad moralem
partem intelligitur pertinere."

In diesem Texte treten noch zwei besondere Merkmale

hervor, die uns in der Annahme bestärken können,
daß Augustin Plato aus seinen eigenen Schriften kennt ;

wir hören, daß Plato in seinen Dialogen die sokratische
Ironie nachahmt, die Augustin auch im vorausgehenden
dritten Kapitel beschreibt, und daß er sich gern auf
Erzählungen und Sagen beruft: sive quae ab aliis dicta esse
narravit atque conscripsit, sagt Augustin. Wer erkennt
hier nicht die schriftstellerische Eigentümlichkeit Piatos
wieder, seine skeptische Weise in der Untersuchung und
seine Vorliebe für heilige Ueberlieferungen und Mythen,
die zur Bestätigung oder Veransohaulichung einer Lehre
dienen können? Wer wollte aber auch verkennen, daß der
Kirchenvater diese Züge ganz wie ein Mann berührt, der
aus eigenem weiß, was er sagt?

Wenn er dann die platonische Philosophie nach ihrem
Hauptinhalte vorlegt, so verrät das eine durch ernste
Beschäftigung erworbene Vertrautheit mit ihren Lehren und
ermöglicht uns ein Urteil über die Art des Piatonismus,
dem er Anerkennung zollt und folgt. Da müssen wir nun
sagen, daß jene von Baeumker hervorgehobene
Transzendenz und weltfremde Art des Neuplatonismus sich in
der Darstellung Augustins auf keine Weise widerspiegelt,
indem die von ihm geschilderte Lehre auch in bezug auf



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 27

Gtott und unsere intellektuelle Erkenntnis überall auf dem
testen Boden der Wirklichkeit steht und sich somit als
das gerade G-egenteil des Neuplatonismus kundgibt.

Doch bevor wir dies an Hand der Kapitel 6 bis 8
nachweisen, mag es sich empfehlen, das fünfte Kapitel zu

urchgehen, wo die platonische Gotteslehre mit der halb
°aer ganz pantheistischen Naturlehre der früheren
verbuchen wird.

„Wenn also Plato", so sagt er dort, „erklärt hat, daß
îe Weisheit in der Nachfolge, Erkenntnis und Liebe
ottes und das wahre Glück des Menschen in der

Teilnahme an Gott besteht, was brauchen wir da nach den
anderen Philosophen zu fragen? Niemand ist uns so nahe
gekommen als er und seine Schule" (Anfang des Kapitels).

Was wir hier von der Nachfolge Gottes hören, geht
wohl auf Theaetet 176 B: o/iouoaiç iïeq) xavà to ouvazöv.

le Erkenntnis Gottes ist die Erkenntnis des wesenhaften
Ilten, rjç roû àya&oû ideas, die nach Staat 6, 508 E das

_iel der Weisheit ist. Augustin sagt selbst Giv. D. 8, 8

j- •

'0 : »Ipsum autem verum ac summum bonum Plato
icit Deum, unde vult esse philosophum amatorem Dei."
iisofern das Gute der Gegenstand der Liebe ist, muß mit
®r Erkenntnis auch die Liebe Gottes das Merkmal des

eisen sein. Augustin mag hier aber zugleich auch an
Philosophischen Eros des Gastmahls gedacht haben

\ an vergleiche daselbst Kapitel 28 und 29). Übrigens
am^c 6r e^ten ^apif0l in den Worten: Plato dicit
• ^torem Dei esse philosophum, für welchen Ausspruch

augenblicklich den Beleg bei Plato nicht weiß, in
hah601 ^usammenhang, daß Plato ausdrücklich so gesagt
üb

611 diese Momente hat er also von Plato
Ünommen und wer hier idealistischen Überschwang

der auch dem Philosophen zur Last legen. Von

«eli reilnahme ari Gott als Quelle menschlicher Glück-
v ^ d mag Augustin insofern reden, als sie mit der

in Ahhmung Gottes zusammenfällt. Wir stellen ja nicht
p. rede, daß er den Gedanken Piatos eine selbständige

•assung gegeben hat.

üik Justin fährt fort: „Es räume also vor den Plato-
ge ?rß ni°ht nur jene fabelhafte Theologie, die unfromme

Und
611 d0n Verbrechen der Götter unterhält, den Platz
auch nicht nur jene bürgerliche Theologie, wo unreine



28 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

Dämonen unter dem Decknamen von Göttern Leute
verführen, die irdischen Freuden nachgehen also nicht
nur, was diese beiden Theologien umfassen, hat den
Philosophen Platz zu machen, die den wahren Gott als den
Urheber der Dinge, den lichten Urquell der Wahrheit und
Erkenntnis und den Spender der Glückseligkeit bezeichnet
haben, sondern es sollen auch die anderen Philosophen,
die in ihrer körperlichen Sinnesweise nur das Körperliche
als Prinzip der Natur kennen, diesen Männern ihre Stelle
einräumen, die so groß waren und einen Gott von solcher
Größe erkannt haben. (Jene) konnten nur das denken,
was ihnen ihr von den fleischlichen Sinnen umstricktes
Herz vortändelte.' In sich hatten sie, was sie nicht sahen
(den Geist), und bei sich stellten sie sich vor, was sie
draußen gesehen hatten, auch wenn sie es nicht sahen,
sondern bloß dachten. Das ist aber als Objekt eines solchen:
Gedankens kein Körper mehr, sondern ein Bild des Körpers.
Das aber, womit dieses Bild des Körpers in der Seele
gesehen wird, ist weder Körper noch Bild eines Körpers ;

und daB, womit es gesehen und als schön oder häßlich
beurteilt wird, ist doch besser als es, das Beurteilte, selbst.
Das ist des Menschen Geist und die Natur der verständigen

Seele, die sicher kein Körper ist, wenn schon nicht
einmal jenes Bild des Körpers, da es im Geiste des
Denkenden erblickt und beurteilt wird, ein Körper ist. Sie ist
also weder Erde noch Wasser, noch Luft, noch Feuer, kurz
keines von den vier Elemente genannten Körpern, woraus
wir die körperliche Welt bestehen sehen. Wenn nun unsere
Seele (animus) kein Körper ist, wie wäre da Gott, der
Schöpfer der Seele, ein Körper? Sie mögen also, wie
gesagt, vor den Piatonikern das Feld räumen, nicht minder
aber auch jene, die sich zwar schämten, zu behaupten, daß
Gott ein Körper ist, aber meinten, unsere Seelen hätten
dieselbe Natur wie er. So wenig Eindruck hat also auf sie
die so große Veränderlichkeit der Seele gemacht, die man
dfer Nätur Gottes zu Unrecht beilegen würde."

Hier gibt Augustin nicht die Gedanken Piatos wieder,,
sondern rechtfertigt nur dessen Lehre von Gottes Geistigkeit

und Wandellosigkeit.
Gott, ist sein Gedanke, wird aus seinen Werken

erkannt, deren vornehmstes die denkende Seele ist. In ihr
erhebt sich schon die Phantasie oder Erinnerung über die



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 29

Körperwelt. Die sinnliche Vorstellung ist weder Körper
uoch körperliche Zuständlichkeit oder Eigenschaft wie die
materiellen Qualitäten, Wärme oder Trockenheit. Aber
höher als die Phantasie und die Sinnlichkeit steht der
Geist, der das sinnliche Erkenntnisbild klar erfaßt und
das in ihm erscheinende körperliche Ding nach den
Gesetzen der Schönheit beurteilt. So muß denn Gott als
Schöpfer des Geistes auch Geist sein. Da aber auch unsere
Seele in ihren Gedanken und Entschlüssen wandelbar, Gott
aber unwandelbar ist, so muß er von höherer Natur sein
als sie.

Wir möchten hier nur im Vorbeigehen darauf
hinweisen, daß Augustin die menschliche Seele durch Schöpfung

entstehen läßt. Si noster animus, sagt er, corpus non
est, quomodo Deus creator animi corpus est? Man zweifelt
hier und da daran, weil sich bei ihm auch Anklänge an
den Traduzianismus finden. Aber darum hat er doch nie
gemeint, daß unsere Seele nach Art der Tierseele durch
Beugung entsteht. Er hielt es nur zeitweilig für denkbar,
da sie schon irgendwie im Vater war, bevor sie im Kinde
ist. Man beachte auch, wie bestimmt er zwischen den
Verrichtungen der sinnlichen und der geistigen Seele
unterscheidet. Es ist also nicht wohl anzunehmen, daß er alle
seelischen Funktionen unterschiedlos der Denkseele
zugewiesen hat.

In den drei Kapiteln von 6 bis 8 bespricht Augustin
das System Piatos nach der Dreiteilung der Philosophie,
die er von Plato selbst ableitet, obgleich er sie nicht
ausdrücklich hat. Quam, sagt er Kapitel 4, Plato in très
partes distribuit : unam moralem, quae maxime in actione
"versatur ; alteram naturalem, quae contemplationi deputata
est; tertiam rationalem, qua verum disterminatur a falso.
Zeller bemerkt zu dieser Dreiteilung in der Philosophie
der Griechen (Plato, p. 584): „Weit mehr als die von
Neueren ihm geliehenen Einteilungen hat die Angabe für
Sl°h, daß Plato den gesamten Inhalt der Philosophie in die
drei Fächer der Dialektik (oder Logik), der Physik und
der Ethik verteilt habe, so wenig auch die Zeugnisse
dafür genügen." Diese Einteilung ist bekanntlich bei Cicero
stehend und er legt sie nicht bloß selbst seinen Erörterungen

zugrunde, sondern schreibt sie auch Plato zu. Man
"vergleiche Acad. post. I, 5 : Fuit ergo iam accepta a Pia-



30 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

ton# philosophandi ratio triplex : una, de vita et moribus :
altera, de natura et rebus occultis: tertia de disserendo,
et quid verum, quid falsum indioando. Die Naturphilosophie
umfaßt auch die Grotteslehre, insofern Gott Urheber der
Natur ist, die philosophia rationalis auch die Erkenntnislehre.

Das sechste Kapitel handelt von der Naturphilosophie
Piatos. Hier legt Augustin den Gottesbeweis des
Philosophen vor; es ist das Argument aus den Stufen der
Vollkommenheit in den Dingen, das vierte von den fünf, die
St. Thomas in der Theologischen Summa hat (I, q. II,,
a. III). Es sind die echten Gedanken Piatos, die der
Kirchenvater wiedergibt. Wir haben den Text Augustins
früher in unserer Schrift über die Gottesbeweise bei
Thomas und Aristoteles erklärt (p. 235 bis 238). Dort (p. 238
bis 242) haben wir auch noch zwei andere Stellen aus
Augustin besprochen, die von dem platonischen Gottesbeweis

oder vielleicht richtiger von den Ideen, aus denen
er gewonnen wird, Gebrauch machen (Enarratio II in Ps. 26,
VIII und De Trinitate 8, 4). Jetzt fügen wir noch bei
(confi, 11, 4, 6): Tu, Domine, fecisti ea qui pulcher es,,

pulcra sunt enim; qui bonus es, bona sunt enim; qui es,
sunt enim. Nec ita pulcra sunt, nec ita bona sunt, nec ita
sunt sicut tu conditor eorum, cui comparata, nec pulcra
sunt, nec bona sunt, nec sunt. Zu allen vier Stellen sind
bei Plato folgende Texte zu vergleichen : Timäus 51B und
Staat 5, 479 A, B, ferner 6, 507 B und 6, 508 E, endlich
7, 11-14.

Hier mögen nur die letzten Sätze aus Kapitel 6 von
Civ. D. 8 stehen zum Beweise, einmal, daß Augustin diesen
Gottesbeweis in seiner Wiedergabe von dem Gegebenen,
Sinnlichen ausgehen läßt, und dann, was z. B. von denen,
die bei Plato eine ewige Materie gelehrt finden, bestritten
wird, daß er Plato die Erkenntnis der Schöpfung
zuschreibt: Ita quod notum est Dei, ipse manifestavit eis,,

cum ab eis invisibilia eius, per ea quae facta sunt, intel-
lecta conspecta sunt ; sempiterna quoque virtus eius et
divinitas : a quo etiam visibilia et temporalia cuncta
creata sunt.

Wenn dieses Kapitel, das doch die Naturphilosophie
zum Vorwurfe hat, nur den Weg der Gotteserkenntnis
beschreibt, so darf uns das nicht wundernehmen. Der



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 81

Piatonismus soll au dieser Stelle nur in Betracht kommen
nach der religiösen Seite, soweit er mit dem Glauben
übereinstimmt und ihn bestätigt. Von der Körperlehre
Piatos, insbesondere von der formlosen Urmaterie, handelt
Augustin in den Bekenntnissen 12, 6, 6, wo er auch auf
rein platonischen Konzeptionen fußt, die sich im Timäus
finden (49 ff.).

Das siebente Kapitel zählt kurz die Vorzüge der
platonischen Erkenntnislehre auf. Die Platoniker haben das
Urteil über die "Wahrheit nicht wie die Epikureer den
Sinnen anheimgegeben, auch nicht, wie die Stoiker es tun,
die Verstandesbegrifife so auf die Wahrnehmung
zurückgeführt, als ob ihr ganzer Inhalt aus ihr geschöpft wäre.
In dem Gedanken der Schönheit, der Weisheit erfassen

Dinge, die kein körperlicher Sinn, kein fleischliches
Auge je erreicht. Die Platoniker haben das. was mit dem
Ueiste (mens) gesehen wird, von dem, was die Sinne
auffassen, unterschieden. Sie haben den Sinnen nicht
genommen, was sie vermögen, aber ihnen auch nichts zugeteilt

über ihr Vermögen. Sie lehrten aber, daß es ein Licht
fier Geister gibt, um alles zu lernen, eben den Gott, von
üem alles gemacht ist.

Für diese Züge finden sich die Belege bei Plato im
Staat, Buch 6, Kap. 19 bis 21, wo Gott, die Idee des
Unten, als die intelligible Sonne beschrieben wird, in deren
Dichte die Dinge denkbar werden und der Geist sie denkt,
aus der auch alles Sein fließt; dann im Theaetet, Kap. 8.
und folgende, wo der Unterschied zwischen Wahrnehmung
Und Wissenschaft erörtert wird ; endlich im Phädon,
Kap. 48; p 99^ w0 es heißt, die Wahrheit müsse nicht
EQlf den Augen, sondern mit dem Denken betrachtet
"Werden. Und schon weiter oben (Kap. 10, p. 65) liest man
fiaeelbst, daß die Gerechtigkeit, die Schönheit, die Güte
ttut dem leiblichen Auge nicht gesehen wird.

Das achte Kapitel endlich würdigt Piatos Ethik. Ihm
zufolge ist Gott das Ziel des Menschen und dieser soll ihn
genießen, nicht wie die Seele den Leib oder sich selbst,
oder wie der Freund den Freund, sondern so, wie das
Auge das Licht genießt, also durch geistige Anschauung.
Plato lehrt, das Ziel des Guten, jenes Ziel, worin das
Uute, die Glückseligkeit liegt, sei, tugendgemäß zu leben,
Und es sei nur dem erreichbar, der Gott kenne und ihm



32 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

nachahme; eine andere Ursache der Glückseligkeit gebe es

nicht, und. daher zweifelt er nicht, daß Philosophieren so
viel sei, als Gott, den Unkörperlichen, lieben.

Hieraus folgt aber doch wohl, daß der Philosoph, der
Liebhaber der wahren Weisheit, dann glückselig sein wird,
wenn er angefangen hat, Gottes zu genießen. Niemand ist
glückselig ohne den Genuß dessen, was er liebt, wenn er
auch eine falsche Liebe haben kann und dann im Genüsse
nur elender wird. Wer aber genießt, was er liebt, und das
wahre und höchste Gut liebt, der muß glückselig sein.
Nun nennt aber Plato das wahre und höchste Gut Gott
und will also, daß der Philosoph ein Liebhaber Gottes sei,
und so wird denn, da die Philosophie auf das glückselige
Leben abzielt, der Liebhaber Gottes dadurch glückselig
sein, daß er Gottes genießt.

Auch hier sagt Augustin nichts, was nioht mit dem
Geiste Piatos übereinstimmte. Der eigentliche Gegenstand
der Philosophie ist für Plato das Beich der Ideen, der
unsichtbaren Wahrheit. Ihre Anschauung muß auch das Ziel
des Menschen sein, da die Philosophie nach der
Glückseligkeit strebt. Da nun die höchste Idee Gott und das
Gute ist, so folgt in Konsequenz der platonischen
Gedanken, daß die Anschauung und der Genuß Gottes das
menschliche Endziel darstellt.

Was insbesondere die Angabe betrifft, nach Plato sei
die Bestimmung des Menschen zu tugendgemäßer Tätigkeit
nur für den erreichbar, der Gott kenne, so hat sie ihren
Beleg in den Gesetzen, wo gelehrt wird: Das wahrhaft
Tugendhafte erkennt man vorzüglich, indem man die
Götter erkennt, ihr Dasein und ihr Walten (12. Buch,
13, Kap., 966 JB, C). Daß die Tugend allein glücklich macht,
liest man ebenda (2, 662 Z), JE)\ daß das wahre Glück von
Gott kommt, im Theaetat, wo erklärt wird, daß-' Gott das
Vorbild der höchsten Glückseligkeit sei, wie die
Gottentfremdung das Vorbild des höchsten Elends (1762?).

Wir verabschieden uns hiermit von diesen Kapiteln,
indem wir das gewonnene Ergebnis zusammenfassen.
Augustin sagt, er wolle, um in seiner Beschreibung die
Philosophie Piatos genau zu treffen, eine Auswahl dessen
bringen, was man bei ihm selbst liest (Kap. 4). Er stellt
sie im ganzen dar, wozu offenbar mehr gehörte als die
zerstreuten Züge bei Cicero, der keine Gesamtcharakteristik



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 33

Augustin bietet. Der Geist der von ihm beschriebenen
Philosophie ist der echt platonische. Es finden sich auch
Ku allen Angaben Augustins die Belegstellen in Piatos
Schriften. Demnach ist kein Grund, zu zweifeln, daß er
ihn gelesen hat.

Dies gilt im besonderen, um das gleich folgen zu
lassen, von dem Timäus, so daß man sagen muß, nicht:
er hat ihn vielleicht, sondern er hat ihn wirklich gelesen.

Im elften Kapitel dieses achten Buches der Civ. Dei
heißt es; In Timaeo autem Plato, quem librum de mundi
constitutione conscripsit, Deum dicit in illo opere terram
primo ignemque iunxisse: manifestum est autem, quod igni
tribuat coeli locum: habet ergo haec sententia quamdam
illius similitudinem, qua dictum est : In principio fecit Deus
coelum et terram. Deinde ilia duo media, quibus inter-
positis sibimet haec extrema copularentur, aquam dicit et
äerem : unde putatur sie intellexisse quod scriptum est :

Spiritus Dei superferebatur super aquam. Parum quippe
adtendens quo more soleat ilia Scriptura appellare spiritum
Pol, quoniam et aer spiritus dicitur, quatuor opinatus ele-
ßienta loco illo commemorata videri potest.

Diese Stelle beweist, daß Augustin nicht bloß den
Inhalt des Timäus gewußt, sondern auch den Text 31C ff.
genau gelesen und erwogen hat. Er kennt auch den
Zusammenhang dieses Textes, wie die Anwendung zeigt, die
er von ihm macht.

Ferner liest man Civ. D. 9, 23, Anfang: Hos (seil.
Ss- Angelos) si Platonici malunt deos quam daemones di-
cere eisque annumerare, quos a summoDeo conditos
neos scribit eorum auetor et ma g ister Plato,
nicant quod volunt. Dies steht Timäus 40 A, ferner 41A. :

«Erhabene Götter, deren Urheber ioh bin und Yater von
Werken, die, durch mich geworden, unauflöslich sind" usw,
Di diesen Texten heißen die betreffenden Geister immer
Götter, was also Augustin wußte, aber nicht wissen konnte,
°hne es gelesen zu haben.

Daß die Körperlehre Augustins auf dem Timäus fußt,
^urde schon erwähnt. Freilich soll der Timäus von keiner
formlosen Urmaterie wissen und mit der Materie, die. er
-eschreibt, der leere Raum gemeint sein. Aber davon zu
schweigen, daß das aller überlieferten Auslegung zuwider^
auft, so ist es 'auch nach der ganzen Darlegung "bei Plato

Hivus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) 3



34 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

unmöglich. Das "Widerstreben gegen eine Materie im Sinne
der bloßen wesenhaften Möglichkeit ist freilich verständlich:

man will keine tatsächlich vorhandene Sache als
Möglichkeit ansehen, weil man zwischen ihr, sofern sie
abstrakt an sich betrachtet wird und sofern sie im Dasein
verwirklicht ist, nicht unterscheidet. Aber eben dieser
Gedanke der wesenhaften Möglichkeit ist es, der von Grund
aus die Systeme teilt. Wer ihn als unvollziehbar betrachtet,
muß auch die Folgerung hinnehmen, daß die geschöpflich

eWesenheit überhaupt nicht Möglichkeit sein kann, womit
der Unterschied fällt, der zwischen Gott, der lauteren
Wirklichkeit, und der Kreatur besteht. Auch Augustin
deutet in den Bekenntnissen 12, 6, 6 die großen Zusammenhänge

des Problems der Materie an: Et si totum, sagt er,
tibi confiteatur vox et stilus meus, quidquid de ista quae-
stione enodasti mihi, quis legentium capere durabit? Nec
ideo tarnen cessabit cor meum dare tibi honorem et canti-
cum laudis de iis quae dictare non sufficit. Ich muß es
mir versagen, zu zeigen, wie der platonische Begriff der
ganz formlosen Materie oder besser der realen Möglichkeit
auch sonst auf die Philosophie Augustins von Einfluß
gewesen ist ; das würde zu weit vom Gegenstande abführen.

Ein weiterer und gewiß nicht zu verachtender
Beweis, daß Augustin auf Plato ein selbständiges Studium
verwandt hat und ihn nicht bloß aus fremden Darstellungen
kennt, ergibt sich daraus, daß er die Ansichten der Plato-
niker an der Hand der Schriften ihres Meisters prüft und
widerlegt.

Auf die platonische Philosophie ist der Kirchenvater
in seinem Werke von der Stadt Gottes aus Anlaß einer
Frage zu sprechen gekommen, die in die natürliche Theologie

fällt, der Frage, ob man, um jenseits glücklich zu
werden, einem oder mehreren Göttern Huldigung und Opfer
darbringen müsse (Civ. 8, 12). Hierauf war die beste
Antwort von den besten Philosophen zu erwarten, was eben
die Platoniker sind, den Namen in einem etwas weiteren
Sinne genommen, gemäß dem auch Aristoteles und die
Peripatetiker unter ihn fallen (ebenda). Es haben nun aber
sie alle, Plotinus, Iamblichus, Porphyrius, Apulejus, und
auch Plato selbst dafür gehalten, man müsse vielen Göttern
opfern (ebenda). Plato lehrt das im Staat und in den
Gesetzen : Staat 4, 427 B, Gesetze 4, 717 A, B.



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 35

Was nun die weitere Frage betrifft, ob man auch, den
bösen Göttern opfern soll, sagt Augustin Kapitel 13, so
haben wir die Erklärung Piatos, daß alle Götter gut sind
fnd es keine bösen Götter gibt (vgl. Gesetze 10, p. 900 D,
und Staat 2, p. 377E, 378). Somit ist die Frage verneint:
^10 Opfer müssen den guten entrichtet werden; nur dann
werden sie den Göttern entrichtet; denn die nicht gut
S1nd, sind auch keine Götter. Somit ist die Meinung derer
abgetan, die dafür halten, die bösen Götter seien durch
Opfer zu versöhnen, damit sie nicht schaden, die guten
aber durch Opfer anzurufen, damit sie uns Hilfe gewähren.
•Man nimmt an, daß sich diese Widerlegung gegen Por-
phyrius kehre (lib. 2 de abstinentia animatorum).

„Wer sind also", fährt Augustin in demselben Kapitel
„wer sind die, die ihre Freude an den Schauspielen

haben und fordern, daß sie mit dem religiösen Kult
verbunden und sich zu Ehren aufgeführt werden, sie, deren
Macht ihr wirkliches Dasein, deren Freude an solchen
Dingen aber doch wohl ihre Schlechtigkeit verrät. Denn
Was Plato von den Schauspielen hielt, ist bekannt, da er
selbst die Dichter, weil sie solche, der Majestät und Güte
her Götter so abträgliche Stücke verfaßt haben, aus der
"tadt verwiesen haben will. Wer sind also jene Götter, die
Mit Plato selbst um die Schauspiele streiten? Nämlich er
^ill nicht dulden, daß die Götter durch falsche Verbrechen
beschimpft: sie wollen, daß durch eben diese Verbrechen
ihre Feste verherrlicht werden."

Hier spricht sich der Glaube Augustins an die
Manipulationen der Dämonen, dar bösen Geister, aus, die sich
111 dem entarteten Heidentum an die Stelle Gottes setzten
JMd go die Religion in Götzendienst verkehrten, ein

taube, über den mancher geneigt ist, skeptisch die
Achseln zu zucken, der aber gleichwohl durchaus
begründet erscheinen muß, wenn man die übereinstimmenden

^richte der ältesten Väter und kirchlichen Schriftsteller
Uber das heidnische Dämonenwesen liest. Augustin wideret

nun diejenigen Platoniker, die den Dämonenkult
vereidigten, durch Plato selbst. Plato will überhaupt keine
ehauspiele und Gedichte, die das Laster verherrlichen,
nd am wenigsten solche, die es den Göttern andichten.

Die Belege hierfür bei Plato sind folgende: Gesetze
10, D: „Der Dichter soll niohts als nur, was dem Ge-

3*



36 Hat Augustin Plato nicht gelesen

setzlichen, Gerechten, Schönen und Guten im Staate
entspricht, dichten und das Gedichtete keinem Privaten zeigen,
bevor es den Richtern vorgelegt worden ist und ihre Billigung

gefunden hat." Im Staat 2, 377 ff. bis Ende des
zweiten Buches tadelt Plato solche Fabeln wie die des
Hesiod und Homer über das, was Kronos getan und
erlitten, über die Kriege und Zwiste unter den Göttern, ihr
Lügen usw. Möge man die Gottheit in erzählenden
Gedichten oder in der Tragödie darstellen, so dürfe es nie
anders als in Übereinstimmung mit ihrem wirklichen
Charakter geschehen, der sittlich vollkommen sei (379 A,B). Man
vergleiche auch das 381D, E bezüglich der Hera
Eingeschärfte, wo wieder von Schauspielen die Rede ist. Im
dritten Buch heißt es dann zurückweisend, daß diese
Regeln auf alles bezogen werden müßten, was göttlich und
gottverwandt sei, auch auf die Dämonen und Heroen
(392 Ä). Wiederum in den Gesetzen 7, 799 f. liest man, daß-
die Gesänge und Tänze zu Ehren der Götter, der Heroen
und der Dämonen durch die Priester geprüft und
zugelassen sein müßten und daß die, die andere Gesänge und
Reigen einführen, aus dem Staate verbannt werden sollen.

In den folgenden Kapiteln setzt sich der Kirchenvater

mit seinem Landsmann, dem Platoniker Apulejus aus
Madaura, auseinander, der bezüglich des Dämonenkultes-
ähnlich wie Porphyrius dachte. Apulejus hatte eine eigene
Schrift über den Gott des Sokrates verfaßt und darin die
Ansicht vertreten, daß dieser Gott des Sokrates eine Art
Mittelwesen zwischen Gott und Mensch gewesen sei
(Civ. 8, 14). Er legt im Hinblick auf eine Stelle in
der Epinomis 984 f. diesen Mittelwesen einen Leib
ausLuft bei, und weil sie dort auch als Vermittler zwischen
Himmel und Erde und Überbringer göttlicher Botschaften
bezeichnet werden, die deshalb zu verehren seien, so tritt
auch er für ihren Kult ein. Weil er aber meint, daß sie
mit Leidenschaften nach Art des Menschen behaftet seien
und deshalb an ausgelassenen und obszönen Darstellungen
Freude hätten, so fordert er für sie auch Spiele von der
bedenklichen Art, wie sie Plato verwehrt.

Augustin also beruft sich auch hiergegen auf Plato-
selbst. Er gibt zu bedenken: Wenn nach Plato niemandem
zu Liebe und zu Ehren schlechte Schauspiele aufgeführt,
werden dürfen — verweist er doch die Dichter solcher



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 37

Stücke aus der Stadt —, hat er damit nicht zum
Ausdruck gebracht, daß der Mensch als gesittetes Wesen zu
hoch steht, um dem unreinen Verlangen der Damonèn sich
zn fügen? Widerspräche der Meister sich nicht selbst,
wenn er das einemal die Dämonen durch solche Spiele
geehrt wissen wollte, das anderemal für ein ehrenhaftes
Gemeinwesen ihre Liebhabereien sich verbäte? (Kap. 14).

So sehen wir ihn denn auch hier wieder mit sicherer
Kenntnis den Plato anführen. Indessen müssen wir, wie es
scheint, bezüglich seiner Vertrautheit mit den platonischen
Schriften gerade an dieser Stelle eine einschränkende
Bemerkung machen. Die Epinomis hat er kaum gelesen. Dort
sind jene mit einem Luftleibe bekleideten Geister, mögen
sie wie immer gesinnt sein, Mittler bei den Göttern und
beanspruchen unsere Verehrung. Augustin weiß davon
anscheinend nichts. Jedoch wird der platonische Ursprung
der Epinomis bezweifelt. Aber auch was man im Gastmahl
202 E ff. über die höheren Geister als Mittler liest, scheint
ihm unbekannt. Er sagt Kapitel 18, nach Apulejus und
seinen Anhängern lehre Plato, daß kein Gott mit den
Menschen verkehre, und sucht diesen Satz nur aus inneren
Gründen zu widerlegen. Auf die Frage, ob Plato wirklich,

er es tut, die Lehre aufstellt, daß die Gottheit nicht
Unmittelbar mit den Menschen verkehrt und sich darum
'der Dämonen als Mittler und Dolmetscher bedient, läßt er
sich nicht ein. Wir können hieraus aber auch schließen,
daß er da, wo er sich einfachhin auf Plato beruft, ihn in
der Kegel auch aus unmittelbarer Einsicht kennt. Sonst
J^iirde er doch wohl auch in solchen Fällen sagen, wie
"ler steht: quod Platonem dixisse perhibent.

Es könnte auch auffällig und für seine Vertrautheit
mjU Plato verdächtig scheinen, was er im vierzehnten
Kapitel über den Titel bemerkt, den Apulejus für seine
Schrift gewählt hatte. Er lautet de deo, nicht de daemone
Flatonis. Ita enim, sagt der Kirchenvater, omnes vel pene
Linnes daemonum nomen exhorrent, ut quisquis ante dispu-
ationem Apuleii, qua daemonum dignitas commendatur,

1 itulum. libri de daemone Socratis legeret, nequaquam' nin hominem sanum fuisse sentiret. Man könnte also auf
en Gedanken kommen, Augustin habe nicht gewußt, weder
aß das Wort Dämon bei Plato wie gleichbedeutend mit
eus, noch insbesondere, daß bei ihm daemon oder daemo-



38 Hat Augustin Plato nicht gelesen?

ilium in bezug auf den Schufczgeisfc und die Inspirationen
des Sokrates sozusagen eine stehende Bezeichnung ist,
Aber dem ist nicht so. Dem Kirchenvater war das Wort
Dämon auch in jenem guten Sinne durchaus nicht
unbekannt, wie Civ. D. 9, 23 beweist. Er schreibt da, wir haben
den Text zum Teil schon früher gebracht: Hos si Plato-
nici malunt deos quam daemones dicere, eisque annumerare,
quos a summo Deo conditos deos scribit eorum auctor et
magister Plato, dicant quod volunt : non enim cum eis de
verborum controversia laborandum est. Si enim sie im-
mortales, ut tarnen a summo Deo factos, etsi non per
seipsos sed ei, a quo facti sunt adhaerendo, beatos esse
dicunt, hoc dicunt quod dieimus, quolibet eos nomine
appellent. Hanc autem Platonicorum esse sententiam, sive
omnium, sive meliorum, in eorum litteris inveniri potest.
Nam et de ipso nomine, quo huiusmodi immortalem bea-
tamque creaturam deos appellant, ideo inter nos et ipsos
pene nulla dissensio est, quia et in nostris sacris litteris
legitur, Deus deorum Dominus locutus est etc. Wenn aber
Augustin trotzdem die Bezeichnung daemon oder daemo-
nium fast nur in dem Sinne von böser Geist oder Teufel
anerkennt, so beruht das auf der veränderten Bedeutung,
die das Wort in den christlichen Zeiten, besonders auf
Grund des biblischen Sprachgebrauches, angenommen hatte.
Man hielt sich christlicherseits an das Wort des Psalmes
95, 5 : omnes -dii gentium daemonia, wo daemonium
geradezu die Höllengeister bezeichnet.

Dem Bisherigen seien noch zwei Erwägungen für
unsere Sache angeschlossen, die zwar keine volle "Beweiskraft

haben mögen, aber das Gewicht der anderen Gründe
verstärken.

Die eine Erwägung besteht darin, daß Augustin sich
die Meinung aneignet, die man über Plotin geäußeit hat,
er sei ein zweiter Plato. Er stimmt diesem Urteil zu. Das
konnte er aber nur, wenn er aus eigener Kenntnis sprach,
also Plato gelesen hatte. Sagt er doch selbst unmittelbar
vor der betreffenden Stelle, die G. Acad. 3, 18, 41 steht,
in der vorausgehenden Nummer 40 desselben Kapitels, man
könne nichts ähnlich nennen, ohne das zu kennen, dem es
ähnlich sein soll. Der Text in Nummer 41 lautet: Post illa
tempora os illud Piatonis, quod in Philosophia purgatissi-
muin est et lucidissimum, dimotis nubibus erroris emieuit,



Geschichte der fides implicita in der kath. Theologie 39

maxime in Plotino, qui Platonious philosophus ita eius
similis indicatus est, ut simul eos vixisse, tantum autem
interest temporis, ut in hoc ille revixisse putandus sit.
August in wird dieses günstige Urteil über Plotin nicht
immer festgehalten haben, aber wenn er Plato nicht
selbständig kannte, konnte er doch nicht sagen, daß sein
lauterer Mund am hellsten in Plotin erglänze, ohne sich
den Schein zu gebeD, daß er etwas wisse, was er nicht wußte.

Die andere Erwägung nötigt uns eine Stelle in einem
Briefe des Nebridius an Augustin auf (Ep. 6, nr. 1) : Illae
(s°- epistolae Augustini) mihi Christum, illae Platonem,
illae Plotinum sonabunt. Hier unterscheidet Nebridius doch
zwischen Plato und Plotin und hält seinen Freund für
feinen schlechteren Kenner des einen wie des anderen.

16 Briefe Augustins sollen das Echo Piatos sein. Wie
honnte Nebridius so an einen Mann schreiben, der nie ein
pueh von Plato gelesen hatte, oder wie konnte ein solcher
mann es unterlassen, seinen Lobredner auf seine falsche
Voraussetzung aufmerksam zu machen? Davon findet sich
aber in der Antwort (Ep. 7) nichts, wenn auch ihre
Umleitenden Worte zur Erklärung dienen mögen, daß
Augustin sich eine bescheidene Rückäußerung auf das
gespendete Lob erläßt.

Wir stehen am Schlüsse. Die philosophische Wissenschaft

hat sich stetig entwickelt. Ihre großen Vertreter
hängen geschichtlich zusammen. Der eine hat die Probleme

a aufgenommen und weitergeführt, wo der andere sie
zurückließ. Augustin hat sich mit dem Geiste Piatos er-
uBt und seinen Gedanken eine selbständige Fassung

gegeben. So hat er der christlichen Spekulation durch die
abrhunderte vorgeleuchtet. Das hätte er nicht gekonnt,

^min er die Lehre Piatos aus falschen Quellen geschöpft
atte. Von dieser Gefahr aber war er dadurch beschützt,
ah er sich mit Plato selbständig bekanntgemacht hat.

GESCHICHTE DER FIDES IMPLICITA IN DER
KATHOLISCHEN THEOLOGIE

Von P. Mag. Theol. REGINALD MARIA SCHULTES 0. P.

2um eisernen Bestände der scholastischen Theologie
gehört die Unterscheidung von fides explicita und impli-

a' Der katholische Theologe denkt dabei an die Frage,


	Hat Augustin Plato nicht gelesen?

