
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5 (1918)

Artikel: Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt nach Aristoteles
und Thomas von Aquino

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt 1

URSPRUNG, ZWECK UND UMFANG DER
STAATLICHEN GEWALT NACH ARISTOTELES UND THOMAS

VON AQUINO
Von Dr. EUGEN ROLFES

Grs^en Abschnitt unserer Darstellung (Divus
nomas IV, 253 ff.) haben wir die obersten Grundsätze der

aristotelischen Staatslehre kurz zusammengefaßt und
gewürdigt. Nun wollen wir die Bedeutung und Fruchtbarkeit

îeser Grundsätze noch mehr veranschaulichen, indem wir
sie nochmals einzeln vornehmen, und zeigen, welche
Folgerungen aus ihnen entspringen. Die Richtigkeit der Folgesätze

wird für die der Voraussetzungen sprechen. Wir
werden auch sehen, daß neuere Darsteller der Staats- und

esellschaftslehre, die die Ideen des Aristoteles übersehen
und vernachlässigt haben, dieses nicht zum Vorteile ihrer

e re getan haben. Besonders wollen wir uns bemühen,
en Einklang zwischen den Gedanken des Aristoteles und
er Staatslehre des hl, Thomas nachzuweisen, der auch
1er wie in der theoretischen Philosophie in den Fußstapfen
es Stagiriten wandelt. Die Übereinstimmung der beiden

gro en Denker gibt ihrer Lehre ein unvergleichliches Ge-
X p- u

J^r^s*Gfce^es) der der Forschung der Jahrtausende
ie Richtung wies, vernehmen wir gleichsam die Stimme
er Vernunft, in Thomas tritt uns die abgeklärte Summe
er christlichen Weisheit entgegen.

A Fi i
'C*eri Leitideen des Aristoteles stand im ersfc«&

r ikel die vom Zweck des Staates an der Spitze; die vom
rsprunge des Staates und der staatlichen Gewalt hatten

wir zwar hinreichend deutlich bezeichnet, aber nicht eigens
gewürdigt. Es empfiehlt sich aber, das ietzt, und zwar an
erster Stelle zu tun. '

Nach Aristoteles besteht der Staat, wie wir hörten,
,n -"atur und ist der Mensch von Natur ein staatliches
er Politisches Wesen. Der Mensch findet nur in der
^ ttC Gemeinschaft seine naturgemäße Ausbildungund Vollendung. „Wenn es", sagt Aristoteles Politik 1, 2,
^Divus Thomas V. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXII.) A- 1



2 Ursprung, Zweck und UmfaDg der staatlichen Gewalt

„von den ersten menschlichen Vereinen, der Familie und
der Gemeinde, wahr ist, daß die Natur selbst ihren
Bestand fordert, so muß das gleiche auch von jedem Staate
gelten. Denn zu diesen kleineren Verbänden verhält sich
der Staat wie das Ziel, nach dem sie streben. Ein solches
Ziel der werdenden Dinge heißt aber Natur. Denn so

nennen wir die Beschaffenheit, die jegliches, sei es nun ein
Mensch oder ein Pferd oder ein Haus, beim Abschluß seiner
Entstehung aufweist" (a. a. 0., 1252 b, 30—35).

Nach der Lehre des Christentums ist die staatliche
Ordnung- und insbesondere die staatliche Gewalt, ohne die
es im Gemeinwesen keine Ordnung gibt, von Gott. „Jedermann",

sagt die Schrift, „unterwerfe sich der obrigkeitlichen

Gewalt ; denn es gibt keine Gewalt außer von Gott,
und die besteht, ist von Gott angeordnet" (Rom. 13, 1).

Aber von dieser Lehre weicht die Theorie des Aristoteles
nicht ab, sondern ist nur ein anderer Ausdruck für sie.
Auch die Natur ist ja dem Aristoteles von Gott, weshalb
er z. B. den ihm so geläufigen Grundsatz, daß die Natur
nichts umsonst schafft, auch so faßt, daß Gott und die
Natur nichts umsonst schaffen (de coelo 1, 4, Ende). Wenn
also Aristoteles den Staat auf die Natur zurückführt, so
ist damit nur gesagt, daß der Staat und die Obrigkeit, die
gleichsam die Form des Staates ausmacht, nicht auf
unmittelbarer, sondern auf mittelbarer göttlicher Anordnung
beruhen.

Das ist bekanntlich auch die allgemeine Auffassung.
Die Stelle des Römerbriefes wird auch nicht so gedeutet,
als ob jede tatsächlich bestehende Obrigkeit von Gott wäre,
sondern man versteht sie von der Obrigkeit in abstracto:
wie die elterliche und die geistliche, so ist auch die staatliche

Autorität von Gott. Der hl. Thomas sagt in epist.
ad Rom. in seiner Auslegung zu dieser Stelle (cap. XIII,
lect. I), daß die königliche Gewalt dann nicht von Gott
ist, wenn sie entweder auf unrechtmäßige Weise erworben
ist oder im Widerspruch mit der göttlichen Gerechtigkeit
gebraucht wird.

Wenn der moderne Atheismus den Satz aufstellt, daß
der Staat die Quelle alles Rechtes sei, so kann man sich
hierfür jedenfalls nicht auf Aristoteles berufen. Wir haben
in dem ersten Artikel gesehen, daß er, wie den Staat, so
auch das Recht auf die Natur der Dinge zurückführt. Er



nach Aristotelës und Thomas von Aquino 3

unterschéidet darum auch scharf zwischen dem natürlichen,
allgemein gültigen und dem positiven, in den verschiedenen
Staaten geltenden Rechte und will, daß dem natürlichen

echte der Staat nicht minder als der einzelne
unterworfen sei. >

H ^6Ini der Staat nicht die Quelle alles Rechtes und
a er Gewalt ist, so kann es auch nicht die Gesamtheit des

oikes sein. Eine andere Frage ist, ob und in welchem
Anne das Volk etwa als ursprünglicher Inhaber oder
läger der höchsten Gewalt betrachtet werden kann, so
a 6 auch die Monarchen ihre Gewalt durch Übertragung

von selten des Volkes besäßen. Einerseits haben die Fürsten
un sich nichts vor den anderen voraus und ihre Gewalt

aben sie nicht unmittelbar von Gott empfangen. Anderseits
können nicht alle gleichmäßig die Gewalt ausüben

un sie muß um des Friedens und der Ordnung willen
urch eine höchste Stelle vertreten werden. Schon bei
omer (Ilias 2, 204), den Aristoteles am Ende der Meta-

P. y®1. zustimmend zitiert, heißt es : „Nimmermehr frommt
ein Vielregiment, nur einer soll Herr sein."

,ei Aristoteles findet sich diese Frage nicht eigens
e a.n elt. Er nennt freilich verschiedene Rechtstitel der
egierenden, die von dem Willen des Volkes unabhängigsind. So sagt er Politik 3, 13, Ende, wenn einer sich vor

en anderen ganz besonders durch Tugend und Tüchtig-
ei auszeichne, so müsse er herrschen. Er wird sich aber

wo selbst bewußt gewesen sein, daß eine solche Forde-
^ ganz kleinen Verhältnissen praktisch un-urc ührbar ist. Übrigens scheint hier stillschweigend

vorausgesetzt, daß einem solchen Manne die Gewalt vom
0 6 übertragen werden, nicht daß er sie eigenmächtig an sich
6,men solle. Im zweiten Kapitel des ersten Buches führt

älf \S ursPrhngliche Königtum auf die Stellung der Stammes-
es en zurück. „Es standen", schreibt er, „zuerst die

un+a 6v-»U?^ stehen, jetzt noch die ausländischen Völker
voVif" °.n'É?en> weil sie sich gleichsam aus Untergebenen
Xu om8en gebildet haben, indem jede Familie von dem
danrf-'611 V°n e*nem Könige beherrscht wird und so-

Fi'nv' her gemeinsamen Abstammung die gleiche
Uug für die ganze Sippe bestehen mußte."

lieh et°h Bellarmin und Suarez ist die obrigkeit-e ewalt wirklich ursprünglich den Königen von dem

1*



4- Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

Volke' Übertrag,en worden,, doch nimmt Suarez nicht an,
daß es jemals selbst diese Gewalt besessen habe, sondern, ihm,
nur die Bestellung eine» Vertreters der höchsten Gewalt
zustand. Wir werden weiter unten hören, daß nach Thomas
von Aquin das Volk oder die Stände unter Umständen
befugt sind,, einen König, abzusetzen, und auch dies spricht
dafür,, daß es> auch ein Recht hat,, sie einzusetzen, weil
nach dem bekannten Grundsatze, der auch im Rechtsgebiete
gilt, die Ursachen der Entstehung und der Aufhebung
eines Dinges dieselben; sind.

Bevor wir diesen Punkt verabschieden, kommen wir
noch auf einen* Gedanken zurück, der mit der Lehre des
Aristoteles vom Ursprung des Staates zusammenhängt.
Nach ihm ist der Staat nicht nur von Natur, sondern ist
auch von Natur früher als der einzelne Mensch und die
Familie, Hierin spricht sich die* teleologische Weltauffassung
des Philosophen aus, der gemäß alles von schöpferischen
Zwecken und Ideen beherrscht ist. Der Mensch erreicht sein
naturgemäßes Ziel erst in der Gemeinschaft mit anderen
Mensohen, wie das einzelne Organ, das Auge z. B. oder
die Hand, seine Bestimmung erst im ganzen des menschlichen

Organismus erfüllt. So sind auch die Geschlechter
auf die eheliche Gemeinschaft, das kindliche Alter auf die
elterliche Pflege in der Familie, alle Menschen insgesamt
auf den geistigen Verkehr durch die Sprache angelegt.
„Der Staat",, so bedeutet uns Aristoteles, „ist der Natur
nach früher als die Familie und der einzelne Mensch, weil
das Ganze (der Staat ist ein moralisches Ganze) früher sein
muß als der Teil. Hebt man das menschliche Kompositum
auf, so kann es keinen Fuß und keine Hand mehr geben,
außer nur dem Namen nach, wie man auch etwa die Hand
an einem steinernen Bild Hand nennt; denn nach dem
Tode ist von ihr nur noch der Name übrig. Ein jedes
Ding verdankt nämlich die eigentümliche Bestimmtheit
seiner Art seinen jeweiligen Verrichtungen und Vermögen
und kann darum, wenn es die betreffende Beschaffenheit,
nicht mehr hat, auch nicht mehr als dasselbe Ding bezeichnet
werden, es sei denn im Sinne bloßer Namensgleichheit,
Man sieht also, daß der Staat sowohl von Natur besteht,
wie auch früher ist als der einzelne. Denn wenn der
einzelne für sich nicht genügt, so muß er sich zum Staate
verhalten wie andere Teile zu ihrem Ganzen" (Politik 1, 2,



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 5

1253a, 18—27). Dieser Gedanke von der idealen Priorität
des Staates vor dem Individuum und der Familie scheint
nicht verstanden zu werden, wenn man behauptet, daß die
Familie der Natur nach früher sei als der Staat. So liest
man z. B. bei Stook 1 (Lehrbuch d. Phil. 2, 7, Soz. und
Rechtsphilosophie, Staat und Staatsrecht, rp. 547) : „Diese
sozialen Körperschaften (Stände, Familie, Gemeinde) sind
sämtlich der Natur naoh früher als der Staat, weil der
Staat, um nur überhaupt entstehen zu können, Familien,
Gemeinden und Stände voraussetzt." Im gleichen Sinne
spricht er von der Familie aucfh sonst. Die im Zitat
beigegebene Begründung zeigt aber deutlich, daß das Früher
der Natur nach mit dem Früher der Entstehung nach
verwechselt ist. Die aus der Prämisse abgeleitete Folgerung,
daß der Staat die genannten Verbände nicht beeinträchtigen

darf, gilt auch für Aristoteles. Die Prioritätsfrage
bat damit nichts zu tun.

Der Staat ist von Natur, weil er allein die
Bedingungen schafft, um den einzelnen und die Gesellschaft zur
naturgemäßen Vollendung zu führen. Das gemeine Wohl
ist sein eigentlicher und höchster Zweck. Das vornehmste
Mittel zur Verwirklichung dieses Zweckes ist der Schutz
des Rechtes und der Sitte.

In diesem Sinne müssen wir Aristoteles verstehen,
Wenn wir ihn sagen hören, daß die Gemeinschaft der Ideen
von Gut und Bös und von Recht und Unrecht den Staat
begründet und daß die Gerechtigkeit ein staatliches
ßiag ist.

Man entfernt sich von der Auffassung des Aristoteles
und, wie uns scheinen will, von der Wahrheit oder
verdunkelt doch den wahren Stand der Dinge, wenn man
zwischen einem nächsten und einem entfernten Zwecke
des Staates unterscheidet und als seinpn nächsten Zweck
den Rechtszweck, als seinen entfernten den Wohlfahrtszweck

bezeichnet, wie dies wieder Stöckl a. a. 0., p. 537,
tut. Hierbei ist zwar eingestandenermaßen die löbliche
Absicht maßgebend (vgl. ebenda, p. 537 ff), den Rechtszweck,

verglichen mit dem Wohlfahrtszweck, keine derart
untergeordnete Rolle spielen zu lassen, daß das Recht der
Wohlfahrt gegenüber in jedem Falle weichen müßte. Aber
davon ist in der Theorie des Aristoteles keine Rede. Das
Recht ist ihr zufolge auch für den Staat und seine oberste



6 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

Leitung in allen Fällen heilig und unantastbar. Nur will
sie, daß sich der Staat des Reohtes lediglich insofern
annehme, als die allgemeine Wohlfahrt es erfordert. Dahin
soll die staatliche Gesetzgebung, die Pflege und der Schutz
des Rechtes zielen. Selbst den religiösen Dienst, den
Kultus, schützt und fördert die Obrigkeit nur im Dienste
des Staatszweckes, als das erste Mittel, ihn sicherzustellen.

Damit wird der Religion und der Ehre Gottes kein
Eintrag getan. Daß ihr letzten Endes alles dienen meß,
wird auch in der aristotelischen Theorie nicht verkannt
und, möchten wir sagen, stillschweigend vorausgesetzt.

Daß aber der eigentliche Zweck des Staates das
allgemeine Wohl ist und die Wahrung des Rechtes sich
diesem Zwecke als Mittel unterordnet, wird von Stöckl
selbst eingestanden, wenn er p. 536 sagt, daß die soziale
Rechtsordnung das Wohl des Menschen zu ihrem wesentlichen

Zwecke hat.
Dazu kommt aber, daß die Aufrechthaltung des

Rechtes zwar eine und die erste, aber nicht die einzige
Bedingung der Wohlfahrt ist. Wie viel hängt hierfür von
der Ökonomik, der Gesundheitspflege, der körperlichen und
geistigen Erziehung der Bürger ab, was alles aus dem
Rahmen der Aufgaben des Staates herausfällt, wenn sein
nächster und eigentlicher Zweck der Rechtszweck ist,

Und wenn der Staat seine unmittelbare Aufgabe an
der Wahrung des Rechtes hat, welche Aufgabe hätte dann
neben ihm die Kirche? Wenn zwei Gewalten unabhängig
von einander mit derselben Obliegenheit betraut wären, wo
bliebe da die Ordnung und wie wären Zusammenstöße-
zwischen ihnen zu vermeiden

Auch möchte man sagen, daß schon der Begriff de»
Staates die Pflege des gemeinen Besten als seine unmittelbare

Aufgabe erkennen läßt. Aristoteles erklärt gleich im
Eingang seiner Politik, daß, wie jede menschliche Gesellschaft,

so auoh der Staat ein bestimmtes Gut verfolgt, nur
daß es sich bei ihm um das vornehmste und umfassendste
Gut handelt (1, 1, 1252a, 1—7), und dann nimmt er im
zweiten Kapitel die Bestimmung dieses Gutes in die
Definition vom Staate auf: er ist jene vollkommene menschliche

Gesellschaft, die gleichsam das Ziel vollendeter
Selbstgenügsamkeit erreicht hat, um des Lebens willen ent-



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 7

standen ist und um des vollkommenen .Lebens willen
besteht (12526, 27—30). Dementsprechend heißt es auch
Politik 3, 9, 12806, 33 ff. : „Als Staat kann erst gelten die
Gemeinschaft in einem guten Leben unter Familien und
Geschlechtern zum Zwecke eines vollkommenen und sich
selbst genügenden Daseins." Der Zweck des Staates ist
hiernach also einfach der, den Bürgern nach Möglichkeit
ein befriedigendes und menschenwürdiges Dasein zu
gewährleisten.

Auch Stöckl leitet seine These vom Rechtszweok als
unmittelbaren Staatszweck aus einer Definition des Staates
&b. Aber um das zu können, hat er' sioh' eine eigene
Definition zurechtgerichtet. Sie lautet : „Der Staat ist ein
sozialer Verband zum Zwecke der Aufrechthaltüng und
Geltendmachung der sozialen Rechtsordnung durch
Realisierung der Rechtsforderungen, um dadurch die zeitlich»
Wohlfahrt der Glieder dieses sozialen Verbandes zu
ermöglichen und zu fördern" (p. 537). Hier ist ein Mittel
zur Erreichung des Staatszweckes — als solches war auf
P- 536 die soziale Rechtsordnung wörtlich bezeichnet worden

an Stelle des Zweckes gesetzt und so zur Aufnahme
m die Definition zubereitet. Denn offenbar gehört in die
Definition einer Gesellschaft ihr Zweck, durch den die
Vielheit erst Gesellschaft wird.

Wie Aristoteles, so kennt auoh Thomas von A quin
keinen anderen Zweck des Staates als die allgemeine Wohlfahrt.

Zweck des Staates und des staatlichen Regiments,
sagt er in der unvollendeten Sohrift de rege et regno oder
he regimine principum 1, 1, ist das gemeine Beste. Das
bonum proprium verfolgen darf der Herr bei seinen Sklaven,
her Staat aber ist eine Gemeinschaft freier Menschen (vgl.
Politik 3, 6, 1279 a, 17 —21) und darum muß das Staatshaupt

bei seinem Regiments das gemeine Beste im Auge
haben, sonst ist seine Herrschaft ungerecht und verkehrt.
«Alius est finis conveniens multitudini liberorum et ser-
vorum. Nam liber est qui sui oausa est ; servus autem est
fiui id quod est, alterius est* Si igitur liberorum multitudo
a regente ad bonum commune multitudinis ordinetur, erit
regimen rectum et iustum, quale convenit liberis. Si vero
11011 ad bonum commune multitudinis, sed ad bonum
privatum regentis regimen ordinetur, erit regimen iniustum
atque perversum" (ibid.). Dem König liegt die Sorge für



8 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

das Gemeinwohl ob und darum stand im Heidentum sogar
der Kult, durch den man zeitliche Güter zu erlangen hoffte,
unter seiner Leitung (ibid. 1, 14).

Es sei uns also ausgemacht, daß der Zweck des
Staates einfaohhin das gemeine Beste ist, in dessen Dienst
die Pflege und der Schutz des Rechtes zu treten hat.

Nun bleibt noch die Frage, wie sich die Sorge des
Staates auf das allgemeine und das private Wohl verteilt.

Es ist klar, daß für den Staat das gemeine Wohl vorangeht,

daß er das Wohl des einzelnen vor allem in dem der Gesamtheit

verfolgt und es vor diesem oft zurücktreten läßt. Man
kann auch nicht leugnen, daß Aristoteles den Staatsbegriff hin
und wieder im einen und anderen auf Kosten der Persönlichkeit

überspannt. Er tut das besonders, wenn er Politik 7, 16
die gesetzliche Zahl der Kinder dadurch vor Überschreitung

sicherstellen will, daß er die Abtreibung der Leibesfrucht

vor der Belebung vorschreibt, und ebenso wenn er
an derselben Stelle die Aussetzung der verkrüppelten,
neugeborenen Kinder fordert. Die Leibesfrucht ist ein Mensch
im Werden und das neugeborene Kind, wenn auch noch
des Yernunftgebrauches beraubt und wenn auch ein Krüppel,
doch eine menschliche Persönlichkeit. Erst das Christentum

hat uns die Menschenwürde voll zum Bewußtsein
gebracht und uns gelehrt, was jede Menschenseele vor Gott
wert ist.

Aber auf der anderen Seite ist es willkürlich und
falsch, zu behaupten, daß der aristotelische Staat im
Menschen nur den Bürger würdigt und nur so sein Bestes
verfolgt, als habe der einzelne zu einem Leben würdiger
Selbstgenüge kein Recht.

Im Gegenteil, Aristoteles stellt dem Staate die
Aufgabe, möglichst vielen Bürgern ein selbständiges Leben
der Muße in edler Geistespflege erreichbar zu machen, ein
Leben, das dann freilich auch für die Allgemeinheit sich
lohnt, sofern solche Menschen die nützlichsten im Staate
sind (Politik 7, 3). Im übrigen will er von einer Spannung
zwischen der privaten und der öffentlichen Wohlfahrt
nichts wissen (Politik 7, Kap. 2, Anfang) und hält
diejenige Verfassung für die selbstverständlich beste, deren
Einrichtung zufolge jedweder ohne Ausnahme sich wohl
befindet und glücklich lebt (ebenda, 1324 a, 23 ff.). Zu



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 9

•diesem Glück soll aber niemand gezwungen werden, sondern
der Staat soll nur die Bedingungen schaffen, daß jeder
Bürger es in freier Selbstbetätigung gewinnen kann, „Kein
Arzt und kein Steuermann", sagt die Politik, „stellt sich
die Aufgabe, die Patienten oder die Fährleute mit List zu
überreden oder mit Gewalt zu zwingen. Allein die meisten
Menschen halten, scheint's, den Despotismus für Staats-
weisheit und schämen sich nicht, ein Verfahren, das jeder
von ihnen sich selbst gegenüber nioht gerecht und nützlich

finden würde, gegen andere zur Anwendung zu
bringen. Denn wo es um sie geht, soll gerechtes Regiment
"walten, aber wo es andere betrifft, fragen sie nach keiner
"Gerechtigkeit" (7, 2, 18246, 29-36).

Hiernach urteile man, mit welchem Rechte der schon
"wiederholt zitierte Verfasser schreibt: „Die antiken
Staatstheorien gehen sämtlich von dem Prinzip aus, daß der
Maat absolut sei und daß die Glieder des Staates nur
insofern einen Wert und eine Bedeutung haben, als sie
Glieder oder Bürger des Staates sind. Auf diesem Prinzip
beruht die platonische Staatslehre und ebenso die aristote-
"sehe, wenn auch die letztere jenes Prinzip weniger schroff
und rücksichtslos durchführt als die erstere. Das Christentum

pat diese absolutistische Auffassung des Staates
beseitigt und ihn als eine von Gott angeordnete Anstalt
zum Wohle der Menschen hingestellt, so daß also nach
den Grundsätzen des Christentums die Menschen nicht des
Maates, sondern der Staat der Menschen wegen da ist"
(Stöckl, a. a. 0., p. 527).

Hier spiegelt sich wieder so recht an einem einzelnen
Punkte die Auffassung der alten Kultur ab, wie sie noch
v°r wenigen Dezennien im Gegensatze zu der hohen und
versöhnlichen Anschauung eines hl. Thomas auch im
katholischen Deutschland unter dem Einflüsse des
lutherischen Protestantismus gang und gäbe war. Die griechische
Kultur als heidnische soll nicht etwa bloß die eine oder ander©
'U nvollkommenheit gehabt und für ein zeitgemäßes Wachstum
b^autn gelassen haben, nein, sie soll in allem der krasse
v*egensatz des Christentums gewesen sein. Diese Auffassung

.ann vor den Tatsachen nicht bestehen und setzt auch
«m ganz falsches und mit aller gesunden Dogmatik
verendetes Urteil über den Gang der menschlichen Kultur

voraus. Möge sie mit der zunehmenden Klärung der dogma-



10 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

tischen Begriffe und dem Fortschritt der geschichtlichen
Erkenntnis glücklich versohwinden •

>

Wir kommen zu einem -weiteren Leitsatz der
aristotelischen Politik, der uns bis zum Ende dieses zweiten
Abschnittes beschäftigen wird.

Aus der Lehre, daß der Staatszweck das allgemeine
Beste ist, folgte für Aristoteles, daß auch die Mittel zur
Erreichung dieses Zieles und somit auch die Erziehung
und der Kultus unter die Aufgabe des Staates fallen und
zum Umfang seiner Zuständigkeit gehören.

Die vornehmste Bedingung und sicherste Gewähr für
das Wohlergehen des einzelnen und der Gesellschaft ist
die Tugend, zu der die Erziehung der Weg ist, und somit
ist es folgerichtig gedacht, wenn die Erziehung der Bürger
zur Tugend dem Staate obliegen soll. Denn der Staat und
die staatliche Gewalt hat die oberste Leitung in menschlichen

Dingen und in allem, was das Endziel des Menschen
für dieses Leben berührt. Aus eben diesem Grunde steht,
ihm auch die Leitung des Kultus zu. Denn abgesehen
davon, daß die Gottesverehrung zur Tugend gehört und
sie fördert, wird sie auch wegen der zeitlichen Wohltaten
geübt, die man von dem Dienst und der Anrufung der
Gottheit erwartet.

Nur in einem Falle muß der Staat seinen Anspruch
auf die oberste Leitung in Angelegenheiten der Erziehung,
des Unterrichtes und des Kultus aufgeben, wenn das Ziel
des Menschen ein übernatürliches ist und mit natürlichen
Kräften nicht erreicht werden kann. Dann muß mit seiner
Zulänglichkeit und Befähigung auch seine Zuständigkeit
und Berechtigung aufhören. Dieser Fall ist nach der Lehre
des Christentums gegeben. Dieser Lehre gemäß ist das
letzte Ziel des Menschen, auf das er sich hienieden
vorbereiten soll, die Seligkeit im anderen Leben im Genüsse
Gottes und es ist in der Kirche gegenüber dem Staate
eine eigene irdische Autorität aufgestellt, die uns zu diesem
Ziele führen soll und im Besitz der hierzu notwendigen
Mittel und Vollmachten ist.

Über diesen so wichtigen Gegenstand verbreitet sich in
sehr bemerkenswerter Weise der hl. Thomas in einer
Darstellung, die gleichmäßig dem Ansehen des Staates und
der Kirche gerecht wird. Sie findet sich im 14. Kapitel
des ersten Buches der Schrift über das Fürstenregiment.



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 11

Der heilige Lehrer schreibt daselbst wie folgt: „Vom
Ziel der Gesamtheit muß dasselbe Urteil gelten wie von
dem des einzelnen. Wäre daher das Ziel des Menschen
ein Gut, das in ihm wäre (wie Gesundheit, Wissen, Tugend),
so läge entsprechend auoh das letzte Ziel für die Leitung der
Gesamtheit darin, daß diese ein solches Gut erlangte und sich
in seinem Besitze behauptete."

„Wäre demnach ein solches Endziel, sei es für den
einzelnen, sei es für die Gesamtheit, das leibliche Dasein
und Gesundsein, so wäre die Sicherung dieses Zieles Sache
des Arztes. Wäre es Reichtum und Überfluß, so würde der
Haushalter gleichsam ein Leiter und König der Gesamtheit,
sein. Und wäre das Gut der Wahrheitserkenntnis ein Ding,
das der Gesamtheit erreichbar wäre, so hätte der König
das Amt des Lehrers. Nun scheint aber das Ziel einer zur
Gemeinschaft verbundenen Vielheit darin zu bestehen, daß:
sie tugendgemfiß lebe. Denn dazu treten die Menschen in
Gemeinschaft, um im Verein miteinander gut zu leben,
was der einzelne, wenn er für sich allein lebte, nicht
könnte. Gutes Leben aber ist tugendgemfißes Leben. So
ist denn tugendgemäßes Leben das Ziel menschlicher Gera

einschaft."
„Ein Zeichen dessen ist der Umstand, daß nur

diejenigen zu den Teilen der zur Gemeinschaft verbundenen
Vielheit zählen, die bei der guten Führung des Lebens
miteinander im Verein stehen. Fänden sich die Menschen
bloß um des Lebens willen zusammen, so machten auch
die Haustiere und Sklaven einen Bestandteil der bürgerlichen

Gesellschaft aus. Und geschähe es bloß, um Reichtum

zu erwerben, so würden alle, die Handel miteinander
treiben, zu einer Stadt oder einem Staate gehören, gerade
so wie wir jetzt nur diejenigen zu einer und derselben
Vielheit zählen, die unter denselben Gesetzen und
derselben Regierung zu einem guten Leben geleitet und
angehalten werden" (vgl. Politik 3, 9, wo man zum Teil genau
dieselben Gedanken findet).

„Aber weil der Mensch durch tugendgemäßes Leben
zu einem weiteren Ziele hingeordnet wird, das, wie wir
schon oben gesagt haben, in dem Genüsse Gottes besteht,,
so muß auch das Ziel einer Vielheit von Menschen
dasselbe sein wie das des einzelnen Menschen. Das letzte Ziel
der zur Gemeinschaft verbundenen Vielheit ist also nicht,.



12 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen 'Gewalt

tugendgemäß zu leben, sondern durch tugendgemäßes
Leben zum Genüsse Gottes zu gelangen. Könnte man nun
freilich zu diesem Ziele durch die Kraft der menschlichen
Natur gelangen, so fiele es notwendig unter die Obliegenheit

des Königs, die Menschen zu diesem Ziele zu leiten.
Denn nach unserer Voraussetzung wird derjenige König
genannt, dem die oberste Leitung in den menschlichen
Dingen anvertraut wird. Die leitende Stellung ist aber um
so höher und umfassender, je weiter das Ziel greift, zu
dem sie geordnet ist. Sieht man doch immer, wie derjenige,
der für das letzte Ziel sorgen muß, denen Befehle gibt,
die die Dinge herstellen, die zu dem letzten Ziele geordnet;
sind. So befiehlt der Steuermann, der über die Schiffahrt
zu bestimmen hat, dem Erbauer des Schifies, wie er es

tauglich für die Fahrt herstellen soll, und der Vollbürger,
der die Waffen führt, befiehlt dem Schmied, welcher Art
Waffen er verfertigen soll" (vgl. Nik. Ethik I, 1, 1094 a,
fi—28).

„Aber weil der Mensch das Ziel des Genusses Gottes
nicht durch menschliche Kraft erreicht, sondern durch
göttliche Kraft, gemäß dem Worte des Apostels (Rom. 6,
23): »Gnade Gottes ist das ewige Leben«, so wird die
Leitung zu diesem Ziele keiner menschlichen, sondern der
göttlichen Herrschaft zukommen. Jenem König also gehört
eine solche Herrschaft, der nicht nur Mensch, sondern auch
Gott ist, nämlich unserem Herrn Jesus Christus, der die
Menschen, indem er sie zu Kindern Gottes machte, in die
himmlische Herrlichkeit eingeführt hat. Das ist also die
ihm übergebene Herrschaft, die nicht zerstört werden wird,
weshalb er in den Schriften nicht nur Priester, sondern
•auch König genannt wird, wie Jeremias spricht '(23, 5):
»Ein König wird Herrscher, der weise ist.« Daher leitet
sich von ihm das königliche Priestertum ab : und was noch
mehr ist, alle Christgläubigen heißen, sofern sie seine
Glieder sind, Könige und Priester." f

„Der Dienst dieses Reiches also ist, damit das Geistliche

von dem Irdischen unterschieden wäre, nicht den
irdischen Königen, sondern den Priestern anvertraut worden
und besonders dem höchsten Priester, Petri Nachfolger,
Christi Statthalter, dem römischen Bischof, dem alle Könige
der Christenheit unterworfen sein müssen wie dem Herrn
Jesus Christus selbst."



nach. Aristoteles und Thomas von Aquino

„Dena so müssen dem, dem die Sorge für das letzte«
Ziel znsteht,; diejenigen,, die die Sorge für die>
vorausgehenden Ziele angeht, sich unterordnen und nach seinem
Befehle sich richten."

„Weil daher das Priestertum und der ganze- Gottesdienst

der Heiden, die Erlangung zeitlicher Güter
verfolgte, die alle dem gemeinen Wohle der Gesamtheit dienen',
wofür die Sorge dem König obliegt, so waren die Piriester
der Heiden angemessenerweise den Königen Untertan. Aber
weil auch; im Alten Gesetze' irdische Güter als Lohn für
das gottesfürchtige Volk verheißen wurden, die ihm nicht,
von den Dämonen (wie im alten heidnischen Opfer- und'
Orakelwesen\ sondern von dem wahren- Gotte zuteil werden
sollten,, so liest man infolgedessen^ daß auch im Alten
Gesetze- die Priester den Königen unterworfen waren."

„Aber im Neuen Gesetze ist ein höheres Priestertum^
durch das die Menschen zu den himmlischen Gütern
hinübergeführt werden, daher in dem- Gesetze Christi die
Könige den Priestern unterworfen sein müssen."

„Daher ist es wunderbar durch Vorsehung Gottes
geschehen, wenn in der Stadt Horn, die vor Gottes Auge als
der künftige Herrscherthron der Christenheit stand, all-
wähiicü die Sitte aufkam, daß die Staatslenker den
Priestern Untertan waren. Denn wie Valerius Maximus be-
rioBtot:, »hat unsere Stadt immer dafür gehalten, daß der
Keligion alles nachzuordnen sei, auch die glanzvollen
Vorteilte der höchsten Majestät. Deshalb haben die
Regierungen kein Bedenken getragen, dem Heiligen zu dienen,
IP der Überzeugung, ihre Herrschaft in menschlichen
Bingen um so fester zu begründen, je besserund beharrlicher
sie zuvor der göttlichen Macht gedient hätten«. Weil es
aber auch im Schöße der Zukunft lag, daß die Ehrfurcht
vor dem christlichen Priestertum sich besonders in Frankreich

entwickeln sollte, so geschah es durch göttliche
Zulassung, daß auch bei den Galliern die heidnischen Priester,
uie sie Druiden nannten, für ganz Gallien Recht sprachen,
v^ie Julius Cäsar in dem Buche berichtet, das er über den
Gallischen Krieg geschrieben hat."

Dieser Text lehrt uns, daß der hl, Thomas dem Staate
auch in Sachen des Kultus und der Religion unbedenklich

as oberste Bestimmungsrecht zuerkennen würde, wenn wir



14 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

nicht in der übernatürlichen Ordnung lebten und ein Ziel
hätten,, das zu erreichen über menschliches Vermögen geht.
Die oberste Leitung würde er der staatlichen Gewalt aus
dem Grunde zusprechen, weil sie die höchste Stelle ist,
die für das menschliche Beste zu sorgen hat und demgemäß
auch zu ihrer Zuständigkeit alles gehört, was sich zu dieser
ihrer Aufgabe wie das. Mittel zum Zweck verhält.

Was vom Kultus, würde auf dem Boden der
natürlichen Ordnung um so mehr von der Erziehung ünd der
Lehre gelten : auch sie gehörte zur Zuständigkeit des
Staates und ihm käme hier die letzte Entscheidung und
die oberste Leitung zu. Was aber Thomas für christliche
Verhältnisse vom Kultus sagt, meint er auch von der
Erziehung und Lehre, sie ist Sache der Kirche. Ihr ist ja in
ihren Gründern und ersten Häuptern von Christus gesagt:
„Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden.
Darum gehet hin und lehret alle Völker" (Matth. 28, 18 f.).

Was soll man hiernach von unseren gegenwärtigen
Zuständen auf dem Gebiete der Schule und des
Unterrichtes sagen? Man gestatte uns, auf diese Dinge etwas
einzugehen. Die praktische Philosophie und so auch die
Politik soll ja keine bloße Denkübung sein, sie soll dem
Leben dienen. Man muß gestehen, daß die staatliche
Schulpolitik die Forderungen des Christentums verkennt und
das gesamte Unterrichts- und Bildungswesen derart
bevormundet, daß selbst ein Aristoteles von seinem
heidnischen Standpunkte sich davor verwahrt hätte.

Schon die Volksschule hat der moderne Staat zu
seiner Domäne gemacht. Dem Pfarrer wird der
Religionsunterricht in den Schulen seiner Pfarrei von der
weltlichen Regierung auf Widerruf übertragen. Vorher aber
wird der aus Laien bestehende Schulvorstand des Ortes
gefragt, ob er mit der Übertragung des schulplanmäßigen
Religionsunterrichtes an den Pfarrer einverstanden ist. Die
Lehrpersonen an den Volksschulen werden, wenn der
Pfarrer nicht gerade Ortsschulaufseher ist, was von der
Gnade der Bezirksregierung abhängt, ohne Benachrichtigung

des Pfarrers angestellt, so daß es ihm beim Betreten
der Schule geschehen kann, dort einen Fremden zu finden,
der sich ihm als neuer Lehrer bekannt gibt. Der
Kreisschulaufseher mutet dem Pfarrer auch wohl zu, vor ihm
die Kinder aus der Religion zu prüfen, und wenn er sich



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 15

weigert, wird es ihm übel vermerkt. Die Schulbehörde
bestimmt auch gewisse Messen als Schulmessen, die die
Kinder hören und unter Umständen vorzeitig verlassen
müssen, daß nicht etwa der Beginn des Schulunterrichtes
um eine Minute verzögert werde. Will der Geistliche einen
Knaben des Ortes -zu sich in Unterricht nehmen, um ihn
aufs Gymnasium vorzubereiten, so kann irgendein Lehrer
"von Zeit zu Zeit mit dem Knaben eine Prüfung halten,
°b der Unterricht auch vollwertig ist und die Schule
ersetzt.

- In Frankreich sind Schule und Kirche getrennt. Aber
die Gemeinde hat das Recht, auf ihre Kosten eine katholische

Schule zu errichten und zu unterhalten, und der
Lehrer macht sich auch bei seinen Vorgesetzten mißliebig,
Wenn er versetzt werden muß, weil nach Errichtung einer
katholischen Schule für ihn am Orte nichts mehr zu tun

Auch ist seitens der Behörde ein eigener Tag in der
Woche frei gelassen, damit die Kinder den Unterricht des
Geistlichen empfangen.

Die staatlichen oder städtischen Gymnasien eröffnen
uach Lage der gegenwärtigen Gesetzgebung allein den
^ugang (ZUr Universität, Jeden Aspiranten der höheren
Berufe führt sein Weg durch das Gymnasium. Die
Errichtung freier konfessioneller Lateinschulen ist nicht
gestattet. Der Religionslehrer am Gymnasium muß, so viel
°ur. bekannt, eine staatliche Prüfung ablegen und wäre er
au.ch Goktor der Theologie. Ein Generalvikar sagte mir
seinerzeit : Wenn wir der Regierung einen Geistlichen als
Ttehgionslehrer empfehlen, kommt nicht einmal der Ausruck

der Geneigtheit zurück, die Sache zu überlegen.
Besonderes Gewicht legt der Staat darauf, daß die

örtlichen auf den Universitäten, die er allein errichtet,
vorgebildet werden. Nur wer die Universität durchgemacht

aW kann ein kirchliches Amt erhalten, es sei denn, daß
lrgendwo für das akademische Triennium das Priester-
Seminar vorgesehen ist. Die Lehrer der Theologie an den

Qiversitäten sollen sich als Angestellte des Staates fühlen,
einigen Jahren geschah es, daß Harnack in einem

T bemerkten, wohlinspirierten Zeitungsaufsatz zu be-
enken gab, der Staat habe an der Amtswaltung der
eistlichen nur so lange ein Interesse, als ihm ein Einfluß

aut ihre Erziehung und Vorbildung zustehe, und wenn



*
16 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

demnach die Geistlichen nicht mehr auf der Universität
ausgebildet werden sollten, habe er keine Veranlassung
mehr, die kirchliehen Amtsinhaber zu subventionieren.

Dieser Exkurs hat die Frage veranlaßt, wie weit d'er
Staat in Sachen der Erziehung und Lehre zuständig ist. In
der übernatürlichen Ordnung kann ihm die Zuständigkeit
in diesen Dingen nur an zweiter Stelle1, in Unterordnung
unter die Kirche, zugebilligt werden. Sie, die Bevollmächtigte

Jesu Christi, des höchsten Königs, ist die berufene
Erzieherin und Lehrerin der Menschheit. Von ihrem Priester-
tum gilt das Wort des Propheten: „Die Lippen des
Priesters sollen die Wissenschaft bewahren und das Gesetz
soll man holen aus seinem Munde. Denn er ist ein Engel
des Herrn der Heerscharen" (Mal. 2, 7). Auch in
Erziehung und Lehre muß Einheit und Ordnung sein. Es
kann nur ein Ziel der Bildung und nur einen höchsten
Inhalt der Unterweisung geben. Beides ist der Gott der
übernatürlichen Offenbarung, für den die Bildung uns
erzieht und den die Unterweisung uns kennen lehrt.

Das Amt der Lehre und Erziehung muß demnach im
den Händen derer ruhen, die Gott dafür bestellt hat und
die deshalb in der Schrift seine Engel oder Boten heißen,
Sie haben auch ein oberstes Aufsichtsrecht über die
staatlichen Schulen. Die Kirche hat die Pflicht, darüber zu.
wachen, daß in den Schulen jeder Ordnung und jedes-
Ranges nichts gelehrt wird, was die religiösen Gefühle der
Schüler und Hörer verletzen oder ihren Glauben gefährden,
könnte.

Aristoteles hat von der übernatürlichen Ordnung, in
der wir leben, nichts gewaßt und die Erziehung dem
Staate überwiesen. Dennoch liest man nichts davon,- daß
zu jenen Zeiten die Schule unter einem ähnlichen
staatlichen Zwang und Bann stand wie gegenwärtig. Es
gab keinen allgemeinen staatlichen Schulzwang und,
soweit\ es einen gab, hatten ihn sich die freien Bürger
selbst auferlegt. Ein Sokrates, Plato und Aristoteles werden
auch für ihre Lehrvorträge nicht zuvor die Genehmigung
des Staates eingeholt haben. Sokrates "wollte sogar lieber
sterben, als von der Unterweisung der Jugend lassen, wie
es die Richter befahlen. Man hatte eben dazumal von den.
Rechten und Freiheiten des Staatsbürgers andere
Vorstellungen.



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 17

Doch genug hiervon! Aristoteles leitete seine Sätze
über Unterricht und Erziehung aus dem obersten Zwecke
des Staates ab, den er in der "Wohlfahrt der Bürger
erblickte. An eben diesen Zweck knüpft er auch seine
Theorie von der besten Staatsform, die wir im nächsten
Abschnitt eingehender, als es im ersten bereits geschehen
ist, besprechen wollen.

HAT AUGUSTIN PLATO NICHT GELESEN?
Aus Anlaß von Baeumkera Rede über den Piatonismus im Mittelalter

Von Dr. EUÖEN ROLFES
Die Bede, die Professor Baeumker am 18. März
in der Münchener Akademie der Wissenschaften

gehalten hat (München, Verlag der königl. bayer. Akademie
der Wissenschaften, in Kommission des Gr. Eranzschen Ver-
ags)j enthält bezüglich der Philosophie des hl. Augustinus

und auch des hl. Thomas verschiedenes, was dem Ansehen
dieser beiden Hauptvertreter der kirchlichen Spekulation
abträglich sein könnte.

Dieses ihr Ansehen hängt offenbar nicht an letzter
stelle davon ab, ob sie die griechischen Quellen ihrer
Philosophie in wissenschaftlicher Weise benutzt haben. Die
Quelle Augustins war Plato, die des Aquinaten Aristoteles.

un soll aber nach Baeumker Augustins Philosophie eben-
80 viel neuplatonisches als platonisches Lehrgut enthalten,
während wir von Thomas hören, was bekanntlich auch
sonst vielfach behauptet wird, daß er seinen griechischen
^ewährsmann in wichtigen Punkten christlich umgedeutet

Was Baeumker über Thomas bringt, wollen wir nicht
weiter verfolgen. Man findet die hieher gehörigen Aus-
ührungen auf p. 25 und p. 27 ff. Die aristotelische Philosophie

soll, wenn nur dieses ausgeschieden, jenes umge-
ogen wurde, mit anderen Worten, wenn Aristoteles, wie
'bert und Thomas es erstrebten, „christianisiert" war,

geschaffen dazu erschienen sein, für die christliche
m, anschauung den natürlichen Unterbau zu liefern. Bei

üomas soll der seinem Meister Aristoteles völlig fremde
ristliche Schöpfungsgedanke auf neuplatonischem Fundamente

fußen usw. Auf diese Dinge einzugehen, ist hier
D»VUS Thomas V. (Jahrbuch filr Philosophie etc. XXXII.) 2


	Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt nach Aristoteles und Thomas von Aquino

