Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 5(1918)

Artikel: Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt nach Aristoteles
und Thomas von Aquino

Autor: Rolfes, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt 1

URSPRUNG, ZWECK UND UMFANG DER STAAT-
LICHEN GEWALT NACH ARISTOTELES UND THOMAS
i VON AQUINO

Von Dr. EUGEN ROLFES

Im ersten Abschnitt unserer Darstellung (Divus
Thomas IV, 2563 ff.) haben wir die obersten Grundsitze der
aristotelischen Staatslehre kurz zusammengefalt und ge-
wirdigt, Nun wollen wir die Bedeutung und Fruchtbarkeit
dieser Grundsitze noch mehr veranschaulichen, indem wir
sie nochmals einzeln vornehmen, und zeigen, welche Folge-
rungen aus ihnen entspringen. Die Richtigkeit der Folgg-
sitze wird fiir die der Voraussetzungen sprechen. Wir
werden auch sehen, dafi neuere Darsteller der Staats- und
Gresellschaftslehre, die die Ideen des Aristoteles tibersehen
und vernachlissigt haben, dieses nicht zum Vorteile ihrer
Lehre getan haben. Besonders wollen wir uns bemiihen,
den Einklang zwischen den Gedanken des Aristoteles und
der Staatslehre des hl, Thomas nachzuweisen, der auch
hier wie in der theoretischen Philosophie in den Fufistapfen
des Stagiriten wandelt, Die Ubereinstimmung der beiden
groBen Denker gibt ihrer Lehre ein unvergleichliches Ge-
wicht, Tn Aristoteles, der der Forschung der Jahrtausende
die Richtung wies, vernehmen wir gleichsam die Stimme
der Vernunft, in Thomas tritt uns die abgeklirte Summe
der christlichen Weisheit entgegen.

Unter den Leitideen des Aristoteles stand im ersiei
Artikel die vom Zweck des Staates an der Spitze; die vom

'Sprunge ‘des Staates und der stastlichen Gewalt hatten
Wir zwar hinreichend deutlich bezeichnet, aber nicht eigens
gewiirdigt. Es empfiehlt sich aber, das jetzt, und zwar an
erster Stelle zu tun. °
Nach Aristoteles besteht der Staat, wie wir horten,
von Natur und ist der Mensch von Natur ein staatliches
oder politisches Wesen. Der Mensch findet nur in der
staatlichen Gemeinschafs seine naturgem#fie Ausbildung
und Vollendung. nWenn es“, sagt Aristoteles Politik 1, 2,

%Divus Thomas V. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX XII,) A 1



9 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

— "

,von den ersten menschlichen Vereinen, der Familie und
der Gemeinde, wahr ist, daf die Natur selbst ihren Be-
stand fordert, so mufd das gleiche auch von jedem Staate
gelten. ‘Denn zu diesen kleineren Verbinden verhalt sich
der Staat wie das Ziel, nach dem sie streben. Ein solches
Ziel der werdenden Dmge heillt aber Natur. Denn s0
nennen wir die Beschaffenheit, die jegliches, sei es nun ein
Mensch oder ein Pferd. oder ein Haus, beim Abschluf} seiner
Entstehung aufweist“ (a. a. O,, 125625, 30—3D), .

Nach der Lehre des Christentums ist die staatliche
Ordnung' und insbesondere die staatliche Gewalt, ohne die
es im Gemeinwesen keine Ordnung gibt, von Gott. ,Jeder-
mann¥, sagt die Schrift, ,unterwerfe sich der obrigkeit-
lichen Gewalt; denn es gibt keine Gewalt aufler von Gott,
und die:besteht, ist von Gott angeordnet* (Rom. 13, 1).
Aber von .dieser Lehre weicht die Theorie des Aristoteles
nicht ab, sondern ist nur ein anderer Ausdruck fiir sie.
Auch die Natur ist ja dem Aristoteles von Gott, weshalb
er z.-B. den ihm so geliufigen Grundsatz, dal die Natur
nichts umsonst schafft, auch so faldt, dafl Gott und die
Natur nichts umsonst schaften (de coelo 1, 4, Ende). Wenn
also Aristoteles den Staat auf die Natur zuriickfithrt, so
ist damit nur gesagt, dafd der Staat und die Obrigkeit, die
gleichsam die Form des Staates ausmacht,  nicht auf un-
mittelbarer, sondern auf mittelbarer gottlicher Anordnung
beruhen.

Das 18t bekanntlich auch die allgememe Auffassung.
Die Stelle des Romerbriefes wird - auch nicht so gedeutet,
als ob jede tatsiichlich bestehende Obrigkeit von Gott wire,
sondern -man versteht sie von der Obrigkeit in abstracto:
wie die elterliche und die geistliche, so ist auch die staat-
liche ‘Autoritit von Gott. Der hl. Thomas sagt in epist.
ad Rom, in seiner Auslegung zu dieser Stelle (cap. XIII,
lect. I), dafl die konigliche Gewalt dann nicht von Gott
ist, wenn sie entweder auf unrechtmiiflige Weise erworben
ist oder im Widerspruch mit der gottlichen Gerechtlgkmt
gebraucht wird.

Wenn der moderne Atheismus den Satz aufstellt daﬁ
der Staat die Quelle alles Rechtes sei, so kann man sich
hierfiir jedenfalls nicht auf Aristoteles "berufen, Wir haben
in dem ersten Artikel gesehen, dafl er, wie den Staat, so
auch das Recht auf die Natur der Dinge zuriickfithrt. Er



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 3

unterscheidet darum auch scharf zwischen dem natiirlichen,
allgemein giiltigen und dem positiven, in den verschiedenen
Staaten geltenden Rechte und ‘will, 'daf dem natiirlichen
Rechte der Staat mnicht- minder als der einzelne unter-
worfen sei, S o
Wenn der Staat nicht die Quelle  alles Rechtes und
aller Gewalt ist, so kann es auch nicht die Gesamtheit des
Volkes sein, Eine andere Frage ist, ob und in welchem
Sinne das Volk etwa als urspriinglicher ‘Inhaber’' oder
rager der hochsten Grewalt betrachtet werden kann, so
dafl duch die Monarchen ihre Gewalt durch Ubertragung
von seiten des Volkes besifen, Einerseits haben die Fiirsten
an sich ‘nichts vor den anderen voraus und ihre Gewalt
haben sie nicht unmittelbar von Gott empfangen, Ander-
seits konnen nicht alle gleichmifiig die Gewalt ausiiben
und sie muB um des Friedens und der Ordnung willen
durch eine hochste Stelle vertreten werden, Schon bei
Homer (Ilias 2, 204), den Aristoteles am Ende der Meta-
physik zustimmend zitiert, heiflt es: ,Nimmermehr frommt
eln Vielregiment, nur einer soll Herr sein.*
~ Bei Aristoteles findet sich diese Frage nicht eigens
behandelt, Er nennt freilich verschiedene Rechtstitel der
Regierenden, die von dem Willen des Volkes unabhiéngig
sind. So sagt er Politik 3, 13, Ende, wenn einer sich vor
dep anderen ganz besonders darch Tugend und Tichtig-
keit auszeichne, so miisse er herrschen. Er wird sich aber
wohl selbst bewufit gewesen sein, dafl eine solche Forde-
'ung aufier in ganz kleinen Verh#ltnissen praktisch un-
durchfiihrbar ist, ijrigens scheint hier stillschweigend
yorausgesetst, dafl einem solchen Manne dis Grewalt vom
Volke tibertragen werden, nicht daf} er sie eigenmichtig ansich
nehmen solle. Im zweiten Kapitel des ersten Buches fiihrt
er dag urspriingliche Konigtum auf die Stellung der Stammes-
Altesten guriick, »Es standen“, schreibt er, ,zuerst die
Staaten und stehen jetzt noch die ausldndischen Volker
unter Koénigen, weil sie sich gleichsam aus Untergebenen
von Kénigen gebildet haben, indem jede Familie von dem
Altesten wie von einem Konige beherrscht wird und so-
da'.nn_ “Wegen der gemeinsamen Abstammung die gleiche
Emrlchtung fir die ganze Sippe bestehen mufte. _
_ Nach Bellg rmin und Suarez ist die obrigkeit-
liche Gewalt wirklich urspriinglich den Koénigen von dem

1%



4 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

Volke iibertragen worden, doch nimmt Susarez nicht an,
daB es jemals selbst diese Giewalt besessen habe, sondern ihm,
nur die Bestellung eines Vertreters der hichsten Gewalt zu-
stand. Wir werden weiter unten héren, dafl nach Thomas
von Aquin das Volk oder die Sténde unter Umstinden be-
fugt sind, einen Konmig abzusetzen, und auch dies spricht
dafiir, daﬁ es auch ein Recht hat, sie einzusetzen, weil
nach dem bekannten Grundsatze, der auch im Rechtsgebiete
gilt, die Ursachen der Entstehung und der Aufhebung
eines Dinges dieselbenr sind.

Bevor wir diesen Punkt verabschiedem, kommen wir
noch auf einen Gedanken zuriick, der mit der Lehre des
Aristoteles vom TUrsprung des Staates zusammenhingt.
Nach ihm ist der Stast nicht nur von Natur, sondern ist
auch von Natur frither als der einzelne Mensch und die
Familie. Hierim spricht sich die teleologische Weltauffassung:
des Philosophen aus, der gemi#fl alles von schnpfermchen
Zwecken und Ideen beherrscht ist. Der Mensch erreicht sein
naturgeméfies Ziel erst in der Giemeinschaft mit anderen
Menschen, wie das einzelne Organ, das Auge z. B. oder
die Hand, seine Bestimmung erst im ganzen des mensch-
lichen Organismus erfiillt, So sind auch die Geschlechter
auf die eheliche Gemeinschaft, das kindliche Alter auf die
elterliche Pflege in der Famllle, alle Menschen insgesamt.
auf den geistigen Verkehr durch die Sprache angelegt.
yDer Staat“, so bedeutet uns Aristoteles, ,ist der Natur
nach frither als die Familie und der einzelne Mensch, weil
das Ganze (der Staat ist ein moralisches Ganze) frither sein
mufd als der Teil. Hebt man das menschliche Kompositum
auf, so kann es keinen Fufl und keine Hand mehr geben,
auﬁer nur dem Namen nach, wie man auch etwa die Hand
an einem steinernen Bild Hand nennt; denn nach dem
Tode ist von ihr nur noch der Name iibrig. Ein jedes
Ding verdankt némlich die eigentiimliche Bestimmtheit
seiner Art seinen jeweiligen Verrichtungen und Vermégen
und kann darum, wenn es die betreffende Beschaffenheit
nicht mehr hat, auch nicht mehr als dasselbe Ding bezeichnet.
werden, es sei denn im Sinne blofler Namensgleichheit,
Man sieht also, dafd der Staat sowohl von Natur besteht,
wie auch frither ist als der einzelne. Denn wenn der ein-
zelne fiir sich nicht gentigt, so muf} er sich zum Staate ver-
halten wie andere Teile zu ihrem Ganzen“ (Politik 1, 2,



nach Aristoteles und Thomas von Aquino B

1263a, 18—27)., Dieser Gedanke von der idealen Prioritiit
des ‘Staates vor dem Individuum und der Familie scheint
uicht verstanden zu werden, wenn man behauptet, daf die
Familie der Natur mach frither sei als der Staat. So liest
man z. B, ber Stoek]l (Lehrbuch d. Phil. 2, 7, Soz. und
Rechtsphilosophie, Staat und Staaterecht, p. 547): ,Diese
sozialen Korperschaften (Stinde, Familie, Gemeinde) sind
sdmtlich der Natur nach frither als der Staat, weil der
Staat, um nur tiberhaupt entstehen zu konnen, Familien,
G’rfﬂr_lme(iﬂnd-en und Sténde voraussetzt.® Im gleichen Sinne
Spricht er von der Familie auch sonst, Die im Zitat bei-
gegebene Begriindung zeigt aber deutlich, daf} das Frither
der Natur nach mit dem Frither der Entstehung mach ver-
Wechselt ist. Die aus der Priimisse abgeleitete Folgerung,
dafl der Stast die genannten Verbinde nicht beeintrich-
tigen darf, gilt auch fiir Aristoteles, Die. Priorititsfrage
hat dumit nichts zu ‘tun.

Der Staat ist von Natur, weil er allein die Bedin-
gungen schafft, um den einzelnen und die Gesellschaft zur
Daturgemiflen Vollendung zu fiihren. Das gemeine Wohl
18t sein eigentlicher und héchster Zweck, Das vornehmste
Mittel zur Verwirklichung dieses Zweckes ist der Schutz
des Rechtes und der Sitte.

In diesem '‘Sinne miissen wir Aristoteles verstehen,
wenn wir ihn sagen horen, dafd die Gemeinschaft der Ideen
vVon Gut und Bés und von Recht und Unrecht den Staat
_bl{grﬁndet und dafl die Gerechtigkeit ein staatliches
Ving ist,.

Man entfernt sich von der Auffassung des Aristoteles
und, wie uns scheinen will, von der Wahrheit oder ver-
duI}kelt doch den wahren Stand der Dinge, wenn man
Zwlischen einem nichsten und einem entfernten Zwecke
des Staates unterscheidet und als seinen mniichsten Zweck
den Rechtszweck, als seinen entfernten den Wohlfahrts-
Zweck bezeichnet, wie dies wieder Stéckl a. a. 0., p. 37,
tut.  Hierbei ist zwar eingestandenermafien die lébliche
Absicht maflgebend (vgl. ebenda, p. 637 ff), den Rechts-
Zweck, verglichen mit dem Wohlfahrtszweck, keine derart
Untergeordnete Rolle spielen zu lassen, dafl das Recht der

‘ohlfahrt gegeniiber in jedem Falle weichen miifite, Aber
'fia'VOn 18t in der Theorie des Aristoteles keine Rede, Das
Recht ist ihr zufolge auch fir den Staat und seine oberste



6 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

Leitung in allen Fillen heilig und unantastbar. Nur will
sie, dafd sich der Staat.des Rechtes lediglich insofern an-
nehme als die allgemeine Wohifahrt es erfordert. Dahin
soll die staatliche Gesetzgebung, die Pflege und der Schutz
des Rechtes zielen. Selbst den  religiésen Dienst, den
Kultus, .schiitzt und férdert die Obrigkeit nur im Dienste
des Staatszweokes als das erste Mittel, ihn sicherzu-
stellen.

Damit wird - der Rellglon und der Ehre Gottes kein
Eintrag getan. Def3. ihr letzten Endes alles dienen muf,
wird auch in der aristotelischen Theorie nicht verkannt
und, mochten wir sagen, stillschweigend vorausgesetazt. .

Daf aber der eigentliche Zweck des Staates das all-
gemeine Wobhl 1ist und die Wahrung des Rechtes sich
diesem Zwecke als Mittel unterordnet, wird von Stidckl
selbst eingestanden, wenn er p. 536 sagt dafl die soziale
Rechtsordnung das Wohl des Menschen zu ihrem wesent-
lichen Zwecke hat.

Dazu kommt aber, dal die Aufrechthaltung des
Rechtes zwar eine und die erste, aber nicht die einzige
Bedingung der Wohlfahrt ist. Wle viel hdngt hierfiir von
der Okonomik, der Gresundheitspflege, der kérperlichen und
geistigen Erztehung der Biirger ab, was alles aus dem
Rahmen der Aufgaben des Staates herausféllt, wenn sein
nichster und eigentlicher Zweck der Rechtszweck ist.

Und wenn der Staat seine unmittelbare Aufgabe an
der Wahrung des Rechtes hat, welche Aufgabe hitte dann
neben ihm die Kirche? Wenn zwei Glewalten unabhéngig
von einander mit derselben Obliegenheit betraut wiren, wo
bliebe da die Ordnung und wie wiren Zusammenstofde
zwischen ihnen zu vermeiden ?

Auch mochte man sagen, daf3 schon der Begriff des
Staates die Pflege des gemeinen Besten als seine unmittel-
bare Aufgabe erkennen liflt. Aristoteles erklirt gleich im
Eingang seiner Politik, dufB, wie jede menschliche Gesell-
schaft, so auch der Staat ein bestimmtes Gus verfolgt, nur
daB es sich bei ihm um das vornehmste und umfassendste
Gut handelt (1, 1, 1262a, 1—7), und ‘dann nimmt er im
zweiten Kapitel die Bestimmung dieses. Gutes in die De-
finition vom Staate auf: er ist jene vollkommene mensch-
liche Gesellschaft, die gleichsam das Ziel vollendeter Selbst-
geniigsamkeit erreicht hat, um des Lebens willen ent-



vach Aristoteles und Thomas von Aquino 7

standen ist und um des vollkommenen, I.ebens willen be-
steht (1262b, 27—380). Dementsprechend - heif3t es auch
Politik 8, 9, 12805, 33 ff.: ,Als Staat kann erst gelten die
Giemeinschaft in einem guten Leben unter Familien und
Geschlechtern zum Zwecke e¢ines vollkommenen und  sich
Sﬁ’lbﬂt geniigenden Daseins.* Der Zweck des Staates ist
h}ernach also einfach der, den Biirgern nach Moglichkeit
eln befriedigendes und menschenwiirdiges Dusein zu ge-
wihrleisten. . ; _
Auch Stéckl leitet seine These vom Rechtszweck als
unmittelbaren Staatszweck aus einer Definition des Staates
ab. Aber um das zu konnen, hat er sich’'eine eigene De-
finition zurechtgerichtet. Sie lautet: ,Der Staat ist ein
sozialer Verband zum Zwecke der Aufrechthaltung und
Geltendmachung der sozialen Rechtsordnung durch Reali-
8lerung der Rechtsforderungen, um dadurch die zeitliche
Wohlfahrt der Glieder dieses ‘sozialen Verbandes zu er-
moglichen und zu férdern“ (p. 637). Hier ist ein Mittel
zur Erreichung des Staatszweckes — als solches war auf
b. B36 die soziale Rechtsordnung wortlich bezeichnet worden
— an Stelle des Zweckes gesetzt und so zur Aufnahme
In die Definition zubereitet. Denn offenbar gehort in die
Dﬁﬁnition einer Gesellschaft ihr Zweck, durch den die
Vielheit erst Gesellschaft wird.
~ Wie Aristoteles, so kennt auch Thomas von Aquin
keinen anderen Zweck des Staates als die allgemeine Wohl-
fahrt. . Zweck des Staates und des staatlichen Regiments,
8agt er in der unvollendeten Schrift de rege et regno oder
de regimine principum 1, 1, ist das gemeine Beste. Das
Onum proprium verfolgen darfder Herr bei seinen Sklaven,
der'Staat aber ist eine GGemeinschaft freier Menschen (vgl.
Politik 8, 6, 12794, 17—21) und darum muf das Staats-
8upt bei seinem Regimente das gemeine Beste im Auge
h‘an, gonst ist seine Herrschaft ungerecht und verkehrt.
nAlius est finis conveniens multitudini liberorum et ser-
vorum. Nam liber est qui sui causa est; servus autem est
qu1 1d quod est, alterius est. Si igitur liberorum multitudo
& regente ad bonum commune multitudinis ordinetur, erit
Féglmen rectum et instum, quale convenit liberis. Si vero
10n ad bonum commune multitudinis, sed ad bonum
Privatum regentis regimen ordinetur, erit regimen iniustum
dtque perversum* (ibid.). Dem Konig liegt die Sorge fiir



8 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

das Gemeinwohl ob und derum stand im Heidentum sogar
der Kult, durch den man zeitliche Giiter zu erlangen hoffte,
unter seiner Leitung (ibid. 1, 14).

Es sei uns also ausgemacht, dafl der Zweck des
Staates einfachhin das gemeine Beste ist, in dessen Dienst
die Pflege und der Schutz des Rechtes zu treten hat.

Nun bleibt noch die Krage, wie sich die Sorge des
Staates auf das allgemeine und das private Wohl verteilt.

Es ist klar, daB fiir den Staat das gemeine Wohl voran-
geht, dafl er das Wohl des einzelnen vor allemin dem der Gesamt-
heit verfolgt und es vor diesem oft zuriicktreten laf3t, Man
kann auch nicht leugnen, dafl Aristoteles den Staatsbegriff hin
und wieder im einen und anderen auf Kosten der Personlich-
keit iiberspannt. Er tut das besonders, wenn er Politik 7, 16
die gesetzliche Zahl der Kinder dadurch vor Uberschrei-
tung sicherstellen. will, dafl er die Abtreibang der Leibes-
frucht vor der Belebung vorschreibt, und ebenso wenn er
an derselben Stelle die Aussetzung der verkriippelten, neu-
geborenen Kinder fordert. Die Leibesfrucht ist ein Mensch
im Werden und das neugeborene Kind, wenn auch noch
des Vernunftgebrauches beraubt und wenn auch ein Kriippel,
doch eine menschliche Persdnlichkeit. Krst das Christen-
tum hat uns die Menschenwiirde voll zum Bewufltsein ge-
bracht und uns gelehrt, was jede Menschenseele vor Gott
wert ist.

Aber auf der anderen Seite ist es willkiirlich und
fulsch, zu behaupten, dafl der aristotelische Staat im
Menschen nur den Biirger wiirdigt und nur so sein Bestes
verfolgt, als habe der einzelne zu einem Leben wiirdiger
Selbstgeniige kein Recht.

Im Gegenteil, Aristoteles stellt dem Staate die Auf-
gabe, moglichst vielen Biirgern ein selbstéindiges Leben
der Mufle in edler Geistespflege erreichbar zu machen, ein
Leben, das dann freilich auch fiir die Allgemeinheit sich
lohnt, sofern solche Menschen die niitzlichsten im Staate
sind (Politik 7, 3). Im ibrigen will er von einer Spannung
zwischen der privaten und der o&ffentlichen Wohlfahrt
nichts wissen (Politik 7, Kap. 2, Anfang) und hilt die-
jenige Verfassung fiir die selbstverstindlich beste, deren
Einrichtung zufolge jedweder ohne Ausnahme sich wohl
befindet und gliicklich lebt (ebenda, 1324a, 23 ff.). Zu



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 9

———

diesem Gliick soll aber niemand gezwungen werden, sondern
der Staat soll nur die Bedingungen schaffen, daf jeder
Biirger es in freier Selbstbetiitignng gewinnen kann, ,Kein
Arzt und kein Steuermann, sagt die Politik, nStellt sich
die Aufgabe, die Patienten oder die Fahrleute mit List zu
liberreden oder mit Geewalt zu zwingen. Allein die meisten
Menschen halten, scheint’s, den Despotismus fiir Staats-
weisheit und schémen sich nicht, ein Verfahren, das jeder
Vvon ihnen sich selbst gegeniiber nicht gerecht und niitz-
lich finden wiirde, gegen andere zur Anwendung zu
bringen, Denn wo es um sie geht, soll gerechtes Regiment
‘Walten, aber wo es andere betrifft, fragen sie nach keiner
Gerechtigkeit* (7, 2, 13245, 29 —36).

Hiernech urteile man, mit welchem Rechte der schon
“Wiederholt zitierte Verfasser schreibt: ,Die antiken Staats-
theorien gehen simtlich von dem Prinzip aus, dafl der
Staat absolut sei und daB die Glieder des Staates nur
nsofern einen Wert und eine Bedeutung haben, als sie
Glieder oder Biirger des Staates sind. Auf diesem Prinzip
beruht die platonische Staatslehre und ebenso die aristote-
lische, wenn auch die letztere jenes Prinzip weniger schroff
und riicksichtslos durchfiithrt als die erstere. Das Christen-
tum hat diese absolutistische Auffassung des Staates be-
Seitigt und ihn als eine von Gott angeordnete Anstalt
“Zum Wohle der Menschen hingestellt, so dafi also nach
‘den Grundsiitzen des Christentums die Menschen nicht des
‘Sﬁ&%es, sondern der Staat der Menschen wegen da ist®
(Stéckl, a. a. O., p. 527).

Hier spiegelt sich wieder so recht an einem einzelnen

unkte die Auffassung der alten Kultur ab, wie sie noch
Vor wenigen Degennien im (GGegensatze zu der hohen und
versthnlichen Anschauung eines hl. Thomas auch im
katholischen Deutschland unter dem Einflusse des luthe-
Tischen Protestantismus geng und gibe war. Die griechische
ultur als heidnische soll nicht etwa blof die eine oder andere
cuvollkommenheit gehabt und fiir ein zeitgem#fRes Wachstum
dum gelassen haben, nein, .sie soll in allem der krasse
€gensatz des Christentums gewesen sein. Diese Auffassung
HBun vor den Tatsachen mnicht bestehen und setzt auch
°In ganz falsches und mit aller gesunden Dogmatik ver-
*eindetes Urteil iiber den Giang der menschlichen Kultur
Voraus, Mége sie mit der zunehmenden Klérung der dogma-



10 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

tischen Begriffe und dem Fortschritt der geschlchthchen
Erkenntnis gliicklich verschwinden! - ,

Wir kommen zu einem weiteren Leitsatz der aristo-
telischen Politik, der uns bis zum Ende dieses zweiten
A bschnittes besohaftlgen wird. - ;

Aus der Lehre, daf} der Staatszweck das allgemeine
Beste ist, folgte fiir Aristoteles, dafl -auch die Mittel zur
Erreichung dieses Zieles und somit auch die: Erziehung
und der Kultus unter die Aufgabe des Staates fallen und
zom Umfang seiner Zusténdigkeit gehdren. .

Die vornehmste Bedingung und sicherste Gewihr fur-
das Wohlergehen des einzelnen und der Gesellschaft ist
die Tugend, zu der die Erziehung der Weg ist, und somit
ist es folgerichtig gedacht, wenn die Erziehung der Biirger
zur Tugend dem Staate obliegen soll. Denn der Staat und
die staatliche Gewalt hat die oberste Leitung in mensch-
lichen Dingen und in allem, was das Endziel des Menschen
fiir dieses Leben beriibhrt. Aus eben diesem Grunde steht.
ihm auch die Leitung des Kultus zu. Denn -abgesehen
davon, daB die Gottesverehrung zur Tugend gehort. und
sie fordert, wird sie auch wegen der zeitlichen Wohltaten
geiibt, dJ.e man von dem Dienst und der Anrufung der
Gottheit erwartet.

Nur in einem Falle mufl der Staat seinen Anspruch
auf die oberste Leitung in Angelegenheiten der Erziehung,
des Unterrichtes und des Kultus aufgeben, wenn.das Ziel
des Menschen ein iibernatiirliches ist und mit natiirlichem
Kriften nicht erreicht werden kann. Dann mufi mit seiner
Zulénglichkeit und Beféhigung auch seine Zustindigkeit
und Berechtigung aufhéren. Dieser Fall ist nach der Lehre
des Christentums gegeben. Dieser Lehre gem#fl ist das
letzte Ziel des Menschen, auf das er sich hienieden vor-
bereiten soll, die Seligkeit im anderen Leben im Genusse
Gottes und es ist in der Kirche gegeniiber dem Staate
eine eigene irdische Autoritit aufgestellt, die uns zu diesem
Ziele fiihren soll und im Besitz der hierzu notwendigen
Mittel und Vollmachten ist.

Uber diesen so wichtigen Gegenstand verbreitet sich in
sehr bemerkenswerter Weise der hl. Thomas in einer Dar-
stellung, die gleichméflig dem Ansehen des Staates und
der Kirche gerecht wird. Sie findet sich im 14. Kapitel
des ersten Buches der Schrift iiber das Fiirstenregiment.



nach Aristoteles und Thomas von Aquino ' 11

Der heilige Lehrer schreibt daselbst wie folgt: ;Vom
Ziel der Gresamtheit mufl dasselbe Urteil gelten wie von
dem des einzelnen. Wire daher das Ziel des Menschen
ein Gut, das in ihm wire (wie Gresundheit, Wissen, Tugend),
so lige entsprechend auch das letzte Ziel fiir die Leitung der
Gresamtheit darin, def diese ein solches Gtut erlangte und sich
In seinem Besitze behauptete.“ ‘

» Wire demnach ein solches Endziel, sei es fiir den
einzelnen, sei es fiir die Gesamtheit, das leibliche Dasein
und Gesundsein, so wire die Sicherung dieses Zieles Sache
des Arztes. Wiire es Reichtum und Uberfluf}, so wiirde der
Haushalter gleichsam ein Leiter und Konig der Gesamtheit.
sein, Und wire das Gut der Wahrheitserkenntnis ein Ding,
das der Gesamtheit erreichbar wire, so hitte der Konig-
das Amt des Lehrers. Nun scheint aber das Ziel einer zur
Gemeinschaft verbundenen Vielheit darin zu bestehen, duf:
sie tugendgemifl lebe. Denn dazu treten die Menschen in
Gemeinschaft, um im Verein miteinander gut zu leben,
Wwas. der einzelne, wenn er fiir sich allein - lebte, nicht
kénnte. Gutes Leben aber ist tugendgeméfies Leben. So
18t denn tugendgemifBles Lieben das Ziel menschlicher Ge-.
meinschaft,
_ wHin Zeichen dessen ist der Umstand, dafl nur die-
Jenigen zu den Teilen der zur Gemeinschaft verbundenen
Vielheit zihlen, die bei der guten Fiithrung des Lebens
miteinander im Verein stehen. Fanden sich die Menschen
blo um des Lebens willen zusammen, so machten auch
die Haustiere und Sklaven einen Bestandteil der biirger-
lichen Gesellschaft aus. Und geschihe es blofl, um Reich-
tum zu erwerben, so wiirden alle, die Handel miteinander
treiben, zu einer Stadt oder einem Staate gehdren, gerade
SO wie wir jetzt nur diejenigen zu einer und derselben
Vielheit zihlen, die unter denselben Gesetzen und der-
selben Regierung zu einem guten Leben geleitet und an-
gehalten werden* (vgl. Politik 3, 9, wo man zum Teil genau
dieselben Gedanken findet). '

pAber weil der Mensch durch tugendgemifies Leben
Zu einem weiteren Ziele hingeordnet wird, das, wie wir
schon oben gesagt haben, in dem Genusse Gottes besteht,
SO mufl auch das Ziel einer Vielheit von Menschen das-
selbe sein wie das des einzelnen Menschen. Das letate Ziel
der zur Gemeinschaft verbundenen Vielheit ist also nicht,



12 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

tugendgeméfl =zu leben, sondern durch tugendgemifies
Leben zum Genusse Gottes zu gelangen, Kénnte man nun
freilich zu diesem Ziele durch die Kraft der menschlichen
Natur gelangen, so fiele es notwendig unter die Obliegen-
heit des Konigs, die Menschen zu diesem Ziele zu leiten.
Denn nach uoserer Voraussetzung wird derjenige Konig
genannt, dem die oberste Leitung in .den menschlichen
Dingen anvertraut wird. Die leitende Stellung ist aber um
80 hoher und umfassender, je weiter das Ziel greift, zu
dem sie geordnet ist. Sieht man doch immer, wie derjenige,
der fiir das letzte Ziel sorgen mufd, denen Befehle gibt,
die die Dinge herstellen, die zu dem letzten Ziele geordnet
sind. So befiehlt der Stewermann, der iiber die Schiffahrt
zu bestimmen hat, dem Erbauer des Schiffes, wie er es
tauglich fiir die Fahrt herstellen soll, und der Vollbiirger,
der die Waffen fihrt, befiehlt dem Schmied, welcher Art
Waffen er verfertlgen soll“ (vgl. Nik. Ethik I, 1, 1094 a,
6—28).

,Aber weil der Mensch das Ziel des Grenusses ‘Gottes
nicht  durch menschliche Kraft erreicht, sondern durch
gottliche Kraft, gemifl dem Worte des Apostels (Rom. 6,
23): »Gnade Gottes ist das ewige Leben«, so wird die
Leitung zu diesem Ziele keiner menschlichen, sondern der
gottlichen Herrschaft zukommen. Jenem Konig also gehort
eine solche Herrschaft, der nicht nar Mensch, sondern auch
Gott ist, némlich unserem Herrn Jesus Chr1stus der die
Menschen, indem er sie zu Kindern Gottes m-a.efhte, in die
himmlische Herrlichkeit eingefithrt hat. Das ist also die
ihm iibergebene Herrschaft, die nicht zerstért werden wird,
weshalb er in den Schriften nicht nur Priester, sondern
auch Koénig genannt wird, wie Jeremias spricht (23, b):
»Ein Konig wird Herrsoher, der weise ist.« Daher leitet
sich von ihm das konigliche Priestertum ab: und was moch
mehr ist, alle Christglénbigen heiflen, sofern sie seine
Glieder amd Koénige und Priester.“

,er D1enst dieses Reiches also ist, damit das Geist-
liche von dem Irdischen unterschieden wiire, nicht den
irdischen Konigen, sondern den Priestern anvertraut worden
und besonders dem hdochsten -Priester, Petri Nachfolger,
Christi Statthalter, dem rémischen Blsohof dem alle Konige
der Christenheit unterworfen sein miissen wie dem Herrn
Jesus Christus selbst.®



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 13

. pDenn so miissen: dem, dem: die Sorge fiir das letzte:
Ziel zusteht, diejenigen; die die Sorge fiir die vorsus-
gehenden Ziele angeht, sich unterordnen und nach seinem:
Befehle sich richten.* ,

. »Weil daher das Priestertum und der ganze Gottes-
dienst, der Heiden die Erlangung zeitlicher Griiter ver-
folgte, die alle dem gemeinen Wohle der Gesamtheit dienen,
wotiir die' Sorge dem: Kénig obliegt, so waren die Priester
dzer.. Heiden' angemessenerweise den Kénigen untertan. Aber:
weil auch im Alten Gesetze irdische Giiter als Lohn fiir
das' gottesfiirchtige Volk verheifisn wurden, die ihm: nicht:
von den: Démonen (wie im: alten heidnischen Opfer- und
Orakelwesen), sondern von dem wahren Gotte zuteil werden
Sollten, so liest man infolgedessen, daff auch im Alten

esetze die Priester den Konigen unterworfen waren.“

pAber im Neuen Gesetze ist ein héheres Priestertum,
durch' das die Menschen zu den himmlischen Giitern hin-
Ubergefithrt werden, daher in dem Gesetze Christi die
Konige den Priestern unterworfen sein miissen. ¥
nDaher ist es wunderbar durch Vorsehung Gottes ge-
schehen, wenn in der Stadt Rom, die vor Gottes Auge als
der kinftige Herrscherthron der Christenheit stand, all-
méhlich, die Sitte aufkam, daf die Staatslenker den
Brlestern untertan waren. Denn wie Valerius Maximus be-
richtet, »hat unsers Stadt immer dafiir gehalten, daffi der
eligion alles nachzuordnen sei, auch die glanzvollen Vor-
Yechte der hochsten Majestéit. Deshalb haben die Regie-
Tingen kein Bedenken getragen, dem Heiligen zu dienen,
I der Uberzeugung, ihre Herrschaft in menschlichen

JIngen um so fester zu begriinden, je besser und beharrlicher
16 zuvor der gottlichen Macht gedient hitten«. Weil es
aber auch jm Schofe der Zukunft lag, daB die Ehrfurcht
vor dem christlichen Priestertum sich besonders in Frank-
Telch entwickeln sollte, so geschah es durch gottliche Zu-
assung, dafl auch bei den Gualliern die heidnischen Priester,
v18 sie Druiden nannten, fiir ganz Gallien Recht sprachen,
Wie Julius Casar in dem Buche berichtet, das er iiber den
Gallischen Krieg geschrieben hat.“ |

Dieser Text lehrt uns, daB der hl. Thomas dem Staate
auch in Sachen des Kultus und der Religion unbedenklich
das oberste Bestimmungsrecht zuerkennen wiirde, wenn wir



14 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

nicht in der iibernatiirlichen Ordnung lebten ‘und ein Ziel
hiitten, das zu erreichen iber menschliches Vermogen geht.
Die oberste Leitung wiirde er der staatlichen -Gewalt aus
dem Grunde zusprechen, weil sie die hochste Stelle ist,
die fiir das menschliche Beste zu sorgen hat und demgemif
auch zu ihrer Zusténdigkeit alles gehdrt, was sich zu dieser
ihrer. Aufgabe wie das Mittel zum Zweck verhilt.

Was vom Kultus, wiirde auf dem  Boden der natiir-
lichen Ordnung um so mehr von der Erziehung und der
Lehre gelten: auch sie gehorte zur Zustdndigkeit des
Staates und ihm kéme hier die letzte Entscheidung und
die oberste: Leitung zu. Was aber Thomas fiir christliche
Verhdltnisse vom Kultus sagt, meint er auch von der Er-
ziehung und Lehre, sie ist Sache der Kirche. Ihr ist ja in
ihren Griindern und ersten Héuptern von Christus gesagt:

LMir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden.
Da.rum gehet hin und lehret alle Vélker* (Matth. 28, 18f).
- Was soll man hiernach von unseren gegenwarblgen
Zustinden auf dem Gebiete der Schule und des Unter-
richtes sagen? Man gestatte uns, auf diese Dinge etwas
einzugehen. Die praktische Philosophie und so auch die
Politik soll ja keine blofle Denkiibung sein, sie soll dem
Leben dienen. Man mufl gestehen, dafi die staatliche Schul-
politik die Forderungen des Christentums verkennt und
das gesamte Unterrichts- und Bildungswesen derart be-
vormundet, daf selbst ein Aristoteles von seinem ‘heid-
nischen Standpunkte sich davor verwahrt hitte. ‘
' Schon die Volksschule hat der moderne Staat zu
seiner Doméne gemacht. Dem Pfarrer wird der Religions-
unterricht in den Schulen seiner Pfarrei von der welt-
lichen Regierung auf Widerruf ibertragen., Vorher aber
wird der aus Laien bestehende Schulvorstand des Ortes
gefragt, ob er mit der Ubertragung des schulplanmiBigen
Religionsunterrichtes an den Pfarrer einverstanden ist. Die
Lebrpersonen an den Volksschulen werden, wenn der
Pfarrer nicht gerade Ortsschulaufseher ist, was von der
Gnade der Bezirksregierung abhingt, ohne Benachrichti-
gung des Pfarrers angestellt, so daf es ihm beim Betreten
der Schule geschehen kann, dort einen Fremden zu finden,
der sich ihm als neuer Lehrer bekannt gibt., Der Kreis-
schulaufseher mutet dem Pfarrer' auch wohl zu, vor ihm
die Kinder aus der Religion zu priifen, und wenn er sich



nach Aristoteles und Thomas von Aquino 15

——

Weigert, wird es ihm iibel vermerkt. Die Schulbehtrde be-
stimmt auch gewisse Messen als Schulmessen, die die
Kinder héren und unter Umstinden vorzeitig verlassen
missen, dafl nicht etwa der Beginn des Schulunterrichtes
um eine Minute verzogert werde. Will der Geistliche einen
Knaben des Ortes .zu sich in Unterricht nehmen, um ihn
aufs Gymnasium vorzubereiten, so kann irgendein Lehrer
Von Zeit zu Zeit mit dem Knaben eine Priifung halten,
ob der. Unterricht auch vollwertig ist und die Schule
ersetzt, P e

. _In Frankreich siud Schule und Kirche getrennt, Aber
'd}e Gemeinde hat das Recht, auf ihre Kosten eine katho-
15che ‘Schule zu errichten und zu unterhalten, und der
ehrer macht sich auch bei seinen Vorgesetzten mifliebig,
Wenn er versetzt werden mufl; weil nach Errichtung einer
katholischen Schule fiir ihn am Orte michts mehr zu tun
Ist. Auch ist seitens der Behorde ein eigener Tag in der
t_)(:he frei gelassen, damit die Kinder den Unterricht des
eistlichen empfangen. ,

Die staatlichen oder stidtischen Gymnasien eréffnen
ach Lage der gegenwirtigen Gesetzgebung allein den
U8ang zur Universitit., Jeden Aspiranten der héoheren
Berufe ™ fiihrt sein Weg durch das Gymnasium. Die Er-
Yichtung frejer konfessioneller Lateinschulen ist nicht ge-
Stattet. Der Religionslehrer am Gymnasium muf}, so viel
Wir bekannt, eine staatliche Priifung ablegen und wire er
auch Doktor der Theologie. Ein Generalvikar sagte mir
Jelnerzeit: Wenn wir der Regierung einen Geistlichen als

eligionslehrer empfehlen, kommt nicht einmal der Aus-
Tuck der Geneigtheit zuriick, die Sache zu iiberlegen.
. Besonderes Gewicht legt der Staat darauf, dal die
Clstlichen auf den Universitiiten, die er allein errichtet,
vorgebildet werden. Nur wer die Universitit durchgemacht
8% kann ein kirchliches Amt erhalten, es sei denn, daf
gendwo fiir das akademische Triennium das Priester-
Selinar vorgesehen ist. Die Lehrer der Theologie an den
Liversititen sollen sich als Angestellte des Staates fiihlen,
Or einigen Jahren geschah es, daf Harnack in einem
Vlelbelinerkt;en, wohlinspirierten Zeitungsaufsatz zu be-
deqken gab, der Staat habe an der Amtswaltung der
*elstlichen nur go lange ein Interesse, als ihm ein Einflufd
auf ihyre Erziehung und Vorbildung zustehe, und wenn

~

n



16 Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt

demnach die Geistlichen nicht mehr aunf der Universitit
ausgebildet werden sollten, habe er keine Veranlassung
mehr, die kirchlichen Amtsinhaber zu subventionieren.

Dieser Exkurs hat die Frage veranla3t, wie weit der
Staat in Sachen der Erziehung und Lehre zustindig ist. In
der tibernatiirlichen Ordnung kann ihm die Zustindigkeit.
in diesen Dingen nur an zweiter Stelle, in Unterordnung
unter die Kirche, zugebilligt werden. Sle die Bevollmiech-
tigte Jesu Christi, des hochsten Koénigs, ist die berufene
Erzieherin und Lehrerin der Menschheit. Von ihrem Priester-
tum gilt das Wort des Propheten: ,Die Lippen des.
Prlestersv sollen die Wissenschaft bewahren und das Gresetz
soll man holen aus seinem Munde. Denn er ist ein: Engel
des Herrn der Heerscharen“ (Mal. 2, 7). Aueh in Er-
ziehung und Lehre mufd Einheit und Ordnung sein. Es
kann nur ein Ziel der Bildung und nur einen héchsten
Inhalt der Unterweisung geben, Beides ist der Gott der
iibernatiirlichen Offenbarung, fiir den die Bildung uns er--
zieht und den die Unterweisung uns kennen lehrt.

Das Amt der Lehre und Erziehung mufl demnsach in.
den H#nden derer ruhen, die Gott dafiir bestellt hat und
die deshalb in der Schrift seine Engel oder Boten heiBen.
Sie haben auch ein oberstes Aufsichtsrecht iiber die staat-
lichen Schulen. Die Kirche hat die Pflicht, dariiber zu
wachen, dafi in den Schulen jeder Ordnung wund jedes
Ranges nichts gelehrt wird, was die religiosen Gefiithle der
Schiiler und Horer verletzen oder ihren Glauben gefihrden.
konnte.

Aristoteles hat von der #bernatiirlichen Ordnung, in
der wir leben, nichts gewuaflt und die Erziehung dem
Staate tiberwiesen. Dennoch liest man nichts davon, daf.
zu jenen Zeiten die Schule unter einem #hnlichen ‘staat-
lichen Zwang und Bann stand wie gegenwirtig. Es
gab keinen allgemeinen staatlichen Schulzwang und,
soweit es einen gab, hatten ihn sich die freien Burger
selbst a,uferlegt Ein Sokrates, Plato und Aristoteles werden
auch fiir ihre Lehrvortrige nicht zuvor die (tenehmigung
des Staates eingeholt haben. Sokrates "wollte sogar lieber
sterben, als von der Unterweisung der Jugend lassen, wie
es die Richter befahlen, Man hatte eben dazumal von den
Rechten und Freiheiten des Staatsburgers andere Vor-
stellungen. :



Hat Augustin Plato nicht gelesen? 17

Doch genug hiervon! Aristoteles leitete seine Sitze
ber Unterricht und Erziehung aus dem obersten Zwecke
des Staates ab, den er in der Wohlfahrt der Biirger er-
blickte, An eben diesen Zweck kniipft er auch seine
Theorie von der besten Staatsform, die wir im néchsten
Abschnitt eingehender, als es im ersten bereits geschehen
18t, besprechen wollen. '

ore—

HAT AUGUSTIN PLATO NICHT GELESEN?

Aus Anlafl von Baeumkers Rede itber den Platonismus im Mittelalter
Von Dr. EUGEN ROLFES

} Die Rede, die Professor Baeumker am 18, Mirz
1916 in der Miinchener Akademie der Wissenschaften ge-
halten hat (Miinchen, Verlag der konigl. bayer. Akademie

er Wissenschaften, in Kommission des G.Franzschen Ver-
lags), enthalt beziiglich der Philosophie des hl. Augustinus
und auch des hl. Thomas verschiedenes, was dem Ansehen

16ser beiden Hauptvertreter der kirchlichen Spekulation
abtriglich sein kénnte. :

Dieses ihr Ansehen hingt offenbar nicht an letzter
‘Stqlle davon ab, ob sie die griechischen Quellen ihrer
Phllosophie in wissenschaftlicher Weise benutzt haben. Die
Quelle Augustins war Plato, die des Aquinaten Aristoteles.

un soll aber nach Baeumker Augustins Philosophie eben-
80__ viel neuplatonisches als platonisches Lehrgut enthalten,
‘Wihrend wir von Thomas horen, was ‘bekanntlich auch
80nst vielfach behauptet wird, dafl er seinen griechischen

?vﬁhramann in wichtigen Punkten christlich umgedeutet

ape, _ .

. Was Baeumker iiber Thomas bringt, wollen wir nicht
Weiter verfolgen. Man findet die hieher gehdrigen Aus-
fuhl“.lngen auf p. 26 und p. 27 ff. Die aristotelische Philo-
Sophie soll, wenn nur dieses ausgeschieden, jenes umge-

08en wurde, mit anderen Worten, wenn Aristoteles, wie
| lbert und Thomas es erstrebten, ,christianisiert“ war,
Yie geschaffen dazu erschienen sein, fiir die christliche
| elta.nscha,uung den natiirlichen Unterbau zu liefern. Bel

Omas goll der seinem Meister Aristoteles vollig fremde
‘Caristliche Schopfungsgedanke auf neuplatonischem Funda-
Tente fufen usw. Auf diese Dinge einzugehen, ist hier

Divus Thomas V. (Tahrbueh fir Philosophie ete, XXXIL.) 2



	Ursprung, Zweck und Umfang der staatlichen Gewalt nach Aristoteles und Thomas von Aquino

